Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 63 (1958-1959)

Heft: 3

Artikel: Pestalozzi und die Mutter

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316796

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi und die Mutter

Von Gertrud Hofer-Werner

Wo auch Pestalozzi in seinen Reden und Schriften eine einfache, kluge und recht-
schaffene Mutter mit ihren Kindern in ihrer Wohnstube darstellt, so indert er Ton-
fall und Ausdruck: Mit einem «gottlob!> betritt er die Stube, und es geht ihm das
Herz auf wie Faust, wenn er sich an Ostern unter das Volk mischt: «Hier bin ich
Mensch, hier darf ich’s sein!»

Aufatmend verliBt Pestalozzi zum Beispiel in «Lienhard und Gertrud» eine Folge
von schwarzen Kapiteln iiber den verbrecherischen Vogt und Wirt Hummel mit der
Bemerkung, ihm sei dariiber sein Herz schwer geworden, sein Auge hitte sich ver-
finstert, seine Stime umwolkt, seine Brust verengt iiber den dargestellten mensch-
lichen Greueln. Nun aber wolle er das Haus des Entsetzens fiir eine Weile verlassen:
«Mein Auge erheitert sich wieder, meine Stime entwélkt sich und mein Busen
atmet wieder unbeklommen und frei. Ich nihere mich wieder einer Hiitte, in wel-
cher Menschlichkeit wohnt.» Mit diesen Worten beginnt der Erzihler das begliik-
kende Kapitel «Hausliche Sonntagsfreuden». Tatsichlich tritt Pestalozzi andichtiger
iiber die Schwelle einer freundlichen Wohnstube, in der eine brave Mutter ihre
Kinder zur Arbeit gewohnt und zu heiteren, brauchbaren Menschen heranbildet, als
itber die Schwelle einer Kirche,

«Die hiuslichen Freuden des Menschen sind die schonsten der Erde, und die
Freude der Eltern iiber ihre Kinder ist die heiligste Freude der Menschheit.» Solche
Worte entschliipfen nicht etwa einem Wunschbild oder einer Theorie Pestalozzis,
sondern, wie er selber immer wieder betont, eigener griindlicher Lebenserfahrung
und griindlichem Nachdenken iiber diese Erfahrung.

Erfahren hat er diese <heilige Freude» ja in seltener Weise iiberall dort, wo er
in einem Kreis von Kindern als Erzieher gelebt hat. Von Stans, wo er als Waisen-
vater die armen Opfer der Nidwaldner Schreckenstage betreute, berichtet er, es sei
ihm dort, wie durch ein Wunder, ein Zaubertempel der Liebe aufgegangen. Er be-
treute die pflegebediirftigen Kinder, die ihm im elendesten Zustande gebracht wor-
den waren — es waren iiber sechzig — ganz allein, in fast iibermenschlicher Anstren-
gung, Tag und Nacht, und er war ihnen Vater und Mutter zugleich. Er vergaB in
seiner Hingabe die Welt, er vergaB sich selber; und wir spiiren noch etwas von die-
ser <heiligsten Freude» des Menschen, wenn Pestalozzi im Riickblick auf Stans und
noch ganz unter dem Eindruck dieses Erlebnisses, schrieb: «Wir waren auBler Stans,
wir waren auBler der Welt; sie (die Kinder) waren bei mir und ich war bei ihnen.»

Stans war damals verwiistet vom Krieg; das Waisenhaus besaBl kaum einen Koch-
herd, kaum eine einzige unversehrte Stube. So machte Pestalozzi seine schonste
Lebenserfahrung gerade dort, wo er die schwerste dulere Not ertragen muBte.

Es war nicht das erstemal, dafl ihm die Not die beste Lehrmeisterin war und ihm
die Augen offnete fiir die eigentliche Bedeutung der Mutter und der Familie.

Das ist nicht selbstverstindlich. Wir wissen aus eigener Beobachtung, daB in
Zeiten weltpolitischer Erschiitterungen und Katastrophen dem Menschen die Fa-
milie, die Beziehungen zu den Mitmenschen leicht als unwichtig vorkommen. Was
hat das Privatleben angesichts der groen Welterschiitterungen noch zu bedeuten?
Jetzt geht es ums Ganze; was kann da der einzelne noch tun? Leben und Besitz
konnen von heute auf morgen verlorengehen; was hat es fiir einen Wert, sich noch
emnstlich darum zu bekiimmern. So denken die einen. Die andern fliichten sich vor

84



dem Unheil der Welt in das Privatleben, machen die Tiire zu und sind froh, in der
Stube zu vergessen und abzuwerfen, was ihnen angst macht.

So oder so verliert der Mensch den Blick fiir das Wesentliche, fiir den Zusam-
menhang zwischen Biirger und Staat. Pestalozzi erlebte gerade in Zeiten der Kata-
strophen, was die Mutter und was die Familie sowohl fiir den verinderlichen Welt-
lauf als auch fiir das ewige Teil des Menschen zu bedeuten hat. 1815, am Ende der
Napoleonischen Kriege, stand die Schweiz, wie die meisten europiischen Staaten,
vor der Aufgabe einer staatlichen Neuorganisation. In diesem Jahr schrieb Pestalozzi
ein hochpolitisches Buch: «An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und Vaterlandes», mit dem er Einfluf zu gewinnen hoffte auf die Neu-
ordnung und Verbesserung der schweizerischen Staatsordnung. Dieses Buch ist ein
Spiegel des Zeitalters, in dem Pestalozzi gelebt hat, und ist zugleich — seiner Zeit
weit iiberlegen — ein prophetischer Aufruf an das menschliche Gewissen, eine Mah-
nung, sich zu besinnen auf das, was den Menschen zum Menschen und damit auch
zum Biirger macht.

Werfen wir vorerst einen Blick auf die politisch hochgespannte Zeit Pestalozzis
und daraufhin auf das Rettungsmittel, das allein die Aufgabe und die Maglichkeit
hat, die «Heillosigkeiten> der Welt an der Wurzel zu fassen und zu heilen.

Von 1789 an war der europiische Kontinent, wie heute, einem unaufhérlichen
politischen Erdbeben ausgesetzt. Pestalozzi erlebte einen gefiihrlichen Schub dessen
mit, was O. Spengler den «Untergang des Abendlandes» genannt hat, nimlich den
Niedergang und die Auflésung der Gesellschafts- und Rechtsordnung des Feudalis-
mus. Er war Zeuge der Franzosischen Revolution, er erlebte den Untergang der
Alten Eidgenossenschaft, den Krieg mit Frankreich, die Fremdherrschaft; er selber
stand mitten im Kampf um die Verwirklichung einer neuen sozialen, wirtschaftlichen
und politischen Ordnung, im Kampf um Gleichberechtigung und Freiheit; und er
muBte erleben, wie die Idee der Menschlichkeit in der Wirklichkeit umschlug in
ihr gerades Gegenteil, in jakobinischen Terror, in napoleonische Gewaltherrschaft,
die sich ein Land nach dem andern unterwarf und dienstbar machte. Er erlebte den
Zusammenbruch Napoleons, die Befreiung der gegen Frankreich verbiindeten Vol-
ker und wuchs als alter Mann noch hinein in die Zeit der Restauration, die zwar
Frieden brachte, vorliufig aber Unfreiheit und Ungleichheit ungefihr so wieder-
erstehen und weiterbestehen lieBl, wie sie vor dem dreiligjahrigen Ringen um Frei-
heit und Recht gewesen. Der Kampf zwischen Geld- und Staatsmacht einerseits und
Individuum und Menschenrechten anderseits lief untergriindig weiter und bereitete
neue Umwilzungen vor.

Wir haben gesehen, wie Pestalozzi von diesen weltpolitischen Gewittern und
Katastrophen mitbetroffen war und wie er darunter gelitten hat. Bedauert hat er das
aber nie. Im Gegenteil, bedauert hat er die Zeiten des Gliicks oder Scheingliicks;
sie hatten allzulange das tiefere Gefiihl fiir Wahrheit und Recht eingeschlifert, die
verantwortlichen Instanzen der Kirche und des Staates hatten allzulange um ihrer
Bequemlichkeit willen vor der iiberhandnehmenden Not der unterdriickten Stinde
die Augen verschlossen.

Krieg aber, Verarmung und Todesangst wecken nicht nur die primitiven Ab-
wehrkrifte des Menschen, sondern auch das Gewissen. «Wir sind gewarnt! Wir sind
gewarnt, wie die Menschheit selten gewarnet worden ist. Tausend blutende Wunden
rufen uns auf eine Weise zu, wie sie in Reihen von Jahrhunderten der Welt nie zu-
gerufen haben: Es ist dringend, daB wir uns einmal iiber die Quelle der biirgerlichen
und gesellschaftlichen Verirrungen, aus denen die Gesamtheit der dreifach hinter-

85



einander zuriickgelegten Epochen der verschiedenartigen Zivilisationsverirrungen
hervorgegangen, erheben und einmal in der Veredlung unserer Natur selber die
Mitte] gegen alle die Leiden und alles das Elend suchen, gegen die wir gemeinsam
nicht als erschrockene Schwiichlinge, sondern als Menschen auftreten sollten, die
ihre Nachwelt, ihre Kinder und das Menschengeschlecht mit Ernst und Wiirde fest
ins Auge fassen und ihm mit ménnlichem Mut und mit der Uberzeugung entgegen-
wirken, daB die Stunde wirklich da ist, in der wir mit Kraft ihren Quellen entgegen-
zuwirken hoffen konnen. Das ist in jedem Falle gewiB: Unsre Leiden, unsre Ubel
sind noch nicht iiberstanden, unsre Wunden bluten noch und rufen uns laut, sie
rufen es auf eine Weise, wie sie es der Menschheit Jahrhunderte nicht zug.erufen
haben: Laft uns Menschen werden, damit wir wieder Biirger, damit wir wieder
Staaten werden konnen und nicht durch Unmenschlichkeit zur Unfihigkeit des
Biirgersinns und durch Unfihigkeit zum Biirgersinn zur Auflosung aller Staatskraft,
in welcher Form es auch immer geschehe, versinken.»

«Wo eine Wunde in der Tiefe eitert, da muB sie auch in der Tiefe sondiert
werden, und wo Menscheniibel und Menschenverderben tief und lang in die Men-
schennatur eingegriffen, da miissen die Mittel, ihnen abzuhelfen, ebenso tief in der
Menschennatur erforscht und aus derselben hergeleitet werden.»

Mit andern Worten: Jede Erneuerung muB innen beginnen. «Machet zuerst das
Inwendige rein, auf daB auch das Auswendige rein werde.»

Die Abhilfe eines Ubels durch iuBlere Mittel hat Pestalozzi immer auch ernst
genommen. Er hat Jahre darauf verwandt, solche duflere Mittel zu suchen und zu
brauchen: AuBere Mittel der Reorganisation eines Staates sind zum Beispiel: Die
Staatsform, die Gesetzgebung, die Sozialhilfe, die Organisation der Armee, der
Wirtschaft, das Steuerwesen, das Strafwesen, die Kirche usw. — das alles sind
Institutionen, mit denen sich Pestalozzi mit Wort und Tat jahrzehntelang auseinan-
dergesetzt hat.

Soviel aber wurde ihm, im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen, immer deut-
licher: Alle diese Institutionen, sie mégen noch so genial erfunden sein, hangen
davon ab, wer sie in der Hand hat. Jedes Gesetz kann durchbrochen und umgangen
werden, jede Kirche entweiht und geschindet, jedes Strafgesetz miBlbraucht, Steuern
und Sozialleistungen konnen bei den besten Paragraphen unterschlagen werden,
jede Staatsform, auch die beste, kann miBlbraucht werden. Ob Demokratie oder
Aristokratie, ob Monarchie oder Republik — Pestalozzi hat alle diese Staatsformen
aus niichster Nihe erfahren —, immer kommt es auf die Menschen an, die den Staat
vertreten, und auf die Gesinnung, mit denen die staatlichen Gesetze gehandhabt
werden. Pestalozzi hat vorziigliche aufklirerische absolute Regenten erfahren, die
Gerechtigkeit suchten, und er hat im Namen der Demokratie folgenschwere Un-
gerechtigkeiten begehen sehen. Er sah, daB die besten Einrichtungen und Ideen als
Deckmantel fiir Gewalt und Korruption dienen konnen. Man denkt an heutige poli-
tische Schlagwirter, wenn Pestalozzi vom «<allgemeinen Umtaufen der Heillosig-
keiten dieser Welt in hohe Namen» spricht.

Wo aber in dieser Welt der Ungerechtigkeiten und der Verderbnis, so fragt
Pestalozzi, finde ich Rettung vor Irrtum, Unvernunft und Unrecht, wo die heilenden
Mittel gegen die Ubel dieser Welt? Und er antwortet: Ich finde sie einzig und allein
im Innersten der Menschennatur, dort, wo der Mensch vor sich selber und vor Gott
verantwortlich dasteht. Es gibt iiberhaupt nur einen Schutz, nur eine Sicherheit,
nur eine Rettung, und diese liegt im Menschen selber. Gott hat dem Menschen, als
er ihn erschuf, gottliche Krifte eingehaucht, Vernunft und Liebe, die Krifte reiner
Menschlichkeit. «Die Kunst, Mensch zu sein, Mensch zu werden und Mensch zu

86



bleiben, die Kunst, den Menschen menschlich zu machen . . . diese Kunst ist gottlob
nicht zu erfinden. Sie ist da, sie war da, sie wird ewig da sein. Thre Grundsitze
liegen unausloschlich und unerschiitterlich in der Menschennatur selber.»

Erziehung, so schlieBt Pestalozzi folgerichtig, ist somit eigentlich das einzige
Heilmittel und die einzige Garantie fiir innere und duBere Gesundheit des einzelnen
und der Gesellschaft. <Es ist fiir den sittlich, geistig und birgerlich gesunkenen
Weltteil keine Rettung moglich als durch Erziehung, als durch die Bildung zur
Menschlichkeit, als durch Menschenbildung.» Es ist nun absolut konsequent, wenn
Pestalozzi die Hauptaufgabe der Erziehung nicht dem Staat und nicht der Kirche
anvertrauen mochte, sondern der Mutter, der Familie. Staat und Kirche sind duBere
Institutionen. Wir wissen heute, wie gefihrlich es ist und wie heillos es sich aus-
wirken kann, wenn der Staat mit Gewalt, um des Staates, nicht um des Menschen

willen, die Erziehung der Jugend durchfiihrt.

Die Mutterschaft ist keine menschliche, sie ist eine gottliche Einrichtung. Die
Natur selber hat die Mutter dazu ausersehen, den Menschen zum Menschen und
damit zum Biirger zu erziehen. Mit der Aufgabe hat sie der Mutter auch die Kraft
gegeben, ihre Pflicht zu erfiillen. Ein Blick in eine gute Wohnstube ist ein Blick in
die geheimste und innerste Werkstitte der Natur und damit des schopferischen gott-
lichen Geistes. Man schaue um sich: Ohne Belehrung, ohne Wissen und Kenntnisse
hat eine Mutter ihr Kindlein lieb, sie vertraut ihm, es vertraut ihr, und es ist ihr
wichtiger als sie sich selber ist. Schon Pestalozzi braucht fiir diese der Mutter ge-
gebene Kraft den Ausdruck «Mutterinstinkt>. Die reine Mutterliebe ist der natir-
liche Anfang und Quell aller Liebe in der Menschenwelt und damit aller Liebe zu
Gott; denn sie kommt von Gott, der sie in das Herz der Mutter gelegt hat. Liebe
zum Bruder und zum gottlichen Vater ist das hdchste und das wichtigste, was der
Mensch zu entwickeln und zu leisten hat; sie erhalt und fordert das Leben. Verrat
an dieser Liebe fithrt zum groften Unheil, das Menschen anrichten kénnen. Pesta-
lozzi weist immer wieder darauf hin, daB Gott sich nirgends schoner und tiefer
offenbare als dort, wo Menschen einander zuliebe leben.

Wir werden immer deutlicher sehen: Pestalozzi gibt der Mutter eigentlich den
Schliissel zum Himmelreich, den andere Zeiten und andere Religionen oder Kon-
fessionen den Priestern, den Eingeweihten gegeben haben. Die Mutter wird zur
Mittlerin und Verwalterin der gottlichen Krifte. Sie hat diese Krifte von Gott er-
halten, sie soll sie in den Menschen wecken, die ihr anvertraut sind.

Mit ihrer Liebe schenkt die Mutter der Familie das, was Gottes Sonne mit ihrer
Wirme der Erde schenkt. «So geht die Sonne Gottes vom Morgen bis am Abend
ihre Bahn. Dein Auge bemerkt keinen ihre Schritte, und dein Ohr hort ihren Lauf
nicht. Aber bei ihrem Untergange weiBt du, daB sie wieder aufsteht und fortwirkt,
die Erde zu wirmen, bis ihre Friichte reif sind. Leser! Es ist viel, was ich sage; aber
ich scheue mich nicht, es zu sagen. Dieses Bild der groBen Mutter, die iiber der
Erde briitet, ist das Bild der Gertrud (der Mutter in Pestalozzis Roman <Lienhard
und Gertrud») und eines jeden Weibs, das seine Wohnstube zum Heiligtum Gottes
erhebt und ob Mann und Kindern den Himmel verdient.»

Zweierlei wollen wir bei der Darstellung dieses Sinnbilds der Mutter nicht iiber-
horen: Die Uberschrift des zitierten Abschnittes lautet: «Ein Frauenbild, nicht zu
allgemeinem Gebrauch». Das heifit, in der Wirklichkeit finden wir eine solche Frau
wohl selten; aber in jeder rechten Frau lebt eine Spur von ihr. Das nichste Kapitel
beginnt mit den Worten: «Sie ist nicht allein; auch Amer (der Landesvater) wandelte
die Wege der lieben Sonne, die iiber der Erde briitet, und die Wege des Weibs,

87



das ob ihrem Mann und ihren Kindern den Himmel verdient.» Der Vater, wenn er
in Liebe und Verantwortlichkeit an der Erziehung mitarbeitet, trigt ebenso groBe
Heil- und Lebenskriifte in die Welt wie die Mutter. Auf das Geschlecht kommt es
nicht an, sondern auf die Gesinnung und die Tat. Mutterkraft und Vaterkraft wirken
verschieden — aber einen grundsitzlichen Unterschied macht Pestalozzi nicht.

Pestalozzi zeigt nun im einzelnen — in seiner Dichtung, in den theoretischen
Schriften und in der Praxis, daB in der Wohnstube tatsichlich die Natur selber bei
der Erziehung am Werke ist.

Durch das blofe Zusammenleben und Zusammengehoren erzieht im Grunde ein
Familienmitglied das andere: Der Vater erzieht die Mutter, die Mutter den Vater,
die Eltern erziehen die Kinder und die Kinder wiederum die Eltern ganz von
selber. Die meiste Erziehung findet gerade dort statt, wo gar keine Erziehungs-
absicht vorllegt Gertrud beeilt sich am Samstagabend, um mit ihrer Hausarbeit
fertig zu sein, wenn der Vater nach Hause kommt; die Liebe seiner Kinder und
seiner Frau spornt Lienhard an, sich in seinem Beruf einzusetzen; im abendlichen
Gesprich erholen sich Vater und Mutter von den Aufregungen des Tages durch die
bloBe Tatsache, daB sie beieinander sind und sich erzihlen konnen, was sie aus dem
Gleichgewicht gebracht hat; wie mancher Stein wird in solchen Gesprichen aus dem
Weg gerdumt! Gertruds Kinder gehorchen nicht deshalb, weil die Mutter befiehlt,
sondern einfach deshalb, weil ihnen daran liegt, dafl die Eltern mit ihnen zufrieden
und heiter sind. So gibt in einer Familiengemeinschaft eines dem andern den Ansto8,
sich an seinem Platze zu bewihren und sich Miihe zu geben, eigentlich immer schon
bevor irgendeine bewuBte Erziehung einsetzt.

In der Familie ergibt es sich von selbst, daf alle Erziehung eine praktische An-
gelegenheit ist, dal das Leben selber die Kinder bildet und daB sie wiederum un-
mittelbar fiir das Leben erzogen werden. Die Kinder helfen der Mutter beim Spin-
nen, bei der Hausarbeit (Samstagsreinigung!); dem Buben bringt der Vater, halb im
Spiel, halb im Ernst, sein Handwerk bei; vor allem erzieht ein Kind das andere:
Lise fiittert das Kleine, dieses seinerseits erheitert die GroBen mit seinen Einfillen.
Ein Kind bringt dem andem bei, was es gelernt hat. Die Mutter bringt die Kinder
zu Bett und spricht am Samstagabend mit jedem eindringlich iiber das, was es in
der Woche Ungutes getan — das eine hat das kleine Schwesterchen umgestoBen, das
andere hat sich wichtig machen wollen und damit viel Schaden angerichtet —; alle
nehmen sich vor, sich zu bessern, die Mutter betet mit ihnen, alle schlafen entlastet
einen gesunden Kinderschlaf und freuen sich auf den hiuslichen Sonntag. «Da ist
(es) dann die wirkliche Wahrheit (d. h. das Leben selbst), die ohne Worte das Kind
unterrigutet. Es ist die Sache selber, die ihm die Lehre der Wahrheit darstellt.» Die
Eltern «iiben den Gehorsam des Kindes, ohne von ihm zu reden, sie erweichen sein
Herz, ohne zu sagen: Sei mitleidig. Sie machen es arbeiten, ohne zu sagen: Die
Arbeit gibt Brot. Sie machen die Eltern lieben, ohne viel zu sagen: Du sollst oder
du muBt.» Solch wortloser Unterricht gehort zum Wesen der Familie. <Es gibt nur
ein Mittel, irgendwelche Kraft zu stirken: Nur durch Ubung kann dies erreicht
werden.» «Aber wenn du Nichte durchwachen miifitest, um mit zwei Worten zu
sagen, was andere mit zwanzig erkliren, so laB dich deine schlaflosen Nichte nicht
dauern.» Die stirkste erzieherische Wirkung geht ganz einfach vom Vorbild der
Mutter, der Eltern aus. Die Wohnstube ist nach Pestalozzi darum die «Realschule
des Lebens». «Es ist Gottes Ordnung, daB der Mensch die Hauptsache, die er
braucht und wissen und lernen muB, am besten zu Hause und in der Wohnstube
lerne.» «Die hiuslichen Verhiltnisse der Menschen sind die ersten und vorziiglich-
sten Verhiltnisse der Natur.»

88



Die Wohnstube braucht, wie sonst iiberhaupt kein Ort in der Welt, gleichzeitig
alle Krifte des Menschen: Kopf, Herz und Hand. «Ganz gewi} ist die Art und
Weise, mit welcher die Natur den Menschen lehrt, daB alles an ihm arbeiten muB
und daBl er Hind und Fiile und Kopf und Herz brauchen und keines von allen still-
stehen lassen darf, wenn er will, dal es ihm wohlergehen soll auf Erden.» «Der
Mensch ist nur alsdann recht und in der Ordnung, wenn er alle seine Krifte so
miteinander braucht, wie sie ja in ihm selber nebeneinander stehen. Keine unsrer
Krifte soll die andere storen, noch viel weniger auffressen oder verschlingen; alle
sollen Hand in Hand mithelfen, den Menschen durch den GenuB von allem zu be-
friedigen und ruhig und titig zu erhalten; und wenn eines von den Haupttellen des
Menschen, der Verstand oder das Herz oder auch sein Korper, nicht in Ubung ge-
halten wird, so kommt immer ein Hauptmangel in den Menschen. .. Diese Halb-
menschen, von denen alle Ecken voll sind, sollten einen jeden verstandigen Haus-
vater aufmerksam machen, bei der Auferziehung seiner Kinder auf der Hut zu sein,
daB er auch ganze Menschen und nicht nur so halbe aus ihnen mache.»

Etwas Neues fiir die damalige Zeit war Pestalozzis Erkenntnis, daB sich bereits
in der Friihkindheit der Keim der Charakteranlagen ausbildet, und zwar nicht durch
das, was dem Kind eigentlich verstandesmiBig bewuf8t wird, sondern durch die Ge-
fiihlswelt, durch die Stimmung, die «Atmosphire»> der Wohnstube. In dieser Zeit
bildet sich die Grundlage der Liebesfihigkeit und des Vertrauens.

«Der menschliche Unterricht gehe nur langsam von der Ubung der Sinne zur
Ubung des Urteils, er bleibe lange die Sache des Herzens, ehe er die Sache der Ver-
nunft, er bleibe lange die Sache der Mutter, ehe er die Sache des Mannes zu werden
beginnt.»

«Liebe ist noch nie anders als durch Liebe erweckt worden, und Vertrauen ist
nie anders als durch Vertrauen gewonnen worden: Der Klang in der eigenen Seele
der Mutter muB8 den im Herzen des Kindes hervorlocken.» Der Mensch hat fiir sein
Herz so etwas notig wie einen «Feuerherd», und das ist ihm die Wohnstube. In ihr
findet das Kind von frithester Kindheit an «Wartung und Pflege, so wie die feinste
Pflanze Wartung und Pflege im Triebbeete» braucht. «Ist sie dann aber da erstarkt,
so versetze sie in allen Boden, wo du willst, und sie wird dir gedeihen.»

Wir sehen: GroBe Maoglichkeiten sind der Mutter von der Natur in die Hand
gelegt. Aber macht die Mutter auch davon Gebrauch? «Im Verderben der Welt»,
so sagt Pestalozzi in der erwihnten politischen Schrift, «ist die Menschenbildung
nicht blo die notwendigste, sie ist auch die seltenste und schwierigste Kunst.»

Wo viel Licht ist, da ist viel Schatten. Das gilt heute wie damals in bezug auf
die Wohnstuben.

Und heute wie damals liegt die unmittelbare Ursache allen menschlichen Ver-
sagens ganz besonders in der Familie und in allen Gemeinschaften, die sich nach
dem Vorbild der Familie zusammenschlieBen, in der «unrechtmaBigen Uberlegen—
heit, welche die Triebe der niedrigen Natur des Menschen sich iiber die edleren
Krifte der Seele und iiber die besseren Neigungen des Herzens angemaBt haben.»

Diese niedere, sinnliche Natur, welche unrechtmiBig tGber die edleren Krifte
des Menschen regiert, nennt Pestalozzi einfach und richtig: Die Selbstsucht. Die
Selbstsucht schleicht sich auch in Wohnstuben, sie nistet sich ein bei Mutter und
Kind ganz offen als Zank und Zorn oder versteckt als Neid und Eifersucht, am
meisten aber und am perfidesten verkleidet im Gewand der Elternhebe Berufs-
tichtigkeit und F amilienstolz.

89



Die meiste Liebe ist im Grunde Eigenliebe. Mit aller Klarheit zeigt Pestalozzi
die Schwiichen der Mutter- und Vaterliebe.

Wenn Liebe nicht Festigkeit hat und besonnen ist, dann ist sie keine Liebe.
Wenn die Mutter dem Kind gegeniiber nachgiebig ist — das beginnt ja schon im
ersten Lebensjahr sich auszuwirken! —, wenn sie nicht wagt, ihr Kind zu strafen,
wenn sie seine Fehler entschuldigt (das Kind ist noch so klein! es ist so drollig! es
versteht es ja noch nicht besser!), dann versagt die Mutter am wichtigsten Punkt.
Das Kind lernt das Wichtigste nicht, was es in der Wohnstube lernen kann: Es lemt
sich nicht iiberwinden.

«Das beste und beinahe unfehlbare Kennzeichen des miitterlichen Erfolges in
der Erziehung wird darin bestehen, daB es ihr gelingt, ihr Kind an die Ausiibung
der Selbstverleugnung (Entsagung) zu gewohnen. Von allen Tugenden, die durch
kluge Erziehung herangebildet werden konnen, ist die Selbstverleugnung am schwie-
rigsten zu erwecken; sie ist aber die wertvollste Fihigkeit, die der Mensch haben
kann.» :

Héren wir ein Gesprich aus «Christoph und Else»:

Joost Indessen aber kann man es nicht genug sagen, wie gut es dem Menschen ist,
wenn er, besonders in der Jugend, nicht alles hat, was er will, sondern fest
und steif dazu gezogen wird, sich in tausenderlei Sachen oft und viel zu
iiberwinden.

Else Das ist gewiB gut; aber die Vorsehung hat auch auf tausenderlei Arten dafiir
gesorgt, daB jedermann auf Gottes Boden, der Reiche nicht weniger als der
Arme, sich tiglich bei einer Menge Sachen zu iiberwinden hat.

Fritz Aber der Reiche muB sich nur ob Sachen iiberwinden, die er ohne Schaden
mangeln kann. Der Arme muB sich oft ob Sachen iiberwinden, die er oft so
notwendig hat als Schuh und Brot.

Joost Wessen Uberwinden braucht also mehr Stirke?

Fritz Des Armen seines.

Joost Tut aber dem Reichen sein Uberwinden nicht ebenso weh als dem Armen
seines?

Fritz Wohl freilich, Joost! (Das arme Kind lernt gliicklich sein mit wenigem. Das
reiche jammert im UberfluB ob allem, was ihm nicht erreichbar ist.)

Joost Nun denke ich, Fritz, konntest du erraten, welchen Kindern es besser gehe:
denen, die sich in der Jugend viel und oft iiberwinden miissen, oder denen,
die nicht alles haben, was sie wollen.

Iritz GewiB! ...in der Schule selber sind die, so immer alle Sicke voll Fressen
und Geld haben und tun und kaufen kénnen, was sie wollen, immer die
Unanstelligsten und Hissigsten.

Freilich, wenn die Kinder lernen sollen, sich zu iiberwinden, so mufl die Mutter
bei sich selbst anfangen. Darum verlangt Pestalozzi: «Was ich von der Mutter ver-
langen méchte, ist nur denkende Liebe. Liebe setze ich natiirlicherweise voraus als
erstes Erfordernis und als das, was sich immer von selbst einstellen wird — nur in
mannigfaltigen Formen. Alles, was ich von der Mutter verlangen méchte wire, daf
sie ihre Liebe so stark als méglich wirken lieBe und sie doch in der Ausiibung mit
Uberlegung miBigte.»

Es fillt der Mutter selber schwer, dem Kind nein zu sagen und beim Nein zu
bleiben, das Kind zu strafen und zu betriiben — sie betriibt sich ja damit selber.
Wieviel Ausdauer und Selbstiiberwindung braucht es von der Mutter, wenn sie vom
Kind hundertmal das gleiche verlangen muB, ohne zu erlahmen: rechtzeitiges Auf-

90



stehen, rechtzeitiges Heimkommen nach der Schule, Zubettegehen zur bestimmten
Stunde, Hindewaschen vor dem Essen, Aufriumen der Spielsachen, Sparen des
Zwanzigers, Besorgen des Amtleins, Warten-Konnen, freundliches Griilen beim
Heimkommen, das Danken! Wieviel Selbstiibberwindung braucht es von der Mutter,
bis das Kind die tausend Gewohnheiten, bis es die tausend Riicksichten, die ein
freundliches Zusammenleben der Familie erméglichen, gelernt hat. Die Mutter muf}
sich iiberall selbst iiberwinden, wo es darum geht, dem Kind Selbstiiberwindung bei-
zubringen.

Ja, wieviel braucht es nur, um jeden Tag gleichmiBig heiter zu erscheinen. In
«Christoph und Else» spricht Pestalozzi dariiber. Eine kummerhafte Frau sei ein
groBes Kreuz fir den Mann, heilt es da. Sie mache aus einer Frau das gerade
Gegenteil von dem, was sie sein solle. Thre Aufgabe sei es, jhren Angehorigen Kopf
und Herz ruhig zu machen und nicht mit unzeitiger und unbilliger Kummerhaftig-
keit Ungliicksfille tiber ihre Haushaltung zu bringen. Man miisse das Ungliick mit
Hinden und FiiBen, nicht mit dem Maul angreifen. Und was die Erziehung betrifft:
Das ist ganz gewi: Wenn man die Kinder nicht zur Arbeit, zum Mut, zur Uber-
windung ihrer Geliiste zieht, so werden sie im Alter leicht kummerhaft. Hingegen
wo sie von Jugend an zur Anstrengung ihrer Krifte, zum Angreifen dessen, was
notig, und zur Uberwindung dessen, was nicht tunlich und nicht méglich, gezogen
werden, werden sie gewifl nicht in den traurigen Zustand eines kummerhaften Le-
bens hinabsinken.

Selbstiiberwindung ist also schlieflich ein Weg zur Lebensfreude. «Freue dich
deines Lebens, mein Kind! Denk oft, daB du bist und lebst und daB dir wohl ist
auf Erden. Wenn dir die frohe Sonne am Morgen aufgeht, wenn du am Abend beim
Mond- und Sternenschein einsam an Gott denkst — und in den Freuden der Ernte
und in der Lust der Winterspiele denk oft und warm, daB du bist und lebst.. .
auf der schonen Erde. . .»

Nur dort, wo Liebe und Verstand gleichzeitig am Werk sind, nur dort offenbart
sich Menschlichkeit im eigentlichen Sinne, und nur dort ist es méglich, im Kinde,
das vorerst ein triebhaftes und sinnliches Wesen ist, die hoheren Krifte der Liebe
und des Glaubens zu wecken. Wie wir gesehen haben, hat das frith zu geschehen,
zu einer Zeit, wo das Kind sich seines Gewissens, seiner hoheren Krifte noch gar
nicht bewuBt ist. Solche Liebe ist aber nur moglich, wo ein Vater, wo eine Mutter
sich einer hoheren, géttlichen Macht verpflichtet und verantwortlich fiihlen. Die
Mutter muB bedenken, daB ihre Kinder ihr nicht gehdren. Sie muf} sich an jenen
«einfachen,-doch heiligen und erhabenen Gedanken halten: Meine Kinder sind fiir
die Ewigkeit geboren und gerade mir anvertraut, auf daB ich sie dazu erziehe,
Kinder Gottes zu sein».

Die Liebe zu Vater und Mutter sind der Boden, auf dem im Kind die Liebe
zu Gott wachsen kann. Es wichst tiber seine Selbstsucht hinaus in der Erkenntnis,
daB alle Menschen Kinder Gottes sind, daB die Menschen als Kinder Gottes Briider
sind.

Wenn es aber gelingt, wenn irgendwo eine Mutter, ein Vater, ein Kind die Kraft
der denkenden und selbstlosen Liebe entwickelt und pflegt, dann, so gesteht Pesta-
lozzi, gibt es in der ganzen Welt nichts, das ihn schoner diinkte. «Gottes Erdboden
ist schon, und die ganze Natur bietet uns allenthalben Wonne und Lust an. Aber
das Entziicken der Menschlichkeit ist groBer als alle Schonheit der Erde.»

Von hier aus verstehen wir vielleicht neu, warum Pestalozzi in der Erziehung
und speziell in den Wohnstuben des Volkes die einzig mogliche Rettung vor dem
Zerfall eines Staates und der menschlichen Gesellschaft iiberhaupt geschen hat.

91



	Pestalozzi und die Mutter

