
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 12

Artikel: Vom Wert der religiösen Besinnung des Lehrers [Teil 1]

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie konnte sie sich freuen, als am 1. August, anläßlich der Feier der Jungbürger
und Jungbürgerinnen, auf dem Münsterplatz eine ihrer Schülerinnen eine
temperamentvolle Rede hielt. Wenn Helene Stucki auch nicht immer die Aktivität der

jungen Lehrerin für die Fraueninteressen wecken konnte, so öffnete sie ihnen
mindestens die Augen dafür, was sie in ihrer persönlichen und beruflichen Freiheit
der Frauenbewegung schulden und zu verdanken haben.

Wir danken an dieser Stelle Helene Stucki für ihre erzieherische und soziale

Leistung und für die geistige Kraft, die sie repräsentiert. Wir wünschen, daß ihr
Wort immer wieder vernommen werde und die Saat, die sie gesät, zu ihrer Freude
in den bernischen Schulen gedeihe. G. H.-W.

Vom Wert der religiösen Besinnung des Lehrers
Von Dr. Gertrud Hofer-Werner

Vor wenigen Tagen wollte ich mit meinen Schülerinnen, einer Klasse angehender
Kindergärtnerinnen, einen Blick in die Faksimile-Ausgabe eines alten Kinder-Bilderbuches

werfen, in den «Orbis Pictus» des Amos Comenius, um eine historische
Betrachtung mit einem literarischen Beleg aus der Zeit zu bekräftigen. Aus dem
beabsichtigten Hinweis wurde eine ganze Stunde intensiver Betrachtung und Versenkung
in Texte und Bilder dieses erstaunlichen Werkes aus dem 17. Jahrhundert. Die
Schülerinnen wußten nichts vom Geist der böhmisch-mährischen Brüdergemeinde,
nichts von der apokalyptischen Lebensstimmung der Verfolgten während des
Dreißigjährigen Krieges, von Martyrium, Pest, Visionen, Plünderung und Verbannung der
nächsten Angehörigen des Comenius, nichts von dem Kampf dieses letzten Bischofs
seiner Gemeinde um Erhaltung seiner Brüder, um die Erhaltung seiner Seelenkraft
durch Gebet und Versenkung in philosophische und religiöse Schriften, von der
rastlosen theoretischen und praktischen Arbeit für die Bildung und Erziehung der
Jugend inmitten politischer und seelischer Gefährdung ohnegleichen, von der
Bemühung, das Labyrinth der Welt nicht nur zu ertragen, sondern denkend und
ordnend zu bewältigen und darüber hinaus zu gelangen durch eine Schau, in der Gott
und Welt, die heiligen Schriften und das Buch der Natur nur noch eine gewaltige
und göttliche Sprache sprechen.

Dieser geistige Hintergrund also war den Schülerinnen nicht bekannt. Umso
eindrückhcher war es, zu sehen, wie die Mädchen als junge Erzieherinnen unmittelbar

ergriffen wurden von der geistigen, erzieherischen Kraft, von der religiösen
Durchdrungenheit dieser zweihundertjährigen Weltbetrachtung. Wir dachten an
heutige Kinderbücher und waren eigentümlich betroffen: Bücher für Kleinkinder und
Schulkinder, die man doch sonst fraglos anerkennt, verschenkt, auswertet, erscheinen
daneben merkwürdig schief und dürftig in Gehalt und Zwecksetzung, mehr kindisch
als kindlich, und man fragt sich, ob sie nicht mehr zur Buntheit als zur Anschauung,
mehr zur Vielfalt von Details als zur Einheit des Vielfältigen, mehr zum Betrieb als

zum Schaffen führen. Doch wollen wir nicht vorgreifen. Der Orbis Pictus, ein
deutsch-lateinisches Wörterbuch, ein Bilderduden und naturkundhches Universallexikon,

beginnt mit der Gegenüberstellung von Gott und Welt und schlägt damit
auf den ersten zwei Seiten mit einem Akkord die Töne an, die das Buch alsdann
in unendlich scheinender Mannigfaltigkeit abwandelt. Gott wird symbolisch dar-

348



gestellt mit einer geometrischen Figur, bestehend aus einem von strahlenden Radien
erfüllten Kreis, dem Bild der Einheit, in dessen Zentrum das gleichschenklige Dreieck,

kunstvoll und in sinnreicher Beziehung zum Kreis, figuriert, als Zeichen der
Dreieinigkeit.

Deus est Ens et Unus.
ex se ipso perfectissimum Hypostasi/Trinus.
ab aeterno et beatissimum. Voluntate Sanctus,
in aeternum. Essentia/Spiritualis Justus Clemens Verax/

Der deutsche Text steht neben dem Latein. Hören wir die Fortsetzung deutsch; sie

klingt nicht minder kraftvoll:

An Macht Ein unbegreifliches Das höchste Gut
der Größte Licht: und doch und alleine
An Güte alles in allem. Überall der unerschöpfliche Brunn
der Beste und nirgends. alles Guten. Aller Dinge,
An Weisheit die wir nennen die Welt
Unermeßlich. Erschaffer, Regierer, Erhalter

(Creator, Gubernator, Conservator).

Nach der Darstellung der Welt folgt, mechanisch drehbar, das Bild des Himmels

mit Wolken, mit den Hälften des Tages und der Nacht. Wie die Gestirne rings
um den Erdball auf- und niedergehen, auf dem Berge, ein See samt Schiff und ein
Kirchturm zu erkennen sind, läßt sich durch langsame Drehung der Papierscheibe,
die den Himmel darstellt, demonstrieren. Dann kommen die vier Elemente an die
Reihe, die Metalle, die Steine, es folgen die Gewächse und die Tiere mit immer
reicheren und ergötzlicheren Unterabteilungen; man denke etwa an das «fliegend
Ungeziefer» oder noch gefährlichere Rubriken.

Jetzt tritt der Mensch auf, die Geschichte seiner Erschaffung und des Sündenfalls,

der Mensch als Objekt der Naturwissenschaften, als Gliederpuppe, Knochenmann,

Muskelmann; das Seziermesser legt Eingeweide und den Aufbau der Glieder
und Sinnesorgane bloß. Sogar «Mißgeburten und Ungestaltet werden vorgeführt,
die «mit dem Leib abarten von der gemeinen Gestalt, als da sind:

der ungeheure Ries die Großnase der Kropfige
der Zwerg das Wurstmaul der Höckerige
der Zweibeleibte der Schieler der Dollfuß
(siamesische Zwillinge) der Krummhals der Spitzkopf
der Großkopf
und sogar der Kahlkopf wird hinzugezählt: «Lorripes, Cüo, adde Calvadrum!»

In Form eines Astralleibes erscheint die Seele des Menschen, von einem Text
begleitet, der bei aller Schlichtheit antike und zeitgenössische Studienwerke
philosophischer Psychologie verarbeitet imd noch heute unterschrieben werden könnte.
Dem Menschen folgen die menschlichen Beschäftigungen und Werke: handwerkliche,

technische, wissenschaftliche und künsderische Leistungen, da erscheint die
Konstruktion der Himmelskugel mit den Bahnen der Gestirne neben Uhrwerken,
der Hausbau neben der Erzgrube, Instrumenta musica neben der Philosophia. Ein
großes Kapitel über Sittenlehre und menschliche Eigenschaften führt hinein in die

Formen der menschüchen Gesellschaft, deren Leistungen und Verirrungen: in Spiele,

Sport, Handel, Schulwesen, Krieg, Regieren, Übeltäter, Rechtsprechung, ärztliche

349



Hilfe vind Totenbestattung, in Gottesdienst und in die wichtigsten Glaubensbekenntnisse

der Erde. Bedeutsam schließt das Buch mit dem Bild des Menschen zwischen
Engel und Teufel und dem Hinweis auf das jüngste Gericht.

Als Orbis sensualium pictus verspricht es zwar nur, die wichtigsten Dinge der
sichtbaren Welt zu zeigen und zu benennen, — Comenius ist ja der Vater des
neuzeitlichen abendländischen Sachunterrichtes, — und ordnet sie auch in einen
Zusammenhang ein, der durchaus als sichtbar aufgefaßt wird; zugleich aber unterstellt
es sie einer unsichtbaren Welt der Ordnungen, dem zentralen Gedanken des Comenius

entsprechend, daß das Ziel des Lebens jenseits des Lebens liege, daß die
Erforschung der sichtbaren Welt demnach nur dann zu wahren Aufschlüssen führen
könne, wenn sie in ihrer Abhängigkeit von göttlichen Mächten erkannt und erlebt
wird. Das Resultat einer solchen Einsicht, die das Denken und Handeln zu
durchdringen vermag, ist letztlich ethisch-rehgiöser Natur und bedeutet mehr als Wissen,
nämhch Weisheit. Es braucht kaum darauf hingewiesen zu werden, daß auch die
Tätigkeiten des Lehrers und des Schülers, das Unterrichten und das Lernen, in dieser

Verbundenheit mit Gott geschehen müssen; — wie anders stellte sich echte
Verbundenheit mit der Welt ein! Am Eingang und am Ausgang des Buches treten mit
einem Prolog und Epilog der Lehrer und der Schüler auf. Der Prolog lautet: Veni,
puer, disce sapere! — komm her, Knab, lerne Weisheit! Schüler: Was ist Weisheit?
Lehrer: Alles, was nötig ist, recht verstehen, recht tun, recht reden (das Reden steht
auch hier, wie bei Pestalozzi, am Schluß). Schüler: Wer wird mich das lehren?
Lehrer: Ich, mit Gott. Ich will dich führen durch alle Dinge, ducam te per omnia,
ostendam tibi omnia, nominabo tibi omnia. Schüler: En adsum, duce me in nomine
Dei! Wir empfinden selbstverständlich die Zeitbedingtheit solchen Glaubens an Gott
und an die unbedingte Lenkbarkeit der Menschen zur Weisheit durch das Mittel der
Bildung. r~

Aber wahrhaft große erzieherische Zeugnisse, stammen sie nun von Homer, von
Piaton, Franz von Assisi, Dante, Goethe, Comenius oder Pestalozzi, schlagen durch
ihre Zeit hindurch in die unsere, sie alle machen uns betroffen. Ihre Kraft, so müssen

wir zugeben, hegt ja letztlich ganz offenbar in ihrem geheimnisvoll offenen
Verhältnis zu den höheren Mächten. Ihr Schicksal, ihr Denken und Wirken ist der
Ausdruck ihres Glaubens, ihrer Einordnung in die unsichtbare Welt, welche durch Gnade
und durch unablässige geistige Arbeit erfahren werden kann und soll. Denn der
Mensch wächst nicht von selbst nach dem Bilde Gottes. Er muß das Leitbild, nach
dem er wächst, selber in sich errichten, und ohne dieses Bild (das durchaus nicht die
Form eines expliziten Glaubensbekenntnisses zu haben braucht) geht gerade das

Menschliche am Menschen verloren.
*

Diese Tatsache — sie ließe sich auch anders formulieren —, machen die großen
Erzieher der Menschheit bewußt. Die grundsätzliche Wahrheit und die mannigfaltige

Bewährung solcher Bewußtseins-Inhalte zweifelt ein denkender Mensch heute
kaum an. Die Zeit Nietzsches, die Aera des militanten Atheismus und aktiven
Nihilismus ist abgeklungen. Selbst der neuzeitliche Grundbegriff der Existenz, der bei
Schriftstellern wir Sartre und Camus ein offenes Bekenntnis zum Atheismus in sich
schließt, hat durch Martin Buber, Gabriel Marcel, durch Karl Jaspers und selbst
Martin Heidegger (in seinen späteren Publikationen) wieder eine religiöse Bedeutung
angenommen. Daß religiöse Besinnung nötig ist, daß sie gerade in der Erziehung
von höchstem Wert ist, das kann ernstlich wohl überhaupt nicht in Frage gestellt

350



werden. Die Schwierigkeiten liegen anderswo. Wir wissen heute nur sehr mangelhaft,

was religiöse Besinnung ist, welche Form sie auf dem Boden der Gegenwart
annehmen kann, und, ganz konkret gesagt, wie man sie bewerkstelhgt. Eine Klasse

junger Mädchen gestand letzthin, die Angelegenheiten des Glaubens machten ihnen
himmelangst. Sie möchten sich darum kümmern, allein sie könnten es nicht, sie wüßten

nicht, wie. Zur religiösen Besinnung brauche es Glauben, und den hätten sie
nicht. Zum Glauben käme man durch die richtige religiöse Besinnung. Dafür fehle
ihnen aber der Sinn und die Führung.

Diese Hilflosigkeit, verbunden mit dem Bedürfnis nach religiösem Leben, wirkt
wie ein Vakuum in der Lufthülle der Erde. Die Luft rings um das Vakuum strömt
herein in den Sog. Ein religiöses Vakuum verrät sich in dem Zustrom von Menschen,
mit dem z. B. amerikanische religiöse Massen-Erweckungsveranstaltungen rechnen
können, sie mögen noch so primitiv sein. Es verrät sich in dem Bedürfnis des
gebildeten Europäers nach femöstlichem, religiösem Gedankengut, das, als Ergänzung
zum abendländischen Denken und als Impuls zur Besinnung auf die eigenen
vergessenen religiösen Werte, sehr fruchtbar werden kann, das aber oft blindlings und
kritiklos aufgesogen wird als Ersatz für ein Christentum, das erstarrt und fade
geworden ist.

*
Nachahmen können wir die alten Erzieher nicht mehr, und etwas ebenbürtiges

Neues haben wir noch nicht in gemeinsamer Verpflichtung ergriffen. Wir kennen
wohl annähernd den Weg des abendländischen Geisteslebens, auf dem die alten
Formen des religiösen Lebens verlorengegangen sind. Diesen Weg zu bedauern hat
keinen Sinn, umso weniger, als der abendländische Mensch auf ihm das Bewußtsein
geistiger Freiheit entwickelt hat. Die Bewegung zur geistigen Freiheit hin wurde
schon während des Mittelalters ersichtlich und fand ihren Höhepunkt zur Zeit der
französischen Revolution. Mystiker und Ketzer, Altertumsforscher, Philosophen,
Erzieher,- Dichter, Erfinder und Soziologen brachen aus der Macht der Kirche und
der feudalen Gesellschaftsordmmg Stück für Stück heraus und bereiteten das

moderne Selbstbewußtsein vor, in dem die Freiheit des Denkens und Handelns als

Voraussetzung wahrer Sittlichkeit (im Sinne Kants und Pestalozzis) gilt. Seit der
Renaissance gelangte immer ausgesprochener der Mensch in den Mittelpunkt der

Weltbetrachtung. Es läßt sich ja unmittelbar verfolgen, wie auf den Altarbildern
um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert die Darstellung des Stifters immer
größeren Raum einnimmt. Mit dem Stifter erscheint nicht selten breitspurig dessen

ganze Familie, während das eigentliche Andachtsbild manchmal geradezu in den

Hintergrund gerät. Von hier aus verstehen wir, daß sich eben zu der Zeit in
großartiger Weise die Portraitkunst entwickelte, die im Bild des Menschen gleichzeitig
die damalige hohe Idee vom Menschen und das Einmalige, Individuelle des Modells
herausarbeitete. Gott offenbarte sich nicht mehr allein in Christus und im
weitabgewandten Wandel der Heiligen, sondern überall in der Welt, wo Vernunft, wo
Schönheit, Ordnung, Liebe aufleuchteten, in der Natur und in der Seele des
Menschen. Gott, Natur und Seele wurden im 18. Jahrhundert zu einer Einheit, die es

dem Menschen erlaubte, diese irdische Welt als göttliche Heimat zu begreifen.

Goethe dichtet im «west-östlichen Divan» :

Gottes ist der Orient! Nord- und südliches Gelände
Gottes ist der Okzident! Ruht im Frieden seiner Hände.

351



Dem Gefühl, daß jedes Wesen, selbst das geringste, in der Welt geborgen lebt, gibt
Hebel in einem Gedicht auf eine kleine Spinne innig-beredten Ausdruck:

O Tierli, wie hesch mi verzückt! Denkwohl der, wonis alli nährt,
Wie bisch so chlei und doch so geschickt! Mit milde Händen alles git
Wer het di au die Sache glehrt? Bis zfriden! Er vergißt di nit.

In der menschlichen Seele schuf sich Gott einen Tempel, in welchem sich das Diesseits

imd das Jenseits berührten. So befreite sich das religiöse Denken im 18.
Jahrhundert von den christlichen Dogmen des Mittelalters, ohne jedoch die Bindung an
Christus aufzulösen. Auch wenn wir die vielen neuen Formen der Religiosität wie
Deismus, Monismus, Pantheismus und Panentheismus aus dem Spiele lassen, so ist
es doch von Bedeutung, in diesen Begriffen eine Verschiebung zu erkennen, die

von großer Tragweite war für die religiöse Entwicklung im 19. und 20. Jahrhundert.

*
Im Gefüge des mittelalterlichen Weltbildes war Gott, wie wir sahen, das

Zentrum und die Mündung aller Gedanken. Die Dogmen der christlichen Religion, so

formalistisch und verklausuliert sie in ihrem begrifflichen Gerippe manchem heutigen

Menschen auch erscheinen mögen, waren durch die Kirche in großen, das

Leben beherrschenden Anschauungen konkretisiert worden: Das äußere wie das

innere Auge nährten die Kunst des mittelalterlichen Kirchenbaues, die sakralè

Malerei und Bildnerei, der kirchliche Kult, die Sakramente, die Erscheinung des

Priesters, die Vorstellung himmlischer Hierarchien, die Passionsspiele und die
bildergesättigten Heüigenlegenden. Die Reformation, das 17., 18. und 19. Jahrhundert
brachten demgegenüber eine progressive Verinnerlichung und Verfeinerung des

religiösen abendländischen Denkens; verlagerte doch die Reformation die absolute
Autorität vom Papst, vom qualifizierten Priester, auf das «Wort» der Bibel. Auf
diesem Wege aber verlor das religiöse Denken an Kraft der Anschauung, es wurde
begrifflich, wurde weitgehend verdünnt, abstrakt; — man denke nur an das Leiden,
das der Katechismus seit der Reformation mit seinem intellektuellen Frage- und

Antwortspiel über die Kinder gebracht hat. Die zunehmende Unfähigkeit zu religiöser

Anschauung zeigt sich auch in der Armut der neueren religiösen Malerei. Jedenfalls

konnte die Möglichkeit eines freien, verinnerlichten und vergeistigten Christentums

immer nur dort verwirklicht werden, wo eigenständige geistige Kraft diese

Möglichkeit überhaupt zu ergreifen vermochte. Das achtzehnte Jahrhundert, dem wir
wohl die stärksten geistigen Impulse auf religiöse Gehalte verdanken, hat es dem
Christentum nicht leicht gemacht.

Warum hat sich heute für viele Menschen — um es einfach auszudrücken — der
Himmel so sehr von der Erde entfernt, warum wird Gott heute als so stumm, so

unzugänglich erfahren? Wir erleben alle mit, was eben seit der Reformation die Neuzeit

kennzeichnet: Die Welt, die bei Comenius, bei Pestalozzi und Goethe noch in
Einklang mit Gott und mit der Menschenseele gebracht worden war, diese Welt ist
Objekt der Forschung, der Eroberung, sie ist Kampfplatz und Schlachtfeld geworden

und als solche überwältigt sie den Menschen, sie überrumpelt ihn dauernd mit
neuen Eröffnungen und Anforderungen, bevor er mit den alten ins Reine gekommen
ist. Sie hält ihn heute in Atem wie zur Zeit des Kopernikus, des Galilei und des

Newton, fasziniert und ängstigt ihn mit verheißungsvollen und lebensgefährlichen
Geheimnissen, klaffenden Widersprüchen, Verworrenheiten und sehr viel Leid. In
solch kalter, den Menschen bedrohender und verwirrender Rätselhaftigkeit hat für

352



viele denkende Menschen die Welt aufgehört, eine geistige Heimat zu bedeuten. Sie
kann nicht mehr als Gegenstand göttlicher Offenbarung erlebt werden, vielmehr
bringt sie dem Menschen das Erlebnis geistiger Heimatlosigkeit:

Die Welt — ein Tor
zu tausend Wüsten stumm und kalt!
Wer das verlor, was du verlorst, macht nirgend halt
Die Krähen schrein
und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:
Bald wird es schnein —, weh dem, der keine Heimat hat!

(Aus «Vereinsamt» von Fr. Nietzsche)

Im letzten Jahrhundert hat der Mensch der Materie einen großen Wert beigemessen
— dafür besetzt sie jetzt platzfüllend, zeitfressend und parasitenartig das äußere
Leben und die Seele. Es ist dem Menschen schwer geworden, in einer solchen Welt
Gott und einen Lebenssinn zu finden. Wo aber Gott aus dem Weltbild herausfällt,
besteht die Gefahr, daß er auch noch aus dem Bild herausfällt, das der Mensch sich

von sich selber macht. In dem positivistischen Menschenbild Sigmund Freuds
erscheint der Geist nicht mehr autonom, sondern nur als ein Auswuchs, als Überbau
animalisch-triebhafter Kräfte. Freud stellte damit eine Theorie auf, die er selber als

ethisch hochveranlagter und in ehrfürchtiger Verantwortung handelnder Mensch bei
weitem überragte.

Das Herausfallen Gottes aus dem Weltbild wäre innerhalb der Grenzen aller
einzelnen Wissenschaften, der Literatur und Kunst und des alltäglichen Lebens zu
verfolgen. Greifen wir nur ein Beispiel heraus: In seiner Analyse der bildenden Kunst
des 19. und 20. Jahrhunderts, betitelt «Verlust der Mitte», weist Hans Sedlmayr auf
folgende Zusammenhänge hin:

In der Antike und im Mittelalter konzentrierte sich die gesamte bildende Kunst
auf den Bau des Tempels beziehungsweise der Kirche. Zur Zeit der Renaissance und
des Barock auf den weltlichen Palast und das Schloß. Noch zur Zeit des Amos
Comenius bildeten das Schloß und die Kirche die baulichen Pole der Gesellschaft,
die, aufeinander bezogen, einen einheitlichen Stil hervorbrachten, der die Einheit
von göttlicher und weltlicher Herrschaft auszudrücken vermochte. Im 19. Jahrhundert

zerfielen diese jahrtausendealten Mittelpunkte des Lebens und des Denkens.
Wo in einer Einheit das Zentrum schwindet, da fällt sie auseinander und ihre Teile
werden autonom. Als das Gotteshaus und der Palast der weltlichen Macht aufhörten,
den Stil zu bestimmen, beanspruchten auf einmal jedes Zollhäuslein und jeder
Bäckerladen «Stil». In diesem Augenblick ging der «Stil» verloren. Die Vereinzelung

beschwor ein Stilchaos. Jede Kunst suchte autonom ihr eigenes Gestaltungsgesetz

und verlor es damit gerade. So verlor die Archi-Tectura, die Ur-Baukunst, ihre
Eigenart und Selbständigkeit und fiel weitgehend in die Hand des Bautechnikers
und des Ingenieurs; denn jeder Bau, auch der Wohnungsbau, ist nach Corbusier eine
Maschine.

Wenn die Kunst nicht mehr einem höheren und verpflichtenden geistigen Gehalt
dienen kann, dann zerfällt sie. Wenn sie sich nach oben verschließt, so verschließt
sie sich eben damit dem eigentlich Menschlichen, sie wird exzentrisch, chaotisch,
sie wendet sich dem Anorganischen zu, dem Toten, dem Automaten, dem Dämonischen,

der Karrikatur, der Phantastik, die nicht den Namen Surrealismus, Gestaltung
des Überwirklichen, sondern Sous-Reaüsmus, Darstellung des Untermenschhchen,
tragen müßte.

353



Wir halten hier in unserer Darstellung der heutigen Lage und der religiösen
Problematik ein und fragen uns: Gibt es für uns überhaupt eine Möglichkeit, in dieser

widerspruchsvollen, kalten, beängstigenden Welt an einen Gott zu glauben, in
einer Natur, die unfühlend ist und in der, wie Goethe sagt, die Sonne über Böse und
Gute leuchtet und dem Verbrecher wie dem Besten Mond und Sterne glänzen? —

Eine Möglichkeit, gerade von hier aus zu einem neuen, religiösen Weltverständnis
zu kommen, gibt uns eine genau in diese Lücke fallende Antwort Albert Schweitzers.

Er sagt:
«Alle Probleme der Religion gehen zuletzt auf eines zurück: daß ich Gott

in mir anders erlebe, als ich ihn in der Welt erkenne. In der Welt tritt er mir als

rätselhafte, wunderbare Schöpferkraft entgegen; in mir offenbart er sich als ethischer
Wille. In der Welt ist er impersönliche Kraft, in mir offenbart er sich als Persönlichkeit.

Der Gott, der in dem Denken über die Welt erkannt wird, und der, den ich als
ethischen Willen erlebe, lassen sich nicht zusammenbringen. Beide sind eins; aber
wie sie es sind, verstehe ich nicht.

Welches aber ist die entscheidende Erkenntnis Gottes? Die, die ich als ethischen
Willen erfahre. Unsere Erkenntnis Gottes aus der Natur ist immer unvollkommen
und unadaequat, weil wir die Dinge in der Welt nur von außen erschauen. Ich sehe

den Baum wachsen, grünen und blühen. Aber die Kräfte, die dies bewirken,
verstehe ich nicht. Ihre formende Fähigkeit bleibt mir rätselhaft.

In mir aber erkenne ich die Dinge von innen. In mir offenbart sich die schöpferische

Kraft, die alles, was ist, hervorbringt und erhält, in einer Art, wie ich sie sonst
nicht erkenne, als ethischer Wille, als etwas, das in mir schöpferisch sein will. Dieses
erlebte Geheimnis ist für mein Denken, Wollen und Verstehen entscheidend. Daraufhin

darf ich alle Geheimnisse der Erkenntnis der Welt und meines Seins in ihr
zuletzt als ungelöst und unlösbar dahingestellt sein lassen. Mein Leben ist vollständig
und sicher durch das eine, in mir erlebte Geheimnis bestimmt, daß Gott als ethischer
Wille sich in mir offenbart und von meinem Leben Besitz ergreifen will.

Lassen Sie mich ein Gleichnis gebrauchen. Es gibt einen Ozean. Kaltes Wasser,
unbewegt. In dem Ozean aber ist ein Golfstrom, heißes Wasser, das vom Äquator
zum Pol fließt. Fragen Sie alle Gelehrten, wie es physikalisch vorstellbar ist, daß
zwischen den Wassern des Ozeans, wie zwischen zwei Ufern, ein Strom heißen
Wassers fließt, bewegt in dem Unbewegten, heiß in dem Kalten. Sie können es nicht
erklären. So ist der Gott der Liebe in dem Gott der Weltkräfte, eins mit ihm, und
doch so ganz anders als er. Von diesem Strome lassen wir uns ergreifen und dahin-

tragen.» (Das Christentum und die Weltreligionen.)

Goethe gibt dieselbe Antwort: Im Blick auf die unfühlende Natur spüren wir
die eherne, unbegreifliche Allmacht Gottes. Im Erlebnis der menschhchen Seele aber
finden wir von innen her den Weg zu jenen höhern Wesen, die uns dazu verpflichten,

«edel, hilfreich und gut» zu sein:

Heil den unbekannten Ihnen gleiche der Mensch.
höhern Wesen Sein Beispiel lehr uns
die wir ahnen jene glauben.

Wir freuen uns, dieses zur Besinnung und zum Nachdenken anregende Referat, gehalten

an der sechsten internationalen Lehrertagung im Kinderdorf Pestalozzi in Trogen, bringen

zu dürfen. — Der zweite Teil des Vortrages folgt in der nächsten Nummer (Oktober).

354


	Vom Wert der religiösen Besinnung des Lehrers [Teil 1]

