Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 12

Artikel: Vom Wert der religiosen Besinnung des Lehrers [Teil 1]
Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie konnte sie sich freuen, als am 1. August, anliBlich der Feier der Jungbiirger
und Jungbiirgerinnen, auf dem Miinsterplatz eine ihrer Schiilerinnen eine tempera-
mentvolle Rede hielt. Wenn Helene Stucki auch nicht immer die Aktivitit der
jungen Lehrerin fiir die Fraueninteressen wecken konnte, so offnete sie ihnen
mindestens die Augen dafiir, was sie in ihrer personlichen und beruflichen Freiheit
der Frauenbewegung schulden und zu verdanken haben.

Wir danken an dieser Stelle Helene Stucki fiir ihre erzieherische und soziale
Leistung und fiir die geistige Kraft, die sie reprisentiert. Wir wiinschen, daf§ ihr
Wort immer wieder vernommen werde und die Saat, die sie gesit, zu ihrer Freude
in den bernischen Schulen gedeihe. G. H-W.

Vom Wert der religiosen Besinnung des Lehrers
Von Dr. Gertrud Hofer-Werner

Vor wenigen Tagen wollte ich mit meinen Schiilerinnen, einer Klasse angehender
Kindergirtnerinnen, einen Blick in die Faksimile-Ausgabe eines alten Kinder-Bilder-
buches werfen, in den «Orbis Pictus» des Amos Comenius, um eine historische Be-
trachtung mit einem literarischen Beleg aus der Zeit zu bekriftigen. Aus dem beab-
sichtigten Hinweis wurde eine ganze Stunde intensiver Betrachtung und Versenkung
in Texte und Bilder dieses erstaunlichen Werkes aus dem 17. Jahrhundert. Die
Schiilerinnen wuBiten nichts vom Geist der bohmisch-mihrischen Briidergemeinde,
nichts von der apokalyptischen Lebensstimmung der Verfolgten wihrend des Dreiflig-
jihrigen Krieges, von Martyrium, Pest, Visionen, Plinderung und Verbannung der
nichsten Angehérigen des Comenius, nichts von dem Kampf dieses letzten Bischofs
seiner Gemeinde um Erhaltung seiner Briider, um die Erhaltung seiner Seelenkraft
durch Gebet und Versenkung in philosophische und religiose Schriften, von der
rastlosen theoretischen und praktischen Arbeit fiir die Bildung und Erziehung der
Jugend inmitten politischer und seelischer Gefihrdung ohnegleichen, von der Be-
miihung, das Labyrinth der Welt nicht nur zu ertragen, sondern denkend und ord-
nend zu bewiltigen und dariiber hinaus zu gelangen durch eine Schau, in der Gott
und Welt, die heiligen Schriften und das Buch der Natur nur noch eine gewaltige
und gottliche Sprache sprechen.

Dieser geistige Hintergrund also war den Schiilerinnen nicht bekannt. Umso
eindriicklicher war es, zu sehen, wie die Midchen als junge Erzieherinnen unmittel-
bar ergriffen wurden von der geistigen, erzieherischen Kraft, von der religiosen
Durchdrungenheit dieser zweihundertjahrigen Weltbetrachtung. Wir dachten an
heutige Kinderbiicher und waren eigentiimlich betroffen: Biicher fiir Kleinkinder und
Schulkinder, die man doch sonst fraglos anerkennt, verschenkt, auswertet, erscheinen
daneben merkwiirdig schief und diirftig in Gehalt und Zwecksetzung, mehr kindisch
als kindlich, und man fragt sich, ob sie nicht mehr zur Buntheit als zur Anschauung,
mehr zur Vielfalt von Details als zur Einheit des Vielfaltigen, mehr zum Betrieb als
zum Schaffen fithren. Doch wollen wir nicht vorgreifen. Der Orbis Pictus, ein
deutsch-lateinisches Worterbuch, ein Bilderduden und naturkundliches Universal-
lexikon, beginnt mit der Gegeniiberstellung von Gott und Welt und schligt damit
auf den ersten zwei Seiten mit einem Akkord die Toéne an, die das Buch alsdann
in unendlich scheinender Mannigfaltigkeit abwandelt. Gott wird symbolisch dar-

348



gestellt mit einer geometrischen Figur, bestehend aus einem von strahlenden Radien
erfiillten Kreis, dem Bild der Einheit, in dessen Zentrum das gleichschenklige Drei-
eck, kunstvoll und in sinnreicher Beziehung zum Kreis, figuriert, als Zeichen der
Dreieinigkeit.

Deus est Ens et Unus.

ex se ipso perfectissimum Hypostasi/Trinus.

ab aeterno et beatissimum. Voluntate Sanctus,

in aeternum. Essentia/Spiritualis Justus Clemens Verax/

Der deutsche Text steht neben dem Latein. Horen wir die Fortsetzung deutsch; sie
klingt nicht minder kraftvoll:

An Macht Ein unbegreifliches Das hochste Gut

der Grofite Licht: und doch und alleine

An Giite alles in allem. Uberall der unerschipfliche Brunn
der Beste und nirgends. alles Guten. Aller Dinge,

An Weisheit die wir nennen die Welt
UnermeBlich. Erschaffer, Regierer, Erhalter

(Creator, Gubernator, Conservator).

Nach der Darstellung der Welt folgt, mechanisch drehbar, das Bild des Him-
mels mit Wolken, mit den Hilften des Tages und der Nacht. Wie die Gestirne rings
um den Erdball auf- und niedergehen, auf dem Berge, ein See samt Schiff und ein
Kirchturm zu erkennen sind, 148t sich durch langsame Drehung der Papierscheibe,
die den Himmel darstellt, demonstrieren. Dann kommen die vier Elemente an die
Reihe, die Metalle, die Steine, es folgen die Gewichse und die Tiere mit immer
reicheren und ergotzlicheren Unterabteilungen; man denke etwa an das «fliegend
Ungeziefer> oder noch gefihrlichere Rubriken.

Jetzt tritt der Mensch auf, die Geschichte seiner Erschaffung und des Siinden-
falls, der Mensch als Objekt der Naturwissenschaften, als Gliederpuppe, Knochen-
mann, Muskelmann; das Seziermesser legt Eingeweide und den Aufbau der Glieder
und Sinnesorgane bloB. Sogar «Miflgeburten und Ungestalte» werden vorgefiihrt,
die «mit dem Leib abarten von der gemeinen Gestalt, als da sind:

der ungeheure Ries die GroBnase der Kropfige
der Zwerg das Wurstmaul der Hockerige
der Zweibeleibte der Schieler der Dollfuf§
(siamesische Zwillinge) der Krummbhals der Spitzkopf

der GroBkopf
und sogar der Kahlkopf wird hinzugezihlt: <Lorripes, Cilo, adde Calvadrum!»

In Form eines Astralleibes erscheint die Seele des Menschen, von einem Text
begleitet, der bei aller Schlichtheit antike und zeitgenossische Studienwerke philo-
sophischer Psychologie verarbeitet und noch heute unterschrieben werden konnte.
Dem Menschen folgen die menschlichen Beschiftigungen und Werke: handwerk-
liche, technische, wissenschaftliche und kiinstlerische Leistungen, da erscheint die
Konstruktion der Himmelskugel mit den Bahnen der Gestime neben Uhrwerken,
der Hausbau neben der Erzgrube, Instrumenta musica neben der Philosophia. Ein
groBes Kapitel iiber Sittenlehre und menschliche Eigenschaften fiihrt hinein in die
Formen der menschlichen Gesellschaft, deren Leistungen und Verirrungen: in Spiele,
Sport, Handel, Schulwesen, Krieg, Regieren, Ubeltiter, Rechtsprechung, &rztliche

349



Hilfe und Totenbestattung, in Gottesdienst und in die wichtigsten Glaubensbekennt-
nisse der Erde. Bedeutsam schlieBt das Buch mit dem Bild des Menschen zwischen
Engel und Teufel und dem Hinweis auf das jiingste Gericht.

Als orbis sensualium pictus verspricht es zwar nur, die wichtigsten Dinge der
sichtbaren Welt zu zeigen und zu benennen, — Comenius ist ja der Vater des neu-
zeitlichen abendlindischen Sachunterrichtes, — und ordnet sie auch in einen Zu-
sammenhang ein, der durchaus als sichtbar aufgefaBt wird; zugleich aber unterstellt
es sie einer unsichtbaren Welt der Ordnungen, dem zentralen Gedanken des Come-
nius entsprechend, daB das Ziel des Lebens jenseits des Lebens liege, da die Er-
forschung der sichtbaren Welt demnach nur dann zu wahren Aufschliissen fithren
konne, wenn sie in ihrer Abhingigkeit von gottlichen Michten erkannt und erlebt
wird. Das Resultat einer solchen Einsicht, die das Denken und Handeln zu durch-
dringen vermag, ist letztlich ethisch-religioser Natur und bedeutet mehr als Wissen,
namlich Weisheit. Es braucht kaum darauf hingewiesen zu werden, daB auch die
Titigkeiten des Lehrers und des Schiilers, das Unterrichten und das Lernen, in die-
ser Verbundenheit mit Gott geschehen miissen; — wie anders stellte sich echte Ver-
bundenheit mit der Welt ein! Am Eingang und am Ausgang des Buches treten mit
einem Prolog und Epilog der Lehrer und der Schiiler auf. Der Prolog lautet: Veni,
puer, disce sapere! — komm her, Knab, lerne Weisheit! Schiiler: Was ist Weisheit?
Lehrer: Alles, was notig ist, recht verstehen, recht tun, recht reden (das Reden steht
auch hier, wie bei Pestalozzi, am SchluB). Schiiler: Wer wird mich das lehren?
Lehrer: Ich, mit Gott. Ich will dich fiithren durch alle Dinge, ducam te per omnia,
ostendam tibi omnia, nominabo tibi omnia. Schiiler: En adsum, duce me in nomine
Dei! Wir empfinden selbstverstindlich die Zeitbedingtheit solchen Glaubens an Gott
und an die unbedingte Lenkbarkeit der Menschen zur Weisheit durch das Mittel der
Bildung. _

Aber wahrhaft groBe erzieherische Zeugnisse, stammen sie nun von Homer, von
Platon, Franz von Assisi, Dante, Goethe, Comenius oder Pestalozzi, schlagen durch
ihre Zeit hindurch in die unsere, sie alle machen uns betroffen. Ihre Kraft, so miis-
sen wir zugeben, liegt ja letztlich ganz offenbar in ihrem geheimnisvoll offenen Ver-
hiltnis zu den hoheren Michten. Ihr Schicksal, ihr Denken und Wirken ist der Aus-
druck ihres Glaubens, ihrer Einordnung in die unsichtbare Welt, welche durch Gnade
und durch unablissige geistige Arbeit erfahren werden kann und soll. Denn der
Mensch wichst nicht von selbst nach dem Bilde Gottes. Er muB das Leitbild, nach
dem er wichst, selber in sich errichten, und ohne dieses Bild (das durchaus nicht die
Form eines expliziten Glaubensbekenntnisses zu haben braucht) geht gerade das
Menschliche am Menschen verloren.

Diese Tatsache — sie lieBe sich auch anders formulieren —, machen die groSen
Erzicher der Menschheit bewuBit. Die grundsitzliche Wahrheit und die mannigfal-
tige Bewihrung solcher BewuBtseins-Inhalte zweifelt ein denkender Mensch heute
kaum an. Die Zeit Nietzsches, die Aera des militanten Atheismus und aktiven Nihi-
lismus ist abgeklungen. Selbst der neuzeitliche Grundbegriff der Existenz, der bei
Schriftstellern wir Sartre und Camus ein offenes Bekenntnis zum Atheismus in sich
schlieBt, hat durch Martin Buber, Gabriel Marcel, durch Karl Jaspers und selbst
Martin Heidegger (in seinen spiteren Publikationen) wieder eine religiose Bedeutung
angenommen. DaB religitse Besinnung nétig ist, daB sie gerade in der Erziehung
von hochstem Wert ist, das kann ernstlich wohl iiberhaupt nicht in Frage gestellt

350



werden. Die Schwierigkeiten liegen anderswo. Wir wissen heute nur sehr mangel-
haft, was religiose Besinnung ist, welche Form sie auf dem Boden der Gegenwart
annehmen kann, und, ganz konkret gesagt, wie man sie bewerkstelligt. Eine Klasse
junger Madchen gestand letzthin, die Angelegenheiten des Glaubens machten ihnen
himmelangst. Sie mochten sich darum kiimmern, allein sie kénnten es nicht, sie wiil-
ten nicht, wie. Zur religiosen Besinnung brauche es Glauben, und den hitten sie
nicht. Zum Glauben kime man durch die richtige religiose Besinnung. Dafiir fehle
ihnen aber der Sinn und die Fiihrung,

Diese Hilflosigkeit, verbunden mit dem Bediirfnis nach religiosem Leben, wirkt
wie ein Vakuum in der Lufthiille der Erde. Die Luft rings um das Vakuum strémt
herein in den Sog. Ein religioses Vakuum verrit sich in dem Zustrom von Menschen,
mit dem z B. amerikanische religiose Massen-Erweckungsveranstaltungen rechnen
konnen, sie mogen noch so primitiv sein. Es verrit sich in dem Bediirfnis des gebil-
deten Europiers nach ferndstlichem, religiosem Gedankengut, das, als Erginzung
zum abendlindischen Denken und als Impuls zur Besinnung auf die eigenen ver-
gessenen religiosen Werte, sehr fruchtbar werden kann, das aber oft blindlings und
kritiklos aufgesogen wird als Ersatz fiir ein Christentum, das erstarrt und fade ge-
worden ist.

*

Nachahmen konnen wir die alten Erzieher nicht mehr, und etwas ebenbiirtiges
Neues haben wir noch nicht in gemeinsamer Verpflichtung ergriffen. Wir kennen
wohl annihernd den Weg des abendlindischen Geisteslebens, auf dem die alten
Formen des religiosen Lebens verlorengegangen sind. Diesen Weg zu bedauern hat
keinen Sinn, umso weniger, als der abendlindische Mensch auf ihm das BewuBtsein
geistiger Freiheit entwickelt hat. Die Bewegung zur geistigen Freiheit hin wurde
schon wihrend des Mittelalters ersichtlich und fand ihren Hohepunkt zur Zeit der
franz6sischen Revolution. Mystiker und Ketzer, Altertumsforscher, Philosophen, Er-
zieher, Dichter, Erfinder und Soziologen brachen aus der Macht der Kirche und
der feudalen Gesellschaftsordnung Stiick fiir Stiick heraus und bereiteten das
moderne SelbstbewuBtsein vor, in dem die Freiheit des Denkens und Handelns als
Voraussetzung wahrer Sittlichkeit (im Sinne Kants und Pestalozzis) gilt. Seit der
Renaissance gelangte immer ausgesprochener der Mensch in den Mittelpunkt der
Weltbetrachtung. Es ldBt sich ja unmittelbar verfolgen, wie auf den Altarbildern
um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert die Darstellung des Stifters immer
groBeren Raum einnimmt. Mit dem Stifter erscheint nicht selten breitspurig dessen
ganze Familie, wihrend das eigentliche Andachtsbild manchmal geradezu in den
Hintergrund geriit. Von hier aus verstehen wir, dal sich eben zu der Zeit in groB-
artiger Weise die Portraitkunst entwickelte, die im Bild des Menschen gleichzeitig
die damalige hohe Idee vom Menschen und das Einmalige, Individuelle des Modells
herausarbeitete. Gott offenbarte sich nicht mehr allein in Christus und im welt-
abgewandten Wandel der Heiligen, sondern uberall in der Welt, wo Vernunft, wo
Schénheit, Ordnung, Liebe aufleuchteten, in der Natur und in der Seele des Men-
schen. Gott, Natur und Seele wurden im 18. Jahrhundert zu einer Einheit, die es
dem Menschen erlaubte, diese irdische Welt als gottliche Heimat zu begreifen.

Goethe dichtet im «west-Ostlichen Divan»:

Gottes ist der Orient! Nord- und siidliches Gelinde
Gottes ist der Okzident! Ruht im Frieden seiner Hinde.

351



Dem Gefiihl, daB jedes Wesen, selbst das geringste, in der Welt geborgen lebt, gibt
Hebel in einem Gedicht auf eine kleine Spinne innig-beredten Ausdruck:

O Tierli, wie hesch mi verziickt! Denkwohl der, wonis alli nihrt,
Wie bisch so chlei und doch so geschickt! Mit milde Hinden alles git
Wer het di au die Sache glehrt? Bis zfriden! Er vergiBt di nit.

In der menschlichen Seele schuf sich Gott einen Tempel, in welchem sich das Dies-
seits und das Jenseits beriihrten. So befreite sich das religiose Denken im 18. Jahr-
hundert von den christlichen Dogmen des Mittelalters, ohne jedoch die Bindung an
Christus aufzulosen. Auch wenn wir die vielen neuen Formen der Religiositit wie
Deismus, Monismus, Pantheismus und Panentheismus aus dem Spiele lassen, so ist
es doch von Bedeutung, in diesen Begriffen eine Verschiebung zu erkennen, die
von grofler Tragweite war fiir die religiose Entwicklung im 19. und 20. Jahrhun-
dert. *

Im Gefiige des mittelalterlichen Weltbildes war Gott, wie wir sahen, das Zen-
trum und die Miindung aller Gedanken. Die Dogmen der christlichen Religion, so
formalistisch und verklausuliert sie in ihrem begrifflichen Gerippe manchem heuti-
gen Menschen auch erscheinen mogen, waren durch die Kirche in grofen, das
Leben beherrschenden Anschauungen konkretisiert worden: Das duBlere wie das
innere Auge nihrten die Kunst des mittelalterlichen Kirchenbaues, die sakrale
Malerei und Bildnerei, der kirchliche Kult, die Sakramente, die Erscheinung des
Priesters, die Vorstellung himmlischer Hierarchien, die Passionsspiele und die bilder-
gesittigten Heiligenlegenden. Die Reformation, das 17., 18. und 19. Jahrhundert
brachten demgegeniiber eine progressive Verinnerlichung und Verfeinerung des reli-
givsen abendlindischen Denkens; verlagerte doch die Reformation die absolute
Autoritit vom Papst, vom qualifizierten Priester, auf das «Wort> der Bibel. Auf
diesem Wege aber verlor das religiose Denken an Kraft der Anschauung, es wurde
begrifflich, wurde weitgehend verdiinnt, abstrakt; — man denke nur an das Leiden,
das der Katechismus seit der Reformation mit seinem intellektuellen Frage- und
Antwortspiel iiber die Kinder gebracht hat. Die zunehmende Unfihigkeit zu religio-
ser Anschauung zeigt sich auch in der Armut der neueren religiosen Malerei. Jeden-
falls konnte die Moglichkeit eines freien, verinnerlichten und vergeistigten Christen-
tums immer nur dort verwirklicht werden, wo eigenstindige geistige Kraft diese
Maéglichkeit iiberhaupt zu ergreifen vermochte. Das achtzehnte Jahrhundert, dem wir
wohl die stirksten geistigen Impulse auf religiose Gehalte verdanken, hat es dem
Christentum nicht leicht gemacht.

Warum hat sich heute fiir viele Menschen — um es einfach auszudriicken — der
Himmel so sehr von der Erde entfernt, warum wird Gott heute als so stumm, so un-
zuginglich erfahren? Wir erleben alle mit, was eben seit der Reformation die Neu-
zeit kennzeichnet: Die Welt, die bei Comenius, bei Pestalozzi und Goethe noch in
Einklang mit Gott und mit der Menschenseele gebracht worden war, diese Welt ist
Objekt der Forschung, der Eroberung, sie ist Kampfplatz und Schlachtfeld gewor-
den und als solche iiberwiltigt sie den Menschen, sie {iberrumpelt ihn dauernd mit
neuen Eroffnungen und Anforderungen, bevor er mit den alten ins Reine gekommen
ist. Sie hilt ihn heute in Atem wie zur Zeit des Kopernikus, des Galilei und des
Newton, fasziniert und éngstigt ihn mit verheiBungsvollen und lebensgefihrlichen
Geheimnissen, klaffenden Widerspriichen, Verworrenheiten und sehr viel Leid. In
solch kalter, den Menschen bedrohender und verwirrender Ritselhaftigkeit hat fiir

352



viele denkende Menschen die Welt aufgehort, eine geistige Heimat zu bedeuten. Sie
kann nicht mehr als Gegenstand géttlicher Offenbarung erlebt werden, vielmehr
bringt sie dem Menschen das Erlebnis geistiger Heimatlosigkeit:

Die Welt — ein Tor

zu tausend Wiisten stumm und kalt!

Wer das verlor, was du verlorst, macht nirgend halt . . .

Die Krihen schrein

und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:

Bald wird es schnein —, weh dem, der keine Heimat hat!
(Aus <Vereinsamt» von Fr. Nietzsche)

Im letzten Jahrhundert hat der Mensch der Materie einen grolen Wert beigemessen
— dafiir besetzt sie. jetzt platzfiillend, zeitfressend und parasitenartig das duflere
Leben und die Seele. Es ist dem Menschen schwer geworden, in einer solchen Welt
Gott und einen Lebenssinn zu finden. Wo aber Gott aus dem Weltbild herausfillt,
besteht die Gefahr, daB er auch noch aus dem Bild herausfillt, das der Mensch sich
von sich selber macht. In dem positivistischen Menschenbild Sigmund Freuds er-
scheint der Geist nicht mehr autonom, sondern nur als ein Auswuchs, als Uberbau
animalisch-triebhafter Krifte. Freud stellte damit eine Theorie auf, die er selber als
ethisch hochveranlagter und in ehrfiirchtiger Verantwortung handelnder Mensch bei
weitem iiberragte.

Das Herausfallen Gottes aus dem Weltbild wire innerhalb der Grenzen aller ein-
zelnen Wissenschaften, der Literatur und Kunst und des alltiglichen Lebens zu ver-
folgen. Greifen wir nur ein Beispiel heraus: In seiner Analyse der bildenden Kunst
des 19. und 20. Jahrhunderts, betitelt «Verlust der Mitte», weist Hans Sedlmayr auf
folgende Zusammenhinge hin:

In der Antike und im Mittelalter konzentrierte sich die gesamte bildende Kunst
auf den Bau des Tempels beziehungsweise der Kirche. Zur Zeit der Renaissance und
des Barock auf den weltlichen Palast und das SchloB. Noch zur Zeit des Amos
Comenius bildeten das Schlof und die Kirche die baulichen Pole der Gesellschaft,
die, aufeinander bezogen, einen einheitlichen Stil hervorbrachten, der die Einheit
von gottlicher und weltlicher Herrschaft auszudriicken vermochte. Im 19. Jahrhun-
dert zerfielen diese jahrtausendealten Mittelpunkte des Lebens und des Denkens.
Wo in einer Einheit das Zentrum schwindet, da fillt sie auseinander und ihre Teile
werden autonom. Als das Gotteshaus und der Palast der weltlichen Macht aufhorten,
den Stil zu bestimmen, beanspruchten auf einmal jedes Zollhduslein und jeder
Bickerladen «Stil». In diesem Augenblick ging der «Stil> verloren. Die Vereinze-
lung beschwor ein Stilchaos. Jede Kunst suchte autonom ihr eigenes Gestaltungs-
gesetz und verlor es damit gerade. So verlor die Archi-Tectura, die Ur-Baukunst, ihre
Eigenart und Selbstindigkeit und fiel weitgehend in die Hand des Bautechnikers
und des Ingenieurs; denn jeder Bau, auch der Wohnungsbau, ist nach Corbusier eine
Maschine.

Wenn die Kunst nicht mehr einem héheren und verpflichtenden geistigen Gehalt
dienen kann, dann zerfillt sie. Wenn sie sich nach oben verschliefit, so verschliefit
sie sich eben damit dem eigentlich Menschlichen, sie wird exzentrisch, chaotisch,
sie wendet sich dem Anorganischen zu, dem Toten, dem Automaten, dem D#moni-
schen, der Karrikatur, der Phantastik, die nicht den Namen Surrealismus, Gestaltung
des Uberwirklichen, sondern Sous-Realismus, Darstellung des Untermenschlichen,
tragen miiBte.

353



Wir halten hier in unserer Darstellung der heutigen Lage und der religiosen
Problematik ein und fragen uns: Gibt es fiir uns iiberhaupt eine Moglichkeit, in die-
ser widerspruchsvollen, kalten, beingstigenden Welt an einen Gott zu glauben, in
einer Natur, die unfiihlend ist und in der, wie Goethe sagt, die Sonne iiber Bose und
Gute leuchtet und dem Verbrecher wie dem Besten Mond und Sterne glinzen? —

Eine Moglichkeit, gerade von hier aus zu einem neuen, religiosen Weltverstindnis
zu kommen, gibt uns eine genau in diese Liicke fallende Antwort Albert Schweitzers.

Er sagt:

«Alle Probleme der Religion gehen zuletzt auf eines zuriick: daB ich Gott
in mir anders erlebe, als ich ihn in der Welt erkenne. In der Welt tritt er mir als
ritselhafte, wunderbare Schiopferkraft entgegen; in mir offenbart er sich als ethischer
Wille. In der Welt ist er unpersonliche Kraft, in mir offenbart er sich als Personlich-
keit. Der Gott, der in ' dem Denken iiber die Welt erkannt wird, und der, den ich als
ethischen Willen erlebe, lassen sich nicht zusammenbringen. Beide sind eins; aber
wie sie es sind, verstehe ich nicht.

Welches aber ist die entscheidende Erkenntnis Gottes? Die, die ich als ethischen
Willen erfahre. Unsere Erkenntnis Gottes aus der Natur ist immer unvollkommen
und unadaequat, weil wir die Dinge in der Welt nur von auBen erschauen. Ich sehe
den Baum wachsen, griinen und bliihen. Aber die Krifte, die dies bewirken, ver-
stehe ich nicht. Thre formende Fihigkeit bleibt mir ratselhaft.

In mir aber erkenne ich die Dinge von innen. In mir offenbart sich die schopfe-
rische Kraft, die alles, was ist, hervorbringt und erhilt, in einer Art, wie ich sie sonst
nicht erkenne, als ethischer Wille, als etwas, das in mir schopferisch sein will. Dieses
erlebte Geheimnis ist fiir mein Denken, Wollen und Verstehen entscheidend. Darauf-
hin darf ich alle Geheimnisse der Erkenntnis der Welt und meines Seins in ihr zu-
letzt als ungelost und unlosbar dahingestellt sein lassen. Mein Leben ist vollstindig
und sicher durch das eine, in mir erlebte Geheimnis bestimmt, daB Gott als ethischer
Wille sich in mir offenbart und von meinem Leben Besitz ergreifen will.

Lassen Sie mich ein Gleichnis gebrauchen. Es gibt einen Ozean. Kaltes Wasser,
unbewegt. In dem Ozean aber ist ein Golfstrom, heiBes Wasser, das vom Aquator
zum Pol flieBt. Fragen Sie alle Gelehrten, wie es physikalisch vorstellbar ist, daB
zwischen den Wassern des Ozeans, wie zwischen zwei Ufern, ein Strom heiflen
Wassers flieBit, bewegt in dem Unbewegten, heil in dem Kalten. Sie konnen es nicht
erkliren. So ist der Gott der Liebe in dem Gott der Weltkrifte, eins mit ihm, und
doch so ganz anders als er. Von diesem Strome lassen wir uns ergreifen und dahin-
tragen.» (Das Christentum und die Weltreligionen.)

Goethe gibt dieselbe Antwort: Im Blick auf die unfithlende Natur spiiren wir
die eherne, unbegreifliche Allmacht Gottes. Im Erlebnis der menschlichen Seele aber
finden wir von innen her den Weg zu jenen hohern Wesen, die uns dazu verpflich-
ten, <edel, hilfreich und gut» zu sein:

Heil den unbekannten Ihnen gleiche der Mensch.
hohern Wesen Sein Beispiel lehr uns
die wir ahnen jene glauben.

Wir freuen uns, dieses zur Besinnung und zum Nachdenken anregende Referat, gehal-
ten an der sechsten internationalen Lehrertagung im Kinderdorf Pestalozzi in Trogen, brin-
gen zu diirffen. — Der zweite Teil des Vortrages folgt in der nichsten Nummer (Oktober).

354



	Vom Wert der religiösen Besinnung des Lehrers [Teil 1]

