
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Noch einmal : helfende und heilende Kräfte in der neuen
psychologischen Literatur

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch einmal: Helfende und heilende Kräfte in der neuen

psychologischen Literatur

Brief über das Thema: Gewissen

Mein Liebes!

Wie ich höre, hast Du meinen Oktoberbrief «kuschtet» und an langen
Winterabenden verschiedene der dort besprochenen Werke Deinem Bestand an
psychologischen Kenntnissen einverleibt oder einverseelt, apperzipiert, wie es in der
Fachsprache heißt. So wage ich heute eine Fortsetzung mehr thematischer Art. Es geht
um eine Frage, die mich seit Jahrzehnten beschäftigt, über die ich mich auch da und
dort geäußert habe, die aber erst in jüngster Zeit in den Brennpunkt psychologischer
Forschung geraten ist, Die Anregung zu meinem Brief geht aus von dem im Frühling

1958 im Rascher-Verlag erschienenen Werk «Das Gewissen». Es handelt sich um
Band VII der «Studien aus dem C.-G.-Jung-Institut», Zürich, mit Beiträgen
namhafter Theologen, Psychologen und Kulturkritiker. Daß sich die Psychologie
allerdings schon vor einem halben Jahrhundert, nachdem sie sich aus dem biologisch-
natuTwissenschafthchen Geleise befreit hatte, unserem Phänomen zuwandte, beweist
mir eine unter dem gesammelten Material aufgefundene, stark zerlesene und aus den
Fugen geratene Schrift meines damaligen Hochschullehrers Paul Häberlin:

Über das Gewissen*

Mit unerbittlicher Schärfe argumentiert der junge Ethiker zugunsten der Absolutheit
des Gewissens, das die Idee des Menschen verkörpert und ihm Wächterin und
Führerin ist auf dem Wege zur Erfüllung seiner Bestimmung, das ihm seine Aufgabe,
seine Pflicht und damit den Sinn seines Daseins enthüllt. Wo sich Widersprüche,
Schwankungen in den Gewissensurteilen zeigen, da ist nach Häberlin eben das
Verständnis durch die Beimengung eigener Wünsche, eigener Triebhaftigkeit getrübt,
oder es haben Verschüttungen stattgefunden. Mehr beiläufig wird auch darauf
hingewiesen, daß die Idee des Menschen transzendent ist und daß die über der Erfahrung

stehende Welt gerade durch das Gewissen in unsere Endlichkeit hineinragt.
Fichte drückt es ähnlich aus: «Das Gewissen ist der Strahl, an dem wir von dem
Unendlichen ausgehen.» — Und Spranger spricht vom «Durchbruch eines
metaphysischen Regulators», von einem «Apriori, das an der Wurzel des Menschenwesens

sitzt». — Denen, die nicht an den absoluten Gewissensanspruch glauben, den

Relativisten, Deterministen, Nihilisten, rückt Häberlin mit scharfen Waffen auf den
Leib. Es gibt eben Menschen, die das Gepacktsein von der absoluten Autorität nicht
ertragen, sich darum in eine Weltanschauung flüchten, die keine unerbittlichen
Forderungen stellt. Auch die Auffassung von einem biologischen Gewissen, das nur auf
Selbsterhaltung ausgeht, wird abgelehnt. Es geht nicht um die Erhaltung des

Empirischen, sondern um die Erhaltung der Idee, um die Überwindung alles
Triebhaften, um Vergeistigung.

* Verlag Kober, Basel, 1915.

317



Wir 2ählten uns damals als junge Studentinnen — wenn natürlich in gehörigem
Abstand zu dem verehrten Lehrer — zu denen, von denen er sagt: «Wir, die wir
Gewissen spüren.» Waren wir doch in einem von idealistischem Geiste erfüllten
Elternhaus aufgewachsen. Mit Hermann Hesse könnten wir sagen, daß das
«verfeinerte Gewissen unseres Vaters» uns erzogen habe. Und später, in den Deutschstunden

der Seminarjahre, da hatte dieselbe Luft uns umweht. Die Klassiker, die
heute in — wie mir scheint — unverzeihlicher Weise an den Rand gedrängt werden: sie
standen damals im Mittelpunkt unserer Arbeit. Was der Philosoph in seiner kühlen
Begriffssprache lehrte: Goethe sprach es durch der Prinzessin Mund im «Tasso» in
gelockertem, die Gemütskräfte ergreifendem Tone:

«Ganz leise spricht ein Gott in unsrer Brust.
Ganz leise, ganz vernehmlich, zeigt uns an,
was zu ergreifen ist und was zu fliehn.»

In der «Iphigenie»:
«Es hört sie jeder, unter jeder Sonne,
dem des Lebens Quell im Busen rein und ungehindert fließt.»

Und im «Faust»:
«Der gute Mensch in seinem dunklen Drange
ist sich des rechten Weges stets bewußt.»

Das Feuerlein, das, vom Elternhaus entzündet, durch Psychologie und Literatur
genährt wurde, es suchte nach Brennstoff auch außerhalb von Famihe und Schule.
So bedeutete mir während entscheidender Jugendjahre das heute völhg der Vergessenheit

anheimgefallene Werk von Malwida von Meysenhug: «Die Memoiren einer
Idealistin», so etwas wie eine Bibel. So horchte ich begierig auf, als Maria Waser
in ihrem gedankenschweren Büchlein «Der heilige Weg», Ein Bekenntnis zu Hellas,
von ihrer Begegnung mit dem Platonischen Sokrates erzählte: «Ich weiß nicht, wie
mein inneres Leben sich gestaltet hätte, wenn mir damals, als der junge Mensch reif
geworden war zum großen Seelenerlebnis, nicht dieser Platonsche Sokrates entgegengetreten

wäre. Ich weiß nur, daß sein Daimonion, die Erfahrung der untrüglichen
göttlichen Stimme in unserer Brust, für mich zum großen Licht wurde, das
rückwirkend und vorstrahlend alles religiöse Leben durchleuchtete Sich feinhörig
machen für sein Daimonion, das wurde für mich die große Angelegenheit jener
Jahre.» Soweit Maria Waser.

Und nun ich — fast ungewollt — etwas ins Bekenntnishafte abgerutscht bin, kann
ich Dir, rückblickend auf meine jahrzehntelange Tätigkeit am I^hrerinnenseminar,
sagen, daß es mein Hauptanliegen war, in meinen Schülerinnen den Sinn für das

Absolute zu wecken und zu pflegen, sie feinhörig zu machen für ihr Daimonion.
Wenn mir auch das Wort «Pflicht» mit seinen Stacheln bis zur Stunde ein Greuel
gebheben ist: um das pädagogische Ethos war es mir all die Zeit zu tun. Es werde
den Schülerinnen förmlich «eingeimpft», durfte ich einmal in einer Promotionsrede
hören. Man schwimmt ja auch gegen den Strom, wenn man heute die absoluten
Werte verteidigt; aber das ficht mich gar nicht an.

Immerhin habe ich aufgehorcht, als im November 1942 die literarische Beilage
unserer Tageszeitung einen Leitartikel brachte:

318



Ist Gewissen eine Krankheit?

Das Blatt ist vergilbt und ein wenig zerrissen wie die besprochene Broschüre von
Häberlin. Daß aber beide einander diametral entgegengesetzten Arbeiten aufbewahrt
worden sind, mag Dir symptomatisch erscheinen. Es handelt sich um die
Auseinandersetzung mit dem damals neuesten Werk des berühmten schwedischen
Psychiaters Per Henrik Törngren, das den Titel «Moralsjukdom» (Moralkrankheit)
trägt. Er erfaßt darin das Problem der Moral nicht als Philosoph oder als Psycholog,
sondern als Nervenarzt und Neurosenforscher. Für ihn ist nicht das moralische,
sondern das amoralische Individuum das gesunde, und das Gewissen trägt die Schuld
für alle Neurosen und seehschen Erkrankungen. Jedes «Soll-Moment» stört den
gesunden Lebensprozeß. Jede Indignation, jede Entrüstung über geschehenes oder
geschehendes Unrecht wird als Moralkrankheit verpönt. Recht und Unrecht gehören
in die Reihe der verwerflichen Illusionen. Törngren hat sogar den Mut — oder die
Keckheit —, den damals herrschenden Weltkrieg als einen Faktor im Heilungsprozeß
von dieser Moralkrankheit zu bezeichnen. — Es würde sich nicht lohnen, auf diesen
moralischen Relativismus in Reinkultur einzugehen, es würde sich nicht lohnen,
solche Artikel der Vergänglichkeit zu entreißen, wenn Törngren sich nur auf Machiavelli

und auf die ruchlosen Staatsmänner seiner Zeit stützen würde. Unter seinen
Gewährsleuten finden wir aber auch Sigmund Freud, was immerhin zum Aufsehen
mahnt. Wer Freud und seine Psychoanalyse nur flüchtig kennt, ist vielleicht bereit,
in die Klagen über Triebverherrlichung, Amoralismus, die ihm häufig zur Last
gelegt werden, einzustimmen.

Es sei darum mit Nachdruck auf das schon eingangs erwähnte Werk aus dem
Junginstitut verwiesen. Dieses enthält aus der Feder eines ausgesprochenen Freudianers,
Privatdozent Dr. Ernst Blum, eine bemerkenswerte Arbeit:

Freud und das Gewissen

Sicher wäre es falsch, Freud schlechtweg zum Anwalt des Absoluten, zum Ethiker
zu stempeln. Lag doch seine Berufung auf einem andern Gebietl Und wenn Blum
eingangs feststellt, daß alle menschliche Not letzten Endes Gewissensnot sei, daß die

Begegnung mit dieser Freud zum Schöpfer der Psychoanalyse gemacht habe, so
schüttelt man wohl ungläubig imd unwillig den Kopf, sind wir doch gewohnt, von
Sexualnot, nicht aber von Gewissensnot als Ursache der Neurosen zu reden.
Berechtigt ist auch die Frage, ob das Gewissen eine psychologische «Kategorie» sei,

zu der sich der Fachmann zu äußern habe. Noch kürzhch hörte ich in einer
feinsinnigen Gegenüberstellung von Philosophie und Psychologie — der Vortragende war
Pfarrer Dr. Amstutz von Frauenkappelen, vielen Kolleginnen durch seine Vorlesungen

an Volkshochschulen und in der eigenen Organisation bekannt —, daß die

Psychologie die ethischen Fragen ablehnt, daß sie wohl die kausalen Zusammenhänge

hinter den Symptomen aufzeigt, aber keine Entscheidungen trifft, weil ihr
die Normen fehlen, weil sie sich keinem Soll verpflichtet fühlt. Er wies aber auch
darauf hin, daß die heutige Psychologie ihre ethischen Maßstäbe bei der Philosophie
holt, weil sie ohne Wurzeln nicht leben und vor allem nicht helfen und heilen kann.

319



Als eine solch erfreuliche Synthese von Ethik und Psychologie darf wohl das

Werk aus dem Jung-Institut, darf die Arbeit von Blum aufgefaßt werden. Er zeigt
in äußerst vorsichtiger Weise, daß sich Freud von seinen ersten bis zu seinen letzten
Werken mit dem Gewissen beschäftigt hat. Er redet von einer «besondern Instanz»,
die sowohl mit dem Biologischen wie auch mit dem Anthropologisch-Existentiellen
in Beziehung steht. Vertraut und sympathisch berührt uns Blums Hinweis auf
Konstantin von Monakow, den großen Freund Maria Wasers, dem sie in ihrer «Begegnung

am Abend» ein schönes Denkmal gesetzt hat. Sein Begriff der «syneidesis»
weitet allerdings den von Häberlin abgelehnten des biologischen Gewissens
beträchtlich aus. Durch verschiedene unbewußte und bewußte Stufen beim Kind und
beim Erwachsenen «führt die syneidesis zum moralischen und religiösen Gewissen».
Vom kleinsten körperlichen Geschehen bis zur höchsten geistigen Leistimg steht nach
Monakow das Leben unter einem «Richteramt», einer optimalen Funktions- und
Lebensaufgabenordnung, die den Menschen zur Verantwortung aufruft.

Ich muß gestehen, daß ich etwas Mühe habe, eine nähere Beziehung zwischen
dem Monakowschen umfassenden Begriff der syneidesis und dem Freudschen Überich,

dem Träger der Gewissensregungen, zu sehen. Denn dieses Uberich, auf das

die Analytiker häufig nicht gut zu sprechen sind, es enthält doch wesentlich die
Summe der Gebote und Verbote, die in der frühen Kindheit von den Eltern
ausgingen, die das Kind fähig machen, die Moral seiner Eltern, die Tradition zu
vertreten, dem aber gerade das fehlt, was Goethe mit dem Gott in unserer Brust, was
Sokrates mit dem Daimonion meint. Mir will scheinen, dieses Überich habe Ähnlichkeit

mit dem «Gewissen», mit dem Spittelers Epimetheus bedacht wird, während
sein Bruder, der Dulder und Held Prometheus, nur seiner «Herrin Seele» zu Gehorsam

verpflichtet ist. Du siehst, wie vieldeutig, wie schwer begrifflich zu fassen dieses

Urphänomen Gewissen nun einmal ist, daß es mit Wissen, mit Intellekt nicht
allzuviel zu tun hat, umsomehr aber mit der Ganzheit des Menschen, mit der Zentralkraft

seiner Seele.

Dr. Blum entwickelt an Hand vieler Zitate aus Freuds Schriften die Zusammenhänge

zwischen Gewissen und Schuld, Gewissen und Krankheit, Gewissen und
Sühnebedürfnis. Damit schlägt er tatsächlich eine Brücke zwischen der im
allgemeinen als wertfrei oder gar als unmoralisch bezeichneten Psychoanalyse und den
Lehren der Ethik und der Theologie. Wenn er am Schluß seines Vortrages die
Aufgaben des Arztes darin sieht, den Kranken für den Gewissensruf hellhörig und
damit schuldfähig zu machen, wenn er den Arzt als Gewissen und das Gewissen als

Arzt bezeichnet, so sagt man dazu ein herzhaftes Ja und sieht in dieser Ehrenrettung
von Freud, in dieser Synthese von Psychologie und Philosophie ein gutes Omen für
die Zukunft.

Nach dieser neue Aspekte eröffnenden Arbeit wendet man sich mit einer
gewissen Spannung dem Beitrag zu, mit dem C. G. Jung die Vortragsreihe beschließt:

Das Gewissen in psychologischer Sicht

Vor allem möchte man von ihm etwas über den Zusammenhang zwischen dem
Gewissen und dem Unbewußten, dem persönlichen und dem kollektiven, erfahren.
Man möchte, etwas banal gesagt, wissen, ob man sich auf die in den Traumbildern
dargestellten Mahnungen, Warnungen, Ratschläge verlassen kann. Denn für uns

320



gewöhnliche Sterbliche bedeutet doch das von Jung erforschte Unbewußte so etwas
wie ein Reservoir, ein Schatzkastlein unentfalteter Möglichkeiten, die zum Bewußtsein

erweckt und in den Lebenshaushalt aufgenommen, eine beglückende
Lebenssteigerung bewirken. Das wäre also das unbewußte Gewissen, der Gott in unserer
Brust, von dessen Wirksamkeit so viele Träume der Bibel und der übrigen Traum-
literatur zeugen.

Leider gibt uns Jung nur ein einziges Beispiel, in dem, wie er sagt, das moralische

Urteil in den nachfolgenden Traum verschoben wird: Nachdem einem
Geschäftsmann eine ihm annehmbare Offerte gemacht worden war, träumte ihm, daß
seine Hände und Vorderarme mit schwarzem Schmutz bedeckt seien. Was das
Bewußtsein des Träumers nicht hatte zugeben wollen, daß es sich um ein zwar
einträgliches, aber ein schmutziges Geschäft handle, das hatte das symbolische Traumbild

offenbart. — Das erinnert mich an einem Traum, den mir vor kurzem eine
ehemalige Schülerin erzählte: Sie hatte, entgegen ihrem besseren Wissen, ein Kind
körperlich gestraft und in der folgenden Nacht geträumt, ihr Arm sei gelähmt. Wenn
auch in Jungs Beispiel der Traum gleichsam eine Vorwegnahme, im Fall der jungen
Lehrerin eine Strafe für begangenes Unheil bedeutet: beide Male verläuft der
Gewissensakt unbewußt. Das bewußte Ich kann also durch das Unbewußte ersetzt
werden.
Für Jung steht das Unbewußte im engen Zusammenhang mit seiner Hypothese von
vererbten, mstìnktiven Verhaltensweisen, den Archetypen. Er geht so weit, die Vox-

Dei, des Daimonion, die innere Stimme, also unsern Begriff des Gewissens, auf den

Archetypus zu reduzieren, Es fällt mir allerdings schwer, mich dieser Hypothese
anzuschließen. Man hat das Gefühl, daß trotz aller Erhellung, welche uns die
Tiefenpsychologie gebracht hat, gerade das Phänomen Gewissen immer noch von
Geheimnis umwittert ist. Gerne stimmt man Jung bei, wenn er sagt: «Die mythische
Aussage des Gewissens, daß es eine Vox-Dei sei, gehört unabdingbar zu seinem
Wesen als Begründung seines Numens. Sie ist ebensosehr ein Phänomen wie das

Gewissen selbst.» — Wichtig scheint mir, daß Jung die schöpferische Kraft des

Gewissens anerkennt, ein Abweichen vom Sittenkodex, eine Entscheidung, die aus den
unbewußten Grundlagen der Persönlichkeit, eben den Archetypen, hervorgeht und
eine zwingende Autorität besitzt. Biblisch gesprochen würde das heißen: Man muß
Gott mehr gehorchen als den Menschen.

Von da aus ist es nur ein Schritt zu den beiden Beiträgen, welche die Theologen

zu unserem Thema stiften.

Das Gewissen in protestantischer Sicht

So heißt der Vortrag von Prof. Dr. Hans Schär, Pfarrer in Bern. Wer als Geschichtslehrerin

mit großer Überzeugung die Worte Luthers auf dem Reichstage zu Worms

zitierte: «Hier stehe ich, ich kann nicht anders usw.» und seine Schüler dabei für
die Gewissensfreiheit zu begeistern versuchte, erlebt gleich am Anfang eine kleine

Enttäuschung. Schär spricht von einem Paradestück, einer Art von Hurraprotestantismus,

der historisch keineswegs gesichert sei. Schade, sehr schade! Auch hat Luther

später weder für sich noch für seine Lehre die Gewissensfreiheit durchgeführt. In
der protestantischen Orthodoxie war kein Raum dafür. Auch haben Lutheraner, Cal-

vinisten und Zwinghaner einander bekanntlich bis aufs Blut bekämpft. Schär gibt

321

/



dann gleichsam einen Abriß der Geschichte des menschlichen Gewissens mid der
Gewissensfreiheit. Bemerkenswert erscheint mir die im Zusammenhang mit dem
Sündenfall gemachte Feststellung: «Allein durch die Sünde, durch die Verletzung
eines göttlichen Gebotes, erkennt der Mensch, daß er ein Gewissen hat.»

Im Laufe der Entwicklung hat aber weniger der einzelne — man denke an die
Ketzer —, sondern die Kirche entschieden, was gut und was böse sei. Dankbar ist
man dem Verfasser für die Feststellung, daß Luther, mit dessen seelischen
Konflikten er sich gründhch auseinandersetzt, sich gelegentlich fast leichtfertig über
das Gewissen äußert: «Wenn das Gewissen einen mit Spitzfindigkeiten und Schuldgefühl

so verfolge, daß man nicht mehr leben könne, dann solle man dieses
Gewissen einmal ganz gründhch auslachen und beispielsweise recht tapfer sündigen.»
Hinter den Einflüsterungen des Gewissens könne nämhch auch der Satan stecken.
Daß Luther als Mensch seiner Zeit, als Mensch von ganz ungewöhnlich emster
Gedankenwelt auch den andern Pol erkannt hat, das skrupellose und damit aller
syneidesis im Sinne Monakows, der leisen Gottesstimme Goethes im Wege stehende
Gewissen, das finde ich geradezu großartig. Kennen wir doch Menschen, auch
schon Kinder, die sich mit Gesetzestafeln einmauern und vor lauter Mahnungen und
Warnungen ihres hochgezüchteten Uberichs zu keinem freudigen und mutigen
Leben kommen. Wenn die Gewissenlosigkeit ins Strafgefängnis führen kann, so landet
der Uber-Gewissenhafte, der Skrupelhafte, nicht selten in einer Heilstätte für Geisteskranke.

Wohl glauben wir mit dem Verfasser, daß sich dem menschlichen Trieb von
innen heraus eine andere Instanz entgegenstellt. Aber diese, eben das Gewissen, muß
sich sinnvoll in die Gesamtpersönhchkeit einordnen.

Das Gewissen in katholischer Sicht

Dieses Thema behandelt Dr. Joseph Rudin (Zürich) durch eine in ihrer kristallenen
Klarheit geradezu fesselnde Arbeit, auch für den Protestanten, ja vielleicht besonders

für den Nicht-Katholiken. Wie der Vortrag von Blum eine Art Ehrenrettung für
die Freudsche Psychoanalyse bedeutet, so erscheint mir dieser Vortrag als so etwas
wie eine Ehrenrettung für den Kathohzismus, in dem wir Protestanten geme die
Ausschaltung des persönlichen Gewissens, die Abwesenheit jeghcher Gewissensfreiheit,

verurteilen. Rudin gliedert seine Arbeit in die zwei Hauptteile:
1. Das Gewissen als Anlage der ganzheitlichen Menschennatur;
2. Das Gewissen als Akt der freien Entscheidung.

Beim ersten Punkt beschäftigt er sich mit drei Dimensionen der Gewissensanlage:
der intraindividuellen, der sozialen und der transzendenten Dimension.

Man ist erfreut zu vernehmen, daß auch der Katholik ein biologisches
Gesundheitsgewissen anerkennt, daß er von den archetypischen Urbildern Jungs spricht,
nicht nur die Ich-, sondern auch die Wertbezogenheit des individuellen Gewissens
anerkennt und sogar so gewichtige Begriffe wie Selbstauszeugung gebraucht. — In
sozialer Hinsicht sieht er die Gefahr des Massenmenschen, der, «mit einem fremden
Gewissen behaftet, im Ungewissen lebt, dessen gutes Gewissen nichts anderes heißt
als Überemstimmung mit der herrschenden Moralauffassung». Hier geht es — und
das ist ja für unsere Zeit so bedenklich charakteristisch — um «eine Gegengründung
gegen das Gewissen, die den Menschen entpersönlicht und damit zutiefst
entmenscht». Er zeigt aber auch die soziale Gebundenheit des Gewissens, indem der
Mensch nur in der Gemeinschaft sein bestes Selbst reahsiert. (Der Mensch wird nur

322



Mensch unter Menschen, sagt Fichte.) Rudin warnt vor einer Überbetonung des
sozialen Moments imd weist hin auf eine Papstansprache, die sich manche nicht-
katholische, aber ihr Leben in Aufopferung verschwendende Schweizer Frau zu
Gemüte führen dürfte. «Es gibt einen Selbstschutz, eine Selbstachtung, eine Selbsthebe

und einen Selbstdienst, die nicht nur gerechtfertigt, sondern von der Psychologie

und vom Sittengesetz direkt gefordert sind. Das ist eine natürliche
Selbstverständlichkeit und christliches Glaubensgut zugleich. Der Herr hat gelehrt: Liebe
deinen Nächsten wie dich selbst!» — Die dritte Dimension ist der Bezug des
Abbildes zum Urbild. Das Gewissen ist also auch das Organ Gottes, die Vox-Dei, von
der hier schon mehrfach die Rede war.

Im zweiten Hauptteil: «Das Gewissen als Akt der freien Entscheidung», tritt
der Verfasser noch einmal für die persönliche Gewissensfreiheit ein, also für die
Autonomie: «In diesem Bezirk der personalen Freiheit gibt es keine Bestimmung
von außen. Auch der katholische Christ steht in dieser Phase seines
Gewissensentscheides nur für sich selbst da — und unterscheidet sich hierin weder vom
Protestanten noch von einem wahren, wenn auch glaubenslosen Humanisten.» Und später
heißt es: «Das Gewissen ist für den katholischen Christen die letzte Instanz auch in
bezug auf den Glauben und die Zugehörigkeit zur katholischen Kirche.» Sind das

nicht Töne, die zum Aufhorchen zwingen? Mit viel Freimut erwähnt der Verfasser
auch die geschichthchen Tatsachen, die solcher Großzügigkeit widersprechen: die
Inquisition zum Beispiel, die «eine schwere Hypothek für eine Kirche bedeute, die
sich zum Anwalt der Menschenwürde mache». Wo allerdings Rudin am Schluß
seiner Arbeit vom Dogmenzwang der katholischen Kirche, vom unfehlbaren Lehramt,

von den subtilen Analysen des Verstandes redet, welche die Fundamentaltheologie

rechtfertigen sollen, da vermögen wir solche Widersprüche nicht zu fassen.
Einverstanden aber sind wir mit seiner Forderung: «Die Aufgabe der Gewissens-

büdung ist wohl die schwierigste für alle Erzieher, und sie stellt sich jederzeit wieder
neu.» — Es ist bedauerlich, daß in diesem ungemein reichhaltigen Sammelbande
nicht auch der Pädagoge zum Worte kommt, daß ein Vortrag über die Möglichkeiten
der Gewissenserziehung fehlt.

Hinweis auf weitere Arbeiten

Nur kurz streifen kann ich zwei Arbeiten, die zwar auch eine eingehende Würdigung

verdienten. Es handelt sich um die Auseinandersetzung von Prof. Dr. Hans
Zbinden: «Das Gewissen in unserer Zeit», und den Vortrag von Prof. Dr. Eugen
Böhler: «Das Gewissen im Wirtschaftsleben».

Zbinden geht vor allem den Gründen nach, die unsere Zeit zu einer geradezu
gewissenlosen stempeln, ohne Beschönigung der Vergangenheit, sich freuend über

jeden Einzelfall, wo das Gewissen eines einzelnen (Albert Schweitzer) oder das

abendländisch-christhche Gewissen die trägen Geister aufschreckt und zur Besinnung

zwingt (Kampf der Ungarn). Die Heillosigkeit unserer Zeit scheint ihm in der
nicht erfüllten Forderung zu hegen, die der Dichter Novalis einmal gestellt hat:
«Wenn die Menschen einen einzigen Schritt vorwärts tun wollen zur Beherrschung
der äußern Natur durch die Kunst der Organisation und der Technik, dann müssen
sie vorher drei Schritte der ethischen Vertiefung nach innen getan haben.» Möchte
seine Hoffnung, daß aus der Not der Gegenwart langsam die Kräfte eines erstarkenden

Ethos heranreifen, in Erfüllung gehen!

323



Aber auch der Volkswirtschafter Böhler hofft auf eine Wiedergeburt des
Gewissens. In dem letzten, so betitelten Kapitel heißt es: «Da nämhch das Gewissen
verkörpert ist in der Gemütssphäre, so kann es nur dadurch wieder erschlossen werden,

daß der Mensch den Zugang zu seiner verschütteten und vernachlässigten
Gemütswelt findet.» Auch er weist den Weg nach innen, zur Beschäftigung mit dem
Unbewußten, zu den Archetypen, der Welt der innern Bilder.

Der Vollständigkeit halber sei erwähnt, daß das Buch auch einen Beitrag
enthält: «Das Gewissen in jüdischer Sicht», auf den einzugehen ich mir versagen muß.

Liebes! Ich frage mich, ob Ehi dieser langen Epistel, die ja doch meist nur
Hinweise und leise Versuche persönlicher Stellungnahme enthält, bis zum Schluß
gefolgt bist. Mich dünkt allerdings, daß gerade wir Lehrerinnen uns freuen sollten,
daß ein Phänomen, mit dem wir uns täglich zu beschäftigen haben, auf solch
anregende Weise in den Mittelpunkt wissenschafthcher Forschung getreten ist. Wenn
Du die besprochenen Vorträge in stiller Stunde selber durchackerst, können sie uns
später Stoff bieten zu fruchtbarem Gespräch. In dieser Zuversicht grüßt Dich
herzlich Deine Helene Stucki

Die Fresken

Die kostbaren Fresken waren zum Teil schon freigelegt, als wir den Dom besuchten. Unser
italienischer Führer erklärte: «Durch die Erschütterung damals blätterte ein wenig von dem
Verputz ab, und da sah man, daß darunter Fresken sein mußten. Man ging daran, sie
bloßzulegen. Das ist eine sehr mühevolle Arbeit. Der Verputz, mit dem eine spätere Zeit die
Fresken verdeckt hat, muß ganz vorsichtig abgeklopft werden. Es sind dazu ungezählte
Hammerschläge nötig ...»

Ich schaute, ich lauschte — und gleichzeitig lauschte etwas nach innen: Ist es nicht so,
daß auch im Tempel unserer Herzen eine «spätere Zeit' zugeworfen und übertüncht hat,
was da in leuchtenden Farben prangte? Weil die «spätere Zeit» glaubte, gleichmachen zu
müssen und auszulöschen, was da glühte. Und man glaubte sich wohlzufühlen in einem
«vereinfachten» Leben und glaubte sich klüger und glaubte sich sicherer ohne die Gestalten
und Gesichte aus früherer Zeit! Aber dann kam eine Erschütterung, und der Verputz brök-
kelte ab, da und dort! Es leuchtete in mystischen Farben und rief die Sehnsucht an. Gott
tat den ersten Hammerschlag. Und dann nahmen wir selbst unseren kleinen Hammer und
klopften und begannen in mühevoller Kleinarbeit wieder freizulegen, was da hinter der
nackten Sachlichkeit glühte an Bildern und Gesichten.

Da wir sie zuwarfen mit dem Mörtel unserer Sachlichkeit, verstanden wir sie nicht.
Da wir sie bloßlegten, begreifen wir sie, erkennen wir sie wieder unter Tränen.

«Durch die Erschütterung damals blätterte ein klein wenig von dem Verputz ab .»

Freunde, habt keine Angst vor der Erschütterung. Sie ist immer ein Anfang, die
Kostbarkeiten freizumachen im Tempel unserer Herzen.

Gertrud Steinitz-Metzler

(Dem wertvollen Bande besinnlicher Geschichten, «Die Regenbogenbrücke», Verlag
Herder, Freiburg, entnommen.)

324


	Noch einmal : helfende und heilende Kräfte in der neuen psychologischen Literatur

