Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 11

Artikel: Noch einmal : helfende und heilende Krafte in der neuen
psychologischen Literatur

Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Noch einmal: Helfende und heilende Krifte in der neuen
psychologischen Literatur

Brief iiber das Thema: Gewissen

Mein Liebes!

Wie ich hore, hast Du meinen Oktoberbrief <kiischtet> und an langen Winter-
abenden verschiedene der dort besprochenen Werke Deinem Bestand an psycho-
logischen Kenntnissen einverleibt oder einverseelt, apperzipiert, wie es in der Fach-
sprache heiBit. So wage ich heute eine Fortsetzung mehr thematischer Art. Es geht
um eine Frage, die mich seit Jahrzehnten beschiftigt, iiber die ich mich auch da und
dort geduBert habe, die aber erst in jiingster Zeit in den Brennpunkt psychologischer
Forschung geraten ist, Die Anregung zu meinem Brief geht aus von dem im Friih-
ling 1958 im Rascher-Verlag erschienenen Werk «Das Gewissen>. Es handelt sich um
Band VII der «Studien aus dem C.-G.-Jung-Institut», Ziirich, mit Beitrigen nam-
hafter Theologen, Psychologen und Kulturkritiker. DaB sich die Psychologie aller-
dings schon vor einem halben Jahrhundert, nachdem sie sich aus dem biclogisch-
naturwissenschaftlichen Geleise befreit hatte, unserem Phinomen zuwandte, beweist
mir eine unter dem gesammelten Material aufgefundene, stark zerlesene und aus den
Fugen geratene Schrift meines damaligen Hochschullehrers Paul Héberlin:

Uber das Gewissen*

Mit unerbittlicher Schirfe argumentiert der junge Ethiker zugunsten der Absolutheit
des Gewissens, das die Idee des Menschen verkorpert und ihm Wichterin und Fiib-
rerin ist auf dem Wege zur Erfiillung seiner Bestimmung, das ihm seine Aufgabe,
seine Pflicht und damit den Sinn seines Daseins enthiillt. Wo sich Widerspriiche,
Schwankungen in den Gewissensurteilen zeigen, da ist nach Héberlin eben das Ver-
stindnis durch die Beimengung eigener Wiinsche, eigener Triebhaftigkeit getriibt,
oder es haben Verschiittungen stattgefunden. Mehr beildufig wird auch darauf hin-
gewiesen, daB die Idee des Menschen transzendent ist und daB die tiber der Erfah-
rung stehende Welt gerade durch das Gewissen in unsere Endlichkeit hineinragt.
Fichte driickt es ahnlich aus: ¢«Das Gewissen ist der Strahl, an dem wir von dem
Unendlichen ausgehen.» — Und Spranger spricht vom «Durchbruch eines meta-
physischen Regulators», von einem <Apriori, das an der Wurzel des Menschen-
wesens sitzt>. — Denen, die nicht an den absoluten Gewissensanspruch glauben, den
Relativisten, Deterministen, Nihilisten, riickt Haberlin mit scharfen Waffen auf den
Leib. Es gibt eben Menschen, die das Gepacktsein von der absoluten Autoritit nicht
ertragen, sich darum in eine Weltanschauung fliichten, die keine unerbittlichen For-
derungen stellt. Auch die Auffassung von einem biologischen Gewissen, das nur auf
Selbsterhaltung ausgeht, wird abgelehnt. Es geht nicht um die Erhaltung des
Empirischen, sondern um die Erhaltung der Idee, um die Uberwindung alles Trieb-
haften, um Vergeistigung.

* Verlag Kober, Basel, 1915.

317



Wir zihlten uns damals als junge Studentinnen — wenn natiirlich in gehérigem
Abstand zu dem verehrten Lehrer — zu denen, von denen er sagt: <Wir, die wir
Gewissen spiiren.» Waren wir doch in einem von idealistischem Geiste erfiillten
Elternhaus aufgewachsen. Mit Hermann Hesse koénnten wir sagen, daB das «ver-
feinerte Gewissen unseres Vaters» uns erzogen habe. Und spiter, in den Deutsch-
stunden der Seminarjahre, da hatte dieselbe Luft uns umweht. Die Klassiker, die
heute in — wie mir scheint — unverzeihlicher Weise an den Rand gedriingt werden: sie
standen damals im Mittelpunkt unserer Arbeit. Was der Philosoph in seiner kiihlen
Begriffssprache lehrte: Goethe sprach es durch der Prinzessin Mund im «Tasso» in
gelockertem, die Gemiitskrifte ergreifendem Tone:

«Ganz leise spricht ein Gott in unsrer Brust.
Ganz leise, ganz vernehmlich, zeigt uns an,
was zu ergreifen ist und was zu fliehn.»

In der <«Iphigenie»:

«Es hort sie jeder, unter jeder Sonne,
dem des Lebens Quell im Busen rein und ungehindert flieBt.»

Und im «Faust»:

«Der gute Mensch in seinem dunklen Drange
ist sich des rechten Weges stets bewuBt.»

Das Feuerlein, das, vom Elternhaus entziindet, durch Psychologie und Literatur
genidhrt wurde, es suchte nach Brennstoff auch auBerhalb von Familie und Schule.
So bedeutete mir wihrend entscheidender Jugendjahre das heute vollig der Vergessen-
heit anheimgefallene Werk von Malwida von Meysenbug: «Die Memoiren einer
Idealistin», so etwas wie eine Bibel. So horchte ich begierig auf, als Maria Waser
in ihrem gedankenschweren Biichlein «Der heilige Weg», Ein Bekenntnis zu Hellas,
von ihrer Begegnung mit dem Platonischen Sokrates erzihlte: «Ich weiB nicht, wie
mein inneres Leben sich gestaltet hitte, wenn mir damals, als der junge Mensch reif
geworden war zum grofen Seelenerlebnis, nicht dieser Platonsche Sokrates entgegen-
getreten wire. Ich weil nur, daB sein Daimonion, die Erfahrung der untriiglichen
gottlichen Stimme in unserer Brust, fiir mich zum groBen Licht wurde, das riick-
wirkend und vorstrahlend alles religiose Leben durchleuchtete... Sich feinhorig
machen fiir sein Daimonion, das wurde fiir mich die groBe Angelegenheit jener
Jahre.» Soweit Maria Waser.

Und nun ich — fast ungewollt — etwas ins Bekenntnishafte abgerutscht bin, kann
ich Dir, riickblickend auf meine jahrzehntelange Titigkeit am Lehrerinnenseminar,
sagen, daB es mein Hauptanliegen war, in meinen Schiilerinnen den Sinn fiir das
Absolute zu wecken und zu pflegen, sie feinhérig zu machen fiir ihr Daimonion.
Wenn mir auch das Wort «Pflicht> mit seinen Stacheln bis zur Stunde ein Greuel
geblieben ist: um das pddagogische Ethos war es mir all die Zeit zu tun. Es werde
den Schiilerinnen férmlich «eingeimpft», durfte ich einmal in einer Promotionsrede
horen. Man schwimmt ja auch gegen den Strom, wenn man heute die absoluten
Werte verteidigt; aber das ficht mich gar nicht an.

Immerhin habe ich aufgehorcht, als im November 1942 die literarische Beilage
unserer Tageszeitung einen Leitartikel brachte:

318



Ist Gewissen eine Krankheit?

Das Blatt ist vergilbt und ein wenig zerrissen wie die besprochene Broschiire von
Hiaberlin. DaB aber beide einander diametral entgegengesetzten Arbeiten aufbewahrt
worden sind, mag Dir symptomatisch erscheinen. Es handelt sich um die Aus-
einandersetzung mit dem damals neuesten Werk des berilhmten schwedischen
Psychiaters Per Henrik Torngren, das den Titel «Moralsjukdom» (Moralkrankheit)
trigt. Er erfaBit darin das Problem der Moral nicht als Philosoph oder als Psycholog,
sondern als Nervenarzt und Neurosenforscher. Fir ihn ist nicht das moralische, son-
dern das amoralische Individuum das gesunde, und das Gewissen triigt die-Schuld
tiir alle Neurosen und seelischen Erkrankungen. Jedes «Soll-Moment» stort den ge-
sunden Lebensprozef}. Jede Indignation, jede Entriistung iiber geschehenes oder ge-
schehendes Unrecht wird als Moralkrankheit verpont. Recht und Unrecht gehéren
in die Reihe der verwerflichen Illusionen. Térngren hat sogar den Mut — oder die
Keckheit —, den damals herrschenden Weltkrieg als einen Faktor im Heilungsprozef
von dieser Moralkrankheit zu bezeichnen. — Es wiirde sich nicht lohnen, auf diesen
moralischen Relativismus in Reinkultur einzugehen, es wiirde sich nicht lohnen,
solche Artikel der Verginglichkeit zu entreilen, wenn Torngren sich nur auf Machia-
velli und auf die ruchlosen Staatsminner seiner Zeit stiitzen wiirde. Unter seinen
Gewihrsleuten finden wir aber auch Sigmund Freud, was immerhin zum Aufsehen
mahnt. Wer Freud und seine Psychoanalyse nur fliichtig kennt, ist vielleicht bereit,
in die Klagen iiber Triebverherrlichung, Amoralismus, die ihm hiufig zur Last ge-
legt werden, einzustimmen.

Es sei darum mit Nachdruck auf das schon eingangs erwihnte Werk aus dem Jung-
Institut verwiesen. Dieses enthilt aus der Feder eines ausgesprochenen Freudianers,
Privatdozent Dr. Ernst Blum, eine bemerkenswerte Arbeit:

Freud und das Gewissen

Sicher wiire es falsch, Freud schlechtweg zum Anwalt des Absoluten, zum Ethiker
zu stempeln. Lag doch seine Berufung auf einem andern Gebiet! Und wenn Blum
eingangs feststellt, daBl alle menschliche Not letzten Endes Gewissensnot sei, daB die
Begegnung mit dieser Freud zum Schopfer der Psychoanalyse gemacht habe, so
schiittelt man wohl unglaubig und unwillig den Kopf, sind wir doch gewohnt, von
Sexualnot, nicht aber von Gewissensnot als Ursache der Neurosen zu reden. Be-
rechtigt ist auch die Frage, ob das Gewissen eine psychologische «Kategorie» sei,
zu der sich der Fachmann zu duBern habe. Noch kiirzlich horte ich in einer fein-
sinnigen Gegeniiberstellung von Philosophie und Psychologie — der Vortragende war
Pfarrer Dr. Amstutz von Frauenkappelen, vielen Kolleginnen durch seine Vorlesun-
gen an Volkshochschulen und in der eigenen Organisation bekannt —, daB die
Psychologie die ethischen Fragen ablehnt, daBl sie wohl die kausalen Zusammen-
hinge hinter den Symptomen aufzeigt, aber keine Entscheidungen trifft, weil ihr
die Normen fehlen, weil sie sich keinem Soll verpflichtet fithlt. Er wies aber auch
darauf hin, daB die heutige Psychologie ihre ethischen Mafstibe bei der Philosophie
holt, weil sie ohne Wurzeln nicht leben und vor allem nicht helfen und heilen kann.

319



Als eine solch erfreuliche Synthese von Ethik und Psychologie darf wohl das
Werk aus dem Jung-Institut, darf die Arbeit von Blum aufgefaBit werden. Er zeigt
in auBerst vorsichtiger Weise, dal sich Freud von seinen ersten bis zu seinen letzten
Werken mit dem Gewissen beschiftigt hat. Er redet von einer «besondern Instanz»,
die sowohl mit dem Biologischen wie auch mit dem Anthropologisch-Existentiellen
in Beziehung steht. Vertraut und sympathisch beriithrt uns Blums Hinweis auf Kon-
stantin von Monakow, den groBen Freund Maria Wasers, dem sie in ihrer «Begeg-
nung am Abend» ein schones Denkmal gesetzt hat. Sein Begriff der «syneidesis»
weitet allerdings den von Hiberlin abgelehnten des biologischen Gewissens be-
trachtlich aus. Durch verschiedene unbewuBlite und bewufite Stufen beim Kind und
beim Erwachsenen «fithrt die syneidesis zum moralischen und religiosen Gewissen».
Vom kleinsten kérperlichen Geschehen bis zur hochsten geistigen Leistung steht nach
Monakow das Leben unter einem <«Richteramt», einer optimalen Funktions- und
Lebensaufgabenordnung, die den Menschen zur Verantwortung aufruft.

Ich muBl gestehen, daB ich etwas Miihe habe, eine nihere Beziehung zwischen
dem Monakowschen umfassenden Begriff der syneidesis und dem Freudschen Uber-
ich, dem Triger der Gewissensregungen, zu sehen. Denn dieses Uberich, auf das
die Analytiker hiufig nicht gut zu sprechen sind, es enthilt doch wesentlich die
Summe der Gebote und Verbote, die in der frithen Kindheit von den Eltern aus-
gingen, die das Kind fihig machen, die Moral seiner Eltern, die Tradition zu ver-
treten, dem aber gerade das fehlt, was Goethe mit dem Gott in unserer Brust, was
Sokrates mit dem Daimonion meint. Mir will scheinen, dieses Uberich habe Ahnlich-
keit mit dem «Gewissen», mit dem Spittelers Epimetheus bedacht wird, wihrend
sein Bruder, der Dulder und Held Prometheus, nur seiner «Herrin Seele» zu Gehor-
sam verpflichtet ist. Du siehst, wie vieldeutig, wie schwer begrifflich zu fassen die-
ses Urphdnomen Gewissen nun einmal ist, daB es mit Wissen, mit Intellekt nicht all-
zuviel zu tun hat, umsomehr aber mit der Ganzheit des Menschen, mit der Zentral-
kraft seiner Seele.

Dr. Blum entwickelt an Hand vieler Zitate aus Freuds Schriften die Zusammen-
hinge zwischen Gewissen und Schuld, Gewissen und Krankheit, Gewissen und
Siihnebediirfnis. Damit schligt er tatsichlich eine Briicke zwischen der im all-
gemeinen als wertfrei oder gar als unmoralisch bezeichneten Psychoanalyse und den
Lehren der Ethik und der Theologie. Wenn er am Schlufl seines Vortrages die Auf-
gaben des Arztes darin sieht, den Kranken fiir den Gewissensruf hellhérig und da-
mit schuldfihig zu machen, wenn er den Arzt als Gewissen und das Gewissen als
Arzt bezeichnet, so sagt man dazu ein herzhaftes Ja und sieht in dieser Ehrenrettung
von Freud, in dieser Synthese von Psychologie und Philosophie ein gutes Omen fiir
die Zukunft.

Nach dieser neue Aspekte eroffnenden Arbeit wendet man sich mit einer ge-
wissen Spannung dem Beitrag zu, mit dem C. G. Jung die Vortragsreihe beschlieBt:

Das Gewissen in psychologischer Sicht

Vor allem méchte man von ihm etwas iiber den Zusammenhang zwischen dem Ge-
wissen und dem Unbewuften, dem personlichen und dem kollektiven, erfahren.
Man mochte, etwas banal gesagt, wissen, ob man sich auf die in den Traumbildern
dargestellten -Mahnungen, Warnungen, Ratschlige verlassen kann. Denn fiir uns

320



gewohnliche Sterbliche bedeutet doch das von Jung erforschte UnbewuBte so etwas
wie ein Reservoir, ein Schatzkistlein unentfalteter Moglichkeiten, die zum BewuBt-
sein erweckt und in den Lebenshaushalt aufgenommen, eine begliickende Lebens-
steigerung bewirken. Das wire also das unbewuBite Gewissen, der Gott in unserer
Brust, von dessen Wirksamkeit so viele Triume der Bibel und der iibrigen Traum-
literatur zeugen.

Leider gibt uns Jung nur ein einziges Beispiel, in dem, wie er sagt, das mora-

lische Urteil in den nachfolgenden Traum verschoben wird: Nachdem einem Ge-
schiftsmann eine ihm annehmbare Offerte gemacht worden war, traumte ihm, daf
seine Hinde und Vorderarme mit schwarzem Schmutz bedeckt seien. Was das Be-
wubBtsein des Traumers nicht hatte zugeben wollen, daB es sich um ein zwar ein-
trigliches, aber ein schmutziges Geschiift handle, das hatte das symbolische Traum-
bild offenbart. — Das erinnert mich an einem Traum, den mir vor kurzem eine
ehemalige Schiilerin erzihlte: Sie hatte, entgegen ihrem besseren Wissen, ein Kind
korperlich gestraft und in der folgenden Nacht getriumt, ihr Arm sei gelihmt. Wenn
auch in Jungs Beispiel der Traum gleichsam eine Vorwegnahme, im Fall der jungen
Lehrerin eine Strafe fiir begangenes Unheil bedeutet: beide Male verliuft der Ge-
wissensakt unbewuft. Das bewufite Ich kann also durch das Unbewufite ersetzt
werden. :
Fiir Jung steht das UnbewuBite im engen Zusammenhang mit seiner Hypothese von
vererbten, instinktiven Verhaltensweisen, den Archetypen. Er geht so weit, die Vox-
Dei, des Daimonion, die innere Stimme, also unsern Begriff des Gewissens, auf den
Archetypus zu reduzieren, Es fillt mir allerdings schwer, mich dieser Hypothese an-
zuschlieBen. Man hat das Gefiihl, daB trotz aller Erhellung, welche uns die Tiefen-
psychologie gebracht hat, gerade das Phénomen Gewissen immer noch von Ge-
heimnis umwittert ist. Gerne stimmt man Jung bei, wenn er sagt: «Die mythische
Aussage des Gewissens, daB es eine Vox-Dei sei, gehort unabdingbar zu seinem
Wesen als Begriindung seines Numens. Sie ist ebensosehr ein Phinomen wie das
Gewissen selbst.» — Wichtig scheint mir, daB Jung die schopferische Kraft des Ge-
wissens anerkennt, ein Abweichen vom Sittenkodex, eine Entscheidung, die aus den
unbewuBten Grundlagen der Persénlichkeit, eben den Archetypen, hervorgeht und
eine zwingende Autoritiit besitzt. Biblisch gesprochen wiirde das heifen: Man muf
Gott mehr gehorchen als den Menschen.

Von da aus ist es nur ein Schritt zu den beiden Beitriigen, welche die Theologen
zu unserem Thema stiften.

Das Gewissen in protestantischer Sicht

So heift der Vortrag von Prof. Dr. Hans Schdr, Pfarrer in Bern. Wer als Geschichts-
lehrerin mit groBer Uberzeugung die Worte Luthers auf dem Reichstage zu Worms
zitierte: «Hier stehe ich, ich kann nicht anders usw.» und seine Schiiler dabei fiir
die Gewissensfreiheit zu begeistern versuchte, erlebt gleich am Anfang eine kleine
Enttduschung. Schir spricht von einem Paradestiick, einer Art von Hurraprotestan-
tismus, der historisch keineswegs gesichert sei. Schade, sehr schade! Auch hat Luther
spiter weder fiir sich noch fiir seine Lehre die Gewissensfreiheit durchgefiihrt. In
der protestantischen Orthodoxie war kein Raum dafiir. Auch haben Lutheraner, Cal-
vinisten und Zwinglianer einander bekanntlich bis aufs Blut bekidmpft. Schir gibt

321



dann gleichsam einen AbriB der Geschichte des menschlichen Gewissens und der
Cewissensfreiheit. Bemerkenswert erscheint mir die im Zusammenhang mit dem
Siindenfall gemachte Feststellung: «Allein durch die Siinde, durch die Verletzung
eines gottlichen Gebotes, erkennt der Mensch, daBl er ein Gewissen hat.»

Im Laufe der Entwicklung hat aber weniger der einzelne — man denke an die
Ketzer —, sondern die Kirche entschieden, was gut und was bose sei. Dankbar ist
man dem Verfasser fiir die Feststellung, daB Luther, mit dessen seelischen Kon-
flikten er sich griindlich auseinandersetzt, sich gelegentlich fast leichtfertig iiber
das Gewissen iuBlert: «Wenn das Gewissen einen mit Spitzfindigkeiten und Schuld-
gefiihl so verfolge, dal man nicht mehr leben konne, dann solle man dieses Ge-
wissen einmal ganz griindlich auslachen und beispielsweise recht tapfer siindigen.»
Hinter den Einfliisterungen des Gewissens konne ndmlich auch der Satan stecken.
DaB Luther als Mensch seiner Zeit, als Mensch von ganz ungewohnlich emster
Gedankenwelt auch den andern Pol erkannt hat, das skrupellose und damit aller
syneidesis im Sinne Monakows, der leisen Gottesstimme Goethes im Wege stehende
Gewissen, das finde ich geradezu groBartig. Kennen wir doch Menschen, auch
schon Kinder, die sich mit Gesetzestafeln einmauern und vor lauter Mahnungen und
Warnungen ihres hochgeziichteten Uberichs zu keinem freudigen und mutigen Le-
ben kommen. Wenn die Gewissenlosigkeit ins Strafgefidngnis fithren kann, so landet
der Uber-Gewissenhafte, der Skrupelhafte, nicht selten in einer Heilstitte fiir Geistes-
kranke. Wohl glauben wir mit dem Verfasser, daBl sich dem menschlichen Trieb von
innen heraus eine andere Instanz entgegenstellt. Aber diese, eben das Gewissen, muB
sich sinnvoll in die Gesamtpersonlichkeit einordnen.

Das Gewissen in katholischer Sicht

Dieses Thema behandelt Dr. Joseph Rudin (Zirich) durch eine in ihrer kristallenen
Klarheit geradezu fesselnde Arbeit, auch fiir den Protestanten, ja vielleicht beson-
ders fiir den Nicht-Katholiken. Wie der Vortrag von Blum eine Art Ehrenrettung fiir
die Freudsche Psychoanalyse bedeutet, so erscheint mir dieser Vortrag als so etwas
wie eine Ehrenrettung fiir den Katholizismus, in dem wir Protestanten gerne die
Ausschaltung des personlichen Gewissens, die Abwesenheit jeglicher Gewissensfrei-
heit, verurteilen. Rudin gliedert seine Arbeit in die zwei Hauptteile:

1. Das Gewissen als Anlage der ganzheitlichen Menschennatur;

2. Das Gewissen als Akt der freien Entscheidung.

Beim ersten Punkt beschiiftigt er sich mit drei Dimensionen der Gewissensanlage:
der intraindividuellen, der sozialen und der transzendenten Dimension.

Man ist erfreut zu vernehmen, daB auch der Katholik ein biologisches Gesund-
heitsgewissen anerkennt, daBl er von den archetypischen Urbildern Jungs spricht,
nicht nur die Ich-, sondern auch die Wertbezogenheit des individuellen Gewissens
anerkennt und sogar so gewichtige Begriffe wie Selbstauszeugung gebraucht. — In
sozialer Hinsicht sieht er die Gefahr des Massenmenschen, der, «mit einem fremden
Gewissen behaftet, im Ungewissen lebt, dessen gutes Gewissen nichts anderes heifit
als Ubereinstimmung mit der herrschenden Moralauffassung». Hier geht es — und
das ist ja fiir unsere Zeit so bedenklich charakteristisch — um <eine Gegengriindung
gegen das Gewissen, die den Menschen entpersonlicht und damit zutiefst ont-
menscht». Er zeigt aber auch die soziale Gebundenheit des Gewissens, indem der
Mensch nur in der Gemeinschaft sein bestes Selbst realisiert. (Der Mensch wird nur

322



Mensch unter Menschen, sagt Fichte.) Rudin warnt vor einer Uberbetonung des
sozialen Moments und weist hin auf eine Papstansprache, die sich manche nicht-
katholische, aber ihr Leben in Aufopferung verschwendende Schweizer Frau zu
Gemiite fiithren diirfte. «Es gibt einen Selbstschutz, eine Selbstachtung, eine Selbst-
liebe und einen Selbstdienst, die nicht nur gerechtfertigt, sondern von der Psycho-
logie und vom Sittengesetz direkt gefordert sind. Das ist eine natiirliche Selbst-
verstiandlichkeit und christliches Glaubensgut zugleich. Der Herr hat gelehrt: Liebe
deinen Nichsten wie dich selbst!> — Die dritte Dimension ist der Bezug des Ab-
bildes zum Urbild. Das Gewissen ist also auch das Organ Gottes, die Vox-Dei, von
der hier schon mehrfach die Rede war.

Im zweiten Hauptteil: «Das Gewissen als Akt der freien Entscheidung», tritt
der Verfasser noch einmal fir die personliche Gewissensfreiheit ein, also fiir die
Autonomie: <In diesem Bezirk der personalen Freiheit gibt es keine Bestimmung
von auBlen. Auch der katholische Christ steht in dieser Phase seines Gewissens-
entscheides nur fiir sich selbst da — und unterscheidet sich hierin weder vom Prote-
stanten noch von einem wahren, wenn auch glaubenslosen Humanisten.» Und spiiter
heiBt es: «Das Gewissen ist fiir den katholischen Christen die letzte Instanz auch in
bezug auf den Glauben und die Zugehérigkeit zur katholischen Kirche.» Sind das
nicht Tone, die zum Aufhorchen zwingen? Mit viel Freimut erwihnt der Verfasser
auch die geschichtlichen Tatsachen, die solcher GroBziigigkeit widersprechen: die
Inquisition zum Beispiel, die «eine schwere Hypothek fiir eine Kirche bedeute, die
sich zum Anwalt der Menschenwiirde mache». Wo allerdings Rudin am Schlu8
seiner Arbeit vom Dogmenzwang der katholischen Kirche, vom unfehlbaren Lehr-
amt, von den subtilen Analysen des Verstandes redet, welche die Fundamental-
theologie rechtfertigen sollen, da vermégen wir solche Widerspriiche nicht zu fassen.
Einverstanden aber sind wir mit seiner Forderung: «Die Aufgabe der Gewissens-
bildung ist wohl die schwierigste fiir alle Erzieher, und sie stellt sich jederzeit wieder
neu.>» — Es ist bedauerlich, dal in diesem ungemein reichhaltigen Sammelbande
nicht auch der Padagoge zum Worte kommt, daB ein Vortrag iiber die Moglichkeiten
der Gewissenserziehung fehlt.

Hinweis auf weitere Arbeiten

Nur kurz streifen kann ich zwei Arbeiten, die zwar auch eine eingehende Wiirdi-
gung verdienten. Es handelt sich um die Auseinandersetzung von Prof. Dr. Hans
Zbinden: «Das Gewissen in unserer Zeit>, und den Vortrag von Prof. Dr. Eugen
Bohler: «<Das Gewissen im Wirtschaftsleben>.

Zbinden geht vor allem den Griinden nach, die unsere Zeit zu einer geradezu
gewissenlosen stempeln, ohne Beschonigung der Vergangenheit, sich freuend iiber
jeden Einzelfall, wo das Gewissen eines einzelnen (Albert Schweitzer) oder das
abendlindisch-christliche Gewissen die trigen Geister aufschreckt und zur Besin-
nung zwingt (Kampf der Ungarn). Die Heillosigkeit unserer Zeit scheint ihm in der
nicht erfiillten Forderung zu liegen, die der Dichter Novalis einmal gestellt hat:
«Wenn die Menschen einen einzigen Schritt vorwirts tun wollen zur Beherrschung
der duBern Natur durch die Kunst der Organisation und der Technik, dann miissen
sie vorher drei Schritte der ethischen Vertiefung nach innen getan haben.» Machte
seine Hoffnung, daB aus der Not der Gegenwart langsam die Krifte eines erstarken-
den Ethos heranreifen, in Erfiillung gehen!

323



Aber auch der Volkswirtschafter Bohler hofft auf eine Wiedergeburt des Ge-
wissens. In dem letzten, so betitelten Kapitel heifit es: «Da nidmlich das Gewissen
verkorpert ist in der Gemiitssphire, so kann es nur dadurch wieder erschlossen wer-
den, daB der Mensch den Zugang zu seiner verschiitteten und vernachlissigten Ge-
miitswelt findet.» Auch er weist den Weg nach innen, zur Beschiiftigung mit dem
UnbewuBten, zu den Archetypen, der Welt der innern Bilder.

Der Vollstindigkeit halber sei erwidhnt, daB das Buch auch einen Beitrag ent-
hilt: «Das Gewissen in fiidischer Sicht>, auf den einzugehen ich mir versagen muB.

Liebes! Ich frage mich, ob Du dieser langen Epistel, die ja doch meist nur Hin-
weise und leise Versuche personlicher Stellungnahme enthilt, bis zum Schlu8 ge-
folgt bist. Mich diinkt allerdings, dal gerade wir Lehrerinnen uns freuen sollten,
daB ein Phinomen, mit dem wir uns tiglich zu beschiftigen haben, auf solch an-
regende Weise in den Mittelpunkt wissenschaftlicher Forschung getreten ist. Wenn
Du die besprochenen Vortrige in stiller Stunde selber durchackerst, konnen sie uns
spiater Stoff bieten zu fruchtbarem Gesprich. In dieser Zuversicht griift Dich
herzlich Deine Helene Stucki

Die Fresken

Die kostbaren Fresken waren zum Teil schon freigelegt, als wir den Dom besuchten. Unser
italienischer Fiihrer erklirte: «Durch die Erschiitterung damals blitterte ein wenig von dem
Verputz ab, und da sah man, daf} darunter Fresken sein muften. Man ging daran, sie blof-
zulegen. Das ist eine sehr miihevolle Arbeit. Der Verputz, mit dem eine spitere Zeit die
Fresken verdeckt hat, muf ganz vorsichtig abgeklopft werden. Es sind dazu ungezihlte
Hammerschlige notig . . .»

Ich schaute, ich lauschte — und gleichzeitig lauschte etwas nach innen: Ist es nicht so,
daf auch im Tempel unserer Herzen eine <spitere Zeit» zugeworfen und iibertiincht hat,
was da in leuchtenden Farben prangte? Weil die «spitere Zeit» glaubte, gleichmachen zu
miissen und auszuloschen, was da glithte. Und man glaubte sich wohlzufiihlen in einem
«vereinfachien» Leben und glaubte sich kliiger und glaubte sich sicherer ohne die Gestalten
und Gesichte aus friiherer Zeit! Aber dann kam eine Erschiitterung, und der Verputz brok-
kelte ab, da und dort! Es leuchtete in mystischen Farben und rief die Sehnsucht an. Gott
tat den ersten Hammerschlag. Und dann nahmen wir selbst unseren kleinen Hammer und
klopften und begannen in miihevoller Kleinarbeit wieder freizulegen, was da hinter der
nackten Sachlichkeit glithte an Bildern und Gesichten.

Da wir sie zuwarfen mit dem Mortel unserer Sachlichkeit, verstanden wir sie nicht.
Da wir sie bloflegten, begreifen wir sie, erkennen wir sie wieder unter Trinen.
«Durch die Erschiitterung damals blitterte ein klein wenig von dem Verputz ab.. .»

Freunde, habt keine Angst vor der Erschiitterung. Sie ist immer ein Anfang, die Kost-
barkeiten freizumachen im Tempel unserer Herzen.

Gertrud Steinitz-Metzler

(Dem wertvollen Bande besinnlicher Geschichten, «Die Regenbogenbriicke», Verlag
Herder, F reiburg, entnommen.)

324



	Noch einmal : helfende und heilende Kräfte in der neuen psychologischen Literatur

