
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 1

Artikel: Helfende und heilende Kräfte in der neuesten pädagogisch-
psychologischen Literatur : ein Ferienbrief

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helfende und heilende Kräfte
in der neuesten pädagogisch-psychologischen Literatur

Ein Ferienbrief

Mein Liebes
Da bei Dir nicht wie bei mir Beruf und Hobby zusammenfallen, das heißt, die
Leseleidenschaft zugleich Berufserfüllung ist, da Du in der Dir spärlich zur Verfügung
stehenden Zeit Dich gerne in dem Gestrüpp der Neuerscheinungen zurechtfinden
möchtest, will ich Dich mit meiner Ferienlektüre ein wenig bekannt machen. Die in
Deinem letzten Brief gestellte Frage: Lohnt es sich überhaupt, seine knapp bemessene

Lesezeit mit Geistesprodukten zu verbringen, die auf dem Boden unserer
gehetzten, bedrohten, völlig veräußerlichten Gegenwart gewachsen sind, hat mich
lange beschäftigt. Du gehörst nicht zu denen, die lesen, einfach um sich zu
entspannen, zu zerstreuen. Du erwartest von der Zwiesprache mit dem Buch nicht nur
neue geistige Impulse, sondern Wegzehrung für die hungrigen, die nicht ausgefüllten

Stunden, die Dir der Alltag auferlegt; Du erwartest Stärkung derjenigen Kräfte,
die Dir selber in Deinem Leben die wertvollsten sind. Und nun sollst Du selber
entscheiden, wovon Du Dir geistige Nahrung versprichst!

*

Du weißt ungefähr, was mir seit Jahren, seit Jahrzehnten Eduard Spranger be-
deutet. Wie mich damals, als Lehrerin der Berner Backfische, seine Jugendpsychologie

entscheidend beeinflußt hat, wie sein Begriff des Verstehens mir wegweisend
geworden ist für theoretische und praktische Arbeit. Wie seine Lebensformen mir
die andere, die objektive Seite des kulturellen Schaffens, die Welt der Werte,
erschloß, und wie es seitdem mein unablässiges Bemühen war, der jugendlichen
Seele beim Hineinwachsen in die objektive Geisteswelt Handbietung zu leisten.
Sehr viel verdanke ich auch kleineren Schriften von Spranger: «Weltfrömmigkeit»,
«¦Pestalozzis Denkformen», seiner großartigen Darstellung «Das Rätsel Sokrates».
Gerne greife ich immer wieder zu dem schmucken Bande «Daseinsgestaltung», einer
Zusammenstellung aus Vorträgen, Schriften, einzelnen Abhandlungen. So verstehst
Du, daß ich mich auf sein neuestes Werk «Der geborene Erzieher» (Quelle und
Meyer, Heidelberg, 1958) stürzte' und Dir brühwarm davon berichte.

Spranger bezeichnet diese neueste, aus einem Vortrag herausgewachsene Arbeit
als eiaenWandersegen, als eine Herzensergießung, mit welcher er der Gefahr der
Austrocknung des Schullebens begegnen möchte. Es plagt ihn, daß das Wort
Begeisterung aus unserem Sprachgebrauch so gut wie verschwunden sei, daß wir keinen
echten Enthusiasmus mehr kennen, wo doch nichts Großes in der Welt ohne Leidenschaft

vollbracht worden ist. Er glaubt noch, zwar nicht direkt an den geborenen
Erzieher, aber an pädagogische Genialität, an ein inneres Getriebensein zur
Menschenbildung, an eine «Vorgeformtheit» zum Erzieherberuf. Es geht ihm darum,
den Funken, der doch wohl in vielen jungen Anwärtern unseres Berufes steckt, zur
Flamme anzufachen, die «einmal den ganzen Menschen auflodern läßt». Da Erziehung

für ihn immer wieder Erweckung bedeutet, lehnt er alles, was mit
Psychotechnik, mit Testverfahren und dergleichen zusammenhängt, restlos ab. Im Zentrum
steht die Frage: Wie bewege ich, wie bilde ich? Wie dringe ich bis in den Kern

5



der Gesinnung vor? Es geht ihm letzten Endes um das wache Gewissen, um das,
was er das «Regulierwerk» der Seele nennt. Dieses innere Regulierwerk kann nicht
von außen her aufgebaut werden. Der Erzieher kann nur still lenkend eingreifen,
aufwecken helfen, entbinden im echten sokratischen Sinne. Der geborene Erzieher
ist unaufhörlich darauf bedacht, Stellen der Bildsamkeit zu erspähen. Es ist sein
Stolz, allmählich zu entdecken, wie man im ganzen und im einzelnen an dieses

Mysterium der Geburt herankommt. Spranger weiß auch, daß nur durch
Begegnung von Erzieher und Zögling, daß allein in der Temperatur der Liebe der
junge Mensch in seinem Kern beeinflußt werden kann. «Nur in der gereinigten
Innenwelt wird alles Wertgebende, Verpflichtende vernehmbar.» Immer wieder
spürt man dieses ergreifende Bemühen, daß «der junge Mensch sich an einer Stelle
getroffen fühle, die in der Nähe des persönüchen Zentrums liegt». Es geht ihm
darum, die Bildungsgüter auf ihre «Urgedanken, Urphänomene» hin zu
untersuchen, auf daß dem Schüler etwas «einleuchte», etwas in ihm in Gang komme.
Daß entscheidend dabei das Gewissen des Erziehers ist, daß dieser beständig von
dem Maß an Selbstdisziplin lebt, das er sich angeeignet hat, ist wohl
selbstverständlich.

«Der geborene Lehrer und Erzieher — Spranger macht zwischen den beiden keinen
Unterschied — ist unablässig darauf bedacht, die verwirrende Fülle geistig geformter

Weltgehalte auf einfache und der jeweiligen seelischen Entwicklungsstufe des
Werdenden zugängliche Modelle zurückzuführen. Die wegen ihres Bildungswertes
ausgelesenen ,Stoffe' können so leichter angeeignet werden, und es strahlt von den
Grundphänomenen auch ein Licht auf strukturverwandte Gegenstände hinüber.»
Du verstehst vielleicht, daß mir solche Feststellungen sehr wichtig sind, weil viele
Lehrer an höheren Schulen immer noch meinen, die Stoffauswahl spiele keine Rolle,
alles komme auf die didaktische Verarbeitung an. Wie recht hat Spranger mit dem
Hinweis: «Der Kampf um den echten Bildungsgehalt muß von jeder Generation
und von jedem denkenden Erzieher immer wieder ausgefochten werden.»

Aber Du mußt Sprangers Schrift in ihrer Ganzheit auf Dich wirken lassen, mußt
lange verweilen bei dem gewichtigen Schlußkapitel «Die pädagogische Liebe», wo
sich der Verfasser mit dem platonischen Eros und der christlichen Liebe auseinandersetzt,

wo er auch von den Grenzen des Erziehenkönnens, von dem Ungenügen
spricht, das jeder echte Erzieher an sich erlebt: «Es ist dir nicht ganz so gelungen,
wie es hätte sein können und sollen. Hilf diesem hoffnungsvollen jungen Wesen,
daß es ihm besser gelinge. Das sei dein Ersatz für vergeblich Erstrebtes.»

Und trotz des Versagens, gegen das auch der geborene Erzieher nicht gefeit
ist, schließt Spranger seine Schrift mit den tröstlichen Worten: «Gekettet an das

Göttliche, das über ihm weitet und durch ihn hindurchdringt, ausgeweitet durch
den echten Wertgehalt der Kultur, die um ihn herum aufgebaut ist, wendet er sich

an junge Seelen, um ihnen emporzuhelfen. Aus der Fülle der Kulturgüter entnimmt
er die Büdungsgüter, an denen sich das Werk der Veredlung vollziehen soll. Aber
eigentlich zielt er doch nur in den zentralen Punkt der Seele hinein, der ihr ethisches

Regulierwerk bedeutet und den Ansatzpunkt für die Gestaltwerdung des höheren
Selbst bietet. Das Bewußtsein dieser vielstrahligen Verwebung lebt in ihm als eine

ganz eigentümliche Begabung. An Erfahrungen und Enttäuschungen wächst
allmählich seine Kraft. Vielleicht wird er erst spät der Leidenschaft des Geistes inne,
die durch seine Persönlichkeit hindurchdrängt. Vielleicht gelangt er erst spät dazu.

6



die pädagogische Liebe in ihrem rechten Sinn zu verstehen. Trotzdem nennen wir
ihn den geborenen Erzieher, weil wir annehmen, daß er damit die ihm gemäße
Bestimmung gefunden habe. Denn der Geist ist es, der das bloß Naturhafte
allmählich aufsaugt, es mit seinem höhern Sinn erfüllt und ihm die Kraft verleiht,
auch in schweren Stunden die dem Erzieher aufgetragene Arbeit durchzuhalten:
die Befreiung des höhern Selbst.»

*
Die zweite kürzlich erschienene Schrift, auf die ich dich aufmerksam machen

möchte, heißt

«Lehrfreiheit als gymnasialpädagogisches Prinzip»

Verfasser ist Hans Fischer, der ehemalige Rektor des Bieler Gymnasiums. Mit
Spranger teilt Fischer den ungeheuren pädagogischen Ernst, den Glauben an die
Möglichkeiten in der Erziehung und damit die fast unheimliche Verantwortung des

Erziehers. Auch er führt uns auf Höhenwege, in eine klare, reine Bergluft. Was ihn
unter anderem von Spranger unterscheidet, das ist der Gegensatz, den er zwischen
Unterrichten und Lehren aufstellt. Lehren heißt für ihn bekennen. Der echte
Lehrer ist Wegbereiter für Aktivierung der inneren Glaubens-, Gewissens- und
Denkwahrheit. Der Schüler soll erleben, daß sein Lehrer «eine Wahrheit, die er
unterrichtet, zu seiner Herrin erkoren hat, die sein Leben im einzelnen und vielleicht
sogar im ganzen bestimmt».

Während Spranger mit liebender Sorge in den Bildungsgütern nach Möglichkeiten

späht, den jungen Menschen in seinem Persönlichkeitskern zu treffen, sein
Gewissen zu wecken, zu kräftigen, erwartet Fischer viel, sehr viel vom Bekenntnis
des Lehrers. Er zeigt auch die Gebiete, auf denen Bekenn- und damit Lehrfreiheit
notwendig sind: Religion und Philosophie, Dichtung und Geschichte, Rechtslehre
und Naturwissenschaft. Weil auch der beste Lehrer seine Schwächen hat, wird die
Lehr- und Bekenntnisfreiheit der ganzen Schule übertragen und dazu eine
«Lehrcharta» ausgearbeitet. Ob eine solche ideale Schule, die an Goethes pädagogische

Provinz, an die Eliteschulen in Hesses Glasperlenspiel erinnert, nicht eine

Utopie ist? Wie dem auch sei: Fischers Schrift hat etwas Mitreißendes, etwas im

guten Sinne Erbauliches, weil Aufbauendes; sie führt den Leser immer wieder zu
Glaubens-, Gewissens- und Denkentscheidungen, und dafür danken wir dem
Verfasser.

*

Und nun möchte ich Dir ein wenig erzählen von einem Buch, dessen Titel mich
schon im ersten Augenblick verheißungsvoll, geradezu tröstlich anmutete. Es heißt:

«Neue Geborgenheit»
(Das Problem einer Überwindung des Existenzialismus)

Der Verfasser, Otto Friedrich Bollnow, Professor für Philosophie und Pädagogik
in Mainz, war mir von seiner Mitarbeit an unserem Lexikon der Pädagogik her
bekannt. Nach den gelehrten, recht abstrakten Artikeln, die ich von ihm gelesen hatte,
hätte ich ihm ein so erfrischendes, warmherziges Buch nicht zugetraut. Ich weiß
nicht, wieviel Dir von der Existenzialphilosophie eines Heidegger, Jaspers, Sartre
bekannt ist. Man könnte sie die Philosophen der Ungeborgenheit, der hoffnungs-



losen Verlorenheit des Menschen nennen. Angst, Verzweiflung, Langeweile und Ekel
haben darin eine Wichtigkeit, die ihnen sonst in der Geschichte des menschlichen
Denkens nie zugekommen ist.

Bollnow weiß auch um die Bedrohtheit des Menschen von außen und von innen
her, um die Abgründigkeit der äußeren Welt und um die Untergründe in der eigenen
Seele. Er weiß: «Nur im Durchbruch durch alle diese Ängste, nur in ihrem rückhaltlosen

Aus- und Durchhalten kommt der Mensch zu letzten Seinserfahrungen.»

In seiner neuen Geborgenheit sind diese Erfahrungen mitenthalten, wohl aber in
einer höheren Ebene überbrückt. Er spricht — immer als Philosoph — von einer
Seinsgläubigkeit, einem Vertrauen, das gegen den andrängenden Zweifel
errungen werden muß. Wenn auch die naive Sicherheit des Kindes, die im Vertrauen
zur Mutter beruht, zerbrechen muß, er kennt eine neue Form der in der
Auseinandersetzung mit der Verzweiflung erworbenen Geborgenheit. In behutsamer Weise
deckt Bollnow auf, daß sich in der Dichtung unserer Tage ein solches Gefühl dankbarer

Seinsgeborgenheit abzuzeichnen beginnt. Für ihn sind die Dichter Wegbereiter
einer nachfolgenden philosophischen Entwicklung, weil sie, «weniger belastet durch
die größere Schwerfälligkeit des systematischen Denkens und unbekümmerter um
die Fragen einer strengen Begründung, unbefangener den Möglichkeiten einer neuen
Seinserfahrung nachzufolgen und so der langsameren philosophischen Besinnung die
Richtung zu weisen vermögen». Du weißt, wie sympathisch mir diese Haltung
schon immer war. Der Dichter als Wegbereiter, auch als Tröster, Helfer, Ratgeber!
Ich freue mich besonders, daß Bollnow immer wieder auf den Lyriker Bergengruen
verweist, vor allem auf dessen letzten Gedichtband mit dem verheißungsvollen Titel

«Die heile Welt» (Arche-Verlag, Zürich)

Das Gedicht, das den gleichen Titel trägt, hebt mit den Versen an:

«Wisse, wenn in Schmerzensstunden
dir das Blut vom Herzen spritzt:
Niemand kann die Welt verwunden,
nur die Schale wird geritzt.

Tief im innersten der Ringe
ruht ihr Kern getrost und heil.
Und mit jedem Schöpfungsdinge
hast du immer an ihm teil.»

m

Daß die Welt in ihrem Kern unverwundbar ist, getrost und heil, das ist die
Neue Geborgenheit, die vom Verfasser auch philosophisch unterbaut wird.
Kennzeichnend ist die letzte Strophe des Bandes:

«Was aus Schmerzen kam
war Vorübergang.
Und mein Ohr vernahm
nichts ah Lobgesang.»

Daß es alles Obergang wäre, das Grauen unserer Zeit, die Atomisierung der
Kunst und des Menschen und all das andere, das uns das Herz beschwert, wer
möchte das nicht wünschen, nicht nach dieser neuen Geborgenheit sich sehnen,
nach ihr ringen! Eingehend, einfühlend setzt sich Bollnow mit dem wundervollen

8



Schlaflied Bergengruens auseinander, dessen zwei letzte Strophen für seine Schönheit,

seine Frömmigkeit zeugen mögen:

«Die Welt liegt geborgen im schimmernden Netz
im alten Vollzug und im stillen Gesetz.
Im Tiefen wachsen Metall und Gestein.
Nun schlafe getrost. Gott singt dich ein.

Nichts ist mehr verwaist und niemand verbannt,
und alles Geschaffne hat Maß und Bestand.
Die Ähre trägt Korn und der Rebstock bringt Wein.
Nun schlafe getrost. Gott singt dich ein.

Bollnow setzt sich aber auch als Philosoph mit der Grundhaltung des Existen-
zialismus auseinander, seine Berechtigung anerkennend, seine Ubersteigerungen
mildernd, seinem dunklen Vokabular eine hellere Welt entgegenstellend. So heißt
ein Abschnitt Der getroste Mut, ein anderer handelt von der Geduld. Hoffnung
und Dankbarkeit werden sorgsam untersucht. Daß am Schluß der Sinn des Hauses,
der Heimat, des Bauens und Wohnens herausgearbeitet wird, auch das gehört in
den Raum der neuen Geborgenheit. In Dankbarkeit für soviel philosophische
Erbauung legt man das Buch aus der Hand, um sehr bald wieder danach zu greifen;
denn ausschöpfen läßt sich ein solches Werk nicht nach einmaliger Lektüre.

*
Vielleicht erinnerst Du Dich, daß ich seinerzeit über verschiedene Werke von

Max Picard, den «Weisen von Neggio», Besprechungen geschrieben habe, u. a. über
«Hitler in uns selbst» und «Der Mensch und das Wort». Auch Max Picard geht es
wie Bollnow und Bergengruen darum, der zerstörten eine unzerstörbare Welt
entgegenzusetzen — eines seiner frühem Werke trägt diesen Titel —, Kräfte der
Heilung, der Genesung zu wecken. Eben schickt uns der Rentsch-Verlag eine ungemein
sympathische Gedenkschrift

«Max Picard, zum siebzigsten Geburtstag»

Die darin zusammengestellten Beiträge: Widmungen, Deutungen, Begegnungen,
künden von der weltweiten Bedeutung des Philosophendichters, des Kulturdenkers,
des überlegenen Weisen. Es gibt darin, außer den deutschen, deren erster von
Eduard Spranger stammt, französische, englische, italienische, sogar lateinische
Beiträge. Wilhelm Hausenstein, der berühmte Kunstschriftsteller, hat den Gedanken
des vorliegenden Buches gefaßt. Die durch den Tod unterbrochene Arbeit, zugleich
Ende einer durch ein halbes Jahrhundert dauernden Freundschaft, wurde durch
Benno Reifenberg zu Ende geführt. Das Buch bringt auch den Vortrag, den Hausenstein

am 5. November 1956 über Picard am Süddeutschen Rundfunk gehalten hat.
Es enthält, gleichsam im Anhang, zu unserer besonderen Freude, unter dem Titel
«Gedanken über Leben und Tod» eine Reihe von Briefen, die Picard im Jahre 1951

an einen Freund geschrieben hat. Der Freund hatte ihm anvertraut, daß er seine
Frau eines Karzinoms wegen hatte in das Spital bringen müssen und daß sie dieses

nicht lebend würde verlassen können. Diese Briefe sind in ihrer warm-einfühlenden
Menschlichkeit, fast möchte man sagen, dem demütigen Mittendrinnen — und doch
Darüberstehen, so recht geeignet, heilende, lindernde Kräfe auszustrahlen dort, wo
um ein geliebtes Wesen gerungen und geklagt wird. Willst Du dich davon über-

9



zeugen, so höre: «Stürze dich nur nicht in die Arbeit, wie der scheußliche Ausdruck
heißt, um dem Schmerz zu entfliehen! Entfliehe ihm nicht und betäube ihn nicht!
Nimm das Wirkliche so, wie es ist. In der grausamsten Wirklichkeit ist immer soviel
Wahrheit, daß der Mensch damit leben kann.» — «Auch darfst Du Dich körperlich
nicht gehen lassen; Du mußt Dich auch um Dich selber kümmern; denn nur dann
bist Du imstande, auf die rechte Weise dem zu begegnen, was vor Dir ist.» —

«Ich bin sicher, daß Deine Frau nicht mehr leben würde ohne Dich. Die Art, wie
Du intensiv gegenwärtig bist, gibt ihr die Kraft; sie lebt nicht nur durch Dich,
sondern von Dir. Ich weiß schon seit jeher, daß Dein Herz ein Genie ist und
vollkommen dort ist, wo nur durch das Genie des Herzens geholfen werden kann.
Darauf allein kommt es an; die Genialität des Geistes ist sekundär, sie ist bloß
menschlich. Die Genialität des Herzens geht über das Menschliche hinaus, sonst
wäre sie nicht imstande, den Tod zurückzuwerfen. Ich habe auch keine Angst um
Dich: wer vom Herzen aus lebt, braucht sich nicht auf.» (Von mir
gesperrt!) «Und trotz aller Sorge weiß ich, daß dies das wirkliche Leben ist, das
Du jetzt lebst. Man kann es nicht nach den Tagen messen; es hat eine andere
Dimension, nicht horizontal, von Tag zu Tag, sondern vertikal, von Tiefe zu Tiefe.» —

«Nie wirst Du diese Tage vergessen und die Nächte, die Du jetzt bei Deiner Frau
zubringst. Du bist hier zu Dir selber gekommen, Du wirst Dich zurücksehnen nach
diesen Tagen und Nächten, nichts wird mehr an sie heranreichen — aber du wirst
immer versuchen, daß das, was vor Dir ist, die Größe jener Tage und Nächte
bekommt, und das ist nun Deine Aufgabe, diese Tage und Nächte weiterzuleben, und
das wird Dir gelingen, da Dir dies jetzt gelang.» —

Wenn Dir die eben besprochene Gedenkschrift nicht zugänglich ist, Du aber
doch einen Weg zu Max Picard finden möchtest, so greife zu den im Furche-Verlag,
Hamburg, erschienenen schmucken Bändchen «Die Atomisierung in der modernen
Kunst» (1956) und «Die Atomisierung der Person» (1958). Du wirst sehen, daß
Picard zwar ein schonungsloser Kritiker unserer Zeit ist, daß seine Kritik aber nicht
ausweglos, sondern aufbauend ist.

*

Und zum Schluß möchte ich Dir von einem nur 130 Seiten starken Bändchen
berichten, das mir persönlich sehr viel bedeutet wegen der unbändigen Wahrheitsund

Freiheitshebe, aus der heraus es geworden ist, wegen des Appells an ein im
wahrsten Sinne gläubig-verpflichtendes Christenleben. Es handelt sich um

«Vierzig Briefe über die christliche Lehre»

Verfasser ist der Pfarrer und Rehgionsphilosoph Dr. Jakob Amstutz in Frauen-
kappelen. (Verlag Haupt, Bem.) — Ein in der katholischen Kirche aufgewachsener
und später von ihr abgefallener Freund sucht bei dem liberalen Theologen Rat
in seinen Glaubensschwierigkeiten. «Die Freiheit, Fragen zu stellen», nennt der
Kirchenvater Augustin «die erste Freiheit» des Menschen. «Die Gedanken sind
frei, und Denken heißt Fragen stellen, und auch ein an allen Gliedern gefesselter
Mensch besitzt dennoch diese erste Freiheit.»

Der Verfasser fordert seinen zweifelnden Freund immer wieder auf, seine Fragen

nicht zu verschweigen. «Die Frage-Gemeinschaft ist ebenso wichtig, ja noch

wichtiger als die Gemeinschaß an den Antworten, am sichern Erkenntnisbesitz.
Frage-Gemeinschaft hält wach und in Bewegung, führt uns weiter.» Nun ist es

10



aber keineswegs so, daß, wie in gewissen «übermodernen» Schulklassen, die
Fragetätigkeit Selbstzweck wird, nur noch gefragt und nicht mehr in anstrengender
Arbeit gemeinsam nach Antwort, nach Wahrheit gesucht wird. Die Schrift enthält
vielmehr einen klaren, systematischen, fast möchte man sagen dogmatischen Aufbau.
Ausgehend vom Credo der katholischen Messe, das dem fragenden Freunde zu
schaffen macht, hinweisend auf das apostolische Glaubensbekenntnis, sieht der
Verfasser gerade in solch alten Formulierungen «Wunderwerke der Zusammenfassung
und Anordnung aller tiefsten Anliegen, die Menschen bewegen können.»

Er hält sich auch sorgfältig an deren Aufbau und behandelt in seinen Briefen
der Reihe nach: Schöpfung, Erlösung, Gemeinschaft und letzte Dinge. Wegleitend
ist immer die eigene Erfahrung, die Vernunft als das «vernehmende Organ». In
wahrhaft beglückender Weise aber erleben wir, daß das eigene Denken, daß die
Beantwortung der Fragen, die aus dem eigenen Innern aufsteigen, uns nicht vom
geheimnisvollen Schöpfergott und nicht von Christus, der «wahrhaft Gott und
wahrhaft Mensch» zugleich war, wegführen, sondern erst zu rechten
Christenmenschen machen können. Wenn dem freien Protestantismus so häufig vorgeworfen
wird, er sei nicht fähig, dem Menschen einen festen Halt zu geben, so beweist diese
Schrift das Gegenteil. Allerdings werden nicht nur an das menschUche Denken,
sondern auch an seinen Willen, seine Einsatzfreudigkeit große Anforderungen
gestellt. Es ist kein hochgemuter Idealismus, der sich über die Grenzen menschüchen
Strebens und Könnens hinwegtäuscht; ebenso fern liegt dem Verfasser die von
vielen Kanzeln verkündete Verderbtheit und Sündhaftigkeit des Menschengeschlechtes.

Es geht ihm vielmehr darum, von den «Möglichkeiten zu reden, welche der
Mensch hat, Gottes-Kind zu werden, in innigster Vereinigung mit Gott zu leben,
seine Wohnung, ja seine Hand zu sein, mit welcher er an seiner Schöpfung
weiterschafft.»

Und im letzten Briefe mit dem für die Gesinnung und Haltung des Autors
typischen Titel «Unterwegs» lesen wir: «Wir sind unterwegs, haben einen weiten
Weg vor uns, und es kommt gar nicht darauf an, ans Ziel zu kommen, sondern nur
darauf, daß wir dasjenige Stück Weges, das zurückzulegen in unseren Kräften steht,
getreulich abwandern.» — «Wollen wir uns brauchen lassen als Gottes Hände, mit
denen er an der Vollendung seiner noch unvollendeten Schöpfung weiterarbeitet?
Wollen wir uns auf den Weg machen und auch am Stückwerk unserer Erkenntnis
arbeiten? Ob wir das wollen oder nicht, darüber entscheiden wir täglich und stündlich.

Unterschätzen wir nicht das Gewicht dieser andauernd zu wiederholenden
Entscheidung!»

*

Gerne mache ich Dich auf andere Publikationen desselben Verfassers aufmerksam:

«Die Seelsorge Rilkes» (1948), «Was ist Verantwortung?» (1947), «Zweifel
und Mystik» (1950), (alle Paul Haupt, Bern), «Stufen des Gebetes» (Francke, 1954).

Ich hoffe, Deine Frage sei beantwortet:

Auch die vielgeschmähte Gegenwart hält in «nie geleertem Speicher» Brot
bereit, das unsere Seele nährt und für die Zukunft kräftigt.

Herzliche Grüße!
Deine alte

Helene Stucki

11


	Helfende und heilende Kräfte in der neuesten pädagogisch-psychologischen Literatur : ein Ferienbrief

