Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 63 (1958-1959)

Heft: 1

Artikel: Helfende und heilende Krafte in der neuesten padagogisch-
psychologischen Literatur : ein Ferienbrief

Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helfende und heilende Krifte
in der neuesten pidagogisch-psychologischen Literatur

Ein Ferienbrief

Mein Liebes!

Da bei Dir nicht wie bei mir Beruf und Hobby zusammenfallen, das heifit, die Lese-
leidenschaft zugleich Berufserfiillung ist, da Du in der Dir spirlich zur Verfiigung
stehenden Zeit Dich gerne in dem Gestriipp der Neuerscheinungen zurechtfinden
mochtest, will ich Dich mit meiner Ferienlektiire ein wenig bekannt machen. Die in
Deinem letzten Brief gestellte Frage: Lohnt es sich iiberhaupt, seine knapp bemes-
sene Lesezeit mit Geistesprodukten zu verbringen, die auf dem Boden unserer ge-
hetzten, bedrohten, vollig verduBerlichten Gegenwart gewachsen sind, hat mich
lange beschiiftigt. Du gehérst nicht zu denen, die lesen, einfach um sich zu ent-
spannen, zu zerstreuen. Du erwartest von der Zwiesprache mit dem Buch nicht nur
neue geistige Impulse, sondern Wegzehrung fiir die hungrigen, die nicht ausgefiill-
ten Stunden, die Dir der Alltag auferlegt; Du erwartest Stirkung derjenigen Krifte,
die Dir selber in Deinem Leben die wertvollsten sind. Und nun sollst Du selber ent-
scheiden, wovon Du Dir geistige Nahrung versprichst!

*

Du weiBt ungefihr, was mir seit Jahren, seit Jahrzehnten Eduard Spranger be- .
deutet. Wie mich damals, als Lehrerin der Berner Backfische, seine Jugendpsycholo-
gie entscheidend beeinfluBt hat, wie sein Begriff des Verstehens mir wegweisend
geworden ist fiir theoretische und praktische Arbeit. Wie seine Lebensformen mir
die andere, die objektive Seite des kulturellen Schaffens, die Welt der Werte,
erschlo, und wie es seitdem mein unabldssiges Bemiihen war, der jugendlichen
Seele beim Hineinwachsen in die objektive Geisteswelt Handbietung zu leisten.
Sehr viel verdanke ich auch kleineren Schriften von Spranger: «Weltfrommigkeit>,
«Pestalozzis Denkformen>», seiner groBartigen Darstellung «Das Rdtsel Sokrates».
Gerne greife ich immer wieder zu dem schmucken Bande «Daseinsgestaltung», einer
Zusammenstellung aus Vortridgen, Schriften, einzelnen Abhandlungen. So verstehst
Du, daB ich mich auf sein neuestes Werk «Der geborene Erzieher»> (Quelle und
Meyer, Heidelberg, 1958) stiirzte und Dir brithwarm davon berichte.

Spranger bezeichnet diese neueste, aus einem Vortrag herausgewachsene Arbeit
als einenWandersegen, als eine Herzensergiefung, mit welcher er der Gefahr der
Austrocknung des Schullebens begegnen mochte. Es plagt ihn, daB das Wort Be-
geisterung aus unserem Sprachgebrauch so gut wie verschwunden sei, daBl wir keinen
echten Enthusiasmus mehr kennen, wo doch nichts GroBes in der Welt ohne Leiden-
schaft vollbracht worden ist. Er glaubt noch, zwar nicht direkt an den geborenen
Erzieher, aber an piddagogische Genialitit, an ein inneres Getriebensein zur Men-
schenbildung, an eine «Vorgeformtheit> zum Erzieherberuf. Es geht ihm darum,
den Funken, der doch wohl in vielen jungen Anwirtern unseres Berufes steckt, zur
Flamme anzufachen, die «einmal den ganzen Menschen auflodern lifts. Da Erzie-
hung fiir ihn immer wieder Erweckung bedeutet, lehnt er alles, was mit Psycho-
technik, mit Testverfahren und dergleichen zusammenhingt, restlos ab. Im Zentrum
steht die Frage: Wie bewege ich, wie bilde ich? Wie dringe ich bis in den Kem

5



der Gesinnung vor? Es geht ihm letzten Endes um das wache Gewissen, um das,
was er das «Regulierwerk> der Seele nennt. Dieses innere Regulierwerk kann nicht
von auBen her aufgebaut werden. Der Erzieher kann nur still lenkend eingreifen,
aufwecken helfen, entbinden im echten sokratischen Sinne. Der geborene Erzieher
- ist unaufhérlich darauf bedacht, Stellen der Bildsamkeit zu erspihen. Es ist sein
Stolz, allmihlich zu entdecken, wie man im ganzen und im einzelnen an dieses
Mysterium der Geburt herankommt. Spranger wei auch, daB nur durch
Begegnung von Erzieher und Zogling, daB allein in der Temperatur der Liebe der
junge Mensch in seinem Kern beeinfluit werden kann. «Nur in der gereinigten
Innenwelt wird alles Wertgebende, Verpflichtende vernehmbar.» Immer wieder
spiirt man dieses ergreifende Bemiihen, daB «der junge Mensch sich an einer Stelle
getroffen fiihle, die in der Nihe des personlichen Zentrums liegt>. Es geht ihm
darum, die Bildungsgiiter auf ihre <Urgedanken, Urphinomene» hin zu unter-
suchen, auf daB dem Schiiler etwas <einleuchte», etwas in ihm in Gang komme.
DaB entscheidend dabei das Gewissen des Erziehers ist, daB dieser bestindig von
dem MaB an Selbstdisziplin lebt, das er sich angeeignet hat, ist wohl selbstver-
standlich.

«Der geborene Lehrer und Erzieher — Spranger macht zwischen den beiden keinen
Unterschied — ist unablissig darauf bedacht, die verwirrende Fiille geistig geform-
ter Weltgehalte auf einfache und der jeweiligen seelischen Entwicklungsstufe des
Werdenden zugingliche Modelle zuriickzufiihren. Die wegen ihres Bildungswertes
ausgelesenen ,Stoffe’ konnen so leichter angeeignet werden, und es strahlt von den
. Grundphinomenen auch ein Licht auf strukturverwandte Gegenstinde hiniiber.»
Du verstehst vielleicht, daB mir solche Feststellungen sehr wichtig sind, weil viele
Lehrer an hoheren Schulen immer noch meinen, die Stoffauswahl spiele keine Rolle,
alles komme auf die didaktische Verarbeitung an. Wie recht hat Spranger mit dem
Hinweis: <Der Kampf um den echten Bildungsgehalt muf von jeder Generation
und von jedem denkenden Erziecher immer wieder ausgefochten werden.»

Aber Du muBt Sprangers Schrift in ihrer Ganzheit auf Dich wirken lassen, mufit
lange verweilen bei dem gewichtigen SchluBkapitel <Die pddagogische Liebe», wo
sich der Verfasser mit dem platonischen Eros und der christlichen Liebe auseinan-
dersetzt, wo er auch von den Grenzen des Erziehenkonnens, von dem Ungeniigen
spricht, das jeder echte Erzieher an sich erlebt: «Es ist dir nicht ganz so gelungen,
wie es hitte sein konnen und sollen. Hilf diesem hoffnungsvollen jungen Wesen,
dap es ihm besser gelinge. Das sei dein Ersatz fiir vergeblich Erstrebtes.»

Und trotz des Versagens, gegen das auch der geborene Erzieher nicht gefeit
ist, schlieBt Spranger seine Schrift mit den trostlichen Worten: «Gekeitet an das
Gottliche, das iiber ihm waltet und durch ihn hindurchdringt, ausgeweitet durch
den echten Wertgehalt der Kultur, die um ihn herum aufgebaut ist, wendet er sich
an junge Seelen, um ihnen emporzuhelfen. Aus der Fiille der Kulturgiiter entnimmt
er die Bildungsgiiter, an denen sich das Werk der Veredlung vollziechen soll. Aber
eigentlich zielt er doch nur in den zentralen Punkt der Seele hinein, der ihr ethisches
Regulierwerk bedeutet und den Ansatzpunkt fiir die Gestaltwerdung des hoheren
Selbst bietet. Das Bewuftsein dieser vielstrahligen Verwebung lebt in ihm als eine
ganz eigentiimliche Begabung. An Erfahrungen und Enttduschungen wichst all-
mdhlich seine Kraft. Vielleicht wird er erst spat der Leidenschaft des Geistes inne,
die durch seine Persinlichkeit hindurchdringt. Vielleicht gelangt er erst spit dazu.

6



die pidagogische Liebe in ihrem rechten Sinn zu verstehen. Trotzdem nennen wir
ihn den geborenen Erzieher, weil wir annehmen, daf er damit die ihm gemdfe
Bestimmung gefunden habe. Denn der Geist ist es, der das blof Naturhafte all-
mahlich aufsaugt, es mit seinem hohern Sinn erfiillt und ihm die Kraft verleiht,
auch in schweren Stunden die dem Erzieher aufgetragene Arbeit durchzuhalten:
die Befreiung des hohern Selbst.»
*

Die zweite kiirzlich erschienene Schrift, auf die ich dich aufmerksam machen

mochte, heift

«Lehrfreiheit als gymnasialpidagogisches Prinzip»

Verfasser ist Hans Fischer, der ehemalige Rektor des Bieler Gymnasiums. Mit
Spranger teilt Fischer den ungeheuren pidagogischen Emst, den Glauben an die
Moglichkeiten in der Erziehung und damit die fast unheimliche Verantwortung des
Erziehers. Auch er fiithrt uns auf Hohenwege, in eine klare, reine Bergluft. Was ihn
unter anderem von Spranger unterscheidet, das ist der Gegensatz, den er zwischen
Unterrichten und Lehren aufstellt. Lehren heiBt fir ihn bekennen. Der echte
Lehrer ist Wegbereiter fiir Aktivierung der inneren Glaubens-, Gewissens- und
Denkwahrheit. Der Schiiler soll erleben, daB sein Lehrer <eine Wahrheit, die er
unterrichtet, zu seiner Herrin erkoren hat, die sein Leben im einzelnen und vielleicht
sogar im ganzen bestimmt>.

Wihrend Spranger mit liebender Sorge in den Bildungsgiitern nach Moglich-
keiten spiht, den jungen Menschen in seinem Personlichkeitskern zu treffen, sein
Gewissen zu wecken, zu kriftigen, erwartet Fischer viel, sehr viel vom Bekenntnis
des Lehrers. Er zeigt auch die Gebiete, auf denen Bekenn- und damit Lehrfreiheit
notwendig sind: Religion und Philosophie, Dichtung und Geschichte, Rechtslehre
und Naturwissenschaft. Weil auch der beste Lehrer seine Schwichen hat, wird die
Lehr- und Bekenntnisfreiheit der ganzen Schule iibertragen und dazu eine
«Lehrcharta> ausgearbeitet. Ob eine solche ideale Schule, die an Goethes pidago-
gische Provinz, an die Eliteschulen in Hesses Glasperlenspiel erinnert, nicht eine
Utopie ist? Wie dem auch sei: Fischers Schrift hat etwas Mitreifiendes, etwas im
guten Sinne Erbauliches, weil Aufbauendes; sie fiihrt den Leser immer wieder zu
Glaubens-, Gewissens- und Denkentscheidungen, und dafiir danken wir dem Ver-

fasser.
*

Und nun méchte ich Dir ein wenig erzihlen von einem Buch, dessen Titel mich
schon im ersten Augenblick verheiBungsvoll, geradezu trostlich anmutete. Es heifit:

«Neue Geborgenheit>
(Das Problem einer Uberwindung des Existenzialismus)

Der Verfasser, Otto Friedrich Bollnow, Professor fiir Philosophie und Pidagogik
in Mainz, war mir von seiner Mitarbeit an unserem Lexikon der Pidagogik her be-
kannt. Nach den gelehrten, recht abstrakten Artikeln, die ich von ihm gelesen hatte,
hitte ich ihm ein so erfrischendes, warmherziges Buch nicht zugetraut. Ich weil3
nicht, wieviel Dir von der Existenzialphilosophie eines Heidegger, Jaspers, Sartre
bekannt ist. Man kénnte sie die Philosophen der Ungeborgenheit, der hoffnungs-

e



losen Verlorenheit des Menschen nennen. Angst, Verzweiflung, Langeweile und Ekel
haben darin eine Wichtigkeit, die ihnen sonst in der Geschichte des menschlichen
Denkens nie zugekommen ist.

Bollnow weil auch um die Bedrohtheit des Menschen von auBen und von innen
her, um die Abgriindigkeit der duleren Welt und um die Untergriinde in der eigenen
Seele. Er weiB: «Nur im Durchbruch durch alle diese Angste, nur in ihrem riickhalt-
losen Aus- und Durchhalten kommt der Mensch zu letzten Seinserfahrungen.»

In seiner neuen Geborgenheit sind diese Erfahrungen mitenthalten, wohl aber in
einer héheren Ebene iiberbrickt. Er spricht — immer als Philosoph — von einer
Seinsgldubigkeit, einem Vertrauen, das gegen den andringenden Zweifel er-
rungen werden mu. Wenn auch die naive Sicherheit des Kindes, die im Vertrauen
zur Mutter beruht, zerbrechen muB, er kennt eine neue Form der in der Auseinan-
dersetzung mit der Verzweiflung erworbenen Geborgenheit. In behutsamer Weise
deckt Bollnow auf, daB sich in der Dichtung unserer Tage ein solches Gefiihl dank-
barer Seinsgeborgenheit abzuzeichnen beginnt. Fir ihn sind die Dichter Wegbereiter
einer nachfolgenden philosophischen Entwicklung, weil sie, «weniger belastet durch
die grofere Schwerfilligkeit des systematischen Denkens und unbekiimmerter um
die Fragen einer strengen Begriindung, unbefangener den Moglichkeiten einer neuen
Seinserfahrung nachzufolgen und so der langsameren philosophischen Besinnung die
Richtung zu weisen vermogen». Du weiBt, wie sympathisch mir diese Haltung
schon immer war. Der Dichter als Wegbereiter, auch als Troster, Helfer, Ratgeber!
Ich freue mich besonders, daf Bollnow immer wieder auf den Lyriker Bergengruen
verweist, vor allem auf dessen letzten Gedichtband mit dem verheiBungsvollen Titel

«Die heile Welt> (Arche-Verlag, Ziirich)
Das Gedicht, das den gleichen Titel trigt, hebt mit den Versen an:

«Wisse, wenn in Schmerzensstunden
dir das Blut vom Herzen spritzt:
Niemand kann die Welt verwunden,
nur die Schale wird geritzt.

Tief im innersten der Ringe

ruht ihr Kern getrost und heil.
Und mit jedem Schopfungsdinge
hast du immer an ihm teil.»

DaB} die Welt in ihrem Kern unverwundbar ist, getrost und heil, das ist die
Neue Geborgenheit, die vom Verfasser auch philosophisch unterbaut wird. Kenn-
zeichnend ist die letzte Strophe des Bandes:

«Was aus Schmerzen kam
war Voriibergang.

Und mein Ohr vernahm
nichts als Lobgesang.»

DaB es alles Ubergang wire, das Grauen unserer Zeit, die Atomisierung der
Kunst und des Menschen und all das andere, das uns das Herz beschwert, wer
mochte das nicht wiinschen, nicht nach dieser neuen Geborgenheit sich sehnen,
nach ihr ringen! Eingehend, einfiihlend setzt sich Bollnow mit dem wundervollen

8



Schlaflied Bergengruens auseinander, dessen zwei letzte Strophen fiir seine Schén-
heit, seine Frommigkeit zeugen mogen:

«Die Welt liegt geborgen im schimmernden Netz
im alten Vollzug und im stillen Gesetz.

Im Tiefen wachsen Metall und Gestein.

Nun schlafe getrost. Gott singt dich ein.

Nichts ist mehr verwaist und niemand verbannt,

und alles Geschaffne hat Maf3 und Bestand.

Die Ahre trigt Korn und der Rebstock bringt Wein.
Nun schlafe getrost. Gott singt dich ein.

Bollnow setzt sich aber auch als Philosoph mit der Grundhaltung des Existen-
zialismus auseinander, seine Berechtigung anerkennend, seine Ubersteigerungen
mildernd, seinem dunklen Vokabular eine hellere Welt entgegenstellend. So heifit
ein Abschnitt Der getroste Mut, ein anderer handelt von der Geduld. Hoffnung
und Dankbarkeit werden sorgsam untersucht. Dal am SchluB der Sinn des Hauses,
der Heimat, des Bauens und Wohnens herausgearbeitet wird, auch das gehért in
den Raum der neuen Geborgenheit. In Dankbarkeit fiir soviel philosophische Er-
bauung legt man das Buch aus der Hand, um sehr bald wieder danach zu greifen;
denn ausschopfen laBt sich ein solches Werk nicht nach einmaliger Lektiire.

*

Vielleicht erinnerst Du Dich, daBl ich seinerzeit iiber verschiedene Werke von
Max Picard, den «Weisen von Neggio», Besprechungen geschrieben habe, u. a. iiber
«Hitler in uns selbst> und «Der Mensch und das Wort>. Auch Max Picard geht es
wie Bollnow und Bergengruen darum, dér zerstirten eine unzerstorbare Welt ent-
gegenzusetzen — eines seiner friihern Werke trigt diesen Titel —, Krifte der Hei-
lung, der Genesung zu wecken. Eben schickt uns der Rentsch-Verlag eine ungemein
sympathische Gedenkschrift

«Max Picard, zum siebzigsten Geburtstag»

Die darin zusammengestellten Beitrige: Widmungen, Deutungen, Begegnungen,
kiinden von der weltweiten Bedeutung des Philosophendichters, des Kulturdenkers,
des iiberlegenen Weisen. Es gibt darin, auler den deutschen, deren erster von
Eduard Spranger stammt, franzosische, englische, italienische, sogar lateinische Bei-
trige. Wilhelm Hausenstein, der beriihmte Kunstschsiftsteller, hat den Gedanken
des vorliegenden Buches gefafit. Die durch den Tod unterbrochene Arbeit, zugleich
Ende einer durch ein halbes Jahrhundert dauernden Freundschaft, wurde durch
Benno Reifenberg zu Ende gefiihrt. Das Buch bringt auch den Vortrag, den Hausen-
stein am 5. November 1956 uber Picard am Suddeutschen Rundfunk gehalten hat.
Es enthilt, gleichsam im Anhang, zu unserer besonderen Freude, unter dem Titel
«Gedanken iiber Leben und Tod> eine Reihe von Briefen, die Picard im Jahre 1951
an einen Freund geschrieben hat. Der Freund hatte ihm anvertraut, daB er seine
Frau eines Karzinoms wegen hatte in das Spital bringen miissen und daf} sie dieses
nicht lebend wiirde verlassen konnen. Diese Briefe sind in ihrer warm-einfithlenden
Menschlichkeit, fast méchte man sagen, dem demiitigen Mittendrinnen — und doch
Dariiberstehen, so recht geeignet, heilende, lindernde Krife auszustrahlen dort, wo
um ein geliebtes Wesen gerungen und geklagt wird. Willst Du dich davon tber-

9



zeugen, so hore: «Stiirze dich nur nicht in die Arbeit, wie der scheupliche Ausdruck
heift, um dem Schmerz zu entflichen! Entfliche ihm nicht und betiube ihn nicht!
Nimm das Wirkliche so, wie es ist. In der grausamsten Wirklichkeit ist immer soviel
Wahrheit, daf der Mensch damit leben kann.> — «Auch darfst Du Dich korperlich
nicht gehen lassen; Du muft Dich auch um Dich selber kiimmern; denn nur dann
bist Du imstande, auf die rechte Weise dem zu begegnen, was vor Dir ist.> —
«Ich bin sicher, daf} Deine Frau nicht mehr leben wiirde ohne Dich. Die Art, wie
Du intensiv gegenwdrtig bist, gibt ihr die Kraft; sie lebt nicht nur durch Dich,
sondern v o n Dir. Ich weif schon seit jeher, daff Dein Herz ein Genie ist und voll-
kommen dort ist, wo nur durch das Genie des Herzens geholfen werden kann.
Darauf allein kommt es an; die Genialitit des Geistes ist sekundir, sie ist blof
menschlich. Die Genialitit des Herzens geht iiber das Menschliche hinaus, sonst
wadre sie nicht imstande, den Tod zuriickzuwerfen. Ich habe auch keine Angst um
Dich: wer vom Herzen aus lebt, braucht sichnicht auf.> (Von mir
gesperrt!) «Und trotz aller Sorge weif ich, daf dies das wirkliche Leben ist, das
Du jetzt lebst. Man kann es nicht nach den Tagen messen; es hat eine andere
Dimension, nicht horizontal, von Tag zu Tag, sondern vertikal, von Tiefe zu Tiefe.» —
«Nie wirst Du diese Tage vergessen und die Nichte, die Du jetzt bei Deiner Frau
zubringst. Du bist hier zu Dir selber gekommen, Du wirst Dich zuriicksehnen nach
diesen Tagen und Nichten, nichts wird mehr an sie heranreichen — aber du wirst
immer versuchen, daf das, was vor Dir ist, die Grifle jener Tage und Ndchte be-
kommt, und das ist nun Deine Aufgabe, diese Tage und Nichte weiterzuleben, und
das wird Dir gelingen, da Dir dies jetzt gelang.» —

Wenn Dir die eben besprochene Gedenkschrift nicht zuginglich ist, Du aber
doch einen Weg zu Max Picard finden mdchtest, so greife zu den im Furche-Verlag,
Hamburg, erschienenen schmucken Bindechen «Die Atomisierung in der modernen
Kunst> (1956) und <Die Atomisierung der Person» (1958). Du wirst sehen, daB
Picard zwar ein schonungsloser Kritiker unserer Zeit ist, daB seine Kritik aber nicht

ausweglos, sondern aufbauend ist.
*

Und zum SchluB mochte ich Dir von einem nur 130 Seiten starken Bindchen
berichten, das mir personlich sehr viel bedeutet wegen der unbindigen Wahrheits-
und Freiheitsliebe, aus der heraus es geworden ist, wegen des Appells an ein im
wahrsten Sinne glidubig-verpflichtendes Christenleben. Es handelt sich um

«Vierzig Briefe iiber die christliche Lehre»

Verfasser ist der Pfarrer und Religionsphilosoph Dr. Jakob Amstutz in Frauen-
kappelen. (Verlag Haupt, Bern.) — Ein in der katholischen Kirche aufgewachsener
und spiter von ihr abgefallener Freund sucht bei dem liberalen Theologen Rat
in seinen Glaubensschwierigkeiten. «Die Freiheit, Fragen zu stellen», nennt der
Kirchenvater Augustin «die erste Freiheit> des Menschen. «Die Gedanken sind
frei, und Denken heift Fragen stellen, und auch ein an allen Gliedern gefesselter
Mensch besitzt dennoch diese erste Freiheit.»

Der Verfasser fordert seinen zweifelnden Freund immer wieder auf, seine Fra-
gen nicht zu verschweigen. «Die Frage-Gemeinschaft ist ebenso wichtig, ja noch
wichtiger als die Gemeinschaft an den Antworten, am sichern Erkenninisbesitz.
Frage-Gemeinschaft hdlt wach und in Bewegung, fiihrt uns weiter.» Nun ist es

10



aber keineswegs so, daB, wie in gewissen «iibermodernen» Schulklassen, die Frage-
titigkeit Selbstzweck wird, nur noch gefragt und nicht mehr in anstrengender Ar-
beit gemeinsam nach Antwort, nach Wahrheit gesucht wird. Die Schrift enthilt
vielmehr einen klaren, systematischen, fast méchte man sagen dogmatischen Aufbau.
Ausgehend vom Credo der katholischen Messe, das dem fragenden Freunde zu
schaffen macht, hinweisend auf das apostolische Glaubensbekenntnis, sieht der Ver-
fasser gerade in solch alten Formulierungen «Wunderwerke der Zusammenfassung
und Anordnung aller tiefsten Anliegen, die Menschen bewegen konnen.»

Er hilt sich auch sorgfiltig an deren Aufbau und behandelt in seinen Briefen
der Reihe nach: Schépfung, Erlosung, Gemeinschaft und letzte Dinge. Wegleitend
ist immer die eigene Erfahrung, die Vernunft als das «vernehmende Organ». In
wahrhaft begliickender Weise aber erleben wir, daB das eigene Denken, daB die
Beantwortung der Fragen, die aus dem eigenen Innern aufsteigen, uns nicht vom
geheimnisvollen Schopfergott und nicht von Christus, der <«wahrhaft Gott und
wahrhaft Mensch> zugleich war, wegfithren, sondern erst zu rechten Christen-
menschen machen koénnen. Wenn dem freien Protestantismus so hiufig vorgeworfen
wird, er sei nicht fihig, dem Menschen einen festen Halt zu geben, so beweist diese
Schrift das Gegenteil. Allerdings werden nicht nur an das menschliche Denken,
sondern auch an seinen Willen, seine Einsatzfreudigkeit groBe Anforderungen ge-
stellt. Es ist kein hochgemuter Idealismus, der sich iiber die Grenzen menschlichen
Strebens und Konnens hinwegtiduscht; ebenso fern liegt dem Verfasser die von
vielen Kanzeln verkiindete Verderbtheit und Siindhaftigkeit des Menschengeschlech-
tes. Es geht ihm vielmehr darum, von den «Moglichkeiten zu reden, welche der
Mensch hat, Gottes-Kind zu werden, in innigster Vereinigung mit Gott zu leben,
seine Wohnung, ja seine Hand zu sein, mit welcher er an seiner Schopfung weiter-

schafft.»

Und im letzten Briefe mit dem fir die Gesinnung und Haltung des Autors
typischen Titel «Unterwegs» lesen wir: «Wir sind unterwegs, haben einen weiten
Weg vor uns, und es kommt gar nicht darauf an, ans Ziel zu kommen, sondern nur
darauf, daf wir dasjenige Stiick Weges, das zuriickzulegen in unseren Kriiften steht,
getreulich abwandern.» — «Wollen wir uns brauchen lassen als Gottes Hinde, mit
denen er an der Vollendung seiner noch unvollendeten Schopfung weiterarbeitet?
Wollen wir uns auf den Weg machen und auch am Stiickwerk unserer Erkenntnis
arbeiten? Ob wir das wollen oder nicht, dariiber entscheiden wir tiglich und stiind-
lich. Unterschitzen wir nicht das Gewicht dieser andauernd zu wiederholenden

Entscheidung!>
*

Geme mache ich Dich auf andere Publikationen desselben Verfassers aufmerk-
sam: «Die Seelsorge Rilkes> (1948), «Was ist VerantwortungP> (1947), «Zweifel
und Mystik» (1950), (alle Paul Haupt, Bern), «Stufen des Gebetes» (Francke, 1954).

Ich hoffe, Deine Frage sei beantwortet:

Auch die vielgeschmihte Gegenwart hilt in «nie geleertem Speicher> Brot be-
reit, das unsere Seele nihrt und fiir die Zukunft kriftigt.
Herzliche GriiBe!
Deine alte
Helene Stucki

11



	Helfende und heilende Kräfte in der neuesten pädagogisch-psychologischen Literatur : ein Ferienbrief

