
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 62 (1957-1958)

Heft: 4

Artikel: Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie C. G. Jungs

Autor: Stucki, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie C. G. Jungs

Zu dem im Rascher-Verlag erschienenen Werk von Jolande Jacoby. Zürich 1957.

In seiner Arbeit über «Eigenart und Entwicklung des weiblichen Lebensstils» sagt
Prof. Dr. J. R. Schmid, der gegenwärtige Ordinarius für Pädagogik an der Universität
Bern: «Es scheint mir doch, die kulturelle Hauptchance der Frau bestehe darin, sich endlich

ganz von der männlichen Suggestion zu befreien, daß kulturelle Leistung nur
Schöpfung, Neugestaltung und Umgestaltung sei. Sie bestünde darin, daß die Frau bis
in den dunkelsten Winkel ihrer Seele sich von der Gewißheit erleuchten ließe, daß
kulturelle Leistung auch Erhaltung, Erfüllung und Ausgestaltung ist. Dann würde sie
sich der Tatsache freuen, daß ihre kulturelle Hauptstärke darin besteht, den Geist der
Kultur in sich aufzunehmen, zu entfalten, aus den Bezirken seiner Eigengesetzlichkeit
herauszuführen in die Seelen der Menschen und dort in lebendiges Leben zurückzu-
verwandeln.»

In diesem Sinne dürfen wir uns des vorliegenden Werkés als einer wahrhaft kulturellen

weiblichen Leistung von Herzen freuen. Denn die Verfasserin, längst bekannt
durch ihre treffliche Einführung in das Werk C. G. Jungs, hat tatsächlich den Geist
seiner Lebensarbeit tief in sich aufgenommen, entfaltet, gleichsam aus seiner Eigen-
gesfctzlichkeit erlöst und in lebendiges Leben zurückverwandelt. Sie hat die Hauptpfeiler

der Jungschen Lehre, die immer wieder zu Mißverständnissen Anlaß geben, weil
die Begriffsbestimmung bei ihm selber gewissen Schwankungen unterworfen ist, auf
ihren Sinn und Gehalt untersucht. Die auch in der Sprache des Laien häufig gebrauchten

Begriffe Komplex, Archetypus, Symbol werden dort hingestellt, wo Jung sie, nicht
zuletzt in Gegensatz zu Freud, haben möchte.

Fast ist man versucht, den Dank, den er im Vorwort der Verfasserin, «daß sie
mich der Mühe enthoben hat, meine Leser immer wieder auf meine eigene Literatur
verweisen zu müssen», als zu schwerelos zu erachten. Denn wenn auch Jolande Jacoby
in äußerst gewissenhafter Weise immer wieder Jung zitiert: Die Entfaltung, die Rück-
verwandlung in lebendiges Leben bleibt ihre Leistung, bleibt schöpferische Tat.

Es kann sich nicht darum handeln, in knappen Worten zusammenzufassen, was
Jung über die Komplexe, jene «abgesprengten Teilpsychen», ihre Autonomie, ihre
Phänomenologie, ihren Zusammenhang mit Neurosen und Psychosen zu sagen hat.
Interessieren mag die heutige Feststellung, daß Komplexe «Brenn- und Knotenpunkte»
des seelischen Lebens sind, die man gar nicht missen möchte, «weil sonst die seelische
Aktivität zu einem fatalen Stillstand käme». Ist bei dieser überraschenden Behauptung
vielleicht der biblische Hinweis auf den «Pfahl im Fleisch» gestattet? Ein Anreiz zu
größern Anstrengungen, also etwas durchaus Positives im Gegensatz zu der Freudschen
Auffassung, die rein negativen Charakter hat? Der Komplex als «kraftspendende Zelle»,
aus der alles weitere psychische Leben fließt, ein wahrhaft revolutionärer Gedanke!
Hat nicht — die Zwischenfrage sei erlaubt — R. M. Rilke etwas Ähnliches gespürt, als
er, entgegen dem Rat guter Freunde, sich weigerte, sich einer Psychanalyse zu
unterziehen, weil ihm vor zuviel Aufgeräumtheit in der Seele bangte? Immerhin zeigt Jung
auch in eindringlicher Weise, daß Komplexe eine schwere Belastung und Hemmung des
Lebens bedeuten können, deren Auflösung Befreiung gestauter Kraft bedeutet, vor
allem, wenn der «kollektive Kern» bloßgelegt wird, wenn der Patient zum Beispiel
erfährt, daß es sich bei seinem Mutterkomplex nicht einfach um die Auseinandersetzung

mit der eigenen Mutter, sondern mit dem Archetypus des Mütterlichen, dem
mütterlichen Urgrund, handelt.

Der Unterschied zwischen Komplex und Archetypus wird folgendermaßen definiert:
«Die Inhalte des persönlichen Unbewußten sind in der Hauptsache die sogenannten
gefühlsbetonten Komplexe, die Inhalte des kollektiven Unbewußten dagegen die Arche-

103



typen. Der Auseinandersetzung mit diesen'rätselhaften Urbildern, dem Niederschlag
menschlichen Erlebens von Urzeiten her, diesen dynamischen, geladenen Gebilden, dem
Vergleich mit den Instinkten, der Gegenüberstellung mit den Ideen Piatos, ist ein wichtiger

und sehr interessanter Teil des Buches gewidmet. Da das Brückenschlagen
zwischen Psychologie und Dichtung der Schreiberin Herzensbedürfnis ist, sei nochmals ein
Exkurs ins Dichterliche gestattet.

In Hesses Roman sprechen Narziß und Goldmund, aus deren tiefster Gegensätzlichkeit

herrlichste Freundschaft erblüht, über Urbilder. Goldmund, der Sinnenmensch,
der Künstler, sagt: «Das Urbild eines guten Kunstwerkes ist nicht eine wirkliche,
lebende Gestalt, obwohl sie der Anlaß dazu sein kann. Das Urbild ist nicht Fleisch und
Blut, es ist geistig. Es ist ein Bild, das in der Seele des Künstlers seine Heimat hat.»
Narziß, der strenge Geistesmensch, der Philosoph, antwortet: «Du hast von den
Urbildern gesprochen, von Bildern also, die nirgends vorhanden sind als im schöpferischen
Geist, die aber in der Materie verwirklicht und sichtbar gemacht werden können. Lang
ehe eine Kunstgestalt sichtbar wird und Wirklichkeit gewinnt, ist sie schon vorhanden,
als Bild in der Seele des Künstlers. Dieses Bild nun, dies Urbild, ist aufs Haar genau
das, was die alten Philosophen eine Idee nannten.»

So aufs Haar genau decken sich allerdings bei Jung die Begriffe Urbild—Archetypus

und platonische Idee nicht, wie ja die Begriffssprache des Psychologen an Klarheit

und Eindeutigkeit immer hinter der Bildsprache des Dichters zurückbleibt.
So heißt es bei Jung: «Kein Archetypus läßt sich auf eine einfache Formel bringen.

Er ist ein Gefäß, das man nie leeren und nie füllen kann. Er existiert an sich nur potentiell,

und wenn er sich in einem Stoff gestaltet, so ist er nicht mehr das, was er vorher
war. Er beharrt durch die Jahrtausende und verlangt doch immer neue Deutung.»
Oder: «Man darf sich keinen Augenblick der Illusion hingeben, ein Archetypus könne
schließlich erklärt und damit erledigt werden. Auch der beste Erklärungsversuch ist
nichts anderes als eine mehr oder weniger geglückte Übersetzung in eine andere
Bildsprache.»

Isl es nicht, interessant, geradezu wegweisend für uns Pädagogen, daß sogar der
Wissenschafter die Sprache der Bilder über diejenige der Begriffe stellt?

Was Zahl und Art der Archetypen anbelangt, so deutet Frau Dr. Jacoby an, daß
sie sich auf die zwei Urgegensätze hell—dunkel, Himmel—Erde zurückführen lassen,
auf denen die Schöpfung selbst beruht. «Neben den Archetypen, die der ganzen Menschheit

angehören, gibt es solche, die typisch sind für den Europäer, für den «Basler»,
Kinder aus dem Schoß der Urfamüie. In dem für die Jungsche Psychologie so ungemein
bedeutungsvollen tlndividuationsprozeß* geht es um die Entwicklung der in jeder Seele

angelegten Keime und Möglichkeiten, eben der Archetypen. Wieviel schlichter ist doch
diese Tatsache ausgedrückt in dem Pindar-Wort: Werde, der du bist!

Daß vor allem Träume, aber auch Begegnungen und Erlebnisse das Unbewußte
aufrütteln, schlafende Urbilder wecken und damit Fortschrittsmöglichkeiten in der
seelischen Entwicklung in Gang bringen, aktualisieren, das weiß der Psychiater, der bei
diesem Prozeß Geburtshelferdienste leistet, das weiß aber auch der reife Mensch, der
in stetem Kontakt mit seinem Unbewußten lebt. Daß aus dem Kleinsten größte
Wirkung hervorgeht, führt Jung auf den kühnen Vergleich zwischen Atomphysik und
Psychologie des Unbewußten, «da beide in transzendentales Gebiet vorstoßen, erstere
mit der Vorstellung des Atoms, letztere mit der des Archetypus».

Urbilder sind Schutz- und Heilbringer des Individuums. Darum spricht jeder, der
mit Urbildern spricht, «wie mit tausend Stimmen, er ergreift und überwältigt, zugleich
erhebt er das, was er bezeichnet, in die Sphäre des immer Seienden, er erhöht das
persönliche Schicksal zum Schicksal der Menschheit, und dadurch löst er auch in uns
alle jene hilfreichen Kräfte, die es der Menschheit je und je ermöglicht haben, sich aus
aller Fährnis zu retten und auch die längste Nacht zu überdauern». (Jung,
Seelenprobleme.)

104



Der Vollständigkeit halber sei auf das letzte Kapitel Archetypus und Symbol wenigstens

flüchtig hingewiesen. Jedes Symbol ist nach Jung ein Archetypus. Das Bewußtsein
macht den Archetyp zum Symbol, zum Sinnbild, der Synthese vom bewußten Sinn und
dem unbewußten Bild, «Das Ahnungsreiche und Bedeutungsschwangere des Symbols
spricht ebensowohl das Denken wie das Fühlen an, und seine eigenartige Bildhaftigkeit,

wenn zu sinnlicher Form gestaltet, erregt die Empfindung sowohl wie die Intuition.»

(Jung, Psychologische Typen.)
Auch dieses letzte Kapitel enthält tiefe Weisheit, steckt voller Anregungen für den,

der unterwegs bleibt, der den Aufbruch nicht scheut, den Aufbruch zu immer bewußterem

Leben und Lehren. Als Beispiel für die Art und Weise, in welcher Archetypus
und Symbol im Material des Unbewußten erscheinen, werden zwei Träume angeführt
und nach der von Jung ausgearbeiteten Methode der Amplifikation gedeutet.

Noch einmal: Dieses Buch darf als kulturelle Leistung einer Frau, die den Geist
einv-s schöpferischen Mannes in sich aufgenommen, entfaltet und in lebendiges Leben
verwandelt hat, mit tiefer Dankbarkeit entgegengenommen werden: H. Stucki

Der Atlas der schweizerischen Volkskunde

/. Die Frage nach dem Wesen der Schweiz

Wenn wir einem Ausländer in kurzen Zügen Bescheid über das Wesen der Schweiz
geben müssen, dann werden wir ihn nicht nur auf unsere demokratischen Einrichtungen

aufmerksam machen und ihm die Grundlinien unserer Geschichte aufzeigen,
sondern auch auf die kulturelle Vielfalt und landschaftliche Vielgestaltigkeit unseres
Heimallandes hinweisen. Dabei werden wir nicht versäumen, auch den bedeutsamen
Umstand zu erwähnen, daß unser mehrsprachiges Land zwar in mannigfaltiger Weise
mit den großen europäischen Kulturräumen verbunden ist, daß aber das Bewußtsein
des Schweizers ebenso stark von den Dominanten des heimatlichen Raumes her
bestimmt wird. Dieser Verwurzelung des Schweizers im vertrauten und überschaubaren
Bezirk der engeren Heimat entspricht eine auffallende Differenzierung der Volkskultur,
wie sie uns in den verschiedenartigsten ländlichen Bauformen, in den Sitten und Bräuchen,

Sagen und Legenden, Volksliedern und Trachten entgegentritt.
AVer je einmal auch nur einen Teil dieses Reichtums an Formen und Gestalten,

wie es das Schweizer Volksleben zeigt, wahrgenommen hat, der muß auch den Wunsch
verspüren, etwas über den Ursprung und den Sinn dieser Phänomene zu erfahren und
die Leitlinien zu entdecken, welche das Wesen der vielen regionalen Ausprägungen der
schweizerischen Volkskultur bestimmen. Diesem Anliegen entspricht die Zielsetzung der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, welche seit mehr als einem halben
Jahrhundert mit wissenschaftlichen Mitteln das geistige und materielle Leben des Volkes
untersucht. Unter den zahlreichen Beiträgen zu diesem Thema, welche unter dem
Patronat der erwähnten Vereinigung herausgegeben wurden, nimmt der «Atlas der
schweizerischen Volkskunde» 1 einen besonders wichtigen Platz ein.

2. Warum der «Atlas der schweizerischen Volkskunde» nötig war
Um den Zweck und die Anlage dieses Kartenwerkes zu verstehen, muß man sich kurz
die Grundprinzipien der Volkskunde als Wissenschaft vergegenwärtigen. Die Volkskunde

beschränkt sich nicht nur auf das Sammeln, Beschreiben und Registrieren der
volkstümlichen Kulturgüter, sondern befragt vor allem jedes Faktum in vierfacher
Weise: 1. historisch, nach Ursprung und Entwicklungsformen; 2. geographisch, nach

1 Auslieferung durch den Verlag Eugen Rentsch, Erlenbach-Zürich.

105


	Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie C. G. Jungs

