
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 62 (1957-1958)

Heft: 7

Artikel: Begegnungen

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begegnungen

Helene Stucki, geboren in Bern, Tochter des bekannten Seminarlehrers und Hochschuldozenten
G. Stucki, absolvierte die Schulen und das Seminar in der Heimatstadt. Ihre Arbeit, erst

als Primär- und später als Sekundarlehrerin, wurde immer wieder durch längere
Auslandsaufenthalte bereichert. Sie verbrachte Studienjahre in Paris und in England, und 1930—1931
studierte sie in Wien die neue Schule. Seit 1926, resp. 1931 ist sie Lehrerin im Kindergarten-
und Lehrerinnenseminar der Stadt Bern. — Helene Stucki stellte sich, trotz beruflicher
Inanspruchnahme, immer wieder verschiedenen Organisationen zur Verfügung — Pädagogische
Kommission des Kantons Bern, Arbeitsgemeinschaft für Schulerneuerung, als Präsidentin dem
Kantonalbernischen Lehrerinnenverein, Redaktionskommission der * Lehrerinnen-Zeitung»
und als Dozentin an der Volkshochschule. — Auch hielt sie zahlreiche gehaltvolle Vorträge.
Ihr Hauptinteresse galt und gilt «einer fortschrittlichen, auf psychologischer Grundlage
beruhenden Mädchen- und Lehrerinnenbildung, den Fragen der Kinderpsychologie und der
allgemeinen Methodik». (Lexikon der Pädagogik, an welchem Helene Stucki als Mitglied
der Redaktionskommission aktiv mitarbeitete.) — Aber auch in allen Frauenfragen ist
Fräulein Stucki vorangehend und Wege weisend. In der «Lehrerinnen-Zeitung» sind durch
all die Jahre zahlreiche wertvolle Beiträge und unzählige Buchbesprechungen von Helene
Stucki erschienen. Für diese treue und selbstlose Mitarbeit haben wir ganz besonders zu
danken. M. E.

«Sobald aber der Geist auf ein Ziel gerichtet ist, kommt ihm vieles entgegen; ferne
Gedanken und Sachen entlaufen ihren Gefügen und eilen ihm zu», heißt es in Hans Carossas
wunderschönen Kindheitserinnerungen. Seit mein Geist sich auf das Wort Begegnung
gerichtet hat, läuft ihm täglich Neues entgegen: Aus der Tageszeitung, der literarischen,
philosophischen, psychologischen, pädagogischen Presse; Beobachtungen, Erfahrungen
Erlebnisse spinnen ihre Fäden in den bunten Teppich, geben dem Gewebe eigene Farben

und eigenen Glanz.

Was heißt Begegnung? Das Wörterbuch der philosophischen Begriffe definiert:
«Ein in der Philosophie und Theologie der jüngsten Zeit hervortretender Begriff; er
bezeichnet, im Gegensatz zu allen bloß äußerlichen Berührungen und sinnleeren
Durchkreuzungen von Ereignisreihen, das Zusammentreffen mit einem andern, das dem
Menschen durch seine Eigenbedeutung eine verantwortliche Entscheidung abfordert
oder ihn anderweitig in seinem eigenen Wesen bestimmt.» Ein Zusammentreffen, das zu
verantwortlicher Entscheidung aufruft, das den Menschen in seinem Wesen bestimmt!
Wird damit der Begriff nicht zu so etwas wie einem Zauberwort in einer Welt, die an

Isolierung der einzelnen Staaten, an Verantwortungslosigkeit des Einzelnen und der vielen

zugrunde zu gehen droht? Ist es nicht die Begegnung, die den Einzelnen aus seiner
Einsamkeit erlöst, die dem Alternden neue Lebens- und Jugendkraft schenkt? Ist es nicht
für die im Lehrberuf Tätigen so unendlich wichtig, daß unser Zusammentreffen mit
andern, mit Schülern und Kollegen, mit den Meistern des Lebens in alter und

neuer Zeit, mit neuen Landschaften und neuen Büchern uns zur fruchtbaren, vielleicht

sogar zur heilenden Begegnung wird? Mir will heute scheinen, daß das, was man so

landläufig Lebensglück nennt, wesentlich in der innern Bereitschaft und Fähigkeit des

Menschen zu echten Begegnungen besteht. Man denke an das Leben Goethes, der in

jeder Begegnung ihre Eigenbedeutung erkannte und eine verantwortliche Entscheidung

traf.
Aus der Fülle der «Gedanken und Sachen, die ihrem Gefüge entlaufen sind»,

seitdem mein Geist sich auf die Begegnung konzentrierte, ein paar Beispiele aus verschiedenen

Sphären unseres Daseins. Da tritt zum Beispiel Harald Stassen, bis vor kurzem

202



Sonderberater Präsident Eisenhowers für Abrüstungsfragen, in einem Zeitungsartikel
warm für ein baldiges Gipfeltreffen ein: «Die Männer an der Spitze sollten sich Auge
in Auge begegnen und sich an den Verhandlungstisch setzen, je eher, desto besser.
Das würde dem Friedensziel dienen und die wahren Interessen der Völker auf beiden
Seiten und der Menschheit überhaupt fördern.» Freilich erwartet er keine sensationellen
Ergebnisse von einem solchen Treffen, die Bedeutung sieht er aber im Aufrechterhalten
direkter Beziehungen zwischen Regierungshäuptern und darin, «daß sie die Aufmerksamkeit

der Welt auf die Bemühungen konzentrieren, Lebensfragen in aufbauender
Weise zu lösen».

In eine ganz andere Sphäre der Begegnung führt uns der kürzlich erschienene
Briefwechsel zwischen Hugo von Hofmannsthal und Carl J. Burckhardt. Der um 18 Jahre
ältere österreichische Dichter schreibt seinem Freunde, er sei «ganz in sein Leben
hineingetreten, sei dessen Erneuerung, sei der brüderliche Andere, der Teil, an dem er
wieder ganz werden könne». Im Hintergrund des persönlichen Gesprächs — und das

scheint mir für den Begriff der wahren Begegnung sehr wichtig — ist die gemeinsame
Sorge um die Rettung der alten Welt, die Europafrage, die Frage, ob die Symptome
einer zerfallenden Zeit Durchgang, Übergang oder aber Untergang bedeuten. Vielleicht
erfüllt die Begegnung nur dort ihren letzten Sinn, wo hinter den beiden, die sich treffen,
sich gegenseitig ergänzen und verwandeln, das gemeinsame Dritte steht, der gemeinsame

Auftrag, der Dienst «am Gotte, in dessen Chor sie stehen», um mit Plato zu sprechen.

So meint es wohl auch Martin Buber, der Philosoph des Dialogischen Lebens, der
Zwiesprache, der Verbundenheit. Sein Grundwort Ich — Du, das mit dem ganzen Wesen
gesprochen wird, sprengt den Panzer des Individuellen, bedeutet Teilnahme, Beziehung
und führt den Menschen in eine neue Mitte. Was ihm widerfährt, ist Anrede, auf die er
mit Verantwortung reagieren muß. «Ich kenne keine Fülle mehr, als die Fülle jeder
sterblichen Stunde in Anspruch und Verantwortung. Wenn das Religion ist, so ist sie

das schlichte gelebte Alles in seiner Möglichkeit der Zwiesprache. Wer mit den
Menschen reden will, ohne mit Gott zu reden, dessen Wort vollendet sich nicht. Wahrheit
wird uns nur vernehmbar in der Begegnung.» Buber spricht von der begrifflich noch
nicht erfaßten «Sphäre des Zwischen als einer Urkategorie der menschlichen Wirklichkeit,

von der aus das „echte Dritte" ausgehen muß». Wie es um dieses Zwischen, um
das echte Dritte steht, veranschaulicht Buber an einem Beispiel, das den Pädagogen tief
berührt: «Ein wirkliches Gespräch, eine wirkliche Lehrstunde (d. h. weder eine betriebsmäßig

wiederholte, noch aber eine, deren Ergebnisse der Lehrende schon vorweg weiß,
sondern eine sich in gegenseitigen Überraschungen entwickelnde) vollzieht sich nicht in
dem einen oder dem andern Teilnehmer, noch in einer beide und alle andern Dinge
umfassenden neutralen Welt, sondern im genauesten Sinn zwischen beiden, gleichsam
in einer nur ihnen beiden zugänglichen Dimension.» Buber spricht von dem «schmalen
Grat, darauf Ich und Du sich begegnen» als dem Reich des Zwischen. Dieses Dritte, das
über Individualismus und Kollektivismus hinausführt, wird echte Gemeinschaft stiften.

Diese dürftigen Hinweise mögen die eine oder andere Kollegin anregen, sich näher
mit dem großen Religionspsychologen zu befassen. Empfohlen sei vor allem der
Sammelband Dialogisches Leben, in dem sich auch die nicht auszuschöpfende Rede «Uber
das Erzieherische» und die großartige Auseinandersetzung «Das Problem des Menschen»

vorfindet (Verlag Gregor Müller, Zürich 1947).

Daß auch der Arzt, vor allem, der Psychotherapeut, an unserem Thema interessiert
ist, beweist das Buch des leider früh verstorbenen Zürcher Nervenarztes Hans Trüb
«Heilung aus der Begegnung». Es ist bedeutungsvoll, daß Martin Buber der Schrift ein

203



Geleitwort mitgegeben hat, in welchem er auf die schwere Problematik der personhaften
Begegnung zwischen dem Hilfsbedürftigen, dem Anrufenden, und dem Helfer, dem An
gerufenen, hinweist. «Nie ist eine Seele allein krank, immer auch ein Zwischenhaftes,
ein zwischen ihr und andern Seienden Bestehendes.»

In gründlicher Auseinandersetzung mit dem großen Psychiater C. G. Jung, auf dessen

Bahnen Trüb zuerst wandelte, legt er nun das Schwergewicht auf die persönliche
Beziehung zwischen Arzt und Patient, auf das dialogische Verhalten. Während für Jung
die Behandlung ihr Ziel mit der Findung des Selbst erreicht hat, trachtet Trüb vor
allem danach, dem kranken Menschen die Fähigkeit zur Verbundenheit wieder zu
geben. Auch ihm geht es, wie Buber, um das Zwischen, um das gemeinsame Dritte:
«Für die Psychotherapie ist ernsthaft festzuhalten, daß wir, du und ich, beide ein
Drittes behandeln: nämlich die menschliche Erfahrung, voll Widerspruch mit sich
selbst und mit der Welt. Daß ich eine Erkenntnis für mich habe, kann doch nicht genügen

— es ist wichtig, daß die Erkenntnis aufsteigt zwischen uns; wichtig ist das
Teilhaben an dieser Erkenntnis von dir und von mir. Man kann dem andern die Wahrheit
nicht bringen, man findet sie miteinander. Jeder liebende Anruf soll den in sich
verschlossenen Menschen dem Sich-Öffnen für Gottes Wort nähern. So wird der Arzt für
den Patienten Brücke zum Du, zur Welt, zu Gott!

Sind wir damit nicht —• auf allerlei Umwegen — ins Herz unseres eigentlichen
Anliegens, der Erziehung, gelangt? Gab nicht der Lehrer aller Lehrer, der weise Sokrates,
dem Schüler, der sich von ihm geschlagen glaubt, die Antwort, daß keineswegs er ihn
geschlagen habe, sondern die Wahrheit, die über ihnen beiden stehe, an der sie auch
beide teilhaben? Lehrt nicht Pestalozzi, daß der Lehrer gemeinschaftlich mit dem Kinde

von einer Wahrheit zur andern, von einer Entdeckung zur andern schreiten müsse?

In dem neuen Roman «Die gläsernen Bienen» von Ernst Jünger heißt es: «Zur

Durchdringung des Gegenstandes muß der Eros des Lehrens und der Eros des Lernens,
das Wechselspiel von Geben und Empfangen, von Vorbild und Nachahmung
hinzutreten. Hier wiederholt sich, jenseits der Technik, eine einfache Begegnung, wie wenn
ein Wilder seine Söhne im Bogenschießen übt oder ein Tier seine Jungen führt. Eine der

großen Ordnungen des Kosmos ist pädagogischer Art.»

Und in dem jeder Kollegin warm zu empfehlenden reizvollen Büchlein «Ich bin
eine Lehrerin* sagt Eva Ulrich in ihrer «Rede an meine Abiturienten»: «Denn das, was
dis Lehrer -Schüler-Verhältnis vor andern auszeichnet, ist die gemeinsame Bindung an
ein V berpersönliches, dem sie beide dienen, nämlich an die Lehre. Ein Lehrer war
Buddha seinen Jüngern und Piaton den Weisheitssuchenden im Hain des Akademos.
Jeder Lehrer muß seinen Schüler als Person ernstnehmen, sonst kann er ihn nicht
lehren. Er muß sich aber auch selbst als Person geben, da gibt es kein Ausweichen. Bei

jedem andern Menschen habe ich die Wahl, ob ich ihn als Gesprächspartner annehmen

will, bei meinen Schülern nicht.»

Also immer wieder: Zusammentreffen mit einem andern, das eine verantwortliche
Entscheidung abfordert, Begegnung! Ist es nicht beglückend, in einem Beruf zu stehen,
der zu täglich neuen Begegnungen aufruft, bei dem das Zwischen und das überpersönliche

Dritte ein gewichtiges Wort sprechen, in einem Beruf, der zudem lebenslänglich
bereichert wird durch all unsere Begegnungen außerhalb der Schule: mit Menschen und
Tieren, mit Städten und Ländern, mit Natur und Geisteswelt.

Auf unsere Begegnungsbereitschaft, auf unsere Begegnungsintensität kommt alles an!

Helene Stucki

204


	Begegnungen

