
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 62 (1957-1958)

Heft: 7

Artikel: Religion als Kraftquelle

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion als Kraftquelle

Dr. Gertrud Hofer-Werner, Tochter des Pfarrers und nachmaligen Theologieprofessors
Dr. Martin Werner, wurde 1917 im Pfarrhaus von Krauchthal geboren, wo sie eine
unvergeßliche Kindheit verlebte und die Schule besuchte. Nach Absolvierung des Lehrerinnenseminars

in Bern 1940 erwarb sie das Patent), folgte während des Krieges eine Zeit der
Stellvertretungen, oft auch an Oberschulen. 1943—1946 wurde die Lehramtsschule besucht
und das Sekundarlehrerpatent erworben. 1947 nahm sie die Arbeit an der Fortbildungsschule
und später am Kindergartenseminar der Oberabteilung der Städt. Mädchensekundarschule
in Bern auf. Daneben arbeitete Frau Dr. Hofer an ihrer Dissertation bei Prof. Dr. A. Stein:
«Die Symbole Pestalozzis» und doktorierte 1954 mit «summa cum laude». Nun ist sie fest ani
Kindergartenseminar angestellt. Sie ist Mitglied der Redaktionskommission und aktive
Mitarbeiterin der «Schweizerischen Lehrerinnen-Zeitung». Neben der Schularbeit, dem Studium
und dem Malen — dies ist ihre größte Erholung — hat sie seit 1957 noch Hausfrauenpflichten
zu erfüllen. L. St.

«Die Einnahmen richten sich nach den Ausgaben», das gilt in gewissem Sinne für alle
Großverbraucher, für den Staat, für den Körper des Schwerarbeiters, für den seelischen
Haushalt des Arztes, der Krankenschwester, der Fürsorgerin, des Betriebsleiters; es gilt
von den Menschen, die sorgen und haften für den Mitmenschen, die der Öffentlichkeit
ausgesetzt sind, die im Unvorhergesehenen entscheiden müssen und die nach getaner
Arbeit, müde, abgespannt, mit ihrem Tagewerk noch lange nicht fertig sind.

Auch die Lehrerin gehört zu diesen Großverbrauchern und damit zu den vielen, die
sich zuerst ausgeben, weil sie. nicht anders können, und erst hinterher, Gott befohlen!,
sich fragen, wie und wann sie wieder zu ihren Reserven und zu sich selber kommen.

Nicht das Weltbewandertsein, nicht die Psychologie, nicht einmal die sogenannte
Lehrgabe eines Berufenen machen die Kraft der Seele aus, mit der alles Rüstzeug für
das Leben und den Beruf steht und fällt. Nicht Erbe und nicht Bildung schlagen den
Lebensfunken: Humor, Frische, Spannkraft, Selbstbeherrschung, Standhaftigkeit, Liebe,
aus den Widerständen. Wo immer dieser Funke springt, sehen wir uns unwillkürlich
um nach der unsichtbaren Stelle, von der er letztlich hergeflogen kam:

«Wo hast du das genommen?
Wie könnt es zu dir kommen?
Wie aus dem Lebensplunder
erwarbst du diesen Zunder,
der Funken letzte Gluten
von frischem zu ermuten?» 1

Die Frage nach der Quelle von Lebens- und Seelenkraft wird heute wohl vereinzelter,

aber dringlicher gestellt denn je. Sie wird gestellt weniger dort, wo der Funke
springt, als vielmehr dort, wo er löscht. Sie trägt den Charakter von Alarm, geschlagen,
wo Nervenkraft zusammenbricht, wo die Persönlichkeit untergeht in der technischen
Perfektion eines Verwaltungsapparates, mitgeschwemmt wird im Gefälle eines Kollektivs,

wo Freiheit durch Gedankenlosigkeit oder Perfidie verlorengegangen ist, wo sich
der Blick auf einen Sektor des Lebens heftet und das Ganze verliert, wo das Unmögliche
geschieht, daß Menschen, wie wir sind, foltern und gefoltert werden (man vergleiche
mit dem in Paris verbotenen Artikel «Sieg über die Folter», von Jean-Paul Sartre,
veröffentlicht in der «Weltwoche» vom 28. März 1958), daß mechanische Leistung an die
Stelle persönlicher Verantwortung tritt und der Mensch sich von den Augen Gottes und
der Mitmenschen weg in ein seelisches Vakuum hineinmanövriert. In solcher Lage ist es
leichter, sich künstlichen Sauerstoffs und der Funkgeräte zu bedienen, als die Umkehr
in die echte Beziehung zu Gott und Menschen zu vollziehen.

'Goethe, «West-östlicher Divan»; Rendsch-Nameh, «Buch des Unmuts».

198



Wie kräftig-offen greift das Gedicht Goethes — eines von vielen, das diese Frage
stellt und beantwortet — in den Zusammenhang mit höhern, erneuernden Mächten,
wenn der Dichter in der Rolle des Wüstenwanderers antwortet:

Auf ungemeßner Ferne,
im Ozean der Sterne,
mich hatt ich nicht verloren,
ich war wie neugeboren.

Wir schlagen einen Band moderner Lyrik auf und hören dagegen die Stimme
unserer Generation:

Der Engel spricht
Gehorche. Was für ein Lohn dir bereitet?
Ich habe dir keine Verheißung zu sagen.
Dir zu Füßen ist Meer gebreitet.
Unberaten und unbegleitet
mußt du das Wagnis des Petrus wagen.
Ob dich die Wellen wie Hände tragen,
ob der Herr dir entgegenschreitet —
ich weiß es nicht, und du darfst mich nicht fragen. 2

Der Unglauben taucht heute auf als «Entwurzelung», als «geistige Heimatlosigkeit»,
als «Verlust der Mitte», als «Hinausgeworfensein», als das Erlebnis des Petrus,

der, ungläubig, auf dem Meere ging; er sah einen starken Wind; da erschrak er und
hob an zu sinken, schrie und sprach: Herr, hilf mir! (Matth. 14, 25 ff.) Das Gedicht
Werner Bergengruens unterscheidet sich vom Text des Evangelisten darin, daß der
Jünger von jener Stimme Christi nichts vernimmt: «Seid getrost, ich bin's, fürchtet euch
nicht!» Er geht «unberaten und unbegleitet», und ob der Herr ihm entgegenschreite und
ihn aufrichte oder nicht, wenn er sinkt, wagt der moderne Dichter nicht zu entscheiden.

Nach seinem Gedicht glaubt Bergengruen zwar, daß die Wellen wie Hände tragen
können, daß irgendwo in der Welt die Kraft des Herrn lebe; aber er verstummt bei der
Frage, ob Petrus den Meister und damit sich selber finde oder ob er, allein, unberaten,
unbegleitet, im tödlichen Wagnis untergehe. '

Von der Gefahr der Vereinzelung, der Abschnürung vom Kreislauf sozialer und
kosmischer Kräfte weiß heute jeder denkende Mensch; jeder kann das Einsamkeitserlebnis

Rilkes nachfühlen: «Wer, wenn ich schrie, hörte mich denn aus der Engel
Ordnungen?»

Gerade der empfängliche, auch der religiös erzogene Mensch sieht sich heute vor allem
in der zenlralen Lebensfrage nach dem Zugang zu den wahren Kraftquellen weitgehend
auf eigenes Suchen verwiesen.

Die Unsicherheit der Einzelnen, die Leere der Herzen schafft übrigens den Boden
für die grotesken religiösen Massenerweckungs- und Bekehrungswochen nach amerikanischem

Schnitt, die dem Haltlosen noch nehmen, was er sucht: sich selbst.
Tausend Jahre lang war durch die Kirche, unterstützt durch die Schule, sogar dem

härtesten Kopf von Jugend an ein elementarer christlicher Inhalt eingeprägt, ja
eingehämmert worden, mit dem sich leben und jedenfalls sterben ließ. Das ist anders geworden.

Die Kirche, die die Seele auf Gott und auf die Ewigkeit hinwies, hat seil der
Renaissance Stück für Stück von ihrem Boden verloren. An ihre Stelle trat, als Objekt
der Forschung und Verehrung, als großer freier Kirchenraum, immer deutlicher die
«Natur» in den Mittelpunkt des Bewußtseins. Selbst ein Stück Natur, empfand sie der
Mensch als Trägerin des göttlichen Atems: «Hier fühl ich Zusammenhang mit dem AH

und Einen», singt noch Gottfried Keller in seinem Gedicht «Unter Sternen» im Geiste

'Werner Bergengruen. Entnommen dem Werk «Deutsche Lyriker unserer Zeit». Orell-
Füßli-Verlag, Zürich 1958.

199



des klassischen Humanismus, der Gott, Seele und Natur als den Dreiklang der Welt
erfuhr.

In dem Augenblick aber, da der göttliche Geist aus dieser Trias herausfällt, da der
Mensch gegenüber der Natur — es geschieht dies seit dem letzten Jahrhundert — nur
noch als sittlich unverpflichteter Forscher und «fonctionneur» auftritt, da hält sie ihm
genau jenes Schreckgesicht entgegen, das das Mittelalter an jede Kirchenwand malte:
das Bild der Hölle, den Ort der Ausgestoßenen.

«Die Welt — ein Tor
zu tausend Wüsten stumm und kalt!
Wer das verlor,
was du verlorst, macht nirgends halt
Die Krähen schrein
und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:
Bald wird es schnein —
weh dem, der keine Heimat hat!»

(Aus: «Vereinsamt», von Fr. Nietzsche)

Die verhängnisvolle materialistische Natur- und Menschenbetrachtung, nach
welcher das Leben aus materiellen Ursachen hergeleitet und der Geist als bloßer Überbau
der Materie angesehen wurde, hat sich als haltlos erwiesen. Sie führte in der
Philosophie zum theoretischen, in der Gesellschaft zum praktischen Nihilismus und damit
zur Vermassung und hinterließ, wo sie auftrat, eine Verödung der menschlichen Seele.
Diese Weltanschauung ist heute auch dort noch nicht überwunden, wo sich der Mensch
von ihr befreien will. Sie hat tausend Alltagsgedanken und -beschäftigungen infiltriert
und widerspricht in fast unkontrollierbaren Gewohnheiten der Einsicht Ekkehards,
wonach die Materie das Ende ist der Gedanken Gottes.

Pestalozzi hat darauf hingewiesen, daß weder Natur noch Kultur, weder Kirche
noch Staat noch irgendeine Institution der Gesellschaft die Menschen zurückführen
können zu ihrer Bestimmung, zu ihrem Heil, um ein altes Wort des Glaubens zu brauchen,

dem man heute ausweicht, vielleicht weil wir dieses Wertzeichen mit keinem
runden Gegenwert mehr aufzuwägen imstande sind. Es gibt nach Pestalozzi nur einen
Weg, die «Quellen des Elends zu stopfen» und die Quellen wahrhaft menschlicher
Kräfte zu befreien; es ist der Weg, der seit Menschengedenken, gerade in Zeiten der
Not und der geistigen Krisen, von Einzelnen eingeschlagen worden ist: der Weg zu sich
selbst und damit der Weg zu Gott und zum Bruder, aufgefaßt als Weg der innern
Wandlung und Erneuerung 3.

Fast jede Schrift Heinrich Pestalozzis, den ein Freund als einen Menschen bezeichnet

hat, der durch die «Höllenfahrt der Selbsterkenntnis» geläutert worden sei, beginnt
mit der Frage: Wer bin ich? Der Mensch in seinem Wesen, was ist er? Pestalozzi beginnt
also mit der Aufforderung, die der Apollontempel zu Delphi als Aufschrift trug: Erkenne
dich! Es ist damit weit mehr und anderes als ein Denkakt gemeint. Es handelt sich
darum, den Weg zum Selbst tatsächlich zu gehen, ihn nicht als Schema im Kopf zu
entwerfen, ihn nicht aus Gefühlen, Wünschen, Ambitionen und Illusionen herauszu-
spinnen.

Eine mächtige geistige Bewegung der Gegenwart — oft als zweite Kopernikanische
Wende in der Geschichte des Geistes angesprochen — die diesen Weg erforscht und
zur Therapie der Seele ausgebaut hat, ist die Tiefenpsychologie. Die klassische Psychoanalyse

Sigmund Freuds, der selbst noch auf dem Boden des erkenntnistheoretischen
Materialismus stand, trug mit ihren Ergebnissen wesentlich dazu bei, in der» neueren
Psychologie den Materialismus zu überwinden. Gibt es nicht zu denken, daß die Psychoanalyse

gerade religiöse Forscher und Seelsorger entscheidend beeinflußt hat und daß

J In neuer Form finden sich diese Gedanken z. B. in «Wandle dich, und du wandelst die
Welt», von E. Stanley Jones, Zürich-Frankfurt 1953.

200



umgekehrt viele auf Sigmund Freud zurückgehende psychologische Methoden heute in
überlieferten religiösen Heilswegen verschiedenster Prägung die immer gleichen
Stationen und damit ihre schlichteste Rechtfertigung finden.

In seiner Schrift «Wandlungen und Symbole der Libido» vergleicht C. G. Jung das
Phantasiematerial der Amerikanerin F. Miller mit religiösen Vorstellungen vorchristlicher

Zeiten, mit ägyptischen, griechischen und germanischen Mythen und stellt dar,
daß die Prüfungen der Seele, die in den Wirrsalen der «Nachtmeerfahrt» zu sich selbst
gelangt, eine Wiedergeburt in der Freiheit herbeiführen, was von alters her immer
gleich erlebt wurde. Es geht darum, im persönlichen Schicksal die Aufforderung zur
Selbstüberwindung zu hören und ihr zu folgen. Den Pilgerweg echter Selbstverleugnung
schildert die Jung-Schülerin Esther Harding in ihrem jüngsten Werk «Selbsterfahrung»

*, einer psychologischen Deutung des berühmten puritanischen Erbauungsbuches
«Bunyans Pilgerreise» aus dem 17. Jahrhundert. Bekannter und der äußern Erfahrung
nach näher sind uns vielleicht die prächtigen Gestalten Selma Lagerlöfs in «Gösta
Berling» : Marianne Sinclair, Anna Stjärnhök, die Gräfin Elisabeth und schließlich die
Majorin. Alle diese schönen, stolzen Frauen von Wermland erleben durch das Schicksal
den «Sturm Gottes», den Zusammenbruch alles dessen, was sie im Leben und in der
Seele aufgebaut hatten. Schuld, Leid, Scham, Zorn und Erniedrigung bringen sie an die
Grenze der Zerstörung. Erbe und Bildung versagen. In der Verzweiflung haben sie nur
noch eines: ihr Selbst, die rätselhafte Quelle göttlicher Kräfte, die Quelle der Liebe, die
oft erst dann aufspringt, wenn nichts anderes mehr hilft. Diese Quelle erschließt sich
überhaupt nur durch Überwindung des kurzsichtigen, von eigenmächtigem Verlangen
gefangenen Ichs.

Weil die Existenzphilosophie Heideggers in ihrer Rückfrage nach dem letzten
Grund des Seienden eigentlich nur auf ein Ego-Zentrum stößt, in dem das Sein nach
sich selbst fragt, außerstande, aus seinem eigenen Zirkel herauszustoßen, weil es damit
also ein höheres, geistiges Selbst und dessen Seinsgrund außer Betracht läßt, endet sie

in einer Sackgasse, im Nichts, in der Angst aller Wesen, die auf sich selbst verwiesen
und allein sind. Hier kann der Ruf Christi «Folge mir nach!» den Menschen nicht
verpflichten, ja er kann hier nicht einmal vernommen werden.

Bei Pestalozzi ist die Selbstkraft ein in den Menschen gesenkter göttlicher Impuls.
Wer sie erschließt, befreit göttliche Kräfte auf Erden. Der Weg zum Selbst ist der Weg
zu Gott, zum Mitmenschen, zum Kind. Der Weg zu Gott und zum Bruder hinwiederum
ist der Weg zum höheren menschlichen Selbst. Unbedingtes Streben nach Wahrheit und
nach Liebe in der «Erfüllung der Pflichten der Erde», das sind die Kräfte, die Pestalozzi
dazu gebracht haben, im Glauben an Gott und an die Menschen immer wieder seine
«bodenlose Straße zu gehen, als ob sie ein römisch gepflasterter Weg wäre».

Als Vermächtnis eigenen Glaubens sagt Goethe durch den Mund des Parsen:

Gott auf seinem Throne zu erkennen,
ihn den Herrn des Lebensquells zu nennen,
jenes hohen Anblicks wert zu handeln
und in seinem Lichte fortzuwandeln.

Aber stieg der Feuerkreis vollendet,
stand ich als in Finsternis geblendet,
schlug den Busen, die erfrischten Glieder
warf ich, Stirn voran, zur Erde nieder.

Und nun sei ein heiliges Vermächtnis
brüderlichem Wollen und Gedächtnis:
Schwerer Dienste tägliche Bewahrung,
Sonst bedarf es keiner Offenbarung. 5

4 Rhein-Verlag, Zürich 1957.
5 Goethe, «West-östlicher Divan»; Parsi Nameh: «Vermächtnis altpersischen Glaubens».

Gertrud Hofer-Werner

201


	Religion als Kraftquelle

