Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 62 (1957-1958)

Heft: 7

Artikel: Religion als Kraftquelle

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religion als Krafiquelle

Dr. Gertrud Hofer-Werner, Tochter des Pfarrers und nachmaligen Theologieprofessors
Dr. Martin Werner, wurde 1917 im Pfarrhaus von Krauchthal geboren, wo sie eine unver-
gePliche Kindheit verlebte und die Schule besuchte. Nach Absolvierung des Lehrerinnen-
seminars in Bern (1940 erwarb sie das Patent), folgte wdhrend des Krieges eine Zeit der
Stellvertretungen, oft auch an Oberschulen. 1943—1946 wurde die Lehramtsschule besucht
- und das Sekundarlehrerpatent erworben. 1947 nahm sie die Arbeit an der Foribildungsschule
und spdter am Kindergartenseminar der Oberabteilung der Stadt. Mddchensekundarschule
in Bern auf. Daneben arbeitete Frau Dr. Hofer an ihrer Dissertation bei Prof. Dr. A. Stein:
«Die Symbole Pestalozzis» und doktorierte 1954 mit «<summa cum laude». Nun ist sie fest am
Kindergartenseminar angestellt. Sie ist Mitglied der Redaktionskommission und aktive Mit-
arbeiterin der «Schweizerischen Lehrerinnen-Zeitung»>. Neben der Schularbeit, dem Studium
und dem Malen — dies ist ihre grofte Erholung — hat sie seit 1957 noch Hausfrauenpflichten
zu erfiillen. ' L. St.

«Die Einnahmen richten sich nach den Ausgaben», das gilt in gewissem Sinne fiir alle
GroBverbraucher, fiir den Staat, fiir den Korper des Schwerarbeiters, fiir den seelischen
Haushalt des Arztes, der Krankenschwester, der Fiirsorgerin, des Betriebsleiters; es gilt
von den Menschen, die sorgen und haften fiir den Mitmenschen, die der Offentlichkeit
ausgesetzt sind, die im Unvorhergesehenen entscheiden miissen und die nach getaner
Arbeit, miide, abgespannt, mit ihrem Tagewerk noch lange nicht fertig sind.

Auch die Lehrerin gehort zu diesen GroBverbrauchern und damit zu den vielen, die
sich zuerst ausgeben, weil sie. nicht anders konnen, und erst hinterher, Gott befohlen!,
sich fragen, wie und wann sie wieder zu ihren Reserven und zu sich selber kommen.

Nicht das Weltbewandertsein, nicht die Psychologie, nicht einmal die sogenannte
Lehrgabe eines Berufenen machen die Kraft der Seele aus, mit der alles Riistzeug fiir
das Leben und den Beruf steht und fallt. Nicht Erbe und nicht Bildung schlagen den
Lebensfunken: Humor, Frische, Spannkraft, Selbstheherrschung, Standhaftigkeit, Liebe,
aus den Widerstinden. Wo immer dieser Funke springt, sehen wir uns unwillkiirlich
umn nach der unsichtbaren Stelle, von der er letztlich hergeflogen kam:

«Wo hast du das genommen?
Wie konnt es zu dir kommen?
Wie aus dem Lebensplunder
erwarbst du diesen Zunder,
der Funken letzte Gluten

von frischem zu ermuten?» !

Die Frage nach der Quelle von Lebens- und Seelenkraft wird heute wohl verein-
zelter, aber dringlicher gestellt denn je. Sie wird gestellt weniger dort, wo der Funke
springt, als vielmehr dort, wo er 16scht. Sie triigt den Charakter von Alarm, geschlagen,
wo Nervenkraft zusammenbricht, wo die Personlichkeit untergeht in der technischen
Perfektion eines Verwaltungsapparates, mitgeschwemmt wird im Gefille eines Kollek-
tivs, wo Freiheit durch Gedankenlosigkeit oder Perfidie verlorengegangen ist, wo sich
der Blick auf einen Sektor des Lebens heftet und das Ganze verliert, wo das Unmogliche
geschieht, daB Menschen, wie wir sind, foltern und gefoltert werden (man vergleiche
mit dem in Paris verbotenen Artikel «Sieg iiber die Folter»>, von Jean-Paul Sartre, ver-
offentlicht in der «Weltwoche»> vom 28. Mirz 1958), daB mechanische Leistung an die
Stelle personlicher Verantwortung tritt und der Mensch sich von den Augen Gottes und
der Mitmenschen weg in ein seelisches Vakuum hineinmandévriert. In solcher Lage ist es
leichter, sich kiinstlichen Sauerstoffs und der Funkgerite zu bedienen. als die Umkehr
in die echte Beziehung zu Gott und Menschen zu vollziechen.

! Goethe, «West-dstlicher Divan>; Rendsch-Nameh, «<Buch des Unmuts».

198



Wie kraftig-offen greift das Gedicht Goethes — eines von vielen, das diese Frage
stellt und beantwortet — in den Zusammenhang mit hohern, erneuernden Machten,
wenn der Dichter in der Rolle des Wiistenwanderers antwortet:

Auf ungemefner Ferne,

im Ozean der Sterne,

mich hatt ich nicht verloren,
ich war wie neugeboren.

Wir schlagen einen Band moderner Lyrik auf und héren dagegen die Stimme un-
serer (Generation:

Der Engel spricht

Gehorche. Was fiir ein Lohn dir bereitet?

Ich habe dir keine VerheiBung zu sagen.

Dir zu FiiBen ist Meer gebreitet.

Unberaten und unbegleitet

muft du das Wagnis des Petrus wagen.

Ob dich die Wellen wie Hinde tragen,

ob der Herr dir entgegenschreitet —

ich weiB es nicht, und du darfst mich nicht fragen. 2

Der Unglauben taucht heute auf als «Entwurzelung», als «<geistige Heimatlosig-
keit», als «Verlust der Mitte», als <Hinausgeworfensein», als das Erlebnis des Petrus,
der, unglaubig, auf dem Meere ging; er sah einen starken Wind; da erschrak er und
hob an zu sinken, schrie und sprach: Herr, hilf mir! (Matth. 14, 25 ff.) Das Gedicht
Werner Bergengruens unterscheidet sich vom Text des Evangelisten darin, daB der
Jinger von jener Stimme Christi nichts vernimmt: «Seid getrost, ich bin’s, fiirchtet euch
nicht!» Er geht <unberaten und unbegleitet>, und ob der Herr ihm entgegenschreite und
ibn aufrichte oder nicht, wenn er sinkt, wagt der moderne Dichter nicht zu entscheiden.

Nach seinem Gedicht glaubt Bergengruen zwar, daB die Wellen wie Hinde tragen
konnen, daBl irgendwo in der Welt die Kraft des Herrn lebe; aber er verstummt bei der
Frage, ob Petrus den Meister und damit sich selber finde oder ob er, allein, unberaten,
unbegleitet, im todlichen Wagnis untergehe. " ‘

Von der Gefahr der Vereinzelung, der Abschniirung vom Kreislauf sozialer und
kosmischer Kriafte wei8 heute jeder denkende Mensch; jeder kann das Einsamkeits-
erlebnis Rilkes nachfiihlen: «Wer, wenn ich schrie, horte mich denn aus der Engel
Ordnungen?»

Gerade der empfangliche, auch der religios erzogene Mensch sieht sich heute vor allem
in der zentiralen Lebensfrage nach dem Zugang zu den wahren Kraftquellen weitgehend
auf eigenes Suchen verwiesen. :

Die Unsicherheit der Einzelnen, die Leere der Herzen schafft iibrigens den Boden
fiir die grotesken religiosen Massenerweckungs- und -Bekehrungswochen nach amerika-
nischem Schnitt, die dem Haltlosen noch nehmen, was er sucht: sich selbst.

Tausend Jahre lang war durch die Kirche, unterstiitzt durch die Schule, sogar dem
hirtesten Kopf von Jugend an ein elementarer christlicher Inhalt eingepriigt, ja einge-
himmert worden, mit dem sich leben und jedenfalls sterben lieB. Das ist anders gewor-
den. Die Kirche, die die Seele auf Gott und auf die Ewigkeit hinwies, hat seil der
Renaissance Stiick fiir Stiick von ihrem Boden verloren. An ihre Stelle trat, als Objekt
der Forschung und Verehrung, als groBer freier Kirchenraum. immer deutlicher die
«Natur» in den Mittelpunkt des BewuBtseins. Selbst ein Stiick Natur, empfand sie der
Mensch als Triigerin des gottlichen Atems: «Hier fiihl ich Zusammenhang mit dem All
und Einen», singt noch Gottfried Keller in seinem Gedicht «Unter Sternen» im Geiste

2 Werner Bergengruen. Entnommen dem Werk <Deutsche Lyriker unserer Zeit», Orell-
FiiBli-Verlag, Ziirich 1958.

199



des klassischen Humanismus, der Gott, Seele und Natur als den Dreiklang der Welt
erfuhr.

In dem Augenblick aber, da der gottliche Geist aus dieser Trias herausfillt, da der
Mensch gegeniiber der Natur — es geschieht dies seit dem letzten Jahrhundert — nur
noch als sittlich unverpflichteter Forscher und «fonctionneur» auftritt, da halt sie ihm
genau jenes Schreckgesicht entgegen, das das Mittelalter an jede Kirchenwand malte:
das Bild der Holle, den Ort der AusgestoB8enen.

«Die Welt — ein Tor
zu tausend Wiisten stumm und kalt!
Wer das verlor,
was du verlorst, macht nirgends halt...
Die Krihen schrein
und ziehen schwirren Flugs zur Stadt:
Bald wird es schnein —,
weh dem, der keine Heimat hat!»
(Aus: «Vereinsamt>, von Fr. Nietzsche)

Die verhingnisvolle materialistische Natur- und Menschenbetrachtung, nach wel-
cher das Leben aus materiellen Ursachen hergeleitet und der Geist als bloBer Uberbau
der Materie angesehen wurde, hat sich als haltlos erwiesen. Sie fithrte in der Philo-
sophie zum theoretischen, in der Gesellschaft zum praktischen Nihilismus und damit
zur Vermassung und hinterlieB, wo sie auftrat, eine Verédung der menschlichen Seele.
Diese Weltanschauung ist heute auch dort noch nicht iiberwunden, wo sich der Mensch
von ihr befreien will. Sie hat tausend Alltagsgedanken und -beschiftigungen infiltriert
und widerspricht in fast unkontrollierbaren Gewohnheiten der Einsicht Ekkehards,
wonach die Materie das Ende ist der Gedanken Gottes.

Pestalozzi hat darauf hingewiesen, daB weder Natur noch Kultur, weder Kirche
noch Staat noch irgendeine Institution der Gesellschaft die Menschen zuriickfiihren
konnen zu ihrer Bestimmung, zu ihrem Heil, um ein altes Wort des Glaubens zu brau-
chen, dem man heute ausweicht, vielleicht weil wir dieses Wertzeichen mit keinem
runden Gegenwert mehr aufzuwigen imstande sind. Es gibt nach Pestalozzi nur einen
Weg, die «Quellen des Elends zu stopfen> und die Quellen wahrhaft menschlicher
Krifte zu befreien; es ist der Weg, der seit Menschengedenken, gerade in Zeiten der
Not und der geistigen Krisen, von Einzelnen eingeschlagen worden ist: der Weg zu sich
selbst und damit der Weg zu Gott und zum Bruder, aufgefait als Weg der innern
Wandlung und Erneuerung 3.

Fast jede Schrift Heinrich Pestalozzis, den ein Freund als einen Menschen bezeich-
net hat, der durch die <Hollenfahrt der Selbsterkenntnis» geliutert worden sei, beginnt
mit der Frage: Wer bin ich? Der Mensch in seinem Wesen, was ist er? Pestalozzi beginnt
also mit der Aufforderung, die der Apollontempel zu Delphi als Aufschrift trug: Erkenne
dich! Es ist damit weit mehr und anderes als ein Denkakt gemeint. Es handelt sich
darum, den Weg zum Selbst tatsichlich zu gehen, ihn nicht als Schema im Kopf zu
entwerfen, ihn micht aus Gefiihlen, Wiinschen, Ambitionen und [llusionen herauszu-
spinnen.

Eine michtige geistige Bewegung der Gegenwart — oft als zweite Kopernikanische
Wende in der Geschichte des Geistes angesprochen —, die diesen Weg erforscht und
zur Therapie der Seele ausgebaut hat, ist die Tiefenpsychologie. Die klassische Psycho-
analyse Sigmund Freuds, der selbst noch auf dem Boden des erkenntnistheoretischen
Materialismus stand, trug mit ihren Ergebnissen wesentlich dazu bei, in der. neueren
Psychologie den Materialismus zu iiberwinden. Gibt es nicht zu denken, daB die Psycho-
analyse gerade religiose Forscher und Seelsorger entscheidend beeinfluit hat und dafl

3In neuer Form finden sich diese Gedanken z. B. in «Wandle dich, und du wandelst die
Welt>, von E. Stanley Jones, Ziirich-Frankfurt 1953.

200



umgekehrt viele auf Sigmund Freud zuriickgehende psychologische Methoden heute in
uiberlieferten religiosen Heilswegen verschiedenster Prigung die immer gleichen Sta-
tionen und damit ihre schlichteste Rechtfertigung finden.

In seiner Schrift «Wandlungen und Symbole der Libido» vergleicht C. G. Jung das
Phantasiematerial der Amerikanerin F. Miller mit religiosen Vorstellungen vorchrist-
licher Zeiten, mit dgyptischen, griechischen und germanischen Mythen und stellt dar,
daB die Priifungen der Seele, die in den Wirrsalen der «Nachtmeerfahrt» zu sich selbst
gelangt, eine Wiedergeburt in der Freiheit herbeifithren, was von alters her immer
gleich erlebt wurde. Es geht darum, im personlichen Schicksal die Aufforderung zur
Selbstiiberwindung zu horen und ihr zu folgen. Den Pilgerweg echter Selbstverleugnung
schildert die Jung-Schiilerin Esther Harding in ihrem jiingsten Werk <Selbsterfah-
rung» %, einer psychologischen Deutung des beriihmten puritanischen Erbauungsbuches
«Bunyans Pilgerreise> aus dem 17. Jahrhundert. Bekannter und der duBiern Erfahrung
nach niher sind uns vielleicht die prichtigen Gestalten Selma Lagerlofs in «Gosta
Berling»>: Marianne Sinclair, Anna Stjarnhok, die Grafin Elisabeth und schlieBlich die
Majorin. Alle diese schonen, stolzen Frauen von Wermland erleben durch das Schicksal
den «Sturm Gottes>, den Zusammenbruch alles dessen, was sie im Leben und in der
Seele aufgebaut hatten. Schuld, Leid, Scham, Zorn und Erniedrigung bringen sie an die
Grenze der Zerstorung. Erbe und Bildung versagen. In der Verzweiflung haben sie nur
noch eines: ihr Selbst, die ratselhafte Quelle gottlicher Krifte, die Quelle der Liebe, die
oft erst dann aufspringt, wenn nichts anderes mehr hilft. Diese Quelle erschlie8t sich
iiberhaupt nur durch Uberwindung des kurzsichtigen, von eigenmichtigem Verlangen
gefangenen Ichs.

Weil die Existenzphilosophie Heideggers in ihrer Riickfrage nach dem letzten
Grund des Seienden eigentlich nur auf ein Ego-Zentrum sto68t, in dem das Sein nach
sich selbst fragt, auBerstande, aus seinem eigenen Zirkel herauszustoBen, weil es damit
also ein hoheres, geistiges Selbst und dessen Seinsgrund aufler Betracht 1i8t, endet sie
in einer Sackgasse, im Nichts, in der Angst aller Wesen, die auf sich selbst verwiesen
und allein sind. Hier kann der Ruf Christi <Folge mir nach!» den Menschen nicht ver-
pfiichten, ja er kann hier nicht einmal vernommen werden.

Bei Pestalozzi ist die Selbstkraft ein in den Menschen gesenkter gottlicher Impuls.
Wer sie erschlieBt, befreit gottliche Krifte auf Erden. Der Weg zum Selbst ist der Weg
zu Gott, zum Mitmenschen, zum Kind. Der Weg zu Gott und zum Bruder hinwiederum
ist der Weg zum hoheren menschlichen Selbst. Unbedingtes Streben nach Wahrheit und
nach Liebe in der <Erfiillung der Pflichten der Erde», das sind die Krifte, die Pestalozzi
dazu gebracht haben, im Glauben an Gott und an die Menschen immer wieder seine
«hodenlose StraBe zu gehen, als ob sie ein romisch gepflasterter Weg wire»>.

Als Vermichtnis eigenen Glaubens sagt Goethe durch den Mund des Parsen:

Gott auf seinem Throné zu erkennen,

ihn den Herrn des Lebensquells zu nennen,
jenes hohen Anblicks wert zu handeln

und in seinem Lichte fortzuwandeln.

Aber stieg der Feuerkreis vollendet,
stand ich als in Finsternis geblendet,
schlug den Busen, die erfrischten Glieder
warf ich, Stirn voran, zur Erde nieder.

Und nun sei ein heiliges Vermichtnis
briiderlichem Wollen und Gedichtnis:
Schwerer Dienste tagliche Bewahrung,
Sonst bedarf es keiner Offenbarung. ®

* Rhein-Verlag, Ziirich 1957.
5 Goethe, «West-Ostlicher Divan»; Parsi Nameh: «Vermiichtnis altpersischen Glaubens>.

Gertrud Hofer-Werner
201



	Religion als Kraftquelle

