
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 61 (1956-1957)

Heft: 4

Artikel: Erziehung zur Ehrfurcht

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung? zur Ehrfurcht

Von Helene Stucki

Ehre und Furcht!

Das Wort Ehre trägt einen durchaus positiven Akzent: Die Christen singen:

«Allein Gott in der Höh' sei Ehr'.»
«Die Himmel rühmen des Ewigen Ehre.»

Der Mensch redet gern davon, daß er Gott die Ehre gebe, ist aber mit Recht auch auf seine

eigene Ehre bedacht. Der Ehrgeizige jagt äußern Ämtern und Ehren nach, der bescheidene
Mensch mit gesundem Ehrgefühl weiß:

«Es kann die Ehre dieser Welt
dir keine Ehre geben,
was dich in Wahrheit hebt und hält
muß in dir selber leben.»

Die Ehre kann verletzt,- genommen, weggeworfen, wieder hergestellt werden. Ehre ist
Inbegriff eines Wertes, um den nicht gemarktet werden darf.

Anders steht es um das Wort Furcht.

«Siehe, die Furcht des Herrn das ist Weisheit.» (Hiob 28. 28)
«Die Furcht des Herrn macht das Herz fröhlich.» (Sirach 1. 12)

Von den Hirten auf dem Felde hießt es: «Und sie fürchteten sich sehr.» Der Engel aber
ruft ihnen zu: «Fürchtet euch nicht!» Unter Furcht verstehen wir zuerst einmal das peinliche

Gefühl der Erwartung eines Unheils, das unser Leben, unsere Sicherheit bedroht.
Wir fürchten, etwas zu verlieren, das uns teuer ist, fürchten für die eigene Gesundheit
und diejenige unserer Lieben, fürchten uns vor dem Krieg, der Atombombe, vor allem vor
dem Tod. Die Welt ist heute voller Furcht und Angst, wobei hier auf die Unterschiede
zwischen den beiden Gefühlen nicht eingegangen werden kann.

Im Gefühl seiner Ehre steht der Mensch etwas breitspurig auf der soliden Erde; das
Gefühl der Furcht macht ihn zurückweichen, zittern, bereit zur Flucht.

Wie nun aber steht es mit der Ehrfurcht? Von der ein bedeutender Philosoph sagt,
daß sie das erste Element der Religion sei (Schleiermacher). Von der Goethe bekennt, daß
es das sei, worauf alles ankomme, damit der Mensch nach allen Seiten hin ein Mensch sei.
I nvergeßlich bleibt jedem, der die Stelle in Albert Schweitzers Buch «Aus meinem Leben
und Denken» einmal gelesen hat, der Moment, wo ihm der Begriff Ehrfurcht vor dem
Leben aufgeht. Er erzählt, wie er im Jahre 1915 auf einem kleinen Dampfer den Strom
hinauf fuhr. Ich zitiere:

«Langsam krochen wir den Strom hinauf, uns mühsam zwischen den Sandbänken
hindurchtastend. Geistesabwesend saß ich auf dem Deck des Schleppkahnes, um den
lementaren Begriff des Ethischen ringend. Blatt um Blatt beschrieb ich mit

unzusammenhängenden Sätzen, nur um auf das Problem konzentriert zu bleiben. Am Abend des
''•ritten Tages, als wir bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde Nilpferde hindurch-
iuhren, stand urplötzlich, von mir nicht geahnt und nicht gesucht, das Wort „Ehrfurcht
vor dem Leben" vor mir. Das eiserne Tor hatte nachgegeben; der Pfad im Dickicht war
sichtbar geworden. »

Und von nun an wird ihm Ehrfurcht vor dem Leben zum leitenden Gesetz.

Was hat der Begriff Ehrfurcht mit Ehre, was hat er mit Furcht zu tun?

Schon primitive Völker kennen das Gefühl des entsetzten Zurückweichens vor einem
Wesen, das durch seine Übermacht und Überfülle ihnen die eigene Kleinheit und Leere
/um Bewußtsein bringt, vor dem sie schaudern und erzittern und zu dem es sie doch mit
seltsamer Gewalt hinzieht. Sie fühlen sich ihm verbunden, möchten ihm Ehre erweisen,

101



seinen Willen zu erfüllen trachten. Luther sagt: «Gleich wie wir ein Heiligtum mit Furcht
ehren und doch nicht davor fliehen, sondern mehr hinzudringen.» Mit Furcht ehren und
doch nicht davor fliehen! Das ist Ehrfurcht. «Vor dem mir graut, zu dem mich's drängt»,
drückt es ein moderner Dichter aus.

Ehrfürchtig sein, heißt einmal das Wunder Gottes, das Wunder der Schöpfung
demütig annehmen, ohne mit unserem klügelnden Verstände alles erklären, auf unsere
menschliche Ebene zwingen zu wollen. Sinn haben für das Wunderbare, das Geheimnis.

<Gott ist gegenwärtig
alles ins uns schweige
und sich innigst vor ihm beuge.» (Tersteegen)

Es heißt, das Ewige still verehren, ohne viel Worte davon zu machen. Mit der Ehrerbietung,

der schaudernden Verehrung aber ist es nicht getan. Zur Ehrfurcht gehört, daß wir
den Willen Gottes in uns aufnehmen, seine Gebote erfüllen, gehorsam sind.

Religion ist innerlichste Verbindlichkeit für das Gewissen und Verbundenheit des
Gewissens, ist Gehorsam und Dienst, nicht aus bloßem Zwang, sondern aus Ehrfurcht.
Es ist das, was Albert Schweitzer damals im Jahr 1904, als er den Artikel über «Les besoins
de la mission du Kongo» gelesen hatte, bewog, auf eine glänzende Laufbahn in der Heimat
zu verzichten und ein Leben in Gehorsam gegenüber dem göttlichen Willen, ein Leben
in beispielhafter Verantwortung zu führen. Aus dieser Ehrfurcht vor dem Leben heraus
gilt ihm von nun an als gut: Leben erhalten, Leben fördern, entwickelbares Leben auf
seinen höchsten Wert bringen; als böse: Leben vernichten, Leben schädigen, entwickel-
bares Leben niederhalten.

Seine Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben begreift alles in sich, was als Liebe, als

Hingebung, Mitfreude und Mitstreben bezeichnet werden kann. Aus seiner Ehrfurcht vor
Gott und seiner Schöpfung heraus bekommt sein Leben, bekommt jedes Leben, einen

neuen, tiefen Sinn. Die Furcht vor Verlusten, vor Krankheiten, vor Atombombe und vor
dem Tode schwindet dahin, sobald der Mensch sich getragen fühlt von einer höhern
Macht, die er bejaht und verehrt, in deren Dienst zu stellen er Tag um Tag freudig sich
bemüht.

Mit Furcht ehren und doch hinzudringen, den göttlichen Willen erlauschen und in
die Tat umsetzen, das ist es, was dem heutigen Menschen schwer fällt. Man macht gerne
die Errungenschaften der Technik, die gewaltigen Fortschritte der Wissenschaft für das
Schwinden der Ehrfurcht vor Gott und seiner Schöpfung verantwortlich. Der Mensch,
heißt es etwa, der sich in die Stratosphäre hinaufzuschwingen und die abgründigen
Meerestiefen zu erforschen vermag, der die winzigsten Lebewesen züchtet und die Atome
spaltet, er kenne kein Erschauern vor Gott, kein demütiges Zurückweichen vor seiner
Größe mehr.

Demgegenüber möchte ich den Bericht einer amerikanischen Fliegerin erwähnen.
Jaqueline Cochran, die in ihrer 21jährigen Karriere an 7 Wettflügen teilnahm, 70
Versuche für neue Flugrekorde aufstellte, veröffentlichte im Jahr 1954 ihre Autobiographie.
Sie schreibt:

«Erdgebundene Seelen kennen nur den Bodensatz der Atmosphäre, in der sie leben
Staubpartikel, die in den untern Luftschichten die Sonnenstrahlen auffangen und reflektieren,

machen den Tag hell und strahlend und prachtvoll in den Stunden des
Sonnenuntergangs. Droben aber, wo weder Staub noch Wasserdampf ist, wird der Himmel
dunkel. Und ist man hoch genug, kann man am hellen Mittag die Sterne sehen. Ich habe
sie gesehen.»

Über die Empfindungen im Augenblick der Überschreitung der Schallgrenze befragt.
sagte sie, daß sie viel zu beschäftigt gewesen sei mit der Maschine und den Apparaturen.
um Furcht empfinden zu können.

«Hat man erst die Erde und die Menschen hinter sich gelassen» — so fuhr sie fort —
«und ist erfüllt von Ehrfurcht von der Weite des Raumes und der Ordnung aller Dinge.

102



dann erst wird einem so richtig klar, daß man nicht allein ist, daß Gott auf viele Weisen
überall seine Wunder wirkt. Darum kenne ich keine Furcht, nur Vertrauen.»

Keine Furcht, nur Vertrauen kennt diese Frau, nur Ehrfurcht vor dem göttlichen
Walten. Darf man da weiter behaupten, die Errungenschaften der Technik müßten
unbedingt zu Gottentfremdung, zu Gottlosigkeit führen Und wie ist es mit der Wissenschaft?
Die Tagung der Britischen Naturforschenden Gesellschaft in Oxford, an der auch die
iührenden Atomphysiker teilnahmen, wurde mit einem Gottesdienst in der Kathedrale

on Christ College eröffnet. Der Präsident der Gesellschaft, der Physiologe und
Nobelpreisträger E. D. Adrian, amtete als Lektor. Zur Verlesung kam eine Stelle aus dem
19. Psalm: «Die Himmel erzählen die Ehre Gottes, und die Feste verkünden seiner Hände
Werk.» Der Gottesdienst, an dem viele führende Wissenschafter teilnahmen, wurde durch
lie Television allgemein zugänglich gemacht. Dazu schreibt der Televisionsreferent der
nglischen Radiozeitschrift «Listener»: «Die Stimme des Präsidenten der Naturforschenden

Gesellschaft, wie er die Lektion las, erinnert uns daran, daß der Niedergang der
Frömmigkeit, an dem die Wissenschafter beteiligt waren, durch neue wissenschaftliche
Entdeckungen, welche uns das Geheimnis des Alls noch mehr als bisher vor Augen führen

zum Stillstand gebracht werden kann.»
Nein, wir wollen weder Technik noch Wissenschaft verantwortlich machen für die

iiedenkliche Ehrfurchtlosigkeit unserer Zeit. Und doch ist dieser Zerfall da. Sowohl die
Ehrerbietung vor Gott, das Staunen vor seiner Schöpfung, wie auch die Achtung vor dem
Mitmenschen als Gottes Geschöpf und der Gehorsam gegenüber des Höchsten Geboten
ind in weiten Kreisen geschwunden. Eine allgemeine Distanzlosigkeit und damit eine

Hücksichtslosigkeit und Verantwortungslosigkeit ist an ihre Stelle getreten. Zerfall der
ramilie, Ehescheidungen, Zunahme der Selbstmorde, Rechtsbrüche, Kindermißhandlun-
Ljen, Verbrechen gegen das keimende Leben sprechen eine deutliche Sprache.

Sobald sich in einem Volk, in einer Gesellschaft deutliche Mißstände zeigen — und
heute ist die Zahl derer groß, die mit der Ehrfurcht auch den Boden unter den Füßen
verloren haben, in Angst und Haltlosigkeit ein freud- und sinnloses Leben leben — wird
nach dem Erzieher gerufen. Sie sollen an dem heranwachsenden Geschlechte gut machen,
was die Erwachsenen gefehlt haben, die Kinder sollen zur Ehrfurcht erzogen werden.

So stellen wir die Frage: Wie kann das geschehen?
Wichtig sind, das weiß heute jeder, die ersten Kindheitseindrücke Das Kleinkind lebt

von dem, was seine Sinne, die Fensterlein der Seele, ihm zutragen, von Luft und Licht,
von den tanzenden Blättern im Wind, dem schnurrenden Kätzchen, der lieben Mutterhand,
die es vor einer Gefahr zurückhält.

In einer 1951 erschienenen sehr feinen Kindheitsgeschichte «Größer als das Men-
chenherz» erzählt der Verfasser Vinzenz Erath von einem Kastanienbaum, dessen Rauchen

sein Wiegenlied, dessen Grün sein Morgengruß war. «Seine Größe war mir ein erster
Begriff von Erhabenheit, Wucht und Majestät, seine Blüten ein unerschöpflicher Quell
1er Augenlust und Seelenfreude.» In jeder Jahreszeit lebt das Kind mit dem Kastanien-
>aum, springt im Herbst wie berauscht durch die raschelnde Fülle der Blätter, lausclit
len fernen Melodien, wenn um die Blütezeit die Bienenvölker darin summen, die

Maikäfer ihn umschwärmen. «Aber erst am Fronleichnamstag bekam der Baum seine volle
Bedeutung. Ein Altar ward darunter aufgestellt — und die Mutter sagte zu den Kindern:

¦ Heute hat Gott zu unserem Fenster hereingesehen", und — sagt der Dichter, aus ihren
dunklen Augen strömte uns eine Ehrfurcht entgegen vor etwas, das unsere kindlichen
Begriffe weit überstieg. Und eines Morgens glänzte der Baum wie übersät mit Tausenden
von Edelsteinen. Die Morgensonne überstrahlte ihn mit einem rötlichen Schimmer. Ganz
mit Rauhreif bedeckt stand er da. Ein Sprühen und Funkeln, ein Perlen und Schäumen
<>on Farbe und Licht schlug mir entgegen. Eine Märchenburg, ein Zauberschloß ragte
empor. Ich konnte das Wunder kaum fassen. „Wer hat das getan", fragte ich scheu die
Mutter. Und wieder fiel jenes Wort, aber diesmal so tief wie ein Stein auf den Grund eines
Brunnens, das Wort „Gott".»

103



Wer gab dir, fragt der Dichter, große Mutterseele, den Gedanken ein, in diesem

Augenblick, da mein Herz zum erstenmal weit offen stand, mir jenes Wort ins Ohr zu
flüstern, das bis heute wie ein Edelstein in mir liegt und mich nie mehr zur Ruhe kommen

läßt?
Und später führt der Vater den heranwachsenden Knaben in den Hochwald, zu den

blühenden Tannen.
«Die Tannen blühen? Jetzt erst bemerkte ich das Wunder. Alle Tannen waren über

und über mit purpurfarbenen Blüten bedeckt. Alle Gipfel glühten blutrot. Ich stand mitten
in dem Wunder, mitten im geheimnisvollen Werden der Wälder. Millionen Tannenblüten
leuchteten und schütteten sich aus, und neuer Same entstand. Woher kommt das? Wer
tut das? Warum ist das? Same Gottes. —¦ Ein Schauer durchrieselte mich. Alles ist
geheimnisvoll, alles, alles. Was der Pfarrer sagt, ist nicht geheimnisvoller (ds das Wunder
hier. Da überkam mich die Gewißheit, daß hier ein Wesen waltete, das unendlich größer
ist, als Menschenmund und Menschenweisheit auszusprechen vermögen. Gott ist größer
als unser Herz.»

Es geschieht aber nicht nur in der Dichtung, daß ein Vater auf solche Weise den
Samen zur Ehrfurcht in die Kinderseele sät. Es gibt auch einfache Berner Bauern, die
das können. Beweis dafür sei der Aufsatz eines 18jährigen Landmädchens, das folgende
Kindheitsc rinnerung niederschreibt:

«Im Stall war alles gut. Die Leiber der Kühe strahlten wohltuende Wärme aus, und
mochte auch der Biswind um die Hausecken pfeifen, bis in die kleine Gemeinschaft drang
er nicht. Zwischen den großen Fingern des Bauern schoß die Milch in weißem Strahle in
den Melkeimer. Dort rasselte eine Kette, hier stampfte eine Kuh, wurde aber gleich durch
Vaters Stimme besänftigt.

Vater und Kind wechselten kaum Worte miteinander. Sie verstanden sich auch sonst.
Nur manchmal glitt des Vaters Blick von der Kuh weg und streifte das mit Bürste und
Striegel hantierende Töchterchen. Dabei huschte wohl ein lustiges Lächeln über seine
wetterharten Züge. Das Kind indessen hatte Welt und Zeit vergessen. Sein glühendes
Gesichtchen ruhte am Leib der Kuh. „Grifte, gelt, du bekommst ein Kälbli, Vati hat es gesagt.
Er sagte auch, daß es sich oft umdreht und man dann die Bewegungen sieht. Freust du
dich?"

Langsam wendete sich das schwerfällige Tier nach seiner kleinen Meisterin um.
Niemand hätte dem Kinde den Glauben nehmen können, daß die Kuh verstanden habe.
daß sie um das Leben in ihr wußte. Mit dieser Sicherheit plauderte sie dann auch weiter
„Vati hat mir versprochen, diesmal das Kalb zu behalten. —¦ Aber mach jetzt, daß es sich
bewegt, sei so gut."

Gläubig bittend hatte das Mädchen die letzten Worte geflüstert. Groß waren seint

Augen auf den Leib des Tieres gerichtet. Wenn es bis zu diesem Augenblick gezweifelt
oder das Große nicht zu fassen vermocht hatte, sah es hier in diesem Augenblicke da
Wunder des Lebens. Gegen des Tieres Bauchwand erfolgten ruckartige Stöße! Es gab w/.s<

hier drin etwas, das lebte, das wuchs und atmete, um später als fertiges Lebewesen auf -du

Welt zu kommen. Bebend klang das dünne Stimmchen bis zum Vater, der das Melkei
längst vergessen hatte. „Vater, wie kam das Kälblein in die Kuh hinein?" Klar und fe.s

lautete die Artwort: „Das tat der liebe Gott."
Und zutiefst berührt von dem eben Erlebten gab das Kind sich mit dieser Antwor

zufrieden."
Aber auch das ehrfurchtslose Wort springt über und wirkt weiter. Dafür hat Marti

Luther einmal ein eindrucksvolles Beispiel gefunden:
«Man sündigt schwer, wenn man solche schandbaren Worte redet vor jungen, w

schuldigen Knaben und Mägdlein. Denn das zarte und unerfahrene Alter wird gar leich
lieh mit solchen Reden befleckt, und was noch ärger ist, es behält gar lange solche eh

fältige Worte, gleich ah wenn ein Fleck kommt in ein reines Tuch, der saugt sich festt
drein, denn so es in ein grob und rauh Tuch gekommen ist. Wie mag ein Knab' od' r

104



Mägdlein wieder ausrotten ein schandbar Wort, das es einmal gehört hat? Der Same ist
ausgestreut und wurzelt in seinem Herzen auch wider des Kindes Willen Darnach wächst
er in seltsamen und wunderlichen Gedanken.»

Unsere eigene Haltung dem Unerforschlichen gegenüber, unsere Einstellung zur
Natur als der Schöpfung Gottes, unsere Achtung vor jedem, der Menschenantlitz trägt
und vor dem, was Menschengeist und Menschenhände schaffen — sie sind die Erzieher
zur Ehrfurcht. Die Tonart, in der wir mit unsern Kindern reden, die Klangfarbe unserer
i'mgangssprache mit alten und gebrechlichen Menschen, sie färbt auf die Jugend ab.

Wer nicht mehr staunen kann vor einem in voller Pracht erstrahlenden Blütenbaum,
ver von einem schönen Gemälde, einem Dichterwort oder einem beseelten Lied nicht
ergriffen wird, der sollte nicht mit Kindern zu tun haben, weil er ihre wunderbare Emp-
änglichkeit für das Schöne, ihre Bereitschaft zur Ehrfurcht brutal zerstört.

Aber auch dort, wo am Familientisch abschätzig über die Lehrer der Kinder und die
Vorgesetzten des Vaters, über Regierungs- und Bundesräte geredet wird, kann die Ehr-
ïircht nicht gedeihen. Zur Ehrfurcht erziehen heißt aber auch das Kind selbst so behan-
ieln, daß das Bewußtsein seiner Menschenwürde erstarken kann, sein Ehrgefühl nicht
erletzt wird. Wie soll ein Kind zur Selbstachtung kommen, wenn es, wie Gotthelfs Mias
m «Bauernspiegel», immer «nume dr Bub» ist, nie mit seinem richtigen Christennamen
in- und aufgerufen wird? Wie soll es zur Bejahung seiner von Gott gewollten Menschen-
vürde gelangen, wenn man ihm deutlich zeigt, daß es überall im Wege ist. oder es gar
Uirch entehrende Strafen demütigt? In England werden die Kinder geradezu ritterlich
ehandelt — man will ja auch kleine Ladies und Gentlemen erziehen. In der Schweiz läßt
iian viel zu gern seine schlechte Laune, seinen Lebensüberdruß an den Kindern aus, weil
ie sich nicht wehren dürfen.

Das will ja nicht heißen, daß die Eltern sich zu Dienern oder Untertanen ihrer Kinder
lachen. Das Gebot «Ehre Vater und Mutter > muß seine Bedeutung behalten, wenn auch

in Amerika, wo sehr oft die Kinder ihre Eltern mit deren Vornamen ansprechen und von
¦ ehorsam keine Bede mehr ist, dagegen gefrevelt wird.

Für uns steht eindeutig fest, daß der Weg zur Anerkennung der göttlichen Autorität
ich uns durch die Ehrfurcht hindurch entwickelt, die das Kind für seine Eltern empfindet.

Wie heißt es bei Pestalozzi?
«Die Gefühle der Liebe, des Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten des Gehor-

nms müssen in mir entwickelt sein, ehe ich sie auf Gott anwenden kann. Ich muß Meuchen

danken, ich muß Menschen gehorsamen, ehe ich mich dahin erheben kann, Gott zu
eben, Gott zu danken, Gott zu vertrauen und Gott zu gehorsamen: denn, wer seinen
Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will er seinen Vater im Himmel lieben, den er nicht
iehtf*

Im Heiligtum der Wohnstube, in der Beziehung zwischen Mutter und Kind, wird das
eligiöse Gefühl, das Gefühl der Ehrfurcht geweckt.

«Ich glaubte an meine Mutter, ihr Herz zeigte mir Gott; Gott ist Gott meiner Mutter,
r ist der Gott meines Herzens.»

Daß die Eltern, vor allem die Mutter, so etwas wie Gottes Stellvertreter beim Kind
ind, bedeutet für sie eine ungeheure Verantwortung. Hier zeigt sich die ganze Schwere des

i zieheramtes: Mit all unserer Unzulänglichkeit dennoch Brücke zu sein zur letzten Automat.

Je mehr aber die eigene Kraft im Kinde erstarkt, desto mehr müssen die Eltern
urücktreten. Die Mutter muß das Gefühl unsäglichen Vertrauens, das das Kind ihr ent-
egenbrachte, hinlenken auf Gott.

Pestalozzi sagt:
«Sie drückt ihr Geliebtes fester eds je an ihr Herz und sagt mit einer Stimme, die es

'inch nie hörte: Kind, es ist ein Gott, dessen du bedarfst, wenn du meiner nicht mehr
bewirfst. Die Gefühle der Liebe, des Dankes, des Vertrauens, die sich an ihrer Brust enl-

105



faltet hatten, erweitern sich und erfassen von nun an Gott wie den Vater, Gott wie die
Mutter.^

Heute hat sogar die Wissenschaft mit aller Deutlichkeit festgestellt: Kinder, die in
ihren ersten Lebensjahren die mütterliche Betreuung, die mütterliche Erziehung zur
Ehrfurcht entbehren müssen, entwickeln sich langsamer, freudloser, ermangeln der
Gefühlsbildung, der Gemeinschaftsfähigkeit, weiden leicht asozial, nicht selten kriminell.
Sie haben die Ehrfurcht nicht kennen gelernt, die immer dem Göttlichen gilt, auch wenn
es durch das Irdische hindurchleuchtet.

Der Vater, der allzu häufig mit seinen Kindern den «Löli» macht, der Lehrer, der mit
seinen Schülern umgeht als wären sie seine Kameraden: sie vergessen, daß Kinder zuerst
zum Bespekt, zum Gehorsam, zur Achtung vor Eltern und Lehrern erzogen werden müssen,

daß das Kind zuerst im reiferen Menschen das Überlegene verehren muß, bevor es den
Weg zur höchsten Autorität findet.

Das Göttliche leuchtet durch das Irdische hindurch. Die Stimme Gottes spricht zum
Kinde zuerst durch die Stimme der Menschen, mit denen es sich in Liebe verbunden fühlt.
Es schlüpft gleichsam in die Grundsätze derer hinein, die ihm wohlwollen, es übernimmt
die Maßstäbe und Überzeugungen seiner Eltern und Erzieher. Wir kennen Beispiele, wo
ein Kind, das in Versuchung geraten war, zu naschen, eine Stimme hörte: «Marie, was tust
du da», und «es war», erzählte das Kind, «als ob wirklich die Mutter zu mir spräche».
Und ein Bub, im Begriff die Axt zu gebrauchen, was ihm der Vater verboten hatte, hörte
die strenge Stimme seines Vaters. Ein kleines Kind sagte geradezu: «Man hat den Vater
in sich.»

Die von Gott in das Kind gelegte Gewissensanlage — das Gewissen stammt aus einer
Welt, die nicht die unsrige ist, es hat Ewigkeitsbezug —- bildet sich nach dem Vorbild der
geliebten Erzieherpersonen. Es hört sie auch dann in sich sprechen, wenn sie leiblich
nicht vorhanden sind (siehe Hans Zulliger: «Was weißt du vom Gewissen deines Kindes?»

Wenn wir wünschen, daß unsere Kinder das Böse meiden, dann müssen wir so
sprechen und so handeln, daß das Kind unsere Worte und unsere Taten tief in sich
hineinnehmen, bejahen und nachahmen kann.

In das langsam erwachende, sich verfeinernde und vertiefende Gewissen können wir
stärkend eingreifen, indem wir dem Kinde eigene Entscheidungen überlassen, ihm seinem
Alter angepaßte Verantwortungen zu tragen geben. Und wenn sein Gewissen sich in den
Entwicklungsjahren allmählich von dem unsrigen ablöst, wenn der junge Mensch
selbständig wird, so sollen wir uns darüber freuen und ihn nicht länger an unsere Person
binden wollen. Der Weg der Erziehung zur Ehrfurcht führt über Eltern und Erzieher,
darf aber nicht bei ihnen enden. Daß unsere Kinder, unsere Schüler dereinst die Krücken
nicht mehr brauchen, die wir ihnen geliehen haben, daß sie unmittelbar zu ihrem Schöpfer
stehen, dessen Willen in sich aufnehmen und in die Tat umsetzen, das muß das Ziel aller
Erziehung zur Ehrfurcht sein.

Diese innere Freiheit des Einzelnen, seine Losgelöstheit von menschlicher Autorità!
ist nirgends so dringendes Gebot wie in unserer Demokratie. Eine wahre Gemeinschaft des

Volkes kann nur dort bestehen, wo einer die Würde des andern ehrt und anerkennt, ohm
Rücksicht auf Geld und Macht, auf Konfession oder politische Gesinnung. Man hat mü
Recht gesagt, die seelische Haltung der Ehrfurcht sei die demokratische Kardinaltugend
Einer Jugend, die zur Ehrfurcht erzogen wurde, ist jede Verstaatlichung des Menscher
ein Greuel. Wohin die Ehrfurchtlosigkeit, die Respektlosigkeit vor dem Einzelmenschei
führen kann, dafür liefert uns die hinter uns liegende Zeit und auch die Gegenwart eii
erschütterndes Anschauungsmaterial.

Erniedrigung des Menschen, Abdrosselung aller persönlichen Freiheit,
Gesinnungschnüffelei, Konzentrationslager, Spiel mit dem Völkerfrieden — das sind die letzte!

Folgen dessen, was man als Zerfall der Ehrfurcht, als Niedergang der Kultur bezeichne!

106



Es sind in letzter Zeit wertvolle Dokumente veröffentlicht worden, welche zeigen, was
Menschen ertragen mußten, die es wagten, unter einem Regime, das aller Ehrfurcht bar
war, ihrem Gewissen zu folgen. Wir werden ja in unserem gesegneten und befriedeten
Lande so wenig auf die Probe gestellt, ob unsere Ehrfurcht echt, unser Gewissen
unbestechlich ist. Wir müssen uns mit diesen Dokumenten beschäftigen. Es ist ein Akt der
Dankbarkeit gegenüber denjenigen, die aus ihrem Widerstand gegen das totalitäre Regime
kein Hehl machten, die tatsächlich — und nicht nur in schönen Versen — den Tod der
geistigen Knechtschaft vorzogen.

Es war die letzte Tat der greisen Dichterin Ricarda Huch, daß sie diese Dokumente
sammelte und zur Veröffentlichung bereit machte. Sie schrieb dazu:

«Aus unserer Mitte sind böse, brutale und gewissenlose Menschen hervorgegangen,
die Deutschland entehrt und Deutschlemds Untergang herbeigeführt haben. Sie beherrschten

das deutsche Volk mit einem so klug gesicherten Schreckensregiment, daß nur Heldenmütige

den Versuch, es zu stürzen, wagen konnten.

So tapfere Menschen gab es eine große Anzahl unter uns. Es war ihnen nicht
beschieden, Deutschland zu retten; nur für Deutschland sterben durften sie; das Glück war
ideht mit ihnen, sondern mit Hitler. Sie sind dennoch nicht umsonst gestorben. Wie wir
der Luft bedürfen, um zu atmen, des Lichtes, um zu sehen, so bedürfen wir edler
Menschen, um zu leben. Sie sind das Element, in dem der Geist wächst, das Herz rein wird.
Sie reißen uns aus dem Sumpf des Alltäglichen; sie entzünden uns zum Kampf gegen das
Schlechte; sie nähren in uns den Glauben an das Göttliche im Menschen: Wenn wir derer
gedenken, die im Kampf gegen den Nationalsozialismus ihr Leben gelassen haben, so
erfüllen wir eine Pflicht der Dankbarkeit; zugleich aber tun wir uns selbst wohl; denn indem
wir ihrer gedenken, erheben wir uns über unser Unglück.»

Aus der Dokumentensammlung nur zwei Beispiele. Ein Bauernsohn aus dem
Sudetenland schrieb:

Liebe Eltern!
Ich muß Euch eine traurige Nachricht mitteilen, daß ich zum Tode verurteilt wurde,

ich und Gustav G. Wir haben es nicht unterschrieben zur SS, da haben sie uns zum Tode
verurteilt. Ihr habt mir doch geschrieben, ich soll nicht zur SS gehen, mein Kamerad
Gustav G. hat es auch nicht unterschrieben. Wir beiden wollen lieber sterben, als unser
Gewissen mit so Greueltaten beflecken. Ich weiß, was die SS ausführen muß. Ach, liebe
Eltern, so schwer es für mich ist und für Euch ist, verzeiht mir alles, wenn ich Euch
beleidigt habe, bitte, verzeiht mir und betet für mich. Wenn ich im Kriege fallen würde und
liätte ein böses Geioissen, das wäre auch traurig für Euch. Es werden noch viele Eltern
ihre Kinder verlieren. Es fallen SS-Männer auch viel. Ich danke Euch für alles, was ihr
mir seit meiner Kindheit Gutes getan habt, verzeiht mir, betet für mich

(Aus Gollwitzer: «Du hast mich heimgesucht. .»)

Etwas von den Seelenqualen eines verurteilten Leutnants in Bußland:

24. Mai, Pfingstsonntag. Pfingsten im Gefängnis im Schatten des Todes. Die leid-
vollen und schrecklichen Stürme in meiner Seele haben sich etwas beruhigt. Die Pfingst-
<onne, der göttliche Geist, der Tröster und Seligmacher, leuchtet auch in meine hoffnungslose

Verlassenheit. Und indem ich in und mit der Heimat die Wiederkunft des Heiligen
Geistes feiere, fällt auch in meine einsame Klause ein Schimmer des heimatlichen Pfingst-
olanzes. Und als stünde ich zu Hause in der Schar der Kirchenchorsänger, singe ich immer
wieder das vielgesungene, unsterbliche Pfingstlied «Veni creator spiritus». Ich weiß mich
in Gottes Nähe; da verebben alle menschlichen Nöte und Leiden; da verliert selbst die
schreckliche Maske des Todes ihre Schrecken

(Aus Leber: «Das Gewissen steht auf.»)

107



Wo der Mensch nicht zur Ehrfurcht und damit zu einem rechten Glauben erzogen
wird, wo von Staates wegen Glaube und Ehrfurcht ausgerottet werden, da verfällt er
leicht einem Glaubensersatz, dem Kommunismus, dem Faschismus, einem System, das
rein im Diesseits verankert ist und das persönliche Gewissen, jenen Einbruch aus der
jenseitigen Welt, leugnet oder abtötet. Wenn es so ist, daß die Geschichte letzten Endes von
Glaubenskräften, von Religionen oder von Pseudo-, von Ersatzreligionen, bestimmt wird,
so müssen wir als Erzieher, als Mitverantwortliche in Gemeinde, Staat und Völkergemeinschaft

wissen, auf welche Seite wir uns zu stellen haben, auf die Seite der Ehrfürchtigen
oder auf die Seite der Ehrfurchtslosen.

Was heute der innerlich verarmten, der flach gewordenen Welt not tut. das ist ein
neues, starkes Gefühl der Ehrfurcht vor dem, der Himmel und Erde geschaffen hat und
vor seinem heiligen Willen.

Die Furcht macht den Menschen unsicher, haltlos, sie lähmt seine Kräfte, führt ihn
auf Ab- und Irrwege. Die Ehrfurcht, die demütige Anerkennung dessen, was größer ist als
das Menschenherz, gibt ihm festen Halt und neue Kraft. Der furchtsame Mensch weicht
zurück, der Ehrfürchtige ergreift die ausgestreckte Vaterhand. Er weiß: «Furcht ist nicht
in der Liebe, sondern die völlige Liebe treibet die Furcht aus.»

Aus Hebbels Aufzeichnungren

Friedrich Hebbel erzählt in den "Aufzeichnungen aus meinem Leben», wie er im vierten
Jahre in eine Klippschule gebracht und wie er durch die ersten Schulerlebnisse (der
Lehrerin Parteilichkeit und die Ungerechtigkeit ihrer Magd) den «Zauberkreis der Kindheit»

überschritt. In der Schulstube empfing er auch von der Natur und dem Unsichtbaren,

den der ahnende Mensch hinter ihr vermutet, den ersten furchtbaren Eindruck:
ein Eindruck, welcher die Ehrfurcht vor dem gewaltigen Naturgeschehen und Gott

widerspiegelt. Hebbel schreibt:

«Es war ein schwüler Sommernachmittag, einer von denen, welche die Erde aus

dörren und alle Kreatur rösten. Wir Kinder saßen träge und gedrückt mit unsern
Katechismen oder Fibeln auf den Bänken umher; Susanna (die Lehrerin) selbst nickte
schlaftrunken ein und ließ uns die Späße und Neckereien, durch die wir uns wach zu erhalten

suchten, nachsichtig hingehen. Nicht einmal die Fliegen summten, bis auf die ganz

kleinen, die immer munter sind, als auf einmal der erste Donnerschlag erscholl und im

wurmstichigen Gebälk des alten, ausgewohnten Hauses schmetternd und krachend
nachdröhnte. In desperatester Mischung, wie es eben nur bei Gewittern des Nordens

vorkommt, folgte nun ein Schlossengeprassel, welches in weniger als einer Minute an der

Windseite alle Fensterscheiben zertrümmerte und gleich darauf, ja dazwischen, ein

Begenguß, der eine neue Sintflut einzuleiten schien. Wir Kinder, erschreckt auffahrend,

liefen schreiend und lärmend durcheinander; Susanna selbst verlor den Kopf, und ihrer

Magd gelang es erst, die Läden zu schließen, als nichts mehr zu retten, sondern der bereits

hereingebrochenen Überschwemmung zur Erhöhung des allgemeinen Entsetzens und zur

Vermehrung der eingerissenen Verwirrung nur noch die ägyptische Finsternis beizuge

seilen war. In den Pausen, zwischen dem einen Donnerschlag und dem anderen, faßh

Susanna sich zwar notdürftig wieder und suchte ihre Schützlinge, die sich, je nach den

108


	Erziehung zur Ehrfurcht

