Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 61 (1956-1957)

Heft: 12

Artikel: Trotz und Leichtsinn

Autor: Schneeberger, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Trotz und Leichtsinn

Eichendorff beginnt seine Geschichte vom «Taugenichis> mit folgenden Worten: «<Das
Rad an meines Vaters Miihle brauste und rauschte schon wieder recht lustig, der
Schnee tropfelte emsig vom Dache, die Sperlinge zwitscherten und tummelten sich da-
zwischen; ich saf auf der Tiirschwelle und wischte mir den Schlaf aus den Augen; mir
war so recht wohl in dem warmen Sonnenscheine.» Und so recht wohl war ihm auch
einige Zeit spiter als Einnehmer einer kleinen privaten Zollstelle: «Den ganzen Tag
(zu tun hatte ich weiter nichts) saff ich auf dem Binkchen vor meinem Hause, rauchte
Tabak aus dem lingsten Rohre, das ich von dem seligen Einnehmer vorgefunden hatte,
und sah zu, wie die Leute auf der LandstraBe hin und her gingen, fuhren und ritten.
So saB ich denn da und dachte mir mancherlei hin und her.»

Wir sind geneigt, diese Schilderung als eine vorziigliche Beschreibung des Leicht-
sinnes und des leichtsinnigen Menschen fiir unsere Uberlegungen in Anspruch zu neh-
men. Vielleicht sollten wir aber doch zuriickhaltender sein, denn dieser Eichendorffsche
Taugenichts kennt auch den bitteren Schmerz. Er hat zum Beispiel ein Lied gesungen
vor jungen Herrschaften, die sich lustig machten, bis auf eine junge schweigende Frau,
welche mit den andern weitergeht. «Mir aber standen die Tranen in den Augen, schon,
wie ich noch sang; das Herz wollte mir zerspringen von dem Liede vor Scham und
Schmerz, es fiel mir jetzt auf einmal alles recht ein, wie sie so schon ist und ich so arm
bin und verspottet und verlassen von der Welt — und als sie hinter den Biischen ver-
schwunden waren, da konnte ich mich nicht linger halten, ich warf mich in das Gras
hin und weinte bitterlich.» Mir scheint, wir hitten es hier nicht einfach mit dem Leicht-
sinn zu tun. Vielmehr tritt uns hier der Mensch entgegen, der sich erschiittern lassen
kann, dessen Gemiit der Welt offen steht, dessen Seele empfianglich ist fur das jetzige
Gliick wie fiir die jetzige Bitternis. Zwar ist es bei Eichendorff ein Taugenichts, un-
tiichtig im Arbeitsleben — dafiir aber ist er unverhartet, sensibel und empfindsam. Ist
dieser Mensch nicht viel mehr leichten Sinnes als einfach schon leichtsinnig? Ist es
nicht der un-besorgte, ja auch der un-besonnene Mensch; jener also, der nichts weill
um die Sorgen und die Besorgungen fiir morgen? Der statt dessen vollig da und hier
sein darf, jetzt und rein dem Augenblick lebend? Doch spiiren wir, dall dies nicht das
Ganze ist. Wir spiiren, da8 so nur der halbe Mensch vor uns steht, der gerade in dieser
seiner Halbheit unvermittelt zum nur noch leichtsinnigen Menschen werden kann.
Bevor wir dieser Verunreinigung einer im Unvermischten notwendigen Haltung nach-
gehen, miissen wir sehen, was dem Taugenichts, was dem Hans im Gliick, was Hesses
Knulp fehlt. IThrem heiteren, leichten Sinn, ihrem Frohsinn fehlt die dunkle und
furchtbare Schwester: die Angst. Sie ist ebensowenig wie der leichte Sinn einfach und
nur eine negative Macht, vieles kann aus ihr werden. Aber sie ist immer der dunkle,
schwere Sinn; und in ihrer dunklen Ungreifbarkeit bleibt die Angst ohne sichtbare
Gestalt, sie hat nicht Kontur und nicht Boden; wir glauben in ihr versinken, in ihr
ersticken zu miissen. Die Angst ist uns in diesen Tagen vertrauter als der heiter leichte
Sinn; die Angst als «das Grundgefiihl der Kreatur sofern und soweit sie sich auf sich
selber stellt» (Moor). Die Angst ruft der Sorge und diese dem Tun, der gesammelten
Willensanstrengung, um die Sorge bewiiltigen zu konnen; die Angst fordert uns zum
Handeln heraus, wir vermogen ihr nicht stille zu halten wie dem heitern Sinn und
seinen Gehalten. Wir haben aber die Wahl, wenn wir aus der Erschiitterung der Angst
heraustreten: Wir konnen uns verkrampfen in den Trotz oder uns losen in die Tapfer-
keit — wie wir zwei Haltungen zu verwirklichen vor die Wahl gestellt sind, wenn wir
aus dem heiteren Sinn heraus zu leben beginnen: Wir kénnen dem Leichtsinn und der
Willjdhrigkeit verfallen oder in uns das Vertrauen aufbauen und zulassen. Trotz und
Willfihrigkeit sind somit zwei defekte Formen menschlicher Haltung, wie anderseits
Tapferkcit und Vertrauen menschlich vollwertige Haltungen sind — beide Verhaltens-
pPaare entwachsen den gleichen Wurzeln, der Angst auf der einen und dem heitern,
unbesorgten Sinn auf der andern Seite.

345



Wie geschieht es, dafi das eine Mal Trotz, das andere Mal aber Mut und Tapferkeit
die Antwort auf die Angst ist? Wie geschieht es, dafl einmal Willfahrigkeit und Leicht-
sinn, ein andermal Vertrauen aus dem heitern, leichten Sinn hervorgehen?

Wer Angst hat, strebt aus der Angst heraus. Furcht und Sorge bieten sich an als
Gefalle fiur die unkonkrete und nicht faBbare Angst. Furcht vor etwas und Sorge um
etwas sind leichter zu tragen als Angst, weil sie in uns den Willen erlésen, dem Willen
Gelegenheit geben, etwas zu wollen, etwas zu tun, etwas zu besorgen, zu bekidmpfen,
einzustehen fiir etwas. Der so zu aktivem Vorgehen und Eingreifen gedringte Mensch
kann sich nun aber verlieren an die ausschlieBliche Aktivitit, an ein Svstem von Wer-
ten, welche zu einer vorerst wohl hilfreichen, dann aber einengenden inneren Gesetz-
lichkeit fiihren. Die Sicherung vor der Angst wird dadurch erreicht, dal man sich nicht
mehr der unbewehrten Offenheit des Gemiites auszusetzen wagt, wie es unser Eichen-
dorffscher Taugenichts ausschlieBlich tut. Man gewinnt damit zwar, daB man unbe-
helligt bleibt von der Angst, verliert aber gleichzeitig das Geschenk neuer Bilder und
Gesichte, neuer GewiBBheiten, welche uns die erschiitterungshereitie offene Seele anbieten
konnte. Ohne diese Gehalte aber erstarrt das sorgende Wollen und verkrampft sich auf
bestimmte, einmal erfahrene Ziele, welche jetzt Gesetz werden. Unser Tun wird mora-
listisch und steigert sich zum Trotz, wenn diese einzelnen Ziele als das lLetzte, als das
Ganze betrachtet werden. Hitten wir in ihnen auch einmal im besten Falle das Ganze
unserer individuellen persénlichen Moglichkeiten einer seinerzeitigen Reifestufe umfaBt,
so fallen sie eben ohne die Befruchtung aus dem immer wieder neu zu wagenden Sich-
Ergreifenlassen von dieser Welt in Einzelziele zuriick und engen so den Menschen ein,
zwingen ihn zur verkrampften Verteidigung seiner schwach gewordenen Position und
notigen ihm den Trotz ab — den Trotz, in dem wir mit unserm ganzen Willen fest-
halten am Bisherigen auch gegen eine wohlmeinende und mahnende Umwelt. —
Tapferkeit aber wichst dort heran, wo der durch die Angst aufgestorte Mensch mit
seinem Tun, mit seiner willensméaBigen Anstrengung und Anspannung den im Vertrauen
in die Welt erfahrenen GewiBSheiten zu dienen bereit ist.

Wie sich der Mensch aus der Angst in den Trotz verirrt, kann er sich aus dem
heitern offenen Sinn auch in den Leichtsinn und in die Willfihrigkeit hinein verirren.
Dieser Abweg ist leichter und unmittelbar verstindlich. Wir sehen die Gefahr beim
Taugenichts: Er ist «<so froh»; er ist mit dem, was ihn augenblicklich ausfiillt und froh
macht, vollauf zufrieden. Es geniigt ihm das Erleben des Froh-Sinnes, oder auch das
Ausgefiilltsein mit Schmerz, wenn es sich so schickt. Er vergifit aber, aus dieser Erleb-
nisfiille heraus etwas Neues zu gestalten, sich aufzumachen und sich willensmiBig ein-
zusetzen fiir das, was ihm wert ist. Arbeit und Anstrengung kennt er nicht als Ausdruck
und Realisierung fiir die im gefiihlsméiBigen Erleben geahnten oder sogar als GewiB-
heiten empfangenen neuen Gehalte; ahnungsvolles Ertasten neuer innerer Welten und
intensives Erleben der momentan sich anbietenden Stimmungen geniigen ihm. Wenn
dieser Mensch sich auch noch gelegentlich zu einer Arbeit hergibt, so sucht er ihr doch
zu entrinnen, wenn es sich irgend machen 1idBt: «So oft der Girtner fort und ich allein
war (Taugenichts arbeitet in einer SchloBgirtnerei), zog ich sogleich mein kurzes
Tabakspfeifchen heraus, setzte mich hin und sann auf schéne hofliche Redensarten,
wie ich die eine junge schéne Dame unterhalten wollte. Oder ich legte mich an schwii-
len Nachmittagen auf den Riicken hin, wenn alles so still war, daB man nur die Bienen
summen horte, und sah zu, wie iiber mir die Wolken nach meinem Dorfe zuflogen und
die Graser und Blumen sich hin und her bewegten.» Auch aus dieser Stelle spiiren wir
heraus, wie reich der Leichtsinnige innerlich eigentlich ist, wie reich er sein kénnte,
wenn er nicht alles wieder zwischen seinen untiatigen Fingern hindurch zerrinnen lassen
wirde. Wie soll auf diese Weise Konstanz, Kontinuitit, Haltung entstehen koénnen,
wenn der Leichtsinnige nicht bereit ist, durch seinen aktiven Einsatz das Erlebte, die
Fiille zu formen, in den Tag hinaus zu stellen als Werk? Er wird haltlos, weil er allein
und voreilig sich den je und je wechselnden Stimmungen iiberldBt, er wird bindungs-

346



und beziehungslos, weil er von Sache zu Sache, von Mensch zu Mensch huscht. Doch
gelingt dem Leichtsinnigen auf die Dauer nicht, einfach ungeschoren davonzukommen,
auch hat nicht jeder Leichtsinnige die Kraft, den eingeschlagenen Weg als Taugenichts
oder als Knulp wirklich zu Ende zu gehen. Normalerweise gerit-er rasch in Konflikte —
mit seiner geordneten Umgebung, und um diesen Konflikten auszuweichen, ihnen ent-
gehen zu konnen, unterstellt er sich willfihrig den jeweiligen, ihm aber eigentlich frem-
den Impulsen der andern. Zuneigungsselig, ohne eigene Steuerung, ist er jetzt bereit, zu
tun und sich einzusetzen, wenn und solange der andere etwas will und eine Meinung
hat. Er kann so sein momentan schlechtes Gewissen fiir den Augenblick beruhigen. Das
schlechte Gewissen stellt sich ja deshalb ein, weil der Leichtsinnige spiirt, daB er, an-
heimgefallen seinen wechselnden Stimmungen, untiichtig und untitig werden mufite;
und diese Untiichtigkeit nimmt ihm auch die Umgebung eindeutig iibel. Der jeweils nur
beschrinkte Zeit Anwesende hat fiir ihn darum recht, ihm glaubt und folgt er iiber alle
richtigeren Gesamtzusammenhidnge hinaus. Von diesen andern laBt er sich begeistern,
momentan begeistern nur, wie er ja auch momentanen eigenen Impulsen erliegt; dieser
bestimmende und entscheidende andere bietet ihm die konkreten Moglichkeiten, welche
er litig auszuniitzen versucht. Solches Angewiesensein auf einen steuernden andern
Menschen kann bis zur Hérigkeit fithren und wirkt sich dann fiir den Leichtsinnigen
als erhéhte Verfiihrbarkeit aus.

Der Trotzige widersteht dieser Gefahr, von sich selbst weg verfiithrt zu werden;
dafiir tritt er an Ort. Der Leichtsinnige wittert aber noch durch die Verfiihrung hin-
durch neue Erlebnismdoglichkeiten; er ist deshalb leicht zu gewinnen. Er hat dem
Trotzigen voraus, daB3 er nicht am Ort stehen bleibt; leider ist er aber auch nicht fahig,
eine eigene Richtung zu gewinnen, vielmehr schwirmt er nach allen Seiten aus und
muf sich so immer wieder neu verlieren. Verkrampfung im Troiz ist ein Haltersatz; die
Versteifung vermag eine augenblickliche innere Stabilitit herbeizufiihren. Leichtsinn
und Willfdhrigkeit dagegen liefern den Betroffenen vollig jenem wechselnden Zufall
aus, der einen stirkeren andern herbeifiihrt. Der willfidhrig Leichtsinnige stagniert
darum (wenn auch auf andere Weise) wie der verkrampft Trotzige. Und doch miissen
wir sehen, daBl der Leichtsinnige weniger abgeschlossen und ausgeschlossen ist vom
lebendigen Strom des Lebens, weil er sich doch, zwar unproduktiv, Erschiitterungen
auszusetzen wagt. Der Trotzige hingegen, der nur noch moralistisch Tiichtige, ist der
Gefungene seiner Gesetzlichkeiten. Immer dann aber, wenn wir gencigt sind, den aktiv
tatigen Perfektionisten, den vor Tichtigkeit strotzenden Menschen in eigener mora-
listischer Voreingenommenbheit iiber alles MaBl zu loben und hoch iiber den Leicht-
sinnigen, iiber den Menschen des leichten, heitern Sinnes zu stellen, immer dann miig3-
ten wir uns auch an Maria und Martha erinnern und an die Wertung. welche tiber diese
beiden Frauen ausgesprochen wurde.

Das Vertrauen entsteht, wenn wir wagen, die erfahrenen Gehalte im arbeitserfiillten
Alitag zu erproben; das Vertrauen wichst mit dem Versuch, dem gefithlsmifig sicheren
inneren Wissen zu gehorchen. Vertrauen und Tapferkeit befruchten und erhéhen sich
gegenseitig. Je stirker wir die tatsichliche Tragfiahigkeit gelebter Gesichte erfahren,
um so groBer wird das MaB des Vertrauens sein, des Vertrauens in die Welt und in den
Menschen, in das Kind im besondern. So wird der Mensch auch des andern Grund-
gefithls der Kreatur, des Verirauens, inne — «des Grundgefiihls der Kreatur, die sich
stindig gehalten, angesprochen und angerufen fiihlt> (Moor).

Von unserer Bestimmung der beiden Erscheinungen Trotz und Leichtsinn aus kon-
nen wir nun das entwicklungsbedingte Auftreten dieser Verhaltensformen verstehen und
darstellen. Was uns bei unseren schwierigen Kindern und Jugendlichen Miihe bereitet,
sind ja recht oft Haltungen, wie sie innerhalb der normalen Entwicklung in einzelnen
Etappen durchaus legitim sind, die aber dann vodllig unzeitgemifl in andern Entwick-
lungs- und Wachstumsstufen auftreten und eine disproportionierte Gesamtverfassung
provozieren. Gut vertraut ist uns dieser Zusammenhang beim Infantilen. Die besonderen

347



Umstinde einzelner Entwicklungsstufen konnen eben zu jeder andern Zeit im Milieu
herbeigefiihrt werden, wenn sich die Erzieher unangemessen verhalten. Dann bewirken
solche Umweltsituationen dhnliche Reaktionen, wie wir sie in andern Entwicklungs-
stufen beobachten. Da sich diese Reaktionen, zum Beispiel Trotz auBlerhalb der Trotz-
phase, mit entwicklungsmiflig neuen Verhaltensformen verbinden sollten, entstehen
innere Unausgeglichenheiten, Storungen des Gleichgewichts, der Proportionen. Wenn
also der Erzieher das schulpflichtige Kind in dhnlicher Weise noch unselbstindig hilt,
wie es als Dreijihriges war, und es gleichzeitig verwoéhnt, so wird das Kind auf das
frithere Verhalten des Trotzens zuriickgreifen miissen, wenn es sich da oder dort ver-
selbstindigen mochte. Diese Trotzhaltung entspricht jedoch nicht dem iibrigen Ver-
haliensinventar eines normal entwickelten schulpflichtigen Kindes, so dai die Propor-
tionen der verschiedenen Verhaltensweisen zueinander gestort werden, was wiederum
Spannungen hervorruft. Innere Spannungen jedoch suchen sich einen Ausweg, und der
wird iiber die Briicke des unangemessenen Verhaltens irgendeiner Ausprigung gefunden
— das Kind ist schwererziehbar geworden oder wirkt wenigstens im Augenblick so.

Um dieser Zusammenhinge willen also gehen wir den entwicklungsbedingten Ver-
anlassungen nach. Innerhalb der kindlichen Entwicklung begegnet uns zuerst der Trotz;
wie es um den Leichtsinn steht, werden wir nachher sehen. Das Kind vom zweiten bis
ungefihr zum vierten, fiinften Jahr sieht sich einem stindigen Wandel seines Weltbildes
ausgesetzt. Zuerst lebt es in den einfachen und eindeutigen Sicherungen des friihen, wie
wir entwicklungspsychologisch sagen: des physiognomischen Weltbildes Darunter ver-
stehen wir die Tatsache, daB das Kind von allen Dingen seiner Umgebung, von Tieren
und Menschen, immer unmittelbar weiB, ob es sie fiirchien, vor ithnen flichen muB3 oder
ob es sie lieben, sich ihnen anvertrauen darf. Es liest das ab an der jeweiligen Beschaf-
fenheit des AuBern, es nimmt das AuBere also als direkten und unverfilschten Aus-
druck des Dinges oder des Lebewesens. Der langhaarige tolpatschige Hund kann seinem
duflern Aussehen nach nicht gefahrlich sein, und der schwarz vermummte Samichlaus
kann nicht geheuer sein — es miilte denn jedesmal fuBlerer Ausdruck mit dem wahren
Wesen des Gegeniibers nicht iibereinstimmen. Leider — fiir das Kind leider — stimmt
aber hiufig die sichtbare duBere Gestalt nicht mit der eigentlichen Natur des vor uns
stehenden Partners iiberein. Diese Erfahrungen macht auch das Kind, und es sind fiir
es schmerzhafte und ganz unerwartete Entdeckungen. Die eindeutige und sichere Welt
erhilt allenthalben Spriinge und Risse, durch die das Unerklirliche und unfaBbar
Geheimnisvolle in die Welt des Kindes eintritt; das ist die Stelle, wo die Angst entsteht
und vom Kind Besitz ergreift. Diese Angst kann es vorerst nicht mit Trotz iiberwinden,
dazu fehlt ihm die Moglichkeit des selbstindigen Wollens. Doch findet es einen Ausweg.
Allméhlich wird das physiognomische durch das animistische Weltbild abgelést, d. h.
daB jetzt auch die Welt der Dinge als beseelt erlebt wird. Man kann seiner Hilflosigkeit
und Angst dadurch Herr werden, daB man diese Geisterwesen zu Hilfe holt im Orakel
und Zauber. Trotz dieser Hilfen bleibt die Welt, die zwar jetzt wieder sicherer und
zudem interessanter gewordene Welt an vielen Stellen uniiberblickbar; sie erscheint
unklar und ungeordnet. So hat auch hier die Angst bald wieder viele Schlupfwinkel,
weil auch die animistischen Zauberpraktiken nicht immer zu helfen vermdégen.

Parallel zu dieser Wandlung und Differenzierung des kindlichen Weltbildes ver-
lduft eine andere Entwicklung: Die Geburt des Ichs im Kinde bahnt sich an. Unter dem
Ich ist in diesem Zusammenhang das andeutungsweise selbstindige, von den Eltern
bereits etwas unabhingige Handlungszentrum des Kindes verstanden. Dieses Ich bildet
sich durch die zunehmend haufiger werdenden Versagungen, denen das Kind ausgesetzt
wird. Besonders stark und inlensiv erlebt das Kind diese Versagungen bei seinen tasten-
den frithen <erotischen», nach Zirtlichkeiten und Besitz verlangenden Impulsen. Das
Ich beginnt sich zu konstituieren im Erlebnis, der Tatsache, daB man als Kind nicht
einfach mehr ununterschieden und vermischt mit den Eltern eins ist. Ich besitzen be-
deutet aber, keimhaft selbstindig wollen kénnen, keimhaft einen eigenen Willen be-

348



siizen. Im Zusammentreffen beider Entwicklungsrichtungen entsteht eine neue Verhal.
tensweise: Das Kind beginnt sein Wollen auszuprobieren. Das kann es nur, wenn es an
kleinen Willenszielen festhalt und mit all seiner neu entdeckten Kraft sich durchzu-
setzen sucht: das Kind trotzt.

Dieser Trotz allerdings ist uns normalerweise kein Problem und sollte kein Pro-
blem sein. Was das Kind in allen Stufen seiner bisherigen Entwicklung tat, tut es auch
jetzt, es iibt eine neu erworbene Moglichkeit. Gleichzeitig hat es ein neues probates
Mitiel gefunden, um seine Angste und Unsicherheiten zu bekimpfen. Dieser Trotz ebbt
aber bald ab, in dem MafBe niamlich, als das Kind den ihm entgegentretenden Erwach-
senen immer wieder und iiber alle Verbote oder Gebote hinaus als den zuverlassigen
und fiir es anwesenden Helfer erlebt. Je starker diese Erfahrung ist, um so tragfihiger
wird des Kindes Vertrauen in den Erzieher und um so unnoétiger sein Trotzen, da es
seinen jungen Willen nicht mehr ausschlieBlich dazu beniitzen muf}, sich in seiner
Unsicherheit um den Preis der Verkrampfung Halt zu verschaffen. Was aber geschieht,
wenn genau in diesem Augenblick der Erzieher versagt, wenn er das Vertrauen des
Kindes nicht zu wecken und zu stirken vermag, wenn er das Kind seiner entwicklungs-
bedingten Unsicherheit und Unvertrautheit iiberli8t? Dann wird das UrmiBtrauen des
Rindes gegen die Welt, das es in seiner Hilflosigkeit nach der Geburt zuerst ja ent-
wickeln muBlte, bis es durch das Erlebnis der pflegerischen Zuverlissigkeit verdringt
wurde — dann wird dieses alte Mi3trauen neu aktiviert werden, und das Kind wird nun
in ein Trotzen hineingedriangt, welches weit uiber die alterstypische Form und Intensitit
hinausgeht. Wie anders soll es sich in dieser frithen Entwicklungsstufe gegen die Un-
sicherheit und gegen die Angst wehren, wenn nicht mit eben dem Mittel jener neuen
Verhaltensweise, die ihm jetzt zur Verfiigung steht. Dieser Trotz nimmt in solchem
Falle auch bald die verschiedenartigsten Formen an, und darin wirkt und wird er dann
eben auffillig, unangemessen, alarmierend. Solchem Kinde gegeniiber sich mit Gegen-
druck wehren zu wollen, wiare das Verkehrteste; denn Trotz <brechen» wollen oder,
wie man gelegentlich in der Beratung von den Eltern formuliert hért: den «Willen
brechen» wollen, wire ein exemplarischer erzieherischer Fehlgriff. Wenn wir in diesem
Falle dem Kinde das nachhaltige Erlebnis unserer Vertrauenswiirdigkeit als Erzieher
nicht verschaffen kénnen, gelingt es nicht, ihm recht zu helfen. Dal} der solcherart iiber
alles alterstypische MaB hinaus fixierte Trotz auch in eine neurotische Verfassung hin-
einfihren kann oder schon Symptom einer solchen neurotischen Verfassung ist, diirfte
unmittelbar einleuchten. Auch das verwahrloste Kind mul zum Trotz als Abwehr
greifen. Seine Umwelt 148t sich geradezu als das ausgesprochen unzuverlissige Milieu
beschreiben, in dem man versiumt hat, dem jungen Kinde schon Sicherheit durch die
eigene treue Anwesenheit zu verschaffen. Es ist auch das Milieu, in welchem man den
einzelnen Bediirfnissen des Kindes gegeniiber unklar und ohne sichere cigene innere
Haltung begegnet. Was heute verboten ist, wird morgen erlaubt. Eine Pflege guter
Gewohnheiten stellt sich nicht ein, bediirfte es dazu doch der eigenen Zuverlassigkeit
des Erziehers. Das verwahrloste Kind wird deshalb seinen momentanen Bedirfnissen,
Wiinschen und Begierden erliegen, diese als das augenblicklich Wichtigste nehmen,
nehmen miissen, um an ihnen sich in der trotzigen Versteifung aus der Unsicherheit
herausretten zu konnen. StraBentiichtiges, ellenbogenbewehrtes Verhalten geht darum
bei solchen Kindern meistens mit einer iiberraschenden inneren Verletzlichkeit einher.

Fragen wir noch nach dem Leichtsinn in der friihen Zeit, so spiiren wir, daB diese
Verhaltensbezeichnung hier noch nicht recht passen will. Leichtsinnig kann man erst
sein, wenn man Werte als verpflichtend erfahren und erkannt hat, wenn also einem
reiferen Willen Ziele geselzt sind und wenn man nun diese Ziele in verantwortungsloser
Lissigkeit verrit. Diese Art des verantwortlichen Lebens ist noch nicht Sache des
jungen Kindes. Vielmehr ergreift und rithrt am Verhalten des Kindes gerade sein offen
leichter empfangsbereiter Sinn. Wir empfinden oft dies als Verlust eines Paradieses,
daBl es uns nicht mehr gegeben ist, so wie das Kind ungeteilt anwesend zu sein, vollig

349



erfiilllt von der Gegenwart und von nichts sonst. Doch schon das fiint-, das sieben-
jihrige Kind muB lernen, sich gelegentlich aus solchem selbstvergessenem Dasein
herauszuholen in die gesetzten Ordnungen seines Tages. Und hier gibt es auch fiir es
schon Verpflichtungen, Aufgaben, die es erfiillen und zu deren Erfiillung es seine
Willenskriafte anspannen mufl. Recht oft aber ist die Beeindruckbarkeit des Kindes so
groB, daB es dauernd wieder von seinem vorgesehenen Tun abgelenkt und hingelenkt
wird zu andern Dingen. Das ist noch nicht Leichtsinn; vielleicht 146t sich diese Ver-
fassung am besten mit dem franzosischen Ausdruck <étourderie» bezeichnen. Man mag
ihn mit Unbesonnenheit, vielleicht auch VergeBlichkeit iibersetzen, obschon diese Worte
nicht genau den Sinn treffen. Es ist das Kind, welches ob seinem Erfiilltsein vom c<hier
und jetzt> ohne Bezug bleibt zu den Randgebieten der Gegenwart, zu dem, was eben
vergangen ist und aus welcher Vergangenheit eigentlich noch der Anruf heriibertont;
ohne Bezug auch zu dem, was unmittelbar folgen wird und aus welcher nahen Zukunft
bestimmte in der innerlichen Vorwegnahme erfahrbare Ereignisse in die Gegenwart
hineinwirken. Das Kind wiiBte in diesem Sinn zum Beispiel um die begrenzte Zeit, die
ihm noch bis Schulbeginn zur Verfiigung steht — und trddelt doch vor sich hin.

Eine etwas andere Form der <étourderie> haben wir dann vor uns, wenn das Kind
ohne vertiefende Bindung von einem zum andern Gegenstand schweift und oberflich-
lich iiber sie hin gleitet. Auch dieses Kind trddelt, spielt herum und vergifit die Zeit,
vergiBt Verpflichtungen. Diese Form kindlichen Leichtsinnes beunruhigt uns stirker,
filhrt sie doch direkt in die Labilitit hinein und von echter Beziehungsfihigkeit weg.
Wir finden dieses Verhalten beim viel dlteren Verwahrlosten auch wieder; bei ihm aber
enisteht es dann deshalb, weil sich das Kind nicht an Dinge oder Menschen binden darf;
es konnte sich ihm dabei nimlich der unzuverlidssige Erwachsene unbemerkt wieder
entziehen, er konnte sich entfernen, er kénnte wiederum verloren gehen. Mir machen
diese Kinder immer einen dhnlichen Eindruck wie Tiere, die auch im Schlaf nicht von
der Feind- und Feldbeobachtung ablassen diirfen.

Nach der frithen ersten Erregungsphase ist es dann erst die Zeit der Pubertdt’,
in welcher der Jugendliche neu und unvermittelt wieder zu trotzen beginnt oder in aus-
gesprochen leichtsinnigen Lebenswandel gerit. Auch in der Pubertiit provozieren wie-
derum zwei verschiedene Entwicklungsvorginge Trotz und Leichtsinn. Zunichst einmal
entdeckt der Jugendliche sich, sein Innenleben, sein Wesen. Allerdings erfahrt er von
seinem Eigensinn nur in Ansitzen und erst in verschiedenen Anliufen. Doch sind auch
diese Bruchstiicke schon erregend genug, um sein Sinnen und Trachten véllig von der
AuBenwelt abzuziehen. Eine neue komplizierte Ichgeburt mufl erlitten werden. Eigene
Meinungen suchen sich auszukristallisieren, eigene, nur mir gehorende Stimmungen,
Gefiihle, Gesichte treiben mich um. Der Pubertierende mufl die Welt neu schaffen, jetzt
vollig allein, von innen nach auBlen. In diesem Prozel werden alle einzeln erfahrenen
Einsichten maBlos iiberwertet, miissen iiberwertet werden, weil sie erst diinn gesit sind
und doch den ganzen jungen Menschen ausfiillen. Doch gerade der Anspruch der Un-
bedingtheit, den der junge Mensch stellt, das Unma@ seiner Auffassungen und Meinun-
gen erweckt den Widerstand der Umgebung. An diesem eigentlich willkommenen
Widerstand kann sich das neugefundene Ideal besonders gut demonstrieren: der Wider-
stand wird mit Widerstand beantwortet. Dieses Trotzen bietet sich dem jungen Men-
schen auch darum an, weil gleichzeitig mit der Verinnerlichung ein neues Krifteangebot
zur Verfiigung steht, von dem er gerne Gebrauch macht. In der Uberwertung des eben
Gefundenen versteift sich der Pubertierende und gewinnt so fiir kurze Zeit einen be-
scheidenen Halt mitten im FluB8 seiner Entwicklung. Er greift also in dieser Lage auf
das frithe kindliche Verhaltensmodell des Trotzes zuriick und produziert ihn jetzt in
neuer Form. Doch fillt der Jugendliche ja auch haufig wieder zuriick in die Ungewil}-
heit, ins Gefiihl des Versagens und Ungeniigens, in die Angst, sich zu verfehlen und

! Im Vortragszyklus «Die Pubertit», «Schweiz. Lehrerzeitung», Nr.21/1957, wurden z.T.
Ausfiihrungen aus dieser Arbeit iibernommen (S. 598). :

350



sich zu verlieren, in die Angst, den richtigen Weg ob des Widerstandes der Umwelt zu
verpassen, so daB auch daraus erneut der Trotz aufflammt. Die Angst vor dem Neuen
mul3 ebenfalls bewiltigt werden; noch aber fehlt das Vertrauen in die eigene unbe-
kannte Person und in die Welt, die undurchsichtig noch vor einem steht. Der oft einzige
Ausweg auch hieraus ist wiederum der Trotz, in dem sich der Jugendliche eine Sicher-
heit und Selbstandigkeit vorspielt, die er eigentlich noch nicht besitzt.

Wenn aber der Boden, auf dem der jugendliche Mensch bisher stand, schon
schmal und wenig tragfihig war, weil das eiterliche Milieu das unbedingte kindliche
Vertrauen nicht zu schaffen vermocht hatte, dann wird sich der Pubertierende jetzt in
cine verkrampfte, antispieBerische Welt hinein verstreben, um sich tiberhaupt iiber die
eigene innere Bodenlosigkeit hinweg helfen zu konnen. Die geringe und nur bedingt
gewonnene vorliufige Selbstindigkeit mufl er iiberhéhen und sie mit dem Amnspruch,
erwachsen zu sein, gegen den wirklichen Erwachsenen verteidigen. Je unsicherer und
unvertrauter er ist, um so hartnickiger und unangemessener wird er es tun. Der Weg
aus dieser Sackgasse heraus kann nur dann gefunden werden, wenn die Erzieher dem
Jugendlichen den Mut zum Veritrauen zuriickgeben konnen. Der junge Mensch muf
merken, dal wir seine neue Welt nicht einfach ablehnen und entwerten wollen, wenn
wir auch der Meinung sind, sie sei in vielem noch nicht das Ganze. Gerade dieser Um-
stand aber, dafl diese Pubertierenden noch nicht gezwungen sind, das Ganze des Lebens
iiberblicken zu miissen, macht den Schwung ihres Tuns und Streitens aus. Ihre ihnen
heiligen Ideale stehen noch von der zu unzihligen Kompromissen dringenden Erwach-
senenwirklichkeit unberiihrt vor dem inneren Auge. Uns obliegt es, «nicht in die heili-
gen Hoffnungen der Jugend zu spucken», wie Spitteler sagt, denn das Vertrauen in ihre
Ideale muf3 sich spéter ins Vertrauen in das ganze unganze Leben verwandeln. Wie
stiinde es sonst mit der Freiheit, wenn es diese trutzige Tapferkeit der jungen Menschen
nicht gabe?

Gerade zu dieser jugendlich trutzigen Tapferkeit gehort aber ein Schufl Leichtsinn,
elwas vom Eichendorffschen unbesorgten leichten, offenen Sinn. Wie die Pubertat
durch den wieder erwachenden Trotz gekennzeichnet ist, so ist sie auch charakte-
risiert durch die gefiihls- und stimmungsmiBige Uberschwinglichkeit, die bei ein-
zelnen geradezu in ein Uberschwemmtwerden mit Gefiihlswogen iibergehen kann. Der
Jugendliche wehrt sich normalerweise nicht dagegen, er ist vielmehr in seinen Welt-
schmerz, in seine helle Begeisterung verliebt, muf8 bis zu einem gewissen Grade verliebt
ein, soll er sich selber erfahren und kennen lernen. Die momentan narziBtische Haltung
ist trotz allen Gefahren notig, soll der junge Mensch seine eigene innere Gestalt ge-
winnen. Diese Notigung kann nun aber rasch in den Leichtsinn, in die Willfahrigkeit
fiihren, wenn der Jugendliche die eben entdeckten neuen Weisen des Gestimmtseins
derart iiberwertet, daB er nicht mehr den Weg zu einer Gestaltung seiner innern Welten
findet und der Mut zur Bewiihrung und Erprobung fehlt. Je drmer das Kind an see-
lischer Nahrung, an Gehalten war, die ihm aus seinem Milieu hitten zuteil werden
sollen, um so haltloser wird ein solcher Pubertierender seinen neu gewonnenen reichen
Welten verfallen und sich wehren, in die drmliche und vertrocknete Welt seiner Erzie-
her zuriickzukehren. Doch ist in diesem Leichtsinn, der keine Verpflichtungen aus dem
biirgerlichen Leben mehr anerkennen will, auch irgendwo die notwendige Haltung ver-
hOrg_en: Der Jugendliche muB sich seinen Stimmungen und Gesichtern iiberlassen kén-
nen, ohne Einengung durch eine gesetzlicher gewordene moralistische Umwelt. Wie sonst
sollte er neue innere Dimensionen, neue Horizonte entdecken konnen? Die Welt ist ja
so viel groBer, als der gesicherte und sich sichernde Nur-Erzieher weifl! Die Konfron-
tation mit dem Eros geschieht und muB vom Jugendlichen auch bewiltigt werden.
Lebte er bisher in einem Milieu ohne Ma und Zucht, dann wird er leichter auch dem
MaBlosen verfallen. Wo sich der Jugendliche seinen Bildern und Triumen iiberlagt,
steht er hart am Leichtsinn; wo er sich zuriicknimmt und sich nicht auszusetzen wagt,
hleibt er stehen und verkiimmert zum infantilen Erwachsenen. Verliert er sich an seine

351



Triume und neuen Bediirfnisse, entsteht eine Dauerhaltung aus den notwendigen
Durchgingen, dann bleibt der junge Mensch untiichtig, wird leichtsinnig und sich selber
horig, indem er eben warten mufl auf «Inspiration» und «Stimmung» und nicht sich
selbst aufmacht, diese innere Welt in duBBerem Werk zu gestalten.

Sind Mut und Tapferkeit ausgesprochene Ideale des Pubertierenden, so steht da-
neben als verfehlte Haltung und als Gefahr immer auch der Trotz. Sind Schwung und
Begeisterung, das Vertrauen in Ideale und neue Welten bevorzugte Verhaltensweisen
des Pubertierenden, so steht daneben als Verfehlung und Verunreinigung eben auch
Leichtsinn und horige Willfahrigkeit. Wie oft aber wird erst aus der Gefihrdung her-
aus, aus dem Irrweg der richtige Weg gefunden? Wissen wir immer, was aus einer uns
nicht genehmen Haltung des Kindes und des Jugendlichen wird? Spricht sich nicht oft
auch in unseren Wertungen jugendlichen Verhaltens das MiBtrauen aus? Gerade der
Trotzige und Leichtsinnige koénnte uns auf unsern eigenen Trotz hinweisen, auf den
Trotz des Erziehers, der sich versteift hat in ein System von Normen und nicht mehr
bereit ist, sich zum Beispiel von den Erfahrungen und Wegen des Leichtsinnigen
erschiittern zu lassen. Erschiittern meint hier nicht, dal der Erwachsene in falscher
Jugendlichkeit sich einfach mitreiBen lasse, wohl aber ist der bereite offene Sinn
gemeint, der emptinglich bleibt fiir die feinen Schwebungen hinter den Dingen. «Es
gibt oft Dinge und Beziehungen in dem menschlichen Leben, die uns nicht sogleich
klar sind und deren Grund wir nicht in Schnelligkeit hervorzuziehen vermogen», sagt
Stifter. «Sie wirken dann meistens mit einem gewissen schonen und sanften Reize des
Geheimnisvollen auf unsere Seele. In dem Angesichte eines HiBlichen ist fiir uns oft
eine innere Schonheit, die wir nicht auf der Stelle von seinem Werte abzuleiten ver-
mogen. Ebenso fiihlen wir uns manchmal zu einem hingezogen, den wir eigentlich gar
nicht kennen, es gefillt uns seine Art, wir trauern, wenn er uns verlassen hat. Dal}
zuletzt sittliche Griinde vorhanden sind, die das Herz herausfiihlt, ist kein Zweifel,
allein wir konnen sie nicht immer mit der Waage des Bewuflitseins und der Rechnung
hervorheben und anschauen. Die Seelenkunde hat manches beleuchtet und erklirt, aber
vieles ist ihr dunkel und in groBer Entfernung geblieben. Wir glauben daher, da8 es
nicht zuviel ist, wenn wir sagen, es sei fiir uns noch ein heiterer, unermefllicher Ab-
grund, in dem Gott und die Geister wohnen. Die Seele in Augenblicken der Enlziickung
itberfliegt ihn oft.»

Das wire die uns angemessene Weise des Offenseins fiir das Kind und fiir die Welt.

F. Schneeberger

Lebensprobe

Wenn einen Menschen die Natur echoben,

ist es kein Wunder, wenn ihm viel gelingt;

man muf in ihm die Macht des Schopfers loben,
der schwachen Ton zu solcher Ehre bringt.
Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben
die sauerste besteht, sich selbst bezwingt,

dann kann man ihn mit Freuden andern zeigen
und sagen: Das ist er, das ist sein eigen!

Denn alle Kraft dringt vorwidrts in die Weite,

zu leben und zu wirken hier und dort;

dagegen engt und hemmt von jeder Seite

der Strom der Welt und reif3t uns 1nit sich fort.

In diesem innern Sturm und dufern Streite

vernimmt der Geist ein schwer verstanden Wort:

Von der Gewalt, die alle Wesen bindet,

befreit der Mensch sich, der sich liberwindet. Goethe

352.



	Trotz und Leichtsinn

