Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 60 (1955-1956)

Heft: 7-8

Artikel: Pestalozzi und die Heilpadagogik [Teil 1]
Autor: Schneeberger, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi und die Heilpidagogik

Wir freuen uns, dem Jahresbericht 1954 des Heilpidagogischen Seminars, Ziirich, diesen
wertvollen Vortrag von Herrn Dr. F. Schneeberger, gehalten am 28. Januar 1955 an der Uni-
versitit Hamburg, entnehmen zu diirfen.

Eine Pestalozzi-Interpretation ist ein personliches Unterfangen und mithin
eine nur bedingt objektiv richtige Deutung. Aus der verwirrend reichen Fiille
Pestalozzischer Gedanken faBt man als Einzelner auf einmal nur einen beschrank-
ten Teil und diesen Teil erst noch nur durch das Medium des eigenen Daseins.
Darum vertrete ich kein irgendwie kanonisches oder dogmatisches Pestalozzi-Bild.
Vielmehr ist es so, dall man von Pestalozzi irgend einmal personlich gepackt und
dann nicht mehr losgelassen wird. «Man mochte immer mehr von ihm wissen, ihn
immer tiefer verstehen, immer mehr an ihm und seinem Wesen teilhaben, ihn sich
ganz zu eigen machen. So schwer und miithsam er oft zu lesen ist, es geht von ihm
eine Kraft aus, die den, der sie einmal gespiirt hat, zur Nachfolge zwingt», sagt
Karl Miiller (Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1952). Wenn man selber in der Praxis
der Erziehung, der Beratung steht, im Alltag, der einen dauernd zu pidagogischen
Entscheidungen dringt, so w1rd man tatsachhch in der von Karl Miller umschrie-
benen Art von Pestalozzi betroffen, angerufen und herausgefordert. Dann kann
man allerdings nicht neueste Ergebnisse wissenschaftlicher Pestalozzi-Forschung
anbieten, sondern nur versuchen, etwas vom personlichen Pestalozzi-Erlebnis zn
vermitteln.

Pestalozzi war nicht Heilpadagoge. Er war Erzieher, Pidagoge schlechthin,
auch dort, wo er in einer ausgesprochen heilpiadagogischen Aufgabe drin stand,
wie bei der Armen- und Anstaltserziehung im Neuhof, in Stans und spiter noch
einmal in Yverdon. Man findet darum Anregungen und Hinweise fur die heil-
piadagogische Praxis in seinem Werk nicht schon gebiindelt und unter besonderem
Titel. Pestalozzi denkt und schreibt ohnehin unsystematisch. Er denkt leidenschaft-
lich ums Ganze der Menschenbildung kreisend und zu ihm vorstoflend je von den
besonderen konkreten Anlissen seiner Arbeit her. Befragen wir ihn also aus heil-
pidagogischer Sicht heraus, so bekommen wir zunichst allgemein padagogische
Antworten, die wir selber noch iibersetzen miissen nach MaBlgabe der engeren
Schranken und Grenzen der Erziehungsfihigkeit unserer entwicklungsgehemmten
und schwererziehbaren Jugend. Redet Pestalozzi direkt von heilpadagogischen
Situationen, so tut er dies gerade dort, wo er eben in der gedanklichen Auseinan-
dersetzung mit der Praxis auf solche Situationen stoBt.

Pestalozzi begann seine Erziehungsarbeit bei heilpadagogischen Aufgaben. In
seiner ersten Armenanstalt im Neuhof bei Brugg hatte er es mit ausgesprochen
heilpidagogischen Situationen zu tun. Er spricht zwar einfach von den Armen (in
seinen Aufrufen um finanzielle Unterstiitzung etwa), umschreibt damit jedoch nur
die soziale Stellung der Kinder. «Ich sah in einer armen Gegend das Elend der bei
den Bauern verdungenen Kinder, ich sah, wie erdriickende Hirte des Eigennutzes
diese Kinder fast alle durchgehends an Leib und Seele zugrunde richtet *.» (Es
geht ihm deshalb um die) «Errettung der im niedersten Stand der untersten Mensch-
heit vergessenen Kinder! Den zum Landlaufling, vielleicht zum Schelmen empor-
wachsenden verlassenen Sohn und das Madchen, das, ohne Hiilf und Fiihrung zum
Elend und ehelosen Leben bestimmt, sich selbst und dem Vaterland fast notwendig
verloren werden miilte: diese wollte ich retten, ihnen Erziehung zu einem niitz-
lichen und tatigen Leben verschaffen *.» Pestalozzi verpflichtet sich seinen Geld-
gebern gegeniiber, «gebrochene, hinkende, schwiichere Kinder anzunehmen, Kin-
der von Hingerichteten, landesverwiesenen Verbrechern — iiberhaupt nur solche.
die kein Eigentum und keinen Herd hitten *». — Pestalozzi begann so sein eigent-
liches Werk in der Fiirsorgeerzichung von Schwererziehbaren, bei Verwahrlosten

116



schlimmster Art. Er packte dort zu, wo die Aufgabe am gréBten war. Er kannte
somit unsere eigenen heutigen Nate, die sich uns in der Erziehung der schwierigen
und verwahrlosten Jugend ergeben.

Wir diirfen ihm Gehor schenken. Wir konnen aber dabei nicht einfach das
ganze Werk vor uns hinstellen und zusammenfassend referieren. Viel niher kommt
uns Pestalozzi, wenn wir ein eigenes, fiir uns heute dringliches Anliegen an sein
Werk heranbringen. Solche Fragestellung ist allerdings individuell bedingt, fiir
andersartig Beunruhigte vielleicht nicht aktuell. Das muBl ich in Kauf nehmen.
wenn ich ein bestimmtes Problem in den Vordergrund stelle, dieses namlich: Wie
begegnen wir den Folgen der Vertechnisierung, den Folgen der Rationalisierung
unseres gesamten menschlichen Lebensbereiches? Diese Folgen sind in ihrer Ge-
samtheit wohl noch kaum vollstindig zu iiberblicken. Sicher wissen wir nur, dal3
sie eine groBle allgemeine Unsicherheit der Erzieher. eine innere Haltlosigkeit, den
Verlust menschlicher Mitte gebracht haben, weil mit der Technisierung gleichzeitig
der ProzeB der Individualisierung einherlief. Der Einzelne verlor den Anschlufl an
einen fraglos erfahrbaren Lebenssinn, es widerfuhr ihm mit dem individuellen
Miindigwerden gleichzeitig die Isolierung, das Abgedringtwerden in innere Isola-
tion, wodurch die bisherige Gestalt der Familie zerfallen muBite. Gemiithafte Ver-
armung und innere Verwahrlosung sind die weiteren Erscheinungen dieses Pro-
zesses. Pestalozzi erlebte den Beginn dieser Entwicklung: die aufkommende
Mechanisierung der Arbeit, die Industrialisierung. Seine Analyse der Wirkungen
auf die Menschen mutet unerhért aktuell an und fordert dhnliche Ergebnisse
zutage, wie wir sie von den groBen heutigen Zeitkritikern her kennen und finden,
zum Beispiel bei Jaspers in der «Geistigen Situation der Zeit», bei Guardini im
«Ende der Neuzeit», bei Ortega y Gasset in den «Betrachtungen iiber die Technik.
bei Lersch «Der Mensch in der Gegenwart».

Pestalozzi fiirchtet das Neue nicht, auch wenn seine Wirkungen zunichst
negativ sind. Gegen Ende seines Lebens befallt er sich in verschiedenen Schriften
mit den neuen Entwicklungen, zum Beispiel 1806 in der Abhandlung «Uber Volks-
bildung und Industrie», von der wir zunidchst ausgehen. Der aufkommenden Indu-
strie, dieser neuen Welt der mechanisierten Arbeit, begegnet Pestalozzi nicht pessi-
mistisch oder resignierend, bedauernd etwa, dal die Zeiten der Handarbeit vorbei
sein sollen. Doch ist er auch nicht einfach blind fortschrittsgliubig, voreingenom-
men. Kritisch wach und offen nimmt er das Neue ernst. Ernst vor allem nimmt er
alle jene Probleme, welche sich fiir den Menschen aus den neuen Umstinden erge-
ben. Den Menschen im Arbeitnehmer will er schiitzen, erziehen und bilden ---
nicht politische oder gewerkschaftliche Auseinandersetzungen sind sein Anliegen,
sondern ihn kiimmert, wie der Einzelne als Mensch sich auch unter den neuen
Verhiltnissen und Bedingungen entwickeln kann. DaBl der Einzelne wahrhaft
menschlich wachse und innerlich reifen konne auch unter vollig veranderten
Arbeits- und Lebensbedingungen, das ist seine Sorge. Und seine Uberzeugung: daf}
man dem Menschen dieses Wachstum erméglichen und es schiitzen kann: durch
die Erziehung. Darum fiirchtet er neue Entwicklungen nicht. Hier spiiren wir etwas
von der Grofle Pestalozzis und von seiner die Zeit iiberdauernden Bedeutung, in
seinem unerschiitterlichen Glauben, dall der Mensch in solchen grofien Umwil-
zungen dann an Geist und Seele keinen Schaden nimmt, wenn er durch eine zweck-
mifige und sinnvolle Erziehung vom Ganzen seines Wesens her auf neue Welten
eingestellt wird. Nicht Einzelaktionen, dirigierte Einzelmallnahmen geniigen —
es gibt nur den einen, den beschwerlichsten Weg, den iiber die Erziehung. Nach
Pestalozzis Meinung kann man in solchen Weltstunden nicht einfach Einzelheiten
ordnen, etwa die soziale Frage, die sich in seiner Zeit in neuer Form zu stellen
beginnt. Man kann nicht einfach Arbeits- und Lohnverhiltnisse regeln. Das alles
ist dann zwar auch notig, aber kann dauerhaft und sinnvoll nur gelost werden, wenn

117



zuvor der Mensch wirklich fiir das Neue erzogen und von Grund auf auf das Neue
hin gebildet ist. Darum will Pestalozzi bei der Volkserziechung ansetzen und nicht
bei materiell orientierten Wohlfahrts- und Fiirsorgebestrebungen. — Man ist heute
nach einer langen Zwischenzeit der Einzellosungen, welche man in politischen oder
wirtschaftlichen Regelungen glaubte gefunden zu haben, fiir diese umfassendere
Sicht, wie sie Pestalozzi eigen ist, wieder zuginglicher: Man strebt allenthalben
eine ernsthafte Besinnung auf den Menschen als auf etwas unteilbar Ganzes an.
Man mul} die Schiden genau kennen, um sie beheben zu konnen. Oder wie
Novalis sagt: «Wenn der Mensch das Ubel in der Welt lieb gewonne, geschiahe seine
Verwandlung.» Pestalozzi versucht die Gefahren der Mechanisierung der Arbeit
genau zu analysieren; er sucht die entstehenden Konflikte aufzudecken, die Zu-
sammenhinge zwischen der notwendig einseitigen Beanspruchung des Industrie-
arbeiters und seinem hiuslichen Leben herauszuschalen. Pestalozzis Darstellung
klingt in vielem, wie wenn iiber moderne durchrationalisierte FlieBbandarbeit eine
Analyse erstellt worden wire. «In Fabrikorten ist die Beschaftigung der meisten
Menschen nichts anderes als ein Routinemechanismus einer isolierten Berufsfertig-
keit, meistenteils in der Art, wie er ausgeiibt wird, der allgemeinen Entfaltung der
Natur sehr schidlich. Leer gelassen von aller Geistesbildung und selber eingeengt
in die Zwerggestalt einer einzelnen Kunstfertigkeit®»> — bleibt der Horizont des
Menschen eng, fehlen ihnen die echten Entwicklungsmoglichkeiten. «Leergelassen
von aller Geistesbildung und eingeengt» wirken viele Leute auch heute. «Ihr groBter
Geldgewinnst (gegeniiber ihrer fritheren Lage als Landarbeiter) reizt sie nur noch
mehr zum sinnlichen GenuB (und dariiber hinaus zur Siichtigkeit); so groB ihr
Verdienst ist, so selten sind ihre Ersparungen °.» Weil diese Leute ohne «Geistes-
bildung» aufwachsen, eingeengt nur in ihre momentanen Bediirfnisse leben, aber
diese nicht in einem groBeren Lebenszusammenhang sehen kénnen, befriedigen sie
solche Bediirfnisse auch nur momentan und unbedacht, unwissend, worum es sich
eigentlich handelt, und liefern sich selber damit an sie aus, nicht unterscheidend
zwischen Echtem und Ersatzbediirfnis. So sind denn solche Leute fiir die Sug-
gestion der Reklame und Propaganda duBlerst anfillig; sie entdecken laufend neue
Bediirfnisse, welche gar nicht echt zu ihnen selber gehoren, sondern welche erst
durch die Beteuerungen der Propaganda neu geschaffen werden. «Da sie in der
Beschrinkung des Geistes und des Herzens aufwachsen, durch ihr Beieinander-
Arbeiten gleichsam in einer tdglichen Ansteckung aller schlechten und bosen Ge-
wohnheiten, die unter ihnen eingerissen, leben, so ist ihr Zustand der Entfaltung
aller bessern Krafte der Menschennatur entgegen und mangelt allgemein alles
dessen, wodurch die Fundamente eines weisen, frommen, gliicklichen Lebens miis-
sen gegriindet werden %.» — «Wo aber der Fabrikverdienst in ein durch Armut
Erniedrigung und Verwahrlosung tief gesunkenes Gesindel hineinfiel, so waren
seine Folgen verderblich . .. Schlechtigkeit und Erniedrigung hatte jetzt in Geld-
verdienst doppelte Nahrung und fand nirgends ein Gegenfrewwht mehr. Das ver-
wahrloste Volk ward jetzt in seiner Schlechtigkeit ziigellos, sein Leichtsinn und
seine Verschwendung war ansteckend und ohne Grenzen, die Dieberei leicht und
Hoffart und Schamlosigkeit allgemein ... Der zewinnsiichtige Fabrikant streckte
dem leichtsinnigen Arbeiter allenthalben Geld vor, und der Wucherer im Dorfe
borgte ihm. Dann halfen Vogt und Weibel diesem zu Schuldverschreibungen, dic
den Leichtsinnigen bald um Haus und Hof brachten, aber dabei den Wucherer auf
jeden Fall sicherstellten “.» Pestalozzi erfihrt bereits die Wirkungen einer guten
Konjunkturepoche, die damit verbundene Haufung von Geld und Besitz bei weni-
gen «schlauen und verfinglichen Menschen, welche an die Spitzen groBer Erwerbs-
zweige kamen, wodurch die Menge der Armen ihnen in die Hinde fielen ®». Mit
dem guten Verdienst breiter Schichten wuchsen die LebensgenieBungen; die Gel-
tung des Einzelnen «ging jetzt nicht mehr von seinem biirgerlichen Stande und von

118



seiner biirgerlichen Tugend, sondern von den AnmaBungen seines Namens und von
dem Gewiihl seines Geldes aus *». Dem Arbeiter «schien der Mechanismus eines
elenden Fabrikhandgriffes» zur Sicherstellung des Lebens zu geniigen, Schule und
Wissen iiber den direkt notwendigen Bezug zur Industriearbeit hinaus glaubte man
entbehren zu konnen — alles Probleme, welche uns heute ebensosehr beschiftigen
und bedréngen, besonders weil durch die enorme Spezialisierung und Haufung des
moglichen Wissens eine groBe Resignation einer allgemeinen grundlegenden Bil-
dung gegeniiber um sich gegriffen hat.

Vor wirtschaftlichen Riickschligen, vor krisenhaften Zusammenbriichen
braucht man nicht zu erschrecken. Pestalozzi erlebte bereits Konjunkturriickgang
und Konjunkturzerfall und die daraus sich ergebenden Folgen fiir die Industrie-
arbeiter, welche am stirksten betroffen wurden. «Die GenieBungen der Arbeiter
sind nicht mehr verhiltnismiBlig mit seiner Arbeit und seinem wahren Verdienst.
Ein an sinnliche GenieBungen gewohntes Volk muB} jetzt mangeln und sparen *°.»
Die ganze Not und innere Misere eines Standes wurde und wird auch heute unver-
hiillt offensichtlich und sichtbar. Die Leute, welche einen mit ihren wirklichen
Verhiltnissen, mit ihren geistigen und seelischen Moglichkeiten in keiner normalen
Proportion mehr stehenden Lebensstil aufgebaut haben, wurden besonders hart
betroffen und niedergeworfen. Genau in dieser aussichtslosen Lage setzt Pestalozzi
ein. Nicht resignierend, nicht kopfhingerisch, sondern gewillt, die Wurzeln des
Ubels bloBzulegen und fiir wirksame Abhilfe zu sorgen. «Ich bedaure sein (des
betroffenen Menschen) Dasein, aber ich erschrecke nicht vor seiner Erscheinung.
Wir miissen uns kennen, wenn wir uns helfen wollen. Es ist gut, dal der Arme im
Lande und seine Fiihrer beide zur gleichen Zeit erkennen lernen, dal} ein elender
Fabrikhandgriff (die einseitige Beanspruchung im modernen technisierten Betrieb)
nicht genugtuend ist fiir die wahre Bildung und Erziehung der Kinder des Landes;
es ist gut, daB hiufige Not die Vernunft und Uberlegung mit Gewalt ruft, es ist
gut, daB sie dem Taumel des Leichtsinns ein Ziel setzt ''.» «Unstreitig ist jetzt der
Augenblick da, in welchem in Herz, Geist und Kunst tief eingreifende Erziehungs-
maBregeln bei allem Volk Eingang finden wiirden **.»

Echte Hilfe aus einer Krisensituation kann nach Pestalozzis Uberzeugung nur
der erzieherische Einsatz bringen. Die Grole der Aufgabe erschreckt ihn nicht;
irgendeine andere MaBBnahme, welche leichter zu realisieren wire, vermag nicht
richtig, nicht tief und nicht dauerhaft genug zu helfen. Pestalozzi will des Menschen
Wesen und nicht seine zuBern Umstinde indern, darum kann nur durch die Erzie-
hung eine wirklich neue innere Haltung und ein Halt aufgebaut werden. Nach den
vielen und reichen Erfahrungen seines Lebens, trotz den Niederlagen, glaubt
Pestalozzi unbedingt an die Moglichkeit, da man den Menschen durch die Erzie-
hung, und nur durch sie, auf das Neue hin einstellen und ihn dndern kann, so daf
er auch in neuen Weltentwicklungen seine Wiirde und seine innere Mitte nicht zu
verlieren braucht. Dieser unbedingte Glaube, dieser fraglose Einsatz fiir das Primat
der Erziehung macht uns Pestalozzi so unbequem: sein Werk und seine Existenz
wirken wie ein Mahnmal gegen jeden vorlaufigen und ausweichenden, gegen jeden
vorschnellen und bequemen Losungsversuch in Zeiten allgemeiner innerer mensch-
licher Not. Sein Schatten fillt iiber jede Art von Umweg und 138t uns Umwege oder
Irrwege auch als solche erkennen. Nur durch «tiefeingreifende» Erziehung kann
dem Volk geholfen und es fiir neue Entwicklungen bereit gemacht werden. —
Pestalozzi weill aber auch das andere: Der erste Ansatz und die praktische Ver-
wirklichungsmoglichkeit ist bescheiden und beschriankt sich auf den engen Wir-
kungskreis jedes einzelnen Erziehers. Es kann nicht zur Massenfiihrung, zur
Massenunternehmung, zur KolossalmaBBnahme gegriffen werden — nur vom Ein-
zelnen aus laflt sich das gesteckte hohe Ziel erreichen. Es gehort zu Pestalozzis
Wesen, daBl er solche enorme Distanzen und Spannungen aushilt und zu tragen

119



gewillt ist: Spannungen zwischen dem als richtig Erkannten und dem konkret
Moglichen auf dem langen Weg zu diesem Ziel hin. Es gehort zu seinem Wesen, daf
er mit dem Blick auf hochste Ziele das erste Einfache und Niedrigste zu tun bereit
ist. Daf} auch das Vorldufige, das nur begrenzt Mogliche getan werde, ausgerichtet
auf das Ganze des Menschen, ist sein Anspruch, ein Anspruch, der besonders dem
Heilpadagogen gilt.

Die Hilfe liegt in der Hinwendung zum menschlich nahen personlichen Kreis.
Auch wenn uns zum Beispiel die eigentlich notwendigen Unterrichtsmaterialien,
die differenziert eingerichteten Schulrdume, finanzielle Mittel und Hilfe fehlen,
nicht ausreichend zur Verfiigung stehen — die wichtige erzieherische Arbeit kann
doch getan werden, sofern wir das existentielle Eigendasein des Einzelnen und
seine Ordnungen ernster nehmen als die Anspriiche des technisierten Massen-
daseins. «Wir bediirfen eines Volkes, dessen Denkkraft auf seine hiauslichen Be-
diirfnisse gelenkt und fiir dieselben tief und kraftvoll geweckt ist. Wir bediirfen
eines Volkes, dessen Forschungs- und Denkkraft in hauslichen Angelegenheiten
kraftvoll gebiidet und durch Anstrengung und Titigkeit zur Sitte habituell gemacht
worden **.» Diese Forderung, die nahen hauslichen, menschlich noch gestaltbaren
Kreise reinzuhalten, sich ihnen zuzuwenden und von ihnen her aufzubauen, finden
wir bei Pestalozzi in jedem Lebensabschnitt. «Der Kreis des Wissens, durch den
der Mensch inseiner Lage gesegnet wird. ist enge, und dieser Kreis fingt nahe um ihn
her, um sein Wesen, um seine nihesten Verhaltnisse an, dehnt sich von da aus und
mul} bei jeder Ausdehnung sich nach diesem Mittelpunkt aller Segenskraft der
Wahrheit richten. Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen, und seine
Menschenweisheit ruhet auf dem festen Grund der Kenntnis seiner nihesten Ver-
hiltnisse und der ausgebildeten Behandlungsfahigkeit seiner nahesten Angelegen-
heiten **.» So formulierte Pestalozzi in der «Abendstunde eines Einsiedlers» den
gleichen Gedanken.

Schulen und erziehen wir heute nicht oft so, daBB wir die engen und nahen
Kreise, in deren Mitte der Mensch lebt, vernachlidssigen? Spielt sich unser Unter-
richt, besonders auf den hoheren Stufen, nicht in einem luftleeren Raum ab, recht
hoch iiber dem Boden wirklicher Erfahrungen der Schiiler? Wir wollen einrdumen,
daB die verfiigbaren Erfahrungen des jungen Menschen gering an Zahl und schmal
sind, daB es also einer grofen Unterrichtskunstfertigkeit bedarf, diese Erfahrun-
gen zu niitzen. Wie aber soll der heranwachsende Mensch lernen, zu wirklich
eigenen Erfahrungen zu kommen, wenn man nicht wagt, die auch erst nur sparlich
vorhandenen zu niitzen und zu verarbeiten? Wir wollen weiterhin einriumen, dafl
es ein Kennzeichen des reifen und voll erwachsenen Menschen ist, wenn er im
engen und individuellen Lebensraum, in den alltdglichen Erlebnissen seines un-
bedeutenden Einzelschicksals bedeutende und tiefe Erfahrungen zu gewinnen
weil}, daB sich bei ithm erst innerer und duBerer Lebensraum umgekehrt propor-
tional entwickeln konnen. Trotzdem bleibt die uniiberhorbare Feststellung Pesta-
lozzis bestehen: «Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen.»

(SchluB folgt)

Anmerkungen: Die Zitate sind der achtbindigen Pestalozzi-Ausgabe des Rotapfel-Ver-
lages, Erlenbach-Ziirich (1944 ff.), entnommen.

BTV, /1533 8 VII/S. 65/66 1LVII/S. 69/70
=iV ABT25 "VIL/S. 67 LAVITShT0
31V/S.48 8 VIL/S. 67 IV 8573
tVII/S. 65 ®VII/S. 68 1IV/S. 146
5VII/S. 65 WVIL/S. 69

120



	Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 1]

