
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 60 (1955-1956)

Heft: 7-8

Artikel: Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 1]

Autor: Schneeberger, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi und die Heilpädagogik
Wir freuen uns, dem Jahresbericht 1954 des Heilpädagogischen Seminars, Zürich, diesen

wertvollen Vortrag von Herrn Dr. F. Schneeberger, gehalten am 28. Januar 1955 an der
Universität Hamburg, entnehmen zu dürfen.

Eine Pestalozzi-Interpretation ist ein persönliches Unterfangen und mithin
eine nur bedingt objektiv richtige Deutung. Aus der verwirrend reichen Fülle
Pestalozzischer Gedanken faßt man als Einzelner auf einmal nur einen beschränkten

Teil und diesen Teil erst noch nur durch das Medium des eigenen Daseins.
Darum vertrete ich kein irgendwie kanonisches oder dogmatisches Pestalozzi-Bild.
Vielmehr ist es so, daß man von Pestalozzi irgend einmal persönlich gepackt und
dann nicht mehr losgelassen wird. «Man möchte immer mehr von ihm wissen, ihn
immer tiefer verstehen, immer mehr an ihm und seinem Wesen teilhaben, ihn sich
ganz zu eigen machen. So schwer und mühsam er oft zu lesen ist, es geht von ihm
eine Kraft aus, die den, der sie einmal gespürt hat, zur Nachfolge zwingt», sagt
Karl Müller (Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1952). "Wenn man selber in der Praxis
der Erziehung, der Beratung steht, im Alltag, der einen dauernd zu pädagogischen
Entscheidungen drängt, so wird man tatsächlich in der von Karl Müller umschriebenen

Art von Pestalozzi betroffen, angerufen und herausgefordert. Dann kann
man allerdings nicht neueste Ergebnisse wissenschaftlicher Pestalozzi-Forschung
anbieten, sondern nur versuchen, etwas vom persönlichen Pestalozzi-Erlebnis zu
vermitteln.

Pestalozzi war nicht Heilpädagoge. Er war Erzieher, Pädagoge schlechthin,
auch dort, wo er in einer ausgesprochen heilpädagogischen Aufgabe drin stand,
wie bei der Armen- und Anstaltserziehung im Neuhof, in Stans und später noch
einmal in Yverdon. Man findet darum Anregungen und Hinweise für die
heilpädagogische Praxis in seinem Werk nicht schön gebündelt und unter besonderem
Titel. Pestalozzi denkt und schreibt ohnehin unsystematisch. Er denkt leidenschaftlich

ums Ganze der Menschenbildung kreisend und zu ihm vorstoßend je von den
besonderen konkreten Anlässen seiner Arbeit her. Befragen wir ihn also aus
heilpädagogischer Sicht heraus, so bekommen wir zunächst allgemein pädagogische
Antworten, die wir selber noch übersetzen müssen nach Maßgabe der engeren
Schranken und Grenzen der Erziehungsfähigkeit unserer entwicklungsgehemmten
und schwererziehbaren Jugend. Redet Pestalozzi direkt von heilpädagogischen
Situationen, so tut er dies gerade dort, wo er eben in der gedanklichen
Auseinandersetzung mit der Praxis auf solche Situationen stößt.

Pestalozzi begann seine Erziehungsarbeit bei heilpädagogischen Aufgaben. In
seiner ersten Armenanstalt im Neuhof bei Brugg hatte er es mit ausgesprochen
heilpädagogischen Situationen zu tun. Er spricht zwar einfach von den Armen (in
seinen Aufrufen um finanzielle Unterstützung etwa), umschreibt damit jedoch nur
die soziale Stellung der Kinder. «Ich sah in einer armen Gegend das Elend der bei
den Bauern verdungenen Kinder, ich sah, wie erdrückende Härte des Eigennutzes
diese Kinder fast alle durchgehends an Leib und Seele zugrunde richtet \» (Es
geht ihm deshalb um die) «Errettung der im niedersten Stand der untersten Menschheit

vergessenen Kinder! Den zum Landläufling, vielleicht zum Schelmen
emporwachsenden verlassenen Sohn und das Mädchen, das, ohne Hülf und Führung zum
Elend und ehelosen Leben bestimmt, sich selbst und dem Vaterland fast notwendig
verloren werden müßte: diese wollte ich retten, ihnen Erziehung zu einem
nützlichen und tätigen Leben verschaffen 2.» Pestalozzi verpflichtet sich seinen
Geldgebern gegenüber, «gebrochene, hinkende, schwächere Kinder anzunehmen, Kinder

von Hingerichteten, landesverwiesenen Verbrechern — überhaupt nur solche,
die kein Eigentum und keinen Herd hätten 3». — Pestalozzi begann so sein eigentliches

Werk in der Fürsorgeerziehung von Schwererziehbaren, bei Verwahrlosten

116



schlimmster Art. Er packte dort zu, wo die Aufgabe am größten war. Er kannte
somit unsere eigenen heutigen Nöte, die sich uns in der Erziehung der schwierigen
und verwahrlosten Jugend ergeben.

Wir dürfen ihm Gehör schenken. Wir können aber dabei nicht einfach das

ganze Werk vor uns hinstellen und zusammenfassend referieren. Viel näher kommt
uns Pestalozzi, wenn wir ein eigenes, für uns heute dringliches Anliegen an sein
Werk heranbringen. Solche Fragestellung ist allerdings individuell bedingt, für
andersartig Beunruhigte vielleicht nicht aktuell. Das muß ich in Kauf nehmen,
wenn ich ein bestimmtes Problem in den Vordergrund stelle, dieses nämlich: Wie
begegnen wir den Folgen der Vertechnisierung, den Folgen der Rationalisierung
unseres gesamten menschlichen Lebensbereiches? Diese Folgen sind in ihrer
Gesamtheit wohl noch kaum vollständig zu überblicken. Sicher wissen wir nur, daß
sie eine große allgemeine Unsicherheit der Erzieher, eine innere Haltlosigkeit, den
Verlust menschlicher Mitte gebracht haben, weil mit der Technisierung gleichzeitig
der Prozeß der Individualisierung einherlief. Der Einzelne verlor den Anschluß an
einen fraglos erfahrbaren Lebenssinn, es widerfuhr ihm mit dem individuellen
Mündigwerden gleichzeitig die Isolierung, das Abgedrängtwerden in innere Isolation,

wodurch die bisherige Gestalt der Familie zerfallen mußte. Gemüthafte
Verarmung und innere Verwahrlosung sind die weiteren Erscheinungen dieses
Prozesses. Pestalozzi erlebte den Beginn dieser Entwicklung: die aufkommende
Mechanisierung der Arbeit, die Industrialisierung. Seine Analyse der Wirkungen
auf die Menschen mutet unerhört aktuell an und fördert ähnliche Ergebnisse
zutage, wie wir sie von den großen heutigen Zeitkritikern her kennen und finden,
zum Beispiel bei Jaspers in der «Geistigen Situation der Zeit», bei Guardini im
«Ende der Neuzeit», bei Ortega y Gasset in den «Betrachtungen über die Technik».
bei Lersch «Der Mensch in der Gegenwart».

Pestalozzi fürchtet das Neue nicht, auch wenn seine Wirkungen zunächst
negativ sind. Gegen Ende seines Lebens befaßt er sich in verschiedenen Schriften
mit den neuen Entwicklungen, zum Beispiel 1806 in der Abhandlung «Über
Volksbildung und Industrie», von der wir zunächst ausgehen. Der aufkommenden Industrie,

dieser neuen Welt der mechanisierten Arbeit, begegnet Pestalozzi nicht
pessimistisch oder resignierend, bedauernd etwa, daß die Zeiten der Handarbeit vorbei
sein sollen. Doch ist er auch nicht einfach blind fortschrittsgläubig, voreingenommen.

Kritisch wach und offen nimmt er das Neue ernst. Ernst vor allem nimmt er
alle jene Probleme, welche sich für den Menschen aus den neuen Umständen ergeben.

Den Menschen im Arbeitnehmer will er schützen, erziehen und bilden —
nicht politische oder gewerkschaftliche Auseinandersetzungen sind sein Anliegen,
sondern ihn kümmert, wie der Einzelne als Mensch sich auch unter den neuen
Verhältnissen und Bedingungen entwickeln kann. Daß der Einzelne wahrhaft
menschlich wachse und innerlich reifen könne auch unter völlig veränderten
Arbeits- und Lebensbedingungen, das ist seine Sorge. Und seine Überzeugung: daß
man dem Menschen dieses Wachstum ermöglichen und es schützen kann: durch
die Erziehung. Darum fürchtet er neue Entwicklungen nicht. Hier spüren wir etwas
von der Größe Pestalozzis und von seiner die Zeit überdauernden Bedeutung, in
seinem unerschütterlichen Glauben, daß der Mensch in solchen großen Umwälzungen

dann an Geist und Seele keinen Schaden nimmt, wenn er durch eine
zweckmäßige und sinnvolle Erziehung vom Ganzen seines Wesens her auf neue Welten
eingestellt wird. Nicht Einzelaktionen, dirigierte Einzelmaßnahmen genügen —
es gibt nur den einen, den beschwerlichsten Weg, den über die Erziehung. Nach
Pestalozzis Meinung kann man in solchen Weltstunden nicht einfach Einzelheiten
ordnen, etwa die soziale Frage, die sich in seiner Zeit in neuer Form zu stellen
beginnt. Man kann nicht einfach Arbeits- und Lohnverhältnisse regeln. Das alles
ist dann zwar auch nötig, aber kann dauerhaft und sinnvoll nur gelöst werden, wenn

117



zuvor der Mensch wirklich für das Neue erzogen und von Grund auf auf das Neue
hin gebildet ist. Darum will Pestalozzi bei der Volkserziehung ansetzen und nicht
bei materiell orientierten Wohlfahrts- und Fürsorgebestrebungen. — Man ist heute
nach einer langen Zwischenzeit der Einzellösungen, welche man in politischen oder
wirtschaftlichen Regelungen glaubte gefunden zu haben, für diese umfassendere
Sicht, wie sie Pestalozzi eigen ist, wieder zugänglicher: Man strebt allenthalben
eine ernsthafte Besinnung auf den Menschen als auf etwas unteilbar Ganzes an.

Man muß die Schäden genau kennen, um sie beheben zu können. Oder wie
Novalis sagt: «Wenn der Mensch das Übel in der Welt lieb gewönne, geschähe seine
Verwandlung.» Pestalozzi versucht die Gefahren der Mechanisierung der Arbeit
genau zu analysieren; er sucht die entstehenden Konflikte aufzudecken, die
Zusammenhänge zwischen der notwendig einseitigen Beanspruchung des Industriearbeiters

und seinem häuslichen Leben herauszuschälen. Pestalozzis Darstellung
klingt in vielem, wie wenn über moderne durchrationalisierte Fließbandarbeit eine
Analyse erstellt worden wäre. «In Fabrikorten ist die Beschäftigung der meisten
Menschen nichts anderes als ein Routinemechanismus einer isolierten Berufsfertigkeit,

meistenteils in der Art, wie er ausgeübt wird, der allgemeinen Entfaltung der
Natur sehr schädlich. Leer gelassen von aller Geistesbildung und selber eingeengt
in die Zwerggestalt einer einzelnen Kunstfertigkeit4» — bleibt der Horizont des
Menschen eng, fehlen ihnen die echten Entwicklungsmöglichkeiten. «Leergelassen
von aller Geistesbildung und eingeengt » wirken viele Leute auch heute. « Ihr größter
Geldgewinnst (gegenüber ihrer früheren Lage als Landarbeiter) reizt sie nur noch
mehr zum sinnlichen Genuß (und darüber hinaus zur Süchtigkeit) ; so groß ihr
Verdienst ist, so selten sind ihre Ersparungen0.» Weil diese Leute ohne «Geistesbildung»

aufwachsen, eingeengt nur in ihre momentanen Bedürfnisse leben, aber
diese nicht in einem größeren Lebenszusammenhang sehen können, befriedigen sie
solche Bedürfnisse auch nur momentan und unbedacht, unwissend, worum es sich
eigentlich handelt, und liefern sich selber damit an sie aus, nicht unterscheidend
zwischen Echtem und Ersatzbedürfnis. So sind denn solche Leute für die
Suggestion der Reklame und Propaganda äußerst anfällig; sie entdecken laufend neue
Bedürfnisse, welche gar nicht echt zu ihnen selber gehören, sondern welche erst
durch die Beteuerungen der Propaganda neu geschaffen werden. «Da sie in der
Beschränkung des Geistes und des Herzens aufwachsen, durch ihr Beieinander-
Arbeiten gleichsam in einer täglichen Ansteckung aller schlechten und bösen
Gewohnheiten, die unter ihnen eingerissen, leben, so ist ihr Zustand der Entfaltung
aller bessern Kräfte der Menschennatur entgegen und mangelt allgemein alles
dessen, wodurch die Fundamente eines weisen, frommen, glücklichen Lebens müssen

gegründet werden 6.» — «Wo aber der Fabrikverdienst in ein durch Armut
Erniedrigung und Verwahrlosung tief gesunkenes Gesindel hineinfiel, so waren
seine Folgen verderblich Schlechtigkeit und Erniedrigung hatte jetzt in
Geldverdienst doppelte Nahrung und fand nirgends ein Gegengewicht mehr. Das
verwahrloste Volk ward jetzt in seiner Schlechtigkeit zügellos, sein Leichtsinn und
seine Verschwendung war ansteckend und ohne Grenzen, die Dieberei leicht und
Hoffart und Schamlosigkeit allgemein Der gewinnsüchtige Fabrikant streckte
dem leichtsinnigen Arbeiter allenthalben Geld vor, und der Wucherer im Dorfe
borgte ihm. Dann halfen Vogt und Weibel diesem zu Schuldverschreibungen, die
den Leichtsinnigen bald um Haus und Hof brachten, aber dabei den Wucherer auf
jeden Fall sicherstellten 7.» Pestalozzi erfährt bereits die Wirkungen einer guten
Konjunkturepoche, die damit verbundene Häufung von Geld und Besitz bei wenigen

«schlauen und verfänglichen Menschen, welche an die Spitzen großer Erwerbszweige

kamen, wodurch die Menge der Armen ihnen in die Hände fielen 8». Mit
dem guten Verdienst breiter Schichten wuchsen die Lebensgenießungen; die
Geltung des Einzelnen «ging jetzt nicht mehr von seinem bürgerlichen Stande und von

118



seiner bürgerlichen Tugend, sondern von den Anmaßungen seines Namens und von
dem Gewühl seines Geldes aus 9». Dem Arbeiter «schien der Mechanismus eines
elenden Fabrikhandgriffes» zur Sicherstellung des Lebens zu genügen, Schule und
Wissen über den direkt notwendigen Bezug zur Industriearbeit hinaus glaubte man
entbehren zu können — alles Probleme, welche uns heute ebensosehr beschäftigen
und bedrängen, besonders weil durch die enorme Spezialisierung und Häufung des

möglichen Wissens eine große Resignation einer allgemeinen grundlegenden
Bildung gegenüber um sich gegriffen hat.

Vor wirtschaftlichen Rückschlägen, vor krisenhaften Zusammenbrüchen
braucht man nicht zu erschrecken. Pestalozzi erlebte bereits Konjunkturrückgang
und Konjunkturzerfall und die daraus sich ergebenden Folgen für die Industriearbeiter,

welche am stärksten betroffen wurden. «Die Genießungen der Arbeiter
sind nicht mehr verhältnismäßig mit seiner Arbeit und seinem wahren Verdienst.
Ein an sinnliche Genießungen gewohntes Volk muß jetzt mangeln und sparen 10.»

Die ganze Not und innere Misere eines Standes wurde und wird auch heute unverhüllt

offensichtlich und sichtbar. Die Leute, welche einen mit ihren wirklichen
Verhältnissen, mit ihren geistigen und seelischen Möglichkeiten in keiner normalen
Proportion mehr stehenden Lebensstil aufgebaut haben, wurden besonders hart
betroffen und niedergeworfen. Genau in dieser aussichtslosen Lage setzt Pestalozzi
ein. Nicht resignierend, nicht kopfhängerisch, sondern gewillt, die Wurzeln des
Übels bloßzulegen und für wirksame Abhilfe zu sorgen. «Ich bedaure sein (des
betroffenen Menschen) Dasein, aber ich erschrecke nicht vor seiner Erscheinung.
Wir müssen uns kennen, wenn wir uns helfen wollen. Es ist gut, daß der Arme im
Lande und seine Führer beide zur gleichen Zeit erkennen lernen, daß ein elender
Fabrikhandgriff (die einseitige Beanspruchung im modernen technisierten Betrieb)
nicht genugtuend ist für die wahre Bildung und Erziehung der Kinder des Landes;
es ist gut, daß häufige Not die Vernunft und Überlegung mit Gewalt ruft, es ist
gut, daß sie dem Taumel des Leichtsinns ein Ziel setzt «Unstreitig ist jetzt der
Augenblick da, in welchem in Herz, Geist und Kunst tief eingreifende Erziehungsmaßregeln

bei allem Volk Eingang finden würden
Echte Hilfe aus einer Krisensituation kann nach Pestalozzis Überzeugung nur

der erzieherische Einsatz bringen. Die Größe der Aufgabe erschreckt ihn nicht;
irgendeine andere Maßnahme, welche leichter zu realisieren wäre, vermag nicht
richtig, nicht tief und nicht dauerhaft genug zu helfen. Pestalozzi will des Menschen
Wesen und nicht seine äußern Umstände ändern, darum kann nur durch die Erziehung

eine wirklich neue innere Haltung und ein Halt aufgebaut werden. Nach den
vielen und reichen Erfahrungen seines Lebens, trotz den Niederlagen, glaubt
Pestalozzi unbedingt an die Möglichkeit, daß man den Menschen durch die Erziehung,

und nur durch sie, auf das Neue hin einstellen und ihn ändern kann, so daß
er auch in neuen Weltentwicklungen seine Würde und seine innere Mitte nicht zu
verlieren braucht. Dieser unbedingte Glaube, dieser fraglose Einsatz für das Primat
der Erziehung macht uns Pestalozzi so unbequem: sein Werk und seine Existenz
wirken wie ein Mahnmal gegen jeden vorläufigen und ausweichenden, gegen jeden
vorschnellen und bequemen Lösungsversuch in Zeiten allgemeiner innerer menschlicher

Not. Sein Schatten fällt über jede Art von Umweg und läßt uns Umwege oder
Irrwege auch als solche erkennen. Nur durch «tiefeingreifende» Erziehung kann
dem Volk geholfen und es für neue Entwicklungen bereit gemacht werden. —
Pestalozzi weiß aber auch das andere: Der erste Ansatz und die praktische
Verwirklichungsmöglichkeit ist bescheiden und beschränkt sich auf den engen
Wirkungskreis jedes einzelnen Erziehers. Es kann nicht zur Massenführung, zur
Massenunternehmung, zur Kolossalmaßnahme gegriffen werden — nur vom
Einzelnen aus läßt sich das gesteckte hohe Ziel erreichen. Es gehört zu Pestalozzis
Wesen, daß er solche enorme Distanzen und Spannungen aushält und zu tragen

119



gewillt ist: Spannungen zwischen dem als richtig Erkannten und dem konkret
Möglichen auf dem langen Weg zu diesem Ziel hin. Es gehört zu seinem Wesen, daß
er mit dem Blick auf höchste Ziele das erste Einfache und Niedrigste zu tun bereit
ist. Daß auch das Vorläufige, das nur begrenzt Mögliche getan werde, ausgerichtet
auf das Ganze des Menschen, ist sein Anspruch, ein Anspruch, der besonders dem
Heilpädagogen gilt.

Die Hilfe liegt in der Hinwendung zum menschlich nahen persönlichen Kreis.
Auch wenn uns zum Beispiel die eigentlich notwendigen Unterrichtsmaterialien,
die differenziert eingerichteten Schulräume, finanzielle Mittel und Hilfe fehlen,
nicht ausreichend zur Verfügung stehen — die wichtige erzieherische Arbeit kann
doch getan werden, sofern wir das existentielle Eigendasein des Einzelnen und
seine Ordnungen ernster nehmen als die Ansprüche des technisierten Massendaseins.

«Wir bedürfen eines Volkes, dessen Denkkraft auf seine häuslichen
Bedürfnisse gelenkt und für dieselben tief und kraftvoll geweckt ist. Wir bedürfen
eines Volkes, dessen Forschungs- und Denkkraft in häuslichen Angelegenheiten
kraftvoll gebildet und durch Anstrengung und Tätigkeit zur Sitte habituell gemacht
worden 13.» Diese Forderung, die nahen häuslichen, menschlich noch gestaltbaren
Kreise reinzuhalten, sich ihnen zuzuwenden und von ihnen her aufzubauen, finden
wir bei Pestalozzi in jedem Lebensabschnitt. «Der Kreis des Wissens, durch den
der Mensch in seiner Lage gesegnet wird, ist enge, und dieser Kreis fängt nahe um ihn
her, um sein Wesen, um seine nähesten Verhältnisse an, dehnt sich von da aus und
muß bei jeder Ausdehnung sich nach diesem Mittelpunkt aller Segenskraft der
Wahrheit richten. Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen, und seine
Menschenweisheit ruhet auf dem festen Grund der Kenntnis seiner nähesten
Verhältnisse und der ausgebildeten Behandlungsfähigkeit seiner nähesten Angelegenheiten

14.» So formulierte Pestalozzi in der «Abendstunde eines Einsiedlers» den
gleichen Gedanken.

Schulen und erziehen wir heute nicht oft so, daß wir die engen und nahen
Kreise, in deren Mitte der Mensch lebt, vernachlässigen? Spielt sich unser Unterricht,

besonders auf den höheren Stufen, nicht in einem luftleeren Raum ab, recht
hoch über dem Boden wirklicher Erfahrungen der Schüler? Wir wollen einräumen,
daß die verfügbaren Erfahrungen des jungen Menschen gering an Zahl und schmal
sind, daß es also einer großen Unterrichtskunstfertigkeit bedarf, diese Erfahrungen

zu nützen. Wie aber soll der heranwachsende Mensch lernen, zu wirklich
eigenen Erfahrungen zu kommen, wenn man nicht wagt, die auch erst nur spärlich
vorhandenen zu nützen und zu verarbeiten? Wir wollen weiterhin einräumen, daß
es ein Kennzeichen des reifen und voll erwachsenen Menschen ist, wenn er im
engen und individuellen Lebensraum, in den alltäglichen Erlebnissen seines
unbedeutenden Einzelschicksals bedeutende und tiefe Erfahrungen zu gewinnen
weiß, daß sich bei ihm erst innerer und äußerer Lebensraum umgekehrt proportional

entwickeln können. Trotzdem bleibt die unüberhörbare Feststellung Pestalozzis

bestehen: «Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen.»
(Schluß folgt)

Anmerkungen: Die Zitate sind der achtbändigen Pestalozzi-Ausgabe des Rotapfel-Verlages,

Erlenbach-Zürich (1944 ff.), entnommen.

'IV/S. 33
2 IV / S. 35
3 IV / S. 48
4 VII / S. 65
5 VII / S. 65

6 VII / S. 65/66 11 VII / S. 69/70
7 VII / S. 67
8 VII / S. 67
9 VII / S. 68

10 VII / S. 69

12 VII / S. 70
13 VII / S. 73
14 IV / S. 146

120


	Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 1]

