Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 60 (1955-1956)

Heft: 22

Artikel: Pestalozzis Idee der Anschauung
Autor: Werner, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzis Idee der Anschauung
Gertrud Werner

«Fest anschauen, oft zuschauen,
viel iiberschauen, weit umschauen,
langsam beschauen macht richtiger
urteilen als der beste Katechismus.»

Pestalozzi

Wenn ein Mittel des Unterrichts seinem Sinn und seiner Anwendung nach dem
heutigen Erzieher nahezu in Fleisch und Blut uibergegangen ist und sich bis in
Schulformen und -reformen, Schulhausbauten und Schulmaterialien stilbildend
ausgewirkt hat, so ist es das Mittel der Anschauung.

So neuzeitliche Gestaltungen dieser Grundsatz der Anschaulichkeit und der
Lebensnihe in den letzten Jahrzehnten auch gewonnen hat, so wenig neu ist die
Forderung selbst. Mit der heutigen Schule ist letzten Endes eine Saat des 18. Jahr-
hunderts aufgegangen, d. h. weitgehend: eine Saat Pestalozzis, um nicht auf vor-
pestalozzische Verfechter dieser Idee (Luther, Comenius, Rousseau u. a.) oder Zeit-
genossen Pestalozzis zuriickzugreifen.

Erst im Lichte heutiger Zeiterscheinungen kann Pestalozzi im groBen ganzen
wirksam verstanden werden. Im Geschiebe der sozialen Umschichtungen, des
Menschenzuwachses. in den Gewaltsamkeiten und Erleichterungen durch die
Maschine, die Industrie, die Spezialisierung (z. B. gerade des Bildungs- und Erzie-
hunﬂswesens) in der Inflation und Entwertung des Wortes wird Pestalozzis
Anliegen in seiner ganzen Tragweite klar und — aktuell. Pestalozzi hat die
Anfinge unserer sozmlen und w1rtschaftllchen Zustande erfahren, er hat sie hier
0vefordert dort abgewehrt. Seine Probleme sind heute nicht iiberholt, sondern
erst eigentlich voll ausgewachsen. Viele seiner Ideen komnen iiberhaupt erst
heute, unter dem EinfluBl z. B. der Psychologie. speziell der Kinderpsychologie
oder der mannigfaltigen, dem schwerfilligen Schulwesen vorausgeeilten frucht-
baren Schulexperimente und -grindungen des In- und Auslandes, oder im Zusam-
menhang mit der internationalen sozialen Forschung und Hilfeleistung durch Ver-
gleich verstanden und durch Erfahrung als richtig erkannt werden.

Die Konzentration auf eine solche Grundidee erweist sich im pestalozzischen
Sinne als belebend und anregend, weil dabei die geistige Sicht stets weiter fiihrt, als
das Volumen irgendeines bescheidenen Zugangs ahnen 128t, und weil bei Pestalozzi
gerade im Hinblick auf fraglos Feststehendes echt Frag-Wiirdiges zum Vorschein
kommt und zur Untersuchung gelangt.

So enthidlt auch der Begriff der Anschauung im Bereich des pestalozzischen
Denkens und Experimentierens mehr, als wir heute iiblicherweise darunter ver-
stehen. Er steigt vom methodisch ausmiinzbaren Wert eines pidagogischen Mittels
auf zum Rang einer Idee im eigentlichen Sinne. Sie ist schlieBlich, wie wir sehen
werden, identisch mit Pestalozzis Idee der Methode selbst, d. h. mit seinen Grund-
sitzen und Mitteln, «die Idee der Elementarbildung betreffend».

Die Erfindung oder Entdeckung dieser ldee geschah, wie Pestalozzi erzihlt,
unter schwerem seelisch-geistigem Druck. Nach neunzehn Jahren gesellschaftlicher
«Unbrauchbarkeit» hatte Pestalozzi 1799 in Stans im Auftrag der helvetischen
Regierung eine Aufgabe als Waisenvater iibernommen. Von den Stanser Erfah-
rungen aus kam er — und es ging ihm dabei um «Leben oder Tod» — auf seine Idee
der Elementarbildung, die er in Burgdorf erst als experimentierender Lehrer, dann
im SchloB als Institutsleiter theoretisch und praktisch erprobte. Sie war, wie Pesta-
lozzi selber schreibt, ein «ungeheurer Griff — ein Sehender hitte ihn gewiB nicht
gewagt . .. ich wuBte bestimmt nicht, was ich tat, aber ich wulite, was ich wollte».

327



Pestalozzi wollte die Quellen des sozialen, politischen und moralischen Elends, wie
er es aus der Nihe und aus der Ferne miterlebt hatte, stopfen, er wollte dem Volk
aufhelfen, und zwar — die helvetische Regierung war darin mit ihm einig — auf
dem einzig dauerhaften Weg, dem Weg der Volksbildung, dem Weg der Hilfe zur
Selbsthilfe. Diese Idee war, kulturpolitisch gesprochen, liberal demokratisch und
ausgesprochen schweizerisch. Es ist kein Zufall, dal} sie den revolutioniren Jahren
der schweizerischen Einheitsregierung entsprang. lhre Begriindung aber ist zeit-
los wahr, denn sie beruht auf der Einsicht in die Vorginge der menschlichen
Entwicklung und Bildung, in die Ordnungen der menschlichen Gesellschaft und
Gemeinschaft, in denen und zu denen der Mensch emporwichst. Sie beruht iiber-
dies auf ahnungsvoller Einsicht in die revolutionire Zeitwende und deren Forde-
rungen an eine Erziehung, die diese Zeit zu tiberdauern imstande sein sollte.

Neben experimentierendem und seine Ideen befestigendem Unterricht in
Gemeinschaft mit seinen Mitarbeitern widmete sich Pestalozzi unermiidlich der
Schriftstellerei, die ihrerseits die geleistete Tagesarbeit klidrte. Wihrend des Schrei-
bens selber — das lafit sich beim Lesen dieser Burgdorfer Pionierschriften ver-
folgen — formten und entwickelten sich seine intuitiv konzipierten Einsichten.

All die mehr und minder fragmentarischen Schriften iiber die Methode der
Elementarbildung (die umfassendste: «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt») umkreisen
und entfalten die seiner Methode innewohnende Idee der Anschauung. Pestalozzi
stellt sie nie systematisch dar, vielmehr st6Bt er auf sie von allen Seiten und Ebenen
her als auf ein zentrales Anliegen, so daf} der Begriff sich weitet und vertieft und
seine Grenzen sich aufzulosen scheinen. Es lassen sich jedoch die verschiedenen
Sinngebungen deutlich erkennen, in Zusammenhang bringen und schlieBlich als die
ganze und einfache Idee, die Pestalozzi meint, anschauen und pflegen.

Untersuchen wir nun vorerst die reiche Bedeutung seines Begriffes der An-
schauung.

Anschauung ist auf allen Stufen der menschlichen Entwicklung der Schliissel
zur Erkenntnis und zum Handeln im Geiste der « Wahrheit und des Rechts». Pesta-
lozzi versucht nun eben diesen Stufenweg, den die Natur in der geistig-sittlichen
Erziehung des Menschen einschligt, der Natur abzulauschen, seine GesetzmiiBig-
keit einzusehen und die Erziehung ihrerseits diesen Gesetzen zu unterwerfen, d. h.
durch Erziehung der Natur in bestimmten Verfahren der Aussonderung, der Aus-
wahl, der Betreuung und Beschleunigung nachzuhelfen. Anschauung ist das der
Natur abgelauschte und von der Natur selbst geschenkte Mittel der Entwicklung
und Erziehung.

Pestalozzi unterscheidet im Zusammenhang mit den verschiedenen Stufen gei-
stiger Reife verschiedene Stufen und Formen der Anschauung, wobei Anschauung
sowohl ein «Vermaogen», eine «Kraft» und ein «Bediirfnis» (in bezug auf das Kind)
als auch ein Mittel der Erziehung (in bezug auf den Erzieher oder die «Lage» des
Kindes) bedeuten kann. Zumeist hat der Begriff psychologische und padagogische

Bedeutung zugleich.

Die erste Form der Anschauung, dem Kleinkind von der Natur gegeben und
deshalb auch als unwillkiirliches Erziehungsmittel ihm gemiaB, entspricht unserem
Begriff der sinnlichen Erfahrung der nichsten Umwelt, der Menschen, Dinge.
Worte und Vorgiange im engsten Lebenskreise des Kindes. «Durch je mehrere Sinne
du das Wesen oder die Erscheinung einer Sache erforschest, je richtiger wird deine
Erkenntnis iiber dieselbe.» Anschauung bedeutet zugleich aktive Betdtigung und
«Ubung» der Sinne. Diese «iuBere» und «sinnliche» Anschauung. wie sie bei Pesta-
lozzi heif3t, bildet das «Fundament» aller Erkenntnis. Ohne sie zerfliet das Wisser:
«wie Butter an der Sonne», wenn es auf Standhaftigkeit und Brauchbarkeit hin ge-

328



priift wird. Sie bildet den Grund und Halt «<hoherer Ansichten», so wie das «tiefe
Eingreifen der Wurzel in den Boden» die Standfestigkeit und Gesundheit des Bau-
mes gewihrleistet. Wenn Pestalozzi vom «Griinden» und «Sichern» der Erkenntnis
durch Anschauung spricht, so meint er dieses wortlose und solide Verbundensein
des Kindes mit den elementaren Gegebenheiten seiner Lage. Die Anschauungen
sind die «<hundert Fiden», mit denen der Mensch «an sein Nest gebunden ist» wie
die Spinne an ihr Netz.

Die erste sinnliche («tierische») Anschauung ist aber noch weit entfernt von
Erkenntnis; sie ist nur die erste Bedingung dazu. «Tierisch» ist sie insofern, als sie
sich im Kinde bloB «physisch», unwillkiirlich und instinktiv ereignet. Aber auch in
erzieherischer Hinsicht ist sie vorerst Sache des miitterlichen Instinktes. Die Mutter,
«bloB vom miitterlichen Sinn getrieben... redet mit dem Kind, wie man sie es durch
keine Kunst besser lehren konnte.» Dann aber kommt die Klippe, jene Klippe, die
sich heute in den technisierten, natur- und instinktferneren Milieus noch verscharft
hat: «aber dieser unwiderstehliche Trieb 1iaBt allmahlich nach», der Instinkt ver-
sagt, und zwar dann, wenn «BewuBtsein und Wille» an dessen Stelle treten sollten.
«Die Welt geht am Faden der Natur nicht weiter. IThre Kunst lehrt es die Mutter
nicht, an demselben weiterzugehen.» Hier genau ist es, wo nun die Methode, die
Kunst der Anschauung, einsetzen und der «Natur» helfen mul}. Ja, die Natur selbst
treibt und reizt das Kind, iiber die sinnliche Stufe hinaus zu einer «<hoheren Ansicht
der Dinge» zu gelangen. Sie selbst hat einer Hoherentwicklung bereits unmerklich
vorgesorgt und das Hohere im Niedrigeren angelegt. Von wundersamem Tiefsinn
1st Pestalozzis Hinweis auf die Tatsache, da} selbst das. was die Natur dem Kind
zur «tierischen Ansicht der Dinge» hinstellt und iiberlaBt, sich unter dem EinfluB}
einer wahren Mutter verwandelt in eine «menschliche Ansicht der Dinge», und
zwar durch die Sprache. die immer schon eine geistige Ordnung und Anschauung
der Dinge enthilt und -— durch die Liebe. So werden, auf dem Weg der unbewul3-
ten Anschauung die Kréfte des BewuBltseins und der Sittlichkeit bereits genihrt,
bevor sie erwachen.

Zu der zweiten Stufe, der «inneren Anschauung», gelangt der Mensch «am
Faden der duBeren Anschauung». und er erreicht damit die Stufe des bewufBten
Lernens und Lehrens, wo gemall den Gesetzen der Natur der Instinkt vom Denken
und Wollen abgelost oder doch durchdrungen und gelenkt wird. Um diesen geheim-
nisvollen Punkt der Ablosung und Verwandlung der Anschauung, in welchem sich
sinnliche und geistige Qualititen durchdringen und zu einer <hcheren Ansicht» fiih-
ren, kreiste Pestalozzi zeit seines Schaffens mit philosophischen, psychologischen
und padagogischen Gedankengingen. An diesem Punkt entspringt seine Methode.
Die Erziehung durch innere Anschauung beginnt, wie wir gesehen haben, nicht mit
dem Schulunterricht, sondern iiberall dort, wo die instinktive Erziehung nicht mehr
geniigt, wo mit «Bewuf3tsein und Willen» erzogen wird, und das heiBlt tatsachlich
und gerade auch im Sinne Pestalozzis: vom ersten Tage an. Denn die Natur gibt dem
Kind nichts «Einfaches», sondern einen « Wirrwarr von zerstreuten... vom Wind
zusammengetragenen Teilen», ein «Chaos» von Eindriicken. Eine Mutter, die sich
in der Erziehung dem bloBen Instinkt iiberldft, erzieht blindlings und falsch. «Sie
greift mit ihrer Bildung der Kinder in das Meer der menschlichen Erkenntnisse wie
in einen Lotterietopf und bringt unter hundert Gedankenlosigkeiten und Nichtig-
keiten, die sie mit groBen Erwartungen also herauszieht, wohl hier und da ein
Gliickslos heraus, aber das Ganze ihrer Handlungsweise ist: spielender Verlust der
Krafte, die man bezweckt.» Die Krifte werden auf solche Weise durch «der Mei-
nungen vielkopfige Heere» zersplittert und geschwiacht. Die bloBe Sinnlichkeit
verirrt sich hilflos in der Fiille der Erscheinungen, die bloBe Vernunft jedoch er-
stirbt in der Leere des nur Formalen und Abstrakten; denn sie verliert darin ihre

«Realkraft».
329



Die Methode der Anschauung ist die Briicke zwischen «sinnlicher Natur und
urspriinglicher, schaffender Titigkeit des Geistes», wie Pestalozzis Mitarbeiter
Niederer erliutert. Die Methode fiithrt, nach dem Vorbild der «Natur» selbst, die
Krifte der Sinnlichkeit empor in die Bezirke der Vernunft. In der sinnlichen Erfah-
rung zu erkennen und in der Erkenntnis zu schauen, das ist, in bezug auf die intel-
lektuellen Krifte, das Ziel der Methode der Anschauung. Briitend, probend suchte
Pestalozzi Wege und Mittel zu dessen Verwirklichung und gelangte dabei zu fol-
cenden die Methode begriindenden Resultaten:

1. Die Bildung muB8 angekniipft werden an die «Lage», die (mitmenschlichen)
«Verhiiltnisse» und an die «Bediirfnisse» des Kindes.

2. Der Weg aller Bildung schreitet fort von «dunkeln (sinnlichen) Anschau-
ungen zu deutlichen Begriffen», zu «gereiften Anschauungen des Verstandes».

3. Das «Chaos» der flutenden Sinneserscheinungen mull zu diesem Zweck
geordnet und das Geordnete vereinfacht werden.

4. Vereinfachung ist ein ProzeB der Sonderung des Wesentlichen vom Un-
wesentlichen, des Dauernden vom Wechselnden und Zufilligen. Das Nachdenken
iiber diesen in allem Erkennen gesetzmiBlig ablaufenden Vorgang der Verein-
fachung und Ausscheidung des Unwesentlichen fiihrt Pestalozzi zu der Idee letzter
Elemente, letzter Einheiten, aus denen die Wirklichkeit aufgebaut ist und deren
Erkenntnis das « Wesen» der Dinge notwendig aufweisen miiflte.

5. Diese Elemente sind Zahl, Form und Wort; denn alle Dinge sind zihlbar,
haben einen Namen und eine Form. Die Methode, die von ihnen ausgeht, heil3t
Methode der Elementarbildung, Methode der Anschauung oder Abc der Anschau-
ung. Jedes Fach muB} eine sichere und allgemeingiiltige Methode des liickenlosen
Fortschreitens von Stufe zu Stufe der Erkenntnis im Sinne der Elementarbildung,
die das Element zum Ausgangspunkt nimmt, ausfindig machen. Es liegen, vor allem
von Pestalozzis Mitarbeitern, methodische Arbeitsplane fiir einzelne Ficher vor.
Diese Versuche haben aber heute nur noch historische Bedeutung Von giiltigem
Wert hingegen blieben Pestalozzis grundlegende Ideen zum methodischen Gang
jeder Fach- und Allgemeinbildung.

Die Hauptficher waren, gemaBl den Elementen, Mathematik (Zahl), Sprache
und Singen (Wort und Ton) und Zeichnen (Form). Der mathematische Unterrichts-
gang gelang am erfolgreichsten. Neu und ganz aus Pestalozzis Anschauungslehre
herausgewachsen war das Zeichnen: So wie das Kind «aus kleinen Holzerchen
Hauser baut, aus Sand und Lehm allerhand Gestalten von Menschen und Tieren
formt, wie es einen auBerordentlichen Trieb hat, mit Kreide, Farben, mit allem,
was nur eine Gestalt gibt, zu malen, so soll es Punkte und Linien machen, Winkel,
Dreiecke, Figuren bilden und zusammensetzen». Am schwersten zu fassen, dem
irrationalen Charakter der Sprache entsprechend, war die Methode des Sprach-
unterrichts. Sie liegt nirgends fertig ausgearbeitet vor. Jedoch sind Pestalozzis
Aufsitze und Abschnitte iiber Sprache und Sprachunterricht von besonderer
Schénheit und Intuition. Sie leuchten ins Zentrum seiner Bildungsidee. Das Wort
hat zugleich Sinnenwert (als Schall) und Vernunftwert (als Bedeutungstrager). Mit
der Erwerbung eines Wortes vollzieht sich also notwendig und offensichtlich die
gesuchte Einschmelzung eines sinnlichen Anschauungsgehaltes in die Form eines
Begriffs oder umgekehrt, der Griff des Verstandes auf eine sinnliche Erfahrung,
wie die Methode sie prinzipiell und mit den Mitteln bewuBter Erziehungskunst voli-
zieht. Am Wort zeigen sich aber auch die Gefahren der Bildung. Einerseits kann
das Kind, ohne die rechten Worte, im Wirrwarr der sinnlichen Erscheinungen
stecken bleiben, andererseits kann es iiberhiduft werden mit «Kalenderwissen»
und «unverdautem Wortkram». Pestalozzi hat keinen Zeit- und Erziehungsfehler
so gegeilelt und als wahres Verderben dargestellt wie das «Maulbrauchen» und

330



«Raisonnieren» ohne Anschauung und titigen Einsatz. Pestalozzi selbst hat den
Kindern in Stans «unendlich wenig erklirt»; er scheute die Worte, die «gefihr-
lichen Zeichen des Guten und Bésen». Der Erzieher soll erst «zuletzt» mit ithnen
kommen, soll sie sparen und «gewichtslos erhalten», damit «die Sache mit ihrem
Gewicht im Geist des Kindes erhalten bleibes.

6. Statt des Redens und vor allem Reden verlangt Pestalozzi titige und schépfe-
rische Ubung der Krifte. Krifte wachsen nicht durch Reden, sondern durch den
Gebrauch. Das Kind lernt dann am besten und natiirlichsten, wenn die Dinge durch
Anschauung und durch Titigkeit vor seinen duBern und innern Sinnen gerade
entstehen. Es ist dies das durch Lessing beriihmt gewordene Kunstverfahren
Homers, der den Schild des Achill nicht beschreibt, sondern unter den Hinden
des gottlichen Schmiedes Hephaistos entstehen liBt. Das nennt Pestalozzi die
«lebendige Lehrart». Diese «lebendige Lehrart» ist ja noch heute iiberall dort, wo
sie als «hhere Anschauung» iiber die sinnliche Veranschaulichung hinauszugehen
hat, ein wenn nicht das Problem des Unterrichtens, besonders in den obern Schul-
jahren und in den Mittelschulen. Anschauung ist nichts anderes als Erlebnis.

Alle Wege der duBern und innern Anschauung werden bei Pestalozzi religios
durchdrungen und geheiligt durch die sittliche Anschauung, durch die lebendige
Erfahrung der hiuslichen Gemeinschaft und der miitterlichen Liebe. Die «sittliche
Gemiitsstimmung» ist der Keim der viel spiter reifenden Erkenntnis des Guten
und des Bosen. Die sittliche Anschauung mufl mit der sinnlichen und verstandes-
miBigen Bildung verschmolzen werden. Eine Verstandesbildung ohne sittliche
Grundhaltung und Zielsetzung ist haltlos. Der «Verstand ohne (sittlichen) Willen
ist ein Unding». Durch die Kraft der Liebe und der Ehrfurcht vor dem Gattlichen
wird die sinnliche Anschauung und die begriffliche Erkenntnis erst eigentlich
menschlich. Sie lebt in der Tat und fiithrt zur Tat.

So wird die Anschauung zum Mittel der harmonischen Entwicklung aller
menschlichen Krifte, der Sinne, des Verstandes, des Willens und vorziiglich des
Herzens. Sie ist bel Pestalozzi nicht ein Unterrichtsmittel, sondern das Wesen des
Bildungsgeschehens tiberhaupt. Seine Schrift «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt»
wendet sich mit der Idee der Methode, die seine Schule begriindet hat, vor allem
an die Miitter; denn die Hauptsache der Erziehung liegt in der Hand der Familie,
und sie soll dort liegen. Sie ist aber, und gerade dort, bedroht. In den Dingen der
«physischen Besorgung», der dullern Pflege und Vorsorge, so sagt Pestalozzi, hat es
die Menschheit weit gebracht. «Aber das Fach Menschenbildung hilt wahrlich nicht
gleichen Schritt.»

Diese pessimistische Einsicht gilt heute immer noch, trotz unseres fortschritt-
lichen Schulwesens. Anschauung in dem weiten Sinne Pestalozzis ist der Weg, dem
hinter den iibrigen «Fachern» zuriickgebliebenen, schweren «Fach Menschen-
bildung» in menschlicher Weise nachzuhelfen.

Dies ist der wahre Vorzug der lebendigen Lehrart, daB der Lehrer nicht Resultate hinstells,
sondern dab er die Art, zu thnen zu gelangen, selbst darstellt und in jedem Fall das Ganze der
Erkenntnis gleichsam erst vor den Augen des Ziglings entstelien liBt.

Wo keine wahre Erkenntnis ist, da ist auch kein wahres Leben, und wo das Leben, das heiBit
die Tatkraft, mangelt, mangelt auch die wahre Erlkenntnis.

331



	Pestalozzis Idee der Anschauung

