
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 60 (1955-1956)

Heft: 22

Artikel: Pestalozzis Idee der Anschauung

Autor: Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis Idee der Anschauung:
Gertrud Werner

«Fest anschauen, oft zuschauen,
viel überschauen, weit umschauen,
langsam beschauen macht richtiger
urteilen uls der beste Katechismus.»

Pestalozzi

Wenn ein Mittel des Unterrichts seinem Sinn und seiner Anwendung nach dem
heutigen Erzieher nahezu in Fleisch und Blut übergegangen ist und sich bis in
Schulformen und -reformen, Schulhausbauten und Schulmaterialien stilbildend
ausgewirkt hat, so ist es das Mittel der Anschauung.

So neuzeitliche Gestaltungen dieser Grundsatz der Anschaidichkeit vind der
Lebensnähe in den letzten Jahrzehnten auch gewonnen hat, so wenig neu ist die
Forderung selbst. Mit der heutigen Schule ist letzten Endes eine Saat des 18.
Jahrhunderts aufgegangen, d. h. weitgehend: eine Saat Pestalozzis, um nicht auf vor-
pestalozzische Verfechter dieser Idee (Luther, Comenius, Rousseau u. a.) oder
Zeitgenossen Pestalozzis zurückzugreifen.

Erst im Lichte heutiger Zeiterscheinungen kann Pestalozzi im großen ganzen
wirksam verstanden werden. Im Geschiebe der sozialen Umschichtungen, des
Menschenzuwachses, in den Gewaltsamkeiten und Erleichterungen durch die
Maschine, die Industrie, die Spezialisierung (z. B. gerade des Bildungs- und
Erziehungswesens), in der Inflation und Entwertung des Wortes wird Pestalozzis
Anliegen in seiner ganzen Tragweite klar und — aktuell. Pestalozzi hat die
Anfänge unserer sozialen und wirtschaftlichen Zustände erfahren, er hat sie hier
gefördert, dort abgewehrt. Seine Probleme sind heute nicht überholt, sondern
erst eigentlich voll ausgewachsen. Viele seiner Ideen können überhaupt erst
heute, unter dem Einfluß z. B. der Psychologie, speziell der Kinderpsychologie
oder der mannigfaltigen, dem schwerfälligen Schulwesen vorausgeeilten fruchtbaren

Schulexperimente und -gründungen des In- und Auslandes, oder im
Zusammenhang mit der internationalen sozialen Forschung und Hilfeleistung durch
Vergleich verstanden und durch Erfahrung als richtig erkannt werden.

Die Konzentration auf eine solche Grundidee erweist sich im pestalozzisehen
Sinne als belebend und anregend, weil dabei die geistige Sicht stets weiter führt, als
das Volumen irgendeines bescheidenen Zugangs ahnen läßt, und weil bei Pestalozzi
gerade im Hinblick auf fraglos Feststehendes echt Frag-Würdiges zum Vorschein
kommt und zur Untersuchung gelangt.

So enthält auch der Begriff der Anschauung im Bereich des pestalozzischen
Denkens und Experimentierens mehr, als wir heute üblicherweise darunter
verstehen. Er steigt vom methodisch ausmünzbaren Wert eines pädagogischen Mittels
auf zum Rang einer Idee im eigentlichen Sinne. Sie ist schließlich, wie wir sehen
werden, identisch mit Pestalozzis Idee der Methode selbst, d. h. mit seinen Grundsätzen

und Mitteln, «die Idee der Elementarbildung betreffend».
Die Erfindung oder Entdeckung dieser Idee geschah, wie Pestalozzi erzählt,

unter schwerem seelisch-geistigem Druck. Nach neunzehn Jahren gesellschaftlicher
«Unbrauchbarkeit» hatte Pestalozzi 1799 in Stans im Auftrag der helvetischen
Regierung eine Aufgabe als Waisenvater übernommen. \on den Stanser
Erfahrungen aus kam er — und es ging ihm dabei um «Leben oder Tod» — auf seine Idee
der Elementarbildung, die er in Burgdorf erst als experimentierender Lehrer, dann
im Schloß als Institutsleiter theoretisch und praktisch erprobte. Sie war, wie Pestalozzi

selber schreibt, ein «ungeheurer Griff — ein Sehender hätte ihn gewiß nicht
gewagt ich wußte bestimmt nicht, was ich tat, aber ich wußte, was ich wollte».

327



Pestalozzi wollte die Quellen des sozialen, politischen und moralischen Elends, wie
er es aus der Nähe und aus der Ferne miterlebt hatte, stopfen, er wollte dem Volk
aufhelfen, und zwar — die helvetische Regierung war darin mit ihm einig — auf
dem einzig dauerhaften Weg, dem Weg der Volksbildung, dem Weg der Hilfe zur
Selbsthilfe. Diese Idee war, kulturpolitisch gesprochen, liberal demokratisch und
ausgesprochen schweizerisch. Es ist kein Zufall, daß sie den revolutionären Jahren
der schweizerischen Einheitsregierung entsprang. Ihre Begründung aber ist zeitlos

wahr, denn sie beruht auf der Einsicht in die Vorgänge der menschlichen
Entwicklung und Bildung, in die Ordnungen der menschlichen Gesellschaft und
Gemeinschaft, in denen und zu denen der Mensch emporwächst. Sie beruht überdies

auf ahnungsvoller Einsicht in die revolutionäre Zeitwende und deren
Forderungen an eine Erziehung, die diese Zeit zu überdauern imstande sein sollte.

Neben experimentierendem und seine Ideen befestigendem Unterricht in
Gemeinschaft mit seinen Mitarbeitern widmete sich Pestalozzi unermüdlich der
Schriftstellerei, die ihrerseits die geleistete Tagesarbeit klärte. Während des Schreibens

selber — das läßt sich beim Lesen dieser Burgdorfer Pionierschriften
verfolgen — formten und entwickelten sich seine intuitiv konzipierten Einsichten.

All die mehr und minder fragmentarischen Schriften über die Methode der
Elementarbildung (die umfassendste: «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt») umkreisen
und entfalten die seiner Methode innewohnende Idee der Anschauung. Pestalozzi
stellt sie nie systematisch dar, vielmehr stößt er auf sie von allen Seiten und Ebenen
her als auf ein zentrales Anliegen, so daß der Begriff sich weitet und vertieft vind
seine Grenzen sich aufzulösen scheinen. Es lassen sich jedoch die verschiedenen
Sinngebungen deutlich erkennen, in Zusammenhang bringen und schließlich als die
ganze und einfache Idee, die Pestalozzi meint, anschauen und pflegen.

Untersuchen wir nun vorerst die reiche Bedeutung seines Begriffes der
Anschauung.

Anschauung ist auf allen Stufen der menschlichen Entwicklung der Schlüssel
zur Erkenntnis und zum Handeln im Geiste der «Wahrheit und des Rechts». Pestalozzi

versucht nun eben diesen Stufenweg, den die Natur in der geistig-sittlichen
Erziehung des Menschen einschlägt, der Natur abzulauschen, seine Gesetzmäßigkeit

einzusehen vind die Erziehung ihrerseits diesen Gesetzen zu unterwerfen, d. h.
durch Erziehung der Natur in bestimmten Verfahren der Aussonderung, der
Auswahl, der Betreuung und Beschleunigung nachzuhelfen. Anschauung ist das der
Natvir abgelauschte und von der Natur selbst geschenkte Mittel der Entwicklung
und Erziehung.

Pestalozzi unterscheidet im Zusammenhang mit den verschiedenen Stufen
geistiger Reife verschiedene Stufen und Formen der Anschauving, wobei Anschauung
sowohl ein «Vermögen», eine «Kraft» und ein «Bedürfnis» (in bezug auf das Kind)
als auch ein Mittel der Erziehung (in bezug auf den Erzieher oder die «Lage» de?

Kindes) bedeuten kann. Zumeist hat der Begriff psychologische und pädagogische
Bedeutung zugleich.

Die erste Form der Anschauung, dem Kleinkind von der Natur gegeben und
deshalb auch als unwillkürliches Erziehungsmittel ihm gemäß, entspricht unseren!
Begriff der sinnlichen Erfahrung der nächsten Umwelt, der Menschen, Dinge.
Worte und Vorgänge im engsten Lebenskreise des Kindes. «Durch je mehrere Sinne
du das Wesen oder die Erscheinung einer Sache erforschest, je richtiger wird deine
Erkenntnis über dieselbe.» Anschauung bedeutet zugleich aktive Betätigung und
«Übung» der Sinne. Diese «äußere» und «sinnliche» Anschauung, wie sie bei Pestalozzi

heißt, bildet das «Fundament» aller Erkenntnis. Ohne sie zerfließt das Wissel;
«wie Butter an der Sonne», wenn es auf Standhaftigkeit und Brauchbarkeit hin ge

328



prüft wird. Sie bildet den Grund und Halt «höherer Ansichten», so wie das «tiefe
Eingreifen der Wurzel in den Boden» die Standfestigkeit und Gesundheit des Baumes

gewährleistet. Wenn Pestalozzi vom «Gründen» und «Sichern» der Erkenntnis
durch Anschauung spricht, so meint er dieses wortlose und solide Verbundensein
des Kindes mit den elementaren Gegebenheiten seiner Lage. Die Anschauungen
sind die «hundert Fäden», mit denen der Mensch «an sein Nest gebunden ist» wie
die Spinne an ihr Netz.

Die erste sinnliche («tierische») Anschauung ist aber noch weit entfernt von
Erkenntnis; sie ist nur die erste Bedingung dazu. «Tierisch» ist sie insofern, als sie
sich im Kinde bloß «physisch», unwillkürlich und instinktiv ereignet. Aber auch in
erzieherischer Hinsicht ist sie vorerst Sache des mütterlichen Instinktes. Die Mutter,
«bloß vom mütterlichen Sinn getrieben redet mit dem Kind, wie man sie es durch
keine Kunst besser lehren könnte.» Dann aber kommt die Klippe, jene Klippe, die
sich heute in den technisierten, natur- und instinktferneren Milieus noch verschärft
hat: «aber dieser unwiderstehliche Trieb läßt allmählich nach», der Instinkt
versagt, und zwar dann, wenn «Bewußtsein und Wille» an dessen Stelle treten sollten.
«Die Welt geht am Faden der Natur nicht weiter. Ihre Kunst lehrt es die Mutter
nicht, an demselben weiterzugehen.» Hier genau ist es, wo nun die Methode, die
Kunst der Anschauung, einsetzen und der «Natur» helfen muß. Ja, die Natur selbst
treibt und reizt das Kind, über die sinnliche Stufe hinaus zu einer «höheren Ansicht
der Dinge» zu gelangen. Sie selbst hat einer Höherentwicklung bereits unmerklich
vorgesorgt und das Höhere im Niedrigeren angelegt. Von wundersamem Tiefsinn
ist Pestalozzis Hinweis auf die Tatsache, daß selbst das, was die Natur dem Kind
zur «tierischen Ansicht der Dinge» hinstellt und überläßt, sich unter dem Einfluß
einer wahren Mutter verwandelt in eine «menschliche Ansicht der Dinge», »ind
zwar durch die Sprache, die immer schon eine geistige Ordnung und Anschauung
der Dinge enthält und — durch die Liebe. So werden, auf dem Weg der unbewußten

Anschauung die Kräfte des Bewußtseins und der Sittlichkeit bereits genährt,
bevor sie erwachen.

Zu der zweiten Stufe, der «inneren Anschauung», gelangt der Mensch «am
Faden der äußeren Anschauung», und er erreicht damit die Stufe des bewußten
Lernens und Lehrens, wo gemäß den Gesetzen der Natur der Instinkt vom Denken
und Wollen abgelöst oder doch durchdrungen und gelenkt wird. Um diesen
geheimnisvollen Punkt der Ablösung und Verwandlung der Anschauung, in welchem sich
sinnliche und geistige Qualitäten durchdringen und zu einer «höheren Ansicht» führen,

kreiste Pestalozzi zeit seines Schaffens mit philosophischen, psychologischen
und pädagogischen Gedankengängen. An diesem Punkt entspringt seine Methode.
Die Erziehung durch innere Anschauung beginnt, wie wir gesehen haben, nicht mit
dem Schulunterricht, sondern überall dort, wo die instinktive Erziehung nicht mehr
genügt, wo mit «Bewußtsein und Willen» erzogen wird, und das heißt tatsächlich
und gerade auch im Sinne Pestalozzis: vom ersten Tage an. Denn die Natur gibt dem
Kind nichts «Einfaches», sondern einen «Wirrwarr von zerstreuten vom Wind
zusammengetragenen Teilen», ein «Chaos» von Eindrücken. Eine Mutter, die sich
in der Erziehung dem bloßen Instinkt überläßt, erzieht blindlings und falsch. «Sie

greift mit ihrer Bildung der Kinder in das Meer der menschlichen Erkenntnisse wie
in einen Lotterietopf und bringt unter hundert Gedankenlosigkeiten und Nichtigkeiten,

die sie mit großen Erwartungen also herauszieht, wohl hier und da ein
Glückslos heraus, aber das Ganze ihrer Handlungsweise ist: spielender Verlust der
Kräfte, die man bezweckt.» Die Kräfte werden auf solche Weise durch «der
Meinungen vielköpfige Heere» zersplittert und geschwächt. Die bloße Sinnlichkeit
verirrt sich hilflos in der Fülle der Erscheinungen, die bloße Vernunft jedoch
erstirbt in der Leere des nur Formalen und Abstrakten; denn sie verliert darin ihre
«Realkraft».

329



Die Methode der Anschauung ist die Brücke zwischen «sinnlicher Natur und
ursprünglicher, schaffender Tätigkeit des Geistes», wie Pestalozzis Mitarbeiter
Niederer erläutert. Die Methode führt, nach dem Vorbild der «Natur» selbst, die
Kräfte der Sinnlichkeit empor in tiie Bezirke der Vernunft. In der sinnlichen Erfahrung

zu erkennen und in der Erkenntnis zu schauen, das ist, in bezug auf die
intellektuellen Kräfte, das Ziel der Methode der Anschauung. Brütend, probend suchte
Pestalozzi Wege und Mittel zu dessen Verwirklichung und gelangte dabei zu
folgenden die Methode begründenden Resultaten:

1. Die Bildung muß angeknüpft werden an die «Lage», die (mitmenschlichen)
«Verhältnisse» und an die «Bedürfnisse» des Kindes.

2. Der Weg aller Bildung schreitet fort von «dunkeln (sinnlichen) Anschauungen

zu deutlichen Begriffen», zu «gereiften Anschauungen des Verstandes».
3. Das «Chaos» der flutenden Sinneserscheinungen muß zu diesem Zweck

geordnet und das Geordnete vereinfacht werden.
4. Vereinfachung ist ein Prozeß der Sonderung des Wesentlichen vom

Unwesentlichen, des Dauernden vom Wechselnden und Zufälligen. Das Nachdenken
über diesen in allem Erkennen gesetzmäßig ablaufenden Vorgang der
Vereinfachung und Ausscheidung des Unwesentlichen führt Pestalozzi zu der Idee letzter
Elemente, letzter Einheiten, aus denen die Wirklichkeit aufgebaut ist und deren
Erkenntnis das «Wesen» der Dinge notwendig aufweisen müßte.

5. Diese Elemente sind Zahl, Form und Wort; denn alle Dinge sind zählbar,
haben einen Namen und eine Form. Die Methode, die von ihnen ausgeht, heißt
Methode der Elementarbildung, Methode der Anschauung oder Abc der Anschauung.

Jedes Fach muß eine sichere und allgemeingültige Methode des lückenlosen
Fortschreitens von Stufe zu Stufe der Erkenntnis im Sinne der Elementarbildung,
die das Element zum Ausgangspunkt nimmt, ausfindig machen. Es liegen, vor allem
von Pestalozzis Mitarbeitern, methodische Arbeitspläne für einzelne Fächer vor.
Diese Versuche haben aber heute nur noch historische Bedeutung Von gültigem
Wert hingegen blieben Pestalozzis grundlegende Ideen zum methodischen Gang
jeder Fach- und Allgemeinbildung.

Die Hauptfächer waren, gemäß den Elementen, Mathematik (Zahl), Sprache
und Singen (Wort und Ton) und Zeichnen (Form). Der mathematische Unterrichtsgang

gelang am erfolgreichsten. Neu und ganz aus Pestalozzis Anschauungslehre
herausgewachsen war das Zeichnen: So wie das Kind «aus kleinen Hölzerchen
Häuser baut, aus Sand und Lehm allerhand Gestalten von Menschen und Tieren
formt, wie es einen außerordentlichen Trieb hat, mit Kreide, Farben, mit allem,
was nur eine Gestalt gibt, zu malen, so soll es Punkte und Linien machen, Winkel,
Dreiecke, Figuren bilden und zusammensetzen». Am schwersten zu fassen, dem
irrationalen Charakter der Sprache entsprechend, war die Methode des
Sprachunterrichts. Sie liegt nirgends fertig ausgearbeitet vor. Jedoch sind Pestalozzis
Aufsätze und Abschnitte über Sprache und Sprachunterricht von besonderer
Schönheit und Intuition. Sie leuchten ins Zentmm seiner Bildungsidee. Das Wort
hat zugleich Sinnenwert (als Schall) und Vernunftwert (als Bedeutungsträger). Mit
der Erwerbung eines Wortes vollzieht sich also notwendig und offensichtlich die
gesuchte Einschmelzung eines sinnlichen Anschauungsgehaltes in die Form eines
Begriffs oder umgekehrt, der Griff des Verstandes auf eine sinnliche Erfahrung,
wie die Methode sie prinzipiell und mit den Mitteln bewußter Erziehungskunst
vollzieht. Am Wort zeigen sich aber auch die Gefahren der Bildung. Einerseits kann
das Kind, ohne die rechten Worte, im Wirrwarr der sinnlichen Erscheinungen
stecken bleiben, andererseits kann es überhäuft werden mit «Kalenderwissen»
und «unverdautem Wortkram». Pestalozzi hat keinen Zeit- und Erziehungsfehler
so gegeißelt und als wahres Verderben dargestellt wie das «Maulbrauchen» und

330



«Raisonnieren» ohne Anschauung und tätigen Einsatz. Pestalozzi selbst hat den
Kindern in Stans «unendlich wenig erklärt»; er scheute die Worte, die «gefährlichen

Zeichen des Guten und Bösen». Der Erzieher soll erst «zuletzt» mit ihnen
kommen, soll sie sparen und «gewichtslos erhalten», damit «die Sache mit ihrem
Gewicht im Geist des Kindes erhalten bleibe».

6. Statt des Redens und vor allem Reden verlangt Pestalozzi tätige und schöpferische

Übung der Kräfte. Kräfte wachsen nicht durch Reden, sondern durch den
Gebrauch. Das Kind lernt dann am besten und natürlichsten, wenn die Dinge durch
Anschauung und durch Tätigkeit vor seinen äußern und innern Sinnen gerade
entstehen. Es ist dies das durch Lessing berühmt gewordene Kunstverfahren
Homers, der den Schild des Achill nicht beschreibt, sondern unter den Händen
des göttlichen Schmiedes Hephaistos entstehen läßt. Das nennt Pestalozzi die
«lebendige Lehrart». Diese «lebendige Lehrart» ist ja noch heute überall dort, wo
sie als «höhere Anschauung» über die sinnliche Veranschaulichung hinauszugehen
hat, ein wenn nicht das Problem des Unterrichtens, besonders in den obern
Schuljahren und in den Mittelschulen. Anschauung ist nichts anderes als Erlebnis.

Alle Wege der äußern und innern Anschauung werden bei Pestalozzi religiös
durchdrungen und geheiligt durch die sittliche Anschauung, durch die lebendige
Erfahrung der häuslichen Gemeinschaft und der mütterlichen Liebe. Die «sittliche
Gemütsstimmung» ist der Keim der viel später reifenden Erkenntnis des Guten
und des Bösen. Die sittliche Anschauung muß mit der sinnlichen und verstandesmäßigen

Bildung verschmolzen werden. Eine Verstandesbildung ohne sittliche
Grundhaltung und Zielsetzung ist haltlos. Der «Verstand ohne (sittlichen) Willen
ist ein Lnding». Durch die Kraft der Liebe und der Ehrfurcht vor dem Göttlichen
wird die sinnliche Anschauung und die begriffliche Erkenntnis erst eigentlich
menschlich. Sie lebt in der Tat und führt zur Tat.

So wird die Anschauung zum Mittel der harmonischen Entwicklung aller
menschlichen Kräfte, der Sinne, des Verstandes, des Willens und vorzüglich des
Herzens. Sie ist bei Pestalozzi nicht ein Unterrichtsmittel, sondern das Wesen des
Bildungsgeschehens überhaupt. Seine Schrift «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt»
wendet sich mit der Idee der Methode, die seine Schule begründet hat, vor allem
an die Mütter; denn die Hauptsache der Erziehung liegt in der Hand der Familie,
und sie soll dort liegen. Sie ist aber, und gerade dort, bedroht. In den Dingen der
«physischen Besorgung», der äußern Pflege und Vorsorge, so sagt Pestalozzi, hat es
die Menschheit weit gebracht. «Aber das Fach Menschenbildung hält wahrlich nicht
gleichen Schritt.»

Diese pessimistische Einsicht gilt heute immer noch, trotz unseres fortschrittlichen

Schulwesens. Anschauung in dem weiten Sinne Pestalozzis ist der Weg, dem
hinter den übrigen «Fächern» zurückgebliebenen, schweren «Fach Menschenbildung»

in menschlicher Weise nachzuhelfen.

Dies ist der wahre Vorzug der lebendigen Lehrart, daß der Lehrer nicht Resultate hinstellt,
sondern daß er die Art, zu ihnen zu gelangen, selbst darstellt und in jedem Fall das Ganze der
Erkenntnis gleichsam erst vor den Augen des Zöglings entstehen läßt.

Wo keine ivahre Erkenntnis ist, da ist auch kein wahres Leben, und ivo das Leben, das heißt
die Tatkraft, mangelt, mangelt auch die wahre Erkenntnis.

331


	Pestalozzis Idee der Anschauung

