Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 60 (1955-1956)

Heft: 12

Artikel: Ostern in Goethes "Faust”

Autor: Meyer, Eva A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine neue Welt!

Ja, es umgibt uns eine neue Welt!

Der Schatten dieser immer griinen Biaume

wird schon erfreulich. Schon erquickt uns wieder
das Rauschen dieser Brunnen. Schwankend wiegen
im Morgenwinde sich die jungen Zweige.

Die Blumen von den Beeten schauen uns

mit ihren Kinderaugen freundlich an.

Der Girtner deckt getrost das Winterhaus

schon der Zitronen und Orangen ab.

Der blaue Himmel ruhet iiber uns,

und an dem Horizonte lést der Schnee

der fernen Berge sich in leisen Duft. J. W. Goethe

Ostern in Goethes «Faust»

Das Faust-Drama beginnt am Abend vor Ostersonntag. Die ungeheure Er-
regung, die die Erscheinung des Erdgeistes in Faust bewirkt, die ihn zugleich be-
clickt und vernichtet, wird durch das kurze Gesprach mit Wagner gedampft; aber
nach Wagners Fortgehen ergreift ihn die Nichtigkeit und Hoffnungslosigkeit des
Lebens so stark, daB er beschlieBt, ein Ende zu machen, um

auf neuer Bahn den Ather zu durchdringen,

zu neuen Sphiren reiner Titigkeit.

Im Moment, als er das Gift trinken will, erklingen die mitterndchtigen Oster-
zlocken. Doch wenn der Selbstmord durch die Osterglocken verhindert wird, so
deutet das nicht auf ein Lebendigwerden des Christentums in Faust: er sagt ganz
eindeutig: «Die Botschaft hor ich wohl, allein mir fehlt der Glaube.»

Die Engelchére, die Faust aus dem Klang der Osterglocken heraushort, stam-
inen aus einer Zeit, in der der naturfromme Goethe dem Christentum am fernsten
stand. Seine Auffassung driickt das von ihm nicht veréffentlichte Distichon aus:

Was vom Christentum gilt, gilt von den Stoikern,

freien Menschen geziemet es nicht, Christ oder Stoiker zu sein.

Hat Goethe im Faust gegen seine Uberzeugung das Evangelium gefeiert? Wo
bleibt da der Zusammenhang zwischen Faust-Werk und Personlichkeit Goethes, der
zum Verstindnis des Faust so notwendig ist? Goethe sagt:

Immer hab ich nur geschrieben,

wie ich fiihle, wie ich’s meine.

Wenn man niher hinsieht, ist nichts von dogmatischem Christentum in dieser Szene.
Der Gottmensch Christus braucht das Leben nicht als «heilsam und iibende Prii-

187



fung» hinzunehmen; nach seiner Auferstehung wird von ihm als dem «Sterblichen>»
gesprochen. Die Jinger klagen:

LieB er die Seinen
schmachtend uns hier zuriick,
ach! wir beweinen,

Meister, dein Gliick!

Man muBl zum symbolischen Sinn durchdringen. Nicht von Tod und Auferstehung
des Gottessohnes Christus singen die Engel, sondern vom liebevoll-titigen Geist
des Christentums, der in der Welt immer wieder stirbt und wieder auflebt; der nur
aus Freude erwichst; deshalb mahnen die Engel in jedem der drei Chére zur
Freude. Wie tiefsinnig-vielsagend sind die Klagen der Weiber:

Mit Spezereien
hatten wir ihn gepflegt,
wir, seine Treuen,

hatten ihn hingelegt.

Gerade weil die «Treuen» ihn mit Spezereien pflegen statt mit liebevoller Tat,
wird er <hingelegt», weil sie ihn mit Tiichern und Binden umwinden, kann der
Geist der Liebe nicht mehr auf der Erde gefunden werden. Diese Weiber werden
auf die Seligkeit der bestandenen Priifung hingewiesen, wihrend die klagenden
Jiinger zur Tat aufgefordert werden; dem Liebevoll-Titigen ist der Meister da.
Diese Lehre der Tat wird von Faust erst in der Bibeliibersetzung ins BewuBtsein
gehoben, hier rettet ihn nicht die Botschaft, das Evangelium, an das er nicht glaubt.
sondern in «kindlichem Gefiihl» werden die frohen Jugendkrifte wieder in ihm
lebendig. Es ist wie bei Prometheus, Sohn in Pandora, «des Lebens reines eigenes
unverwiistliches Bestreben», das ihn nicht untergehen 1a88t.

Die Frucht der Lehre, die die Engel singen, reift erst in der schonen abend
lichen Szene nach dem Osterspaziergang. Gleich im Anfang derselben wird die enge
Zelle, in der die Lampe freundlich brennt, mit dem Innern des Menschen verglichen
in dem das Licht der Vernunft hoffnungsvolle Selbsterkenntnis fordert. Diese:
Vergleich: «<Denn was innen, das ist aulen», sei durch die ganze Szene festgehalten
Faust kehrt in friedlicher Abendstimmung in sich ein, die wilden Triebe in ihn
sind entschlafen, das Bose bringt er als dressierten Pudel mit sich, er soll sich ruhis
verhalten, wihrend Faust im alten Streben, zu wissen. was die Welt im Innerster
zusammenhilt, sich des Lebens Quelle nihern will. Aber der Pudel beginnt z
knurren, er murrt vor dem Guten und Schonen und erschiittert so den Frieden de:
Secle. In solcher oft erfahrener Unbefriedigung am Hiesigen und an sich selbs!
in der Sehnsucht nach dem Gottlichen will sich Faust an den geoffenbarten Got
halten, der als Logos mit Geboten und Verboten im Menschen herrscht und vor
dem das Béose im Menschen gezihmt auf «dem besten Kissen», dem ruhigen Gewis
sen, stille bleibt. Doch der Durst nach Erkenntnis des Gottlichen wird dadurci:
nicht gestillt, er griibelt weiter und will das Wesen der Gottheit erst im Sinn dieser
geoffenbarten Gebote und Verbote erkennen, dann in ihrer Kraft und schlieBlich:
in ihrer Wirkung, in der Schopfung selbst, der Tat Gottes. Aber bei Betrachtun:

188



der Schopfung kann man nicht an der Erkenntnis vorbei, daBl darin das Bose nehen
dem Guten und gegen das Gute wirkt. Goethe hatte erfahren: «Tat steht mit Reue,
Handeln mit Sorge in immerwihrendem Bezug»; es sollte dies ein Grundmotiv sein
bei der Darstellung seiner Taten der ersten zehn Weimarer Jahre. Und so richtet
sich beim Worte Tat der Pudel mit Heulen und Bellen stérend auf; bei der Tat
wird das Bose lang und breit und hebt sich mit Gewalt, es wird zum Gespenst mit
feurigen Augen und schrecklichem GebiS. Dariiber braucht ja unsere Gegenwart
keine nahere Erklarung.

Wie kann der Mensch in seinem Innern Herr iiber diese Erscheinung werden?
In weitergehender Meditation wird nun das Wesen des Bosen mit dem Licht der
Vernunft gesucht wie vorher das Wesen des Gottlichen. Wie griindlich es dabei
zugeht, wird an dieser Stelle von aullen bestidtigt, denn «die Geister auf dem Gange»
wissen, daB dort im Innern des Menschen der alte Hollenluchs zagt wie im Eisen
der Fuchs: das Bose soll sich zu sich selber bekennen, und davor zagt es.

Zuerst versucht der Mensch das Bose als in der Natur begriindet und den Ele-
menten angehorig aufzufassen und will es daraufhin beschworen; aber es nimmt
nicht Gestalt an, wird nicht absolut. «Es liegt ganz ruhig und grinst mich an.» Das
ist griechische Auffassung, sie wullten um das polare Aneinander-Gebundensein
von Gut und Bose. So, wie sie nie einen guten Gott gestaltet haben, und trotzdem
ihnen alles, jede Idee und jeder Berg und FluB, Baum und Dimmerung, in mensch-
licher Gestalt entgegenkam, einen Teufel in Menschengestalt haben sie nie gesehen.
Erst als der Mensch dem Bosen die Idee des Christus, des reinen, fehlerlosen Gott-
menschen, entgegenhilt, will es zuerst im Nebel zerflieBen, aber nimmt dann, ge-
zwungen und in Angstschweill, wie es selber zugibt, menschliche Gestalt als Gegen-
bild des Gottmenschen an.

Das Streben nach Erkenntnis des Bosen im Lichte der Vernunft geht weiter,
das Bose selbst gestattet nicht, daB der Mensch sich mit iiberkommenen Namen
und Begriffen, wie Zerstorer, Liigner usw., zufrieden gibt, er wird auf des Wesens
Tiefe hingewiesen, und da entpuppt sich Mephisto als die Kraft, die stets das Bose
will und stets das Gute schafft. Aber er selbst macht nicht Ernst damit; im iibrigen
Werk scheint er von dieser Auffassung seines eigenen Wesens kaum etwas zu wis-
sen, nur der Herr im Vorspiel im Himmel und der erkennende Mensch in seinem
Innern weil, dal die immer auf Zerstorung, ja Vernichtung ausgehende, das Licht
verneinende Tendenz in der Schopfung erfolglos bleibt gegeniiber der ewig regen,
heilsam schaffenden Gewalt. Und so kann der iiberlegene Mensch dem Bosen eine
Wandlung vorschlagen. «Was andres suche zu beginnen, des Chaos wunderlicher
Sohn!» In welchem Ton antwortet Mephisto auf diesen seltsam scheinenden Vor-
schlag? Mephisto hat zwei Aspekte. Sieht man in ihm die eine, ewig unwandelbare
Seite der Schopfung, so klingt die Antwort reichlich ironisch, von einem Ur-Damon
cinem kleinen, unbedeutenden Menschen spottisch hingeworfen: «Wir wollen
wirklich uns besinnen, die nichsten Male mehr davon.» Wenn man aber den Ge-
heimschliissel «Denn was innen, das ist auBen» anwendet, wenn man auf den Angst-
schweil des Bosen, das sich zu sich selbst bekennen soll, aufmerksam ist, so hat die
Antwort einen unsicheren, man konnte sagen betretenen Ton. Mephisto sucht ja

189



auch gleich auszuweichen, indem er hoflich um Erlaubnis bittet, sich zu entfernen.
Erst jetzt, wenn die Meditation iiber das Wesen des Bosen diese Klarheit erreicht
hat, d. h. wenn der Mensch zu der Erkenntnis gelangt ist, daB in seinem Innern das
Bése einer Wandlung fihig ist, wird er gewahr, daB er den Teufel in sich gefangen
hilt, daB er einen Pakt mit ihm schlieBen, also wirklich eine Wandlung bewirken
kann. Als Mephisto zugeben mufl: «Was man verspricht, das sollst du rein ge-
nieBen», fiihlt man, wie in ihm der AngstschweiB noch einmal ausbricht; er bittet
sofort fast kliglich <hoch und héchst fiir dieses Mal mich zu entlassen». Da Faust
fest bleibt und er iiber den wachen Menschen keine Gewalt hat, greift er zur List,
und da kein Mensch in solcher wachen Vernunftklarheit dauernd verweilen kann,
schliifert er mit oberflichlichen, lockenden Traumbildern die Vernunft ein und
entkommt. So endet Fausts Ostertag.

Verweilen wir noch ein wenig bei dem Pakt, der in dieser Szene als moglich
und als bindend gezeigt wird. Goethe, nicht der Dichter, sondern der handelnde
Mensch, hatte den Pakt mit dem Teufel in sich schon lange geschlossen, daruber
gibt ein Brief an die Mutter vom 11. August 1781 Auskunft, in dem er iiber seine
Lage in Weimar berichtet. Aus vielen seiner AuBBerungen, besonders aus den Tage-
biichern der Jahre 1775—1781, wissen wir, dal} er Eigendiinkel, Selbstgefilligkeit
fiir einen groBen Fehler seiner Jugend hilt; in dem anzufithrenden Brief ist auBBer
diesem noch von den Fehlern des Unbegriffs und der Ubereilung die Rede. Diese
Fehler hdtten wie ein gezihmter Pudel auf dem besten Kissen in ihm ruhig liegen
k6nnen, wenn er nicht durch seinen Drang zur Tat ihnen Raum gegeben hitte, sich
auszuwirken, und dadurch die Notwendigkeit ihrer Wandlung bewirkt hitte. «Bei
der lebhaften Einbildung und Ahndung menschlicher Dinge wire ich doch immer
unbekannt mit der Welt und in einer ewigen Kindheit geblieben, welche meist
durch Eigendiinkel und alle verwandten Fehler sich und anderen unertriglich
wird. Wieviel gliicklicher war es, mich in ein Verhiltnis gesetzt zu sehen, dem ich
von keiner Seite gewachsen war, wo ich durch manche Fehler des Unbegriffs und
der Ubereilung mich und andere kennen zu lernen Gelegenheit genug hatte, wo
ich, mir selbst und dem Schicksal iiberlassen, durch so viele Priifungen ging, dic
vielen hundert Menschen nicht notig sein mogen, deren ich aber zu meiner Aus-
bildung &uBlerst bediirftig war.» Durch diese Priifungen wandelt sich Eigendiinkel
in jene klare, fast objektive Selbsterkenntnis, die um die guten wie die schlechten
Eigenschaften in sich genau Bescheid weiB, aus der Ubereilung wird die immer
willige Bereitschaft zur Tat und aus dem «Fehler des Unbegriffs» wird die Unab-
hiingigkeit von allen iiberkommenen Begriffen und Urteilen, die Fihigkeit, jede
Erscheinung «rein» zu sehen.

Das ist Goethes Pudelbeschwérung in praxi. Eva A. Meyer

Uber allen anderen Tugenden steht eins: das be-
standige Streben nach oben, das Ringen mit sich
selbst, das unersdttliche Verlangen nach groferer
Reinheit, Weisheit, Giite und Liebe. Goethe

190



	Ostern in Goethes "Faust"

