
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 60 (1955-1956)

Heft: 9

Artikel: Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 2]

Autor: Schneeberger, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi und die Heilpädagogrik
(Fortsetzung und Schluß)

Die Forderung Pestalozzis aber, die «Kenntnis der nähesten Verhältnisse und
die ausgebildete Behandlungsfähigkeit der nähesten Angelegenheiten» anzustreben,

gilt ganz besonders für den Heilpädagogen. Wollte er diesen Anspruch auch
leugnen, er würde in der Erziehung des geistesschwachen Kindes unausweichlich
auf diese Forderung zurückgewiesen; denn hier muß er sich ganz einfach um das
Nahe kümmern. Wieder einmal mehr kann uns die Geistesschwachenerziehung
zum Gleichnis des allgemein Menschlichen werden, wenn wir nur zu hören und zu
sehen bereit sind. Geistesschwachenerziehung und -Unterricht ist geradezu die hohe
Schule in der Erfassung, Berücksichtigung und Durchdringung der nahen Kreise
und Verhältnisse. Im Geistesschwachenunterricht lernen wir, was das Kind alles
an Fertigkeiten und einfachstem Wissen besitzen muß, damit es von zu Hause aus
das Schulhaus jeden Tag ohne zu große eigene Gefährdung erreichen kann; im
Hilfsklassenunterricht lernen wir, was ein Kind für konkrete und später verinner-
lichte Operationen durchführen muß, um einen Holzdeckel von bestimmter Größe
aus vorhandenen Bretterabfällen zusammenstellen und miteinander richtig
verbinden zu können, oder wie schwierig es sein kann, wenn man einen Gebrauchsgegenstand

zweckmäßig und ohne sich übervorteilen zu lassen einkaufen will. Im
Umgang mit Debilen erkennen wir, wie komplex die Beziehungen sind, welche
zwischen verschiedenen Erfahrungen vind Situationen hergestellt werden müssen,
damit ein scheinbar einfaches Gebot, wie nicht zu stehlen zum Beispiel, überhaupt
realisiert werden kann. So stahl ein debiles Mädchen in der Schule Geld, um sich
Süßigkeiten zu kaufen. Das Geld mußte von der Mutter wieder ersetzt werden,
was das Mädchen wußte und bedauerte. In den kommenden Ferien arbeitete es bei
Bauern, fand dort Geld auf dem Tische liegen, nahm es und brachte es der Mutter,
um ihr den seinerzeitigen Schaden zu decken — und fiel aus den Wolken, als man
ihm neuerdings Vorwürfe wegen eines Diebstahls machte und es seinen Ferienplatz
sofort verlassen mußte, wo es doch nur das Beste für die Mutter gewollt hatte.

Nicht nur lernt der Heilpädagoge in solcher Arbeit die nahen Verhältnisse der
Kinder beachten, mehr noch: er muß darüber hinaus noch alle möglichen
Fehlleistungsgelegenheiten voraussehen, um diesen wieder durch neue Hilfen und
Übungen, durch neue zu Gewohnheiten einzuschleifende Fertigkeiten und
Handlungsabläufe zuvorzukommen und entgegenzuwirken. Das wird aber nie
vollständig und lückenlos zu erreichen sein — dann wäre das Kind nicht mehr debil —
so daß der Erzieher stellvertretend innerlich alle Kreise des Kindes miterlebend
ausfüllen und seine Handlungen mitvollziehend durchführen muß. Das kann er
aber nur, wenn er selber gewillt ist, seine «Denkkraft für die häuslichen
Angelegenheiten» einzusetzen, wenn er bereit ist, sich auch von den einfachen und
scheinbar nebensächlich belanglosen Kleinigkeiten des Alltages, wie ihn das Kind
erlebt, wenn er bereit ist, sich davon berühren und bewegen zu lassen, damit er die
Bewegtheit des Kindes mitvollziehen kann, damit er dort, wo das Erleben des
Kindes dürftig oder maßlos wird, dieses durch sein Miterleben ergänzen oder
mäßigen kann.

Zum Schwererziehbaren, zum Verwahrlosten besonders, findet der Erzieher
den Zugang nur über das dem Kinde wirklich Nahe; das bedeutet aber für den
Erwachsenen oft gerade das ihm Ferne. Des Verwahrlosten Beziehungen zu den
Kreisen seiner nahen und weitern Umwelt sind ja besonders stark gestört. Es
f ehlen ihm echte tragfähige Bindungen zunächst zu den Menschen seiner «nähesten
Verhältnisse». Diese Bindungen sind infantil geblieben, von den nächsten
Menschen, von Vater und Mutter nicht gepflegt, nicht differenziert, nicht erfüllt worden

durch deren eigene innere Hinwendung zum Kind als Antwort auf seinen

135



Anruf. Gleichzeitig ist das Nahe, das Zuhandene, das Erreichbare einer seelenlos
erlebten Umwelt für das Kind zum Mittel im Kampfe gegen diese Umwelt geworden,

in der es sich weder geborgen weiß noch ihr zu vertrauen wagt. Je besser es

die Umgebung behandeln lernt, nach Gesetzen, die seinem eigentlichen Wesen
fremd sind, desto mehr wird es diese Umwelt verabscheuen und hassen, da sie es

aus seiner eigenen Welt vertrieben und heimatlos gemacht hat. Wollen wir das
verwahrloste, nach außen straßensüchtige und mißtrauische, innerlich hilflos unsichere
und infantile Kind für eine aufbauende Erziehung zurückgewinnen, so gelingt das

nur, wenn wir die nahen und engen Kreise seines Lebens ernst nehmen und sie als

Ausgang wählen, auch wenn uns die Bereiche, die Bilder, die Maximen dieser
Kreise zuwider sind. Nicht Belehrung, nicht Hinweis auf sittliche Normen usw.
fruchten hier; damit bewegen wir uns in Kreisen, die denen des verwahrlosten
Jugendlichen fremd geworden sind. Vielmehr müssen wir im Kontakt mit ihm die
verlernte Zuneigung wieder ermöglichen, nicht machen oder herstellen wollen,
nur ermöglichen, ihrem Aufkommen behutsame Bereitschaft entgegenbringen.
Wir müssen ihm eine unverfeindete Beziehung zu allem Nahen seiner Welt,
zum Besitz, zur Nahrung, zu den Dingen vorleben, sie mit ihm zusammen
leben, daß er allsgemach wieder spürt, wie man sich der Welt nicht einfach
zu bemächtigen braucht, sondern diese auf sich zukommen lassen darf, auf
daß sie ihr feindliches Gesicht verliere. Gerade weil die nahen Kreise und
häuslichen Verhältnisse beim Verwahrlosten ungestaltet und oft überhaupt zerstört
und zertrümmert wurden, mußte er sich aufmachen, neue Sicherheiten zu suchen,
gerade darum wurde er unstet, getrieben und labil, mißtrauend und haltlos: das
Fremde muß ihm feindlich erscheinen, wenn das Nahe ihm unvertraut und
unzuverlässig geworden ist.

Wer aber sollte sich getrauen, die erzieherische Betreuung vom Verwahrlosten
auf sich zu nehmen, sich überhaupt in heilpädagogische Arbeit zu begeben, wenn
er selber keinen tragfähigen innern Standort besitzt, wenn er selber nicht
in gestalteten und reinen Kreisen lebt? Dort, wo wir die Welt berühren, in
der geistigen Kommunikation und in der direkten Begegnung mit dem andern
Menschen, der mit Erwartungen und Ansprüchen an uns herantritt, —
vermögen wir da diese Kreise rein zu gestalten, auf redliche Weise das je Notwendige
zu tun und zu lassen? Nicht Theorie, Wissen und Weltanschauung irgendeines
andern können wir in diesem Fall einfach übernehmen, nicht Erkenntnisse und
Weisheit, die auf fremdem Boden gewachsen sind, helfen uns hier, solange sie
nicht unsern eigenen Kreisen verbunden und an sie herangewachsen sind. Pestalozzi

kennt auch diese Gefahr: «Ach, das Voreilen der Erkenntnisse und das
unzeitige Hinlenken des Wissens zu allgemeinen Grundsätzen vor ihren Erfahrungen
ist wie das Brüten der Henne, die keine Eier unter sich hat Wer sich früh den
Kopf mit allgemeinen Begeln und Grundsätzen füllen läßt, die Besultate von
Erfahrungen sind, die er nicht hatte, und von Lebensläufen, die dem seinigen gar
nicht gleich sahen, und dann diese Grundsätze doch anwenden will, — dessen
Weltweisheit wird gleich dem lustigen Kindergeschwätz der städtischen Knaben, die
auf ihren Spaziergängen mit den Bauern, die Stroh führen, von ihren schönen
Heuwagen reden. Allgemeine Regeln, eher der Kopf des Menschen zur Beobachtung
des Einzelnen, zur Erforschung des Details, das eine Sache hat, wohl angeführt
ist, — führen den Menschen immer von dem echten Wahrheitssinn und von allem
Fundament echter philosophischer Erkenntnis ab1.»

Wie hat es nun aber der Einzelne anzustellen, daß er dieser Gefahr nicht
erliegt und doch der angebotenen und möglichen Inhalte ansichtig wird, welche in
den Begebnissen seines engen und nahen Kreises auf ihn warten und ihn zu erfüllen
vermöchten? Ich möchte darauf mit einigen Sätzen von Romano Guardini ant-

1 Band IV, S. 342, Pestalozzi-Ausgabe des Rotapfel-Verlages.

136



worten. Am Schluß seines Buches «Die Macht» (1951) sagt er unter dem Abschnitt
«Die Möglichkeiten des Tuns»:

«Es gibt bereits Menschen, und vielleicht sind es gar nicht so wenige, denen
gegenüber man, ohne auf Hohn oder Skepsis zu stoßen, behaupten darf, worauf es

ankomme, sei eine Metanoia: eine Prüfung der ganzen Lebenshaltung und eine
Änderung der Weise, wie Menschen und Dinge gesehen und genommen werden.
Diese Menschen sind es, auf die es für die künftigen Entscheidungen ankommt.
Haben wir — um ganz konkret zu sprechen — uns einmal klargemacht, wie das

vor sich geht, wenn der durchschnittliche Vorgesetzte einem Untergebenen etwas
aufträgt? — der ebenfalls durchschnittliche Lehrer unterrichtet und Disziplin
hält? — der Richter einen Fall führt? — der Industrielle einen Betrieb leitet? —
der Handwerker seine Arbeit macht? Wirklich klar gemacht in seinem konkreten
Verlauf, den bestimmenden Gesinnungen und sich realisierenden Haltungen, den
eintretenden nähern und fernem Wirkungen? Wird bei alledem die Wahrheit
gewahrt und ihrer Gültigkeit etwas zugetraut? Bleibt Recht unangreifbar Recht?
Fühlt der Mensch, mit dem der Betreffende es zu tun hat, sich geachtet und in einen
personalen Bezug hineingenommen? Wird seine Freiheit, das Lebendige und
Schaffende in ihm angerufen? Geht es dabei um die Sache, und daß sie so getan
werde, wie sie ihrem Wesen nach getan sein soll?» Das alles, was Guardini hier
aufzählt, ist ja noch ein Tun; die Aktualisierung der Denkkraft zur Ergründung
der nahen Beziehungen und Lebenskreise. Aber auch Guardini weiß, daß damit
allein noch nicht die Inhalte des Lebens einem zugekommen sind. Er stellt deshalb
unmittelbar neben das erste ein zweites: «Wir müssen wieder etwas von dem
verwirklichen, was kontemplative Haltung heißt — aber verwirklichen, nicht nur
interessant davon reden! Uberall ist Aktion, überall Organisation und Betrieb —
von woher werden sie aber gelenkt? Von einem Innern, das bei sich selbst nicht
zu Hause ist, sondern aus seinen Oberflächenbereichen, aus dem bloßen Verstand,
dem Zweckwillen, den Macht-, Besitz-, Genußimpulsen heraus denkt, urteilt, handelt.

Das keinen Kontakt mit der Wahrheit, mit der Mitte des Lebens, mit dem
Wesentlichen und Bleibenden mehr hat, sondern irgendwo im Vorläufigen und
Zufälligen herumtreibt. So muß die Tiefe des Menschen wieder erwachen. In seinem
Leben muß es wieder Zeiten geben, in denen er still wird, sich sammelt und sich
mit offenem Herzen eine der Fragen vorlegt, die ihn am Tage berührt haben.»

Dann: «Wir müssen wieder die elementare Frage nach dem Wesen der Dinge
stellen: Was ist Arbeit, sobald sie im Zusammenhang des Lebens steht? Was ist
Besitz, sein Recht und sein Unrecht? Was ist echter Befehl und wodurch wird er
möglich? Was ist Gehorsam und wie steht er in der Freiheit? Was meint jene
Verbundenheit von Mann und Frau, die Ehe heißt? Wir leben aus diesen
Grundwirklichkeiten, für sie, mit ihnen; wir handhaben sie. ordnen sie, reformieren sie
— wissen wir aber, was sie sind? Wir müssen es wieder lernen und nicht nur
rational, sondern so, daß wir vor ihr Wesen gelangen, von ihrem Sinn getroffen
werden!»

So weit Guardini. In diesem Sinne wollen wir heute Pestalozzis Hinweis
verstehen: «Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen, und seine Menschen-
weisheit ruhet auf dem festen Grund der Kenntnis seiner nähesten Verhältnisse
und der ausgebildeten Behandlungsfähigkeit seiner nähesten Angelegenheiten.»

F. Schneeberger
(Dem Jahresbericht 1954 des Heilpädagogischen Seminars, Zürich, entnommen.)

Die Elementarbildung der Menschennatur ist die Bildung
unseres Geschlechts zur sehenden Liebe. Die Liebe ist ihr
Wesen. Sie allein ist dieser ewige Ausfluß der Gottheit, die in
uns thronet; sie ist der Mittelpunkt, von dem alles Wesentliche
in der Erziehung ausgeht. Pestalozzi

137


	Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 2]

