Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 60 (1955-1956)

Heft: 9

Artikel: Pestalozzi und die Heilpadagogik [Teil 2]
Autor: Schneeberger, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi und die Heilpiadagogik
(Fortsetzung und Schlull)

Die Forderung Pestalozzis aber, die «Kenntnis der nahesten Verhiltnisse und
die ausgebildete Behandlungsfihigkeit der nihesten Angelegenheiten» anzustre-
hen, gilt ganz besonders fur den Heilpadagogen. Wollte er diesen Anspruch auch
leugnen, er wiirde in der Erziehung des geistesschwachen Kindes unausweichlich
auf diese Forderung zuriickgewiesen; denn hier mul} er sich ganz einfach um das
Nahe kiimmern. Wieder einmal mehr kann uns die Geistesschwachenerziehung
zum Gleichnis des allgemein Menschlichen werden, wenn wir nur zu héren und zu
sehen bereit sind. Geistesschwachenerziehung und -unterricht ist geradezu die hohe
Schule in der Erfassung, Beriicksichtigung und Durchdringung der nahen Kreise
und Verhaltnisse. Im Geistesschwachenunterricht lernen wir, was das Kind alles
an Fertigkeiten und einfachstem Wissen besitzen mull, damit es von zu Hause aus
das Schulhaus jeden Tag ohne zu groBe eigene Gefihrdung erreichen kann; im
Hilfsklassenunterricht lernen wir, was ein Kind fiir konkrete und spiter verinner-
lichte Operationen durchfithren mu, um einen Holzdeckel von bestimmter Grole
aus vorhandenen Bretterabfillen zusammenstellen und miteinander richtig ver-
binden zu konnen, oder wie schwierig es sein kann, wenn man einen Gebrauchs-
segenstand zweckmilBig und ohne sich iibervorteilen zu lassen einkaufen will. Im
Umgang mit Debilen erkennen wir, wie komplex die Beziehungen sind, welche
zwischen verschiedenen Erfahrungen und Situationen hergestellt werden miissen,
damit ein scheinbar einfaches Gebot, wie nicht zu stehlen zum Beispiel, iiberhaupt
realisiert werden kann. So stahl ein debiles Madchen in der Schule Geld, um sich
Siiligkeiten zu kaufen. Das Geld muBte von der Mutter wieder ersetzt werden,
was das Madchen wullte und bedauerte. In den kommenden Ferien arbeitete es bei
Bauern, fand dort Geld auf dem Tische liegen, nahm es und brachte es der Mutter,
um ihr den seinerzeitigen Schaden zu decken — und fiel aus den Wolken, als man
ihm neuerdings Vorwiirfe wegen eines Diebstahls machte und es seinen Ferienplatz
sofort verlassen mullte, wo es doch nur das Beste fiir die Mutter gewollt hatte.

Nicht nur lernt der Heilpadagoge in solcher Arbeit die nahen Verhiltnisse der
Kinder beachten, mehr noch: er mul} dariiber hinaus noch alle moglichen Fehl-
leistungsgelegenheiten voraussehen, um diesen wieder durch neue Hilfen und
Ubungen, durch neue zu Gewohnheiten einzuschleifende Fertigkeiten und Hand-
lungsablaufe zuvorzukommen und entgegenzuwirken. Das wird aber nie voll-
stindig und liickenlos zu erreichen sein — dann wire das Kind nicht mehr debil —-,
so daB der Erzieher stellvertretend innerlich alle Kreise des Kindes miterlebend
ausfillen und seine Handlungen mitvollziehend durchfithren muB. Das kann er
aber nur, wenn er selber gewillt ist, seine «Denkkraft fiir die hduslichen Angele-
genheiten» einzusetzen, wenn er bereit ist, sich auch von den einfachen und
scheinbar nebensachlich belanglosen Kleinigkeiten des Alltages, wie ihn das Kind
erlebt, wenn er bereit ist, sich davon beriihren und bewegen zu lassen. damit er die
Bewegtheit des Kindes mitvollzichen kann, damit er dort, wo das Erleben des
Kindes diirftig oder maBlos wird, dieses durch sein Miterleben ergiinzen oder
maBigen kann.

Zum Schwererziehbaren, zum Verwahrlosten besonders, findet der Erzieher
den Zugang nur iiber das dem Kinde wirklich Nahe; das bedeutet aber fiir den
Erwachsenen oft gerade das ihm Ferne. Des Verwahrlosten Beziehungen zu den
Kreisen seiner nahen und weitern Umwelt sind ja besonders stark gestort. Fs
fehlen ihm echte tragfihige Bindungen zunédchst zu den Menschen seiner «nihesten
Verhiltnisse». Diese Bindungen sind infantil geblieben, von den nichsten Men-
schen, von Vater und Mutter nicht gepflegt, nicht differenziert, nicht erfiillt wor-
den durch deren eigene innere Hinwendung zum Kind als Antwort auf seinen

135



Anruf. Gleichzeitig ist das Nahe, das Zuhandene, das Erreichbare einer seelenlos
erlebten Umwelt fiir das Kind zum Mittel im Kampfe gegen diese Umwelt gewor-
den, in der es sich weder geborgen weil noch ihr zu vertrauen wagt. Je besser es
die Umgebung behandeln lernt, nach Gesetzen, die seinem eigentlichen Wesen
fremd sind, desto mehr wird es diese Umwelt verabscheuen und hassen, da sie es
aus seiner eigenen Welt vertrieben und heimatlos gemacht hat. Wollen wir das ver-
wahrloste, nach aullen stralensiichtige und miBtrauische, innerlich hilflos unsichere
und infantile Kind fiir eine aufbauende Erziehung zuriickgewinnen, so gelingt das
nur, wenn wir die nahen und engen Kreise seines Lebens ernst nehmen und sie als
Ausgang wihlen, auch wenn uns die Bereiche, die Bilder, die Maximen dieser
Kreise zuwider sind. Nicht Belehrung, nicht Hinweis auf sittliche Normen usw.
fruchten hier; damit bewegen wir uns in Kreisen, die denen des verwahrlosten
Jugendlichen fremd geworden sind. Vielmehr miissen wir im Kontakt mit ihm die
verlernte Zuneigung wieder ermdoglichen, nicht machen oder herstellen wollen,
nur ermoglichen, ithrem Aufkommen hehutsame Bereitschaft entgegenbringen.
Wir miissen ihm eine unverfeindete Beziehung zu allem Nahen seiner Welt,
zum Besitz, zur Nahrung, zu den Dingen vorleben, sie mit ihm zusammen
leben, daB er allsgemach wieder spiirt, wie man sich der Welt nicht einfach
zu bemichtigen braucht, sondern diese auf sich zukommen lassen darf, auf
dal sie ihr feindliches Gesicht verliere. Gerade weil die nahen Kreise und
hauslichen Verhaltnisse beim Verwahrlosten ungestaltet und oft iiberhaupt zerstort
und zertriimmert wurden, muBte er sich aufmachen, neue Sicherheiten zu suchen,
gerade darum wurde er unstet, getrieben und labil, miltrauend und haltlos: das
Fremde muf3 ihm feindlich erscheinen, wenn das Nahe ihm unvertraut und unzu-
verldssig geworden ist.

Wer aber sollte sich getrauen, die erzieherische Betreuung vom Verwahrlosten
auf sich zu nehmen, sich iiberhaupt in heilpddagogische Arbeit zu begeben, wenn
er selber keinen tragfihigen innern Standort besitzt, wenn er selber nicht
in gestalteten und reinen Kreisen lebt? Dort, wo wir die Welt beriihren, in
der geistigen Kommunikation und in der direkten Begegnung mit dem andern
Menschen, der mit Erwartungen und Anspriichen an uns herantritt, — ver-
mogen wir da diese Kreise rein zu gestalten, auf redliche Weise das je Notwendige
zu tun und zu lassen? Nicht Theorie, Wissen und Weltanschauung irgendcines
andern konnen wir in diesem Fall einfach iibernehmen, nicht Erkenntnisse und
Weisheit, die auf fremdem Boden gewachsen sind, helfen uns hier, solange sie
nicht unsern eigenen Kreisen verbunden und an sie herangewachsen sind. Pesta-
lozzi kennt auch diese Gefahr: «Ach, das Voreilen der Erkenntnisse und das un-
zeitige Hinlenken des Wissens zu allgemeinen Grundsitzen vor ihren Erfahrungen
ist wie das Briiten der Henne, die keine Eier unter sich hat ... Wer sich friih den
Kopf mit allgemeinen Regeln und Grundsitzen fiillen 1iBt, die Resultate von Er-
fahrungen sind, die er nicht hatte, und von Lebensliufen, die dem seinigen gar
nicht gleich sahen, und dann diese Grundsitze doch anwenden will, — dessen Welt-
weisheit wird gleich dem lustigen Kindergeschwiitz der stidtischen Knaben, die
auf ihren Spaziergingen mit den Bauern, die Stroh fiihren, von ihren schonen Heu-
wagen reden. Allgemeine Regeln, eher der Kopf des Menschen zur Beobachtung
des Einzelnen, zur Erforschung des Details, das eine Sache hat, wohl angefiihrt
ist, — fithren den Menschen immer von dem echten Wahrheitssinn und von allem
Fundament echter philosophischer Erkenntnis abl.»

Wie hat es nun aber der Einzelne anzustellen, daB er dieser Gefahr nicht
erliegt und doch der angebotenen und méglichen Inhalte ansichtig wird, welche in
den Begebnissen seines engen und nahen Kreises auf ihn warten und ihn zu erfiillen
vermochten? Ich méchte darauf mit einigen Sitzen von Romano Guardini ant-

! Band IV, S. 342, Pestalozzi-Ausgabe des Rotapfel-Verlages.
136



worten. Am Schluf} seines Buches «Die Macht» (1951) sagt er unter dem Abschnitt
«Die Moglichkeiten des Tuns»:

«Es gibt bereits Menschen, und vielleicht sind es gar nicht so wenige, denen
gegeniiber man, ohne auf Hohn oder Skepsis zu stoBen, behaupten darf, worauf es
ankomme, sei eine Metanoia: eine Priifung der ganzen Lebenshaltung und eine
Anderung der Weise, wie Menschen und Dinge gesehen und genommen werden.
Diese Menschen sind es, auf die es fiir die kiinftigen Entscheidungen ankommt.
Haben wir — um ganz konkret zu sprechen — uns einmal klargemacht, wie das
vor sich geht, wenn der durchschnittliche Vorgesetzte einem Untergebenen etwas
auftrigt? — der ebenfalls durchschnittliche Lehrer unterrichtet und Disziplin
hilt? — der Richter einen Fall fithrt? — der Industrielle einen Betrieb leitet? —
der Handwerker seine Arbeit macht? Wirklich klar gemacht in seinem konkreten
Verlauf, den bestimmenden Gesinnungen und sich realisierenden Haltungen, den
eintretenden nihern und fernern Wirkungen? Wird bei alledem die Wahrheit ge-
wahrt und ihrer Giiltigkeit etwas zugetraut? Bleibt Recht unangreifbar Recht?
Fiihlt der Mensch, mit dem der Betreftende es zu tun hat, sich geachtet und in einen
personalen Bezug hineingenommen? Wird seine Freiheit, das Lebendige und
Schaffende in ihm angerufen? Geht es dabei um die Sache, und dal} sie so getan
werde, wie sie ihrem Wesen nach getan sein soll?» Das alles, was Guardini hier
aufzihlt, ist ja noch ein Tun; die Aktualisierung der Denkkraft zur Ergrindung
der nahen Beziehungen und Lebenskreise. Aber auch Guardini weil}, daBB damit
allein noch nicht die Inhalte des Lebens einem zugekommen sind. Er stellt deshalb
unmittelbar neben das erste ein zweites: «Wir miissen wieder etwas von dem ver-
wirklichen, was kontemplative Haltung heiflit — aber verwirklichen, nicht nur
interessant davon reden! Uberall ist Aktion, iiberall Organisation und Betrieb —-
von woher werden sie aber gelenkt? Von einem Innern, das bei sich selbst nicht
zu Hause ist, sondern aus seinen Oberflachenbereichen, aus dem bloBen Verstand,
dem Zweckwillen, den Macht-, Besitz-, GenuBimpulsen heraus denkt, urteilt, han-
delt. Das keinen Kontakt mit der Wahrheit, mit der Mitte des Lebens, mit dem
Wesentlichen und Bleibenden mehr hat, sondern irgendwo im Vorliufigen und
Zufilligen herumtreibt. So muf} die Tiefe des Menschen wieder erwachen. In seinem
Leben mul} es wieder Zeiten geben, in denen er still wird, sich sammelt und sich
mit offenem Herzen eine der Fragen vorlegt, die ihn am Tage beriihrt haben.»

Dann: «Wir miissen wieder die elementare Frage nach dem Wesen der Dinge
stellen: Was ist Arbeit, sobald sie im Zusammenhang des Lebens steht? Was ist
Besitz, sein Recht und sein Unrecht? Was ist echter Befehl und wodurch wird er
moglich? Was ist Gehorsam und wie steht er in der Freiheit? Was meint jene Ver-
bundenheit von Mann und Frau, die Ehe heilt? Wir leben aus diesen Grund-
wirklichkeiten, fiir sie, mit ihnen; wir handhaben sie. ordnen sie, reformieren sie
— wissen wir aber, was sie sind? Wir miissen es wieder lernen und nicht nur
rational, sondern so, dal} wir vor ihr Wesen gelangen, von ithrem Sinn getroffen
werden!»

So weit Guardini. In diesem Sinne wollen wir heute Pestalozzis Hinweis ver-
stehen: «Reiner Wahrheitssinn bildet sich in engen Kreisen, und seine Menschen-
weisheit ruhet auf dem festen Grund der Kenntnis seiner nihesten Verhiltnisse
und der ausgebildeten Behandlungsfahigkeit seiner niahesten Angelegenheiten.»

F. Schneeberger

{Dem Jahreshericht 1954 des Heilpddagogischen Seminars, Ziirich, entnommen.)

Die Elementarbildung der Menschennatur ist die Bildung
unseres Geschlechts zur sehenden Liebe. Die Liebe ist ihr
Wesen. Sie allein ist dieser ewige Ausflull der Gottheit, die in
uns thronet; sie ist der Mittelpunkt, von dem alles Wesentliche
in der Erziehung ausgehit. Pestalozzi



	Pestalozzi und die Heilpädagogik [Teil 2]

