
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 57 (1952-1953)

Heft: 6

Artikel: Goethe als Erzieher [Teil 3]

Autor: Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Goethe als Erzieher
Gertrud Werner (Schluß)

Wenn wir die Vielgestaltigkeit von Goethes pädagogischen Beziehungen
zur Jugend überblicken und in Betracht ziehen, wie natürlich er sich jeweilen

den Umständen anzupassen wußte, wie sachte und liebevoll er sich dem
Leben nach- und vorantastete, dann scheint es schwierig, in seiner Tätigkeit
überhaupt ideelle pädagogische Richtlinien und Grundsätze finden zu können.

Und doch treten solche ganz klar hervor; denn Goethe hat auch in dieser
Hinsicht sein Tun immer zur Rechenschaft gezogen.

Es ist nicht nur ein starker Nachklang des Rousseau-Einflusses, sondern
persönliche Neigung und weltanschaulich begründetes Prinzip, wenn Goethe
die Menschen, wie sie waren, hat gelten und so frei als möglich gewähren
lassen. Wie haben seine Freunde an ihm die Nachsicht, die Güte, Milde,
Geduld geschätzt! Die göttliche Großzügigkeit, die Goethe an Brahma preist,
besaß er selber in hohem Maße:

Großer Brahma, nun erkenn ich,
daß Du Schöpfer bist der Welten.
Dich als meinen Herrscher nenn ich,
denn Du lassest alle gelten.

Wer um Goethe lebte, fühlte sich wohl und frei, und mancher empfand
wohl wie Eckermann Goethes freundliches Vertrauen: «Tut, was ihr wollt,
ich will euch gewähren lassen.» Seine Scheu vor harten Eingriffen und
erzwungenen Maßnahmen kam aus tiefster Überzeugung: «Der Mensch mag
sich wenden, wohin er will, er mag unternehmen, was es auch sei, stets wird
er auf jenen Weg wieder zurückkehren, den ihm die Natur einmal vorgezeichnet

hat.»
Dieses Prinzip des Gewährenlassens wurde durchkreuzt und in beweglichem

Gleichgewicht erhalten durch das Gegenprinzip: «Die Hauptsache ist,
man lerne sich selbst zu beherrschen. Wollte ich mich ungehindert gehen
lassen, so läge es wohl in mir, mich selbst und meine Umgebung zugrunde
zu richten.» Was für ihn selber gilt, das möchte er auch mit andern erreichen:
«Unsere Stärken bilden sich gewissermaßen von selber, aber diejenigen
Keime und Anlagen unserer Natur, die nicht unsere tägliche Richtung und
nicht so mächtig sind, wollen eine besondere Pflege, damit sie gleichfalls zu
Stärken werden.» Diese Pädagogik des Gegengewichts befolgte er, wenn auch
vorsichtig, schon in der ersten Weimaranerzeit, als er der Bewegung des
Sturms und Drangs noch nahestand: Er ließ sich keine Mühe verdrießen,
den fürstlichen Freund «zu säubern und in Ordnung zu halten». Trieb er
auch tagsüber gelegentlich «Affereien» mit dem Herzog und seiner Suite,
so steht dann im Tagebuch: «Nachts mit Herzog viel über unsere Zustände.»
Gerade im Tagebuch, das sich in jener Zeit mit keinem Werk so häufig und
eingehend beschäftigt wie mit der Erziehung des Herzogs, zeigt sich Goethes
Bemühung um Einhaltung einer bestimmten Richtung: «Von einem gewissen
Gang nicht abweichen.» Goethe dämpfte des Herzogs Zügellosigkeit und
Verschwendungssucht, schärfte dessen soziales Gewissen, gelegentlich mit einer
kühnen Maßnahme, lieber mit launigen Andeutungen und verhüllten
Mahnungen, oft aber in nächtlichen tiefen Gesprächen: «Sprachen wir
unaussprechliche Dinge durch... Vom Hof, der Frau, den andern Leuten, von
88



Menschen kennen... Erklärte ihm, warum ihm dies und das so schwer würde...
und es ward eine große, interessante Umredung.» Das Wecken von
Gegenkräften gegen gefährliche einseitige Entwicklung versuchte Goethe auch
gegenüber seinem Sohn. Er mußte ihn «gewissermaßen» — die abschwächende

Beifügung ist bezeichnend — nötigen, sich dem Ziel seines Strebens
rascher zu nähern, mußte dessen Hang zum «Dämmern» mit immer neuen
Anreizen, sich der Wirklichkeit zuzuwenden, entgegensteuern: Er veranlaßte
ihn, Tagebücher und naturwissenschaftliche Sammlungen anzulegen, «Ent-
deckungswanderungen» zu unternehmen und diese nach verschiedenen
Richtungen auszubeuten. Im allgemeinen erzog aber Goethe läßlich und mit
großer Milde, im bewußten Bestreben, jedem Menschen individuell gerecht
zu werden, herauszufinden, «wo es mit ihm hinaus will» und «zu kultivieren,
was in ihm liegt.» Es war ihm lieber, Leben zu wecken, als Leben zu
beschneiden.

Als wichtigste Erziehungsmittel betrachtete Goethe außer dem lebendigen

Beispiel und Vorbild das menschenverbindende und belehrende Wort,
gründliche Kunst- und Naturbetrachtung und nützliche Tätigkeit. Er belehrte
gern und ergiebig, liebte es, bedeutsame Mahnung und förderliche Anerkennung

ins Gespräch zu mischen. Worauf aber letzten Endes alles hinauslaufen
mußte, das war «Tätigkeit» — ein Lieblingsbegriff Goethes. Es war seine
eigene Maxime, «jedes unnütze Leiden durch nützliche Tätigkeit zu überwältigen»

(Brief von Eckermann an Carlyle), und Tätigkeit galt ihm als das
beste und natürlichste Bildungselement. «Welche Erziehung ist für die beste
zu halten?» fragte er sich selber und antwortete: «Die der Hydrioten. Als
Insulaner und Seefahrer nehmen sie ihre Knaben gleich mit zu Schiff und
lassen sie im Dienste herankrabbeln. Wie sie etwas leisten, haben sie Teil am
Gewinn, und so kümmern sie sich schon um Handel, Tausch und Beute, und
es bilden sich die tüchtigsten Küsten- und Seefahrer, die klügsten Handelsleute

und verwegensten Piraten.» Wenn es Goethe sonst auch nicht gerade
aufs Piratentum abgesehen hatte, so doch durchwegs auf tätigen Sinn und
Tüchtigkeit. Übrigens ist der Ausspruch noch in anderer Hinsicht

interessant: Die Hydrioten sind ja ständig auf Reisen. «Solange man jung und
außer Verhältnissen ist, soll man reisen»; denn der Reisende eignet sich
etwas von der «Kultur, die in der Welt ausgesät ist», an und findet in neuer
Umgebung nicht selten Klarheit iiber sich selbst. Goethe selbst hat auf Reisen
Wandlungen erfahren, hatte auch die Schweizer Reise 1779 mit dem Herzog
in einer bestimmten erzieherischen Absicht unternommen. Zurückgekehrt,
schrieb er darüber glücklich an Lavater: «Du weißt, wie wichtig in vielem
Betracht diese Reise dem Herzog gewesen ist und wie gewiß eine neue Epoche
seines und unseres Lebens sich davon anfängt.» Tätigkeit jeder Art, auch das
Reisen, war nicht zuletzt ein Weg der von Goethe so hoch eingeschätzten
geheimen Erziehung», wie wir sie aus seinem Bildungsroman kennen. Gerade

das Verhältnis zum Herzog Karl August ist das wichtigste Beispiel geheimer
Erziehung. Goethe kehrte dem jungen Fürsten selten den überlegenen
Erzieher hervor, sondern erwies sich ihm so viel als möglich «förderlich und
dienstlich» durch geistvolle Unterhaltung, vielseitige Anregung und geduldige
Erfüllung der höfischen und amtlichen Pflichten. Gelegentliche «Gewissens-

89



reinigungen» scheute er nicht, wußte diese aber nur wirksam dank seiner
«Vorsicht mit dem Herzog» (Tagebuchnotiz), einer Vorsicht, die allerdings
andere Gründe hatte als die übliche Devotion der höfischen Umgebung. Bei
Fritz von Stein, dem unproblematischen Kind, war es viel leichter, die
erzieherischen Absichten zu verbergen: «Fritz ist glücklich und gut. Er wird.
ohne es zu merken, in die Welt hineingeführt und wird damit bekannt sein,
oline es zu wissen.» Goethe war Pädagoge genug, um zu wissen, daß rechte
Lebensführung auf direktem Wege nicht zu lehren ist.

Ein letzter erzieherischer Bereich von still wirkender Gewalt war bei
Goethe die Sphäre der Geheimnisse. Er, der «überall den hellsten Blick hatte»
(H. Voß), der imstande war, alles so faßlich auszusprechen, daß Jean Paul
erklärt hat, Goethe sei «der klarste Mann von Europa», konnte schweigen,
konnte das Aussprechbare an die Grenze des Erfahrbaren heranführen und
dort verstummen lassen. Als Eckermann nach dem Sinn der Szene von Faust
und den Müttern fragte, gab Goethe keine Erklärung, sondern hüllte sich,
«in seiner gewöhnlichen Art, in Geheimnisse», blickte Eckermann mit
großen Augen an und wiederholte die Worte: «Die Mütter! Mütter! 's klingt
so wunderlich!» So ließ er, ehrfurchtgehietend, verborgene Kräfte ahnen.
Deutend und verhüllend zugleich regte er die Schüler an zu tieferer
Durchdringung der geheimnisvollen Erscheinungen des Lebens.

Im allgemeinen hatte Goethe als Erzieher eine glückliche Hand. Ob der
eigene Sohn August, weniger milde erzogen, sich hätte durchsetzen können
oder ob sein tragisches Ende unvermeidlich war, ist nicht zu ermessen. August
hatte ein fatales Erbe zu übernehmen, und Goethe gah ihm erst in seinem
vierzehnten Jahr eine gesetzlich anerkannte Mutter; er ist ihm aber allzeit
ein besorgter und liebevoller Vater gewesen. Der Roman «Wilhelm Meister»
endet damit, daß der Vater seinen Sohn Felix vor dem Ertrinken im Strome
errettet und ihn zu neuem Leben erweckt. Von innen gesehen, besteht
zwischen Wilhelm Meisters und Goethes Verhältnis zurn Sohn vielleicht kein
Widerspruch.

Im Jahre 1814 entwickelte Goethe in einem Brief an Knebel die mild
resignierenden und gütigen Leitgedanken seiner Erziehungsweise, zu denen
er zeitlebens geneigt hatte: «Unter denjenigen Vorteilen, welche mir meine
letzte Reise gebracht hatte, stehet wohl die Duldsamkeit obenan, die ich
mehr als jemals für die einzelnen Menschen empfinde. Wenn man mehrere
Hunderte näher. Tausende ferner beobachtet, so muß man sich gestehen, daß
am Ende jeder genug zu tun hat, sich einen Zustand einzuleiten, zu erhalten
und zu fördern; man kann niemanden meistern, wie er dabei zu Werke gehen
soll: denn am Ende bleibt es ihm doch allein überlassen, wie er sich im
Unglücke helfen unii im Glücke finden kann. In diesen Betrachtungen bin ich
dieses Mal sehr glücklich durch die Welt gekommen, indem ich von niemand
etwas weiter verlangte, als was ihm gemäß war, und mit großer Heiterkeit
nahm und gab, was Tag und Umstände brachten. Und so habe ich niemanden
in seiner Lebensweise irre gemacht.»

Idealistischer Fanatismus widerstrebte ihm von Grund aus und verstieß
in seinen Augen gegen das Gebot der Ehrfurcht vor dem Lebendigen; denn
das war es, was ihn mit erzieherischer Neigung zum Kind und Jugendlichen
hinzog und verpflichtete: das innere Gebot, dem Leben zu dienen, das er
liebte und verehrte.

90


	Goethe als Erzieher [Teil 3]

