
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 57 (1952-1953)

Heft: 8

Artikel: Die Bedeutung des Kindes im Prozess der Lehrerbildung [Teil 1]

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Kindes im Prozeß der Lehrerbildung:
Helene Stucki

Vortrag, gehalten am Fortbildungskurs für Schweiz. Gymnasiallehrer,
im Rahmen des pädagog. Verbandes, Herbst 1952 in Luzern

Als ich kürzlich einer befreunrleten alten Pädagogin von meiner Absicht
sprach, hier — als Beitrag der Frau — über das Kind als Bildungsgut in der
Lehrerbildung zu sprechen, da glitt ein Lächeln über ihr Gesicht, und ihrem
Munde entschlüpfte das Wort: «The forgotten factor.» Sie gab mir auch den
Satz mit auf den Weg, dessen Ursprung wir allerdings nicht herausfinden
konnten: «Auf den Füßen kleiner Kinder schreitet die Welt vorwärts.» Nicht
als ob die lebenserneuernden, die formenden, ja die heiligen und heilenden
Kräfte, die im Kinde schlummern, von der Geschichte der Menschheit völlig
übersehen worden wären. Groß und leuchtend, alle späteren Formulierungen
mit seinem Schatten verdunkelnd, Mahnung und Verheißung zugleich, steht
das Jesus-Wort Matthäus 18, 3: «Wahrlich, ich sage euch, es sei denn, daß
ihr euch umkehret und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins
Himmelreich kommen.» Goethe erinnert in seinem «Werther» an diese
Stelle: «Guter Gott in Deinem Himmel, alte Kinder siehst Du und junge
Kinder und nichts weiter, an welchen Du mehr Freude hast, das hat Dein
Sohn schon lange verkündet.» In seinem nie erlöschenden Drang, die
menschliche Natur zu erkennen, in seinem spontanen Wohlwollen allem
Lebendigen gegenüber, seinem rastlosen Willen, alles, was ihm begegnete,
sich anzuverwandeln, zu gestalten, hat Goethe sein Leben lang immer Kinder
um sich gehabt: die Geschwister der Charlotte Buff, Fritz von Stein, die
Kinder Herders, Schillers, Knebels, später seinen eigenen Sohn und zuletzt
seine Enkel. Er hat mit ihnen gespielt und gearbeitet, hat sie auf Beisen
mitgenommen und sich ungemein durch diesen Umgang bereichert. Den
Geschwistern seiner geliebten Lotte Buff erzählte er aus seinem Märchenschatz
und schreibt darüber: «Ich lerne viel dabei und bin erstaunt, was es auf
sie für einen Eindruck macht.» In den Tag- und Jahresheften berichtet er
von der «Gesellschaft meines fünfjährigen Sohnes, der diese Gegend, an der
ich mich schon seit zwanzig Jahren müde gesehen und gedacht, mit frischem,
kindlichem Sinn wieder auffaßte, alle Gegenstände, Verhältnisse,
Tätigkeiten mit neuer Lebenslust ergriff und viel entschiedener, als mit Worten
hätte geschehen können, durch die Tat aussprach, daß dem Abgestorbenen
immer etwTas Belebtes folge und der Anteil der Menschen an dieser Erde
niemals erlöschen könne». Und an Schiller schreibt er während des ersten
Göttinger Aufenthaltes: «Mein Beisegefährte August ist auch schuld an
meinem mindern Fleiß, indem er mich zerstreut und manche Betrachtung
ableitet: doch ist er sehr glücklich, er gewinnt in manchem Sinne, und auch
mein Verhältnis gegen die Menschen wird durch ihn gelinde und heiterer,
als es vielleicht außerdem hätte sein können.» Und in «Wilhelm Meister»
finden wir das Wort: «Was sogar die Frauen an uns ungebildet zurücklassen,

das bilden die Kinder aus, wenn wir uns mit ihnen abgeben.» Goethe
empfindet, daß seihst die Materie mehr an Klarheit und Bestimmtheit
gewinnt, wenn er sie den Kindern zu vermitteln sucht, daß die Knaben mehr
ihn als er die Knaben erziehe. Das ungemein reizvolle Buch von Karl
Muthesius: «Goethe, ein Kinderfreund» (Berlin 1910), erschließt eine Fülle
neuer sympathischer Züge an dem Großen von Weimar und vermittelt feine

120



Einblicke in die Beziehung Kind—Erwachsene, in die wahrhaft belebende,
erfrischende und verjüngende Kraft, die vom Kinde ausstrahlt.

Pestalozzi, der durch seine verströmende Menschenliebe auch das
armseligste unter den ihm anvertrauten Geschöpflein in seinen Lichtkreis emporhebt,

hat sich nicht wie Goethe an den Kindern erfrischt und erneuert. Wohl
aber hat er sich in seinen dunkelsten Zeiten in ihnen wiedergefunden und
aufgerichtet:

«Wenn ich ein Kind auf meinen Schoß setzte Ich bin gerettet,
und ihns ansah, ich bin Vater der Waisen,
so vergaß ich mein Elend, ich habe Kinder,
und die schwarze Verzweiflung ich kann lieben,
tobte nicht mehr in meinen Adern. meine Liebe hat Spielraum,

jetzt wallt mein Herz wieder.»

In der Gestalt des Bärbeli Stichelberger in «Lienhard und Gertrud» hat
Pestalozzi ein Kind vor uns hingestellt, von dessen Innigkeit und Lauterkeit
wahrhaft bildende Einflüsse ausstrahlen.

Am ausführlichsten und eindringlichsten hat sich wohl Jeremias Gotthelf

mit den erzieherischen, den heilenden und reinigenden Kräften des
Kindes auseinandergesetzt: «So hat der liebe Gott für das menschliche Herz
gesorget, daß es weich bleibe im Leben. Erst gibt er einen Bräutigam, der
schließt es auf, dann kommen Kinder und reinigen es, dann kommen
Großkinder und erhalten es weich und warm, bis endlich Gott selbst kommt und
es verklärt mit seiner Klarheit.» (Anne Bäbi Jowäger.) «TJmenes Ching und
weiß wer, was ein Kind ist und was ein Kind birgt? Das Kind ist ein
Neujahrstag, und der Neujahrstag trägt ein ganzes Jahr in seinem Schöße, ein
Kind ist ein Bätsei, und in diesem Bätsei liegt vielleicht der Stein der
Weisen. Ein Kind ist unendlich mehr als ein Mann, um den Mann sind
bereits die Schranken seiner Beschränktheit gezogen und ziehen alle Tage
sich enger, ums Kind liegen noch keine Schranken, der glücklichen Mutter
ist der Traum erlaubt, es werde das All umfassen, über alle Sterbliche ragen,
iiber die Endlichkeit hinaus in den Himmel hinein. Was groß war auf Erden,
war umenes Ching, umenes Ching war unser Heiland, und was wären wir
ohne dieses Ching? Umenes Ching war jeder Held auf Erden, jeder Mann
Gottes, jeder Wohltäter der Menschheit. Darum sind alle Kinder uns geheimnisvolle

Gaben Gottes, welche Kraft die Schale birgt, wissen wir nicht, was
aus dem Heiligtum der Seele heraustreten kann, wenn die rechte Stunde
kommt, das kennen wir nicht.» (Anne Bäbi Jowäger.) Und im «Geldstag»
sagt Gotthelf: «Es ist allerdings wahr, Kinder sind oft weitaus die kräftigsten

Bildungsmittel. Wie manches Ehepaar entsagt den Lüsten der Welt,
bricht sich Gewohnheit um Gewohnheit ab, scheinbare Bedürfnisse verlieren
ihre zwingende Kraft, lösen im Nebel sich auf, es sucht Kräfte in sich und
findet sie, spannt sie zusammen, ringt mit den Umständen, ringt mit dem
Unglück, ringt Tag um Tag der Welt das Nötige ab, nährt die Kinder, bildet
die Kinder, und während es arm geblieben wäre ohne Kinder, ist es reich
geworden durch die erweckende Kraft der Elternpflicht.» Immer wieder ist
es bei Gotthelf das Kind, das dem Vater das Gefühl der Würde und
Verantwortung gibt, der Mutter Herz reinigt und heiligt. (Mädeli, Meieli, Vreneli.)

Erinnert sei auch an Spittelers Bebellen Prometheus, der — ein
Unbeteiligter, gleichgültig, kühl und fremd — dem Gottesknäblein Gruß

121



und Huldigung verweigert, damit die Rache des Engelgottes
heraufbeschwört, um nach langen Jahren des Duldens das Gotteskindlein aus der
Gruftkapelle Düsternis zu befreien. Als einzigen Lohn erbittet er vom Engel
Gottes:

«Nun wohl, so möge mir bewilligen dein Mund,
daß ich bei deinem heiligen Kind im Tempelgrund,
dem ich gewidmet meine Pflege — Müh und Sorgen,
Andacht verrichte still und traulich bis am Morgen.»

In diesem Zusammenhang soll die Arbeit von C. G. Jung «Zur Psychologie

des Kindarchetypus» erwähnt werden. Jung stellt darin fest, daß das
differenzierte Bewußtsein des Erwachsenen immer von Entwurzelung
bedroht ist und daher der Kompensation durch den noch vorhandenen
Kindheitszustand bedarf. (Regressive Tendenz.) Das Kindmotiv in Träumen, in
Phantasien bat aber auch Zukunftscharakter. Es kann eine künftige Wandlung

der Persönlichkeit im Sinne des Individuationsprozesses, der Entwicklung

zum Selbst andeuten und anregen. Das Kind ist, wie Jung sagt, Anfang-
und Endwesen, es verkörpert sowohl regressive wie auch progressive
Tendenzen. Die Sehnsucht nach Ganzheit, nach Einheit, wie sie am Lebensbeginn

da war, nach neuer Einheit, die gleichbedeutend ist mit Weisheit —
beides kann unter dem Archetypus Kind erscheinen. Jung schließt seinen
Aufsatz mit den Worten: «Das Kind ist das verlassene und ausgelieferte und
zugleich das göttlich mächtige, der unansehnliche zweifelhafte Anfang und
das triumphierende Ende. Das ewige Kind im Menschen ist eine unbeschreibliche

Erfahrung, eine Unangepaßtheit, ein Nachteil und eine göttliche
Prärogative, ein Imponderabile, das den letzten Wert und Unwert der Persönlichkeit

ausmacht.»
Ich weiß nicht, soll ich mich dafür entschuldigen, daß am Anfang

meiner Ausführungen ein paar Hinweise auf die Bedeutung des Kindes in
der Dichtung stehen. Aber wenn ein Kinderpsychologe vom Format eines
Jean Piaget sagt: «Doch trotz aller Forschung ist die eigene Vorstellungswelt
des Kindes den Erwachsenen noch so gut wie unbekannt. Sie scheint dem
künstlerischen Menschen, der sich ein Stück schöpferischen Kindersinnes
bewahrt hat, am nächsten zu sein», so wird eindeutig: Die Lehrerbildungsstätte

darf am Kind in der Dichtung, in Roman und Novelle, in Lyrik und
Epik, im Jugendbuch und an den Kindheitserinnerungen der Dichter nicht
vorbeigehen. Hier handelt es sich für den mutter- und auch für den
fremdsprachigen Unterricht um wertvollstes Bildungsgut.

Aber auch in der Pädagogik als Wissenschafi ist das Kind nicht schlechthin

ein «forgotten factor». Allerdings, wenn Erziehung, wie wir das gewöhnt
sind, definiert wird als «bewußte, dauernde, planmäßige, auf ein bestimmtes
Ziel gerichtete Beeinflussung», so wird die Bedeutung des Kindes als
Bildungsfaktor nicht ohne weiteres überzeugend. Wir wissen uns frei von jedem
sog. Kult mit dem Kinde, wie Ellen Key und geistesverwandte Pädagogen
ihn trieben, und fragen: Wie kann das Kind, ich denke an das Schulkind der
Unter- und Mittelstufe, mit seinem stark triebhaft, auf Augenblicksbefriedigung

ausgehenden Wesen, seinen intensiven, aber schwankenden Gefühlen,
seinem Mangel an logischem Denken, an Erfassung des Wesentlichen in
unserem Sinne, dem angehenden Lehrer helfen, in seiner Haltung, seinem
Tun und Sein das Geistige zur Darstellung zu bringen, zur Ausgeglichenheit.
122



zur Innerlichkeit, zur rechten pädagogischen Gesinnung, zur wahren
Überlegenheit zu gelangen? Plato beschäftigt sich mit dieser Frage im
«Gastinahl», wenn er Phaedrus sagen läßt, daß er für den Ältern nichts Besseres
wisse als einen braven Liebling, weil durch ihn die Scham über das Häßliche
und das Trachten nach der Ehre des Schönen geweckt würde.

Unser hochverehrter Herr Prof. Häberlin hat darauf öfters eine
Antwort gegeben und vor allem in einem neuen Artikel im «Pädagogischen Lexikon»

folgendes ausgeführt: «Erziehung ist, wie aller menschliche Verkehr, ein
oszillierender Prozeß. Im Effekt ist die Beeinflussung des Erziehers vom
Zögling her sogar oft stärker als umgekehrt. Jedenfalls aber ist sie immer
vorhanden. Erziehung ist Auseinandersetzung zwischen zwei verschiedenen
Menschen, in welcher beide aktiv sind, beide ihre Absichten und Interessen
verfolgen, beide einander mehr oder weniger beeinflussen. Es wäre ein
großer Kunstfehler, wenn ein Erzieher diese Tatsache leugnen wollte. Der
zu Erziehende ist kein Stoff, sondern ein lebendiger Mensch, mit dessen ganz
persönlichen und eigenartigen Beaktionen man zu rechnen hat. einer Reaktion,

welche uns selten kalt läßt, vielmals oft genug aus der Bahn wirft, die
wir begehen wollten.»

Gehen wir von der konkreten Situation der Lehrerbildungsstätte aus.
Jeder dort Wirkende erfährt es alle Jahre wieder, nicht immer zu seiner
Freude: Von der Zeit an, da die Zöglinge sich intensiv mit den Kindern der
Übungsschule zu beschäftigen beginnen, geht eine sichtbare Wandlung in
ihnen vor. Unser Kollege von der Theologie hat diese einmal verglichen mit
derjenigen, die ein angehender Pfarrer erfährt, wenn er seine ersten

Verbuche im Kanzelreden macht. «Sie lecken Blut», sagte er damals, «sie verfolgen
hartnäckig nur noch diese eine Fährte.» Unsere Töchter fühlen sich gesteigert

in ihrem Lebensgefühl, überlegen denen, die noch nicht auf dieser Stufe
stehen, eher ablehnend gegenüber Bildungsstoffen, die nicht direkt mit der
Praxis in Verbindung stehen.» «Letztes Jahr konnten w ir beobachten», schreibt
eine Schülerin zu dem Thema «Was bedeutet mir das Kind?», «wie sich die
oberste Seminarklasse stark veränderte. Es schien uns, die Schülerinnen
seien plötzlich alle um einen Kopf größer geworden. Selbstsicher und ernst
wandelten sie ihre Pfade, und uns wollte dünken, sie seien überhaupt zu
keinem Scherz, zu keiner Dummheit mehr fähig.» Woher kommt diese
Veränderung, auch dort, wo nicht etwa von Anfang an kleinere oder größere
Erfolge das Selbstwertgefühl stärken? Weil Erziehen — und auch
Unterrichten — Wirkung eines Lebendigen auf Lebendiges ist, weil sich eine
Reaktion zeigt, die nicht kalt und stumm läßt, sondern innerste Saiten zum
Klingen bringt, die, wie man sich so gerne ausdrückt, zum Erlebnis wird
(Erlebnis im Sinne Diltheys: nicht weiter zurückführbare Einheit, komplexe
Gebilde, an denen alle Saiten des seelischen Lebens beteiligt sind), darum
wird der Umgang mit den Kindern, auch mit dem Schüler, zuerst einmal
stutzig machen, zur Besinnung aufrufen, zur Änderung in der äußern und
innern Haltung und damit der Reife entgegenführen. «Das Unzulängliche,
hier wird s Ereignis», möchte man in Profanierung einer hohen Dichterstelle
sagen. Was der Praktikant ist und tut, sein Aussehen, seine Kleidung, seine
Mimik und Gestik, seine Stimme, die Art seiner Stoffgestaltung, sein Wort
im weitesten Sinne, bekommt ein Gegemvort, eine Antwort: Ruhe oder
Unruhe, Anteilnahme oder Gleichgültigkeit, Zustimmung oder Ablehnung, jedenfalls

ist die Wirkung sieht-, das Echo hörbar. Der junge Mensch schaut in

123



einem Spiegel sich selbst, handgreiflich tritt ihm entgegen, was er besitzt
und was ihm mangelt, und ich glaube, es ist diese Selbstbegegnung, die sein
Verantwortungsgefühl stärkt und damit an seiner Menschlichkeit und
Geistigkeit arbeitet. Etwas schlichter und robuster drückte sich neulich eine
Kollegin von unserer Übungsschule aus: «Bei den Kindern lernen unsere
Kandidatinnen endlich, was eine rechte Kinderstube ist.» Erlauben Sie mir,
das Gesagte durch schriftliche Aussagen von Schülerinnen zu belegen. Das
Thema hieß «Das Kind, unser Erzieher». Zuerst ein paar Beispiele, die
äußere und innere Haltung, die Grundstimmung und deren Reaktion
betreffend:

«Das Kind erzieht uns schon rein äußerlich. Es verlangt, daß wir nett
und sauber vor ihm erscheinen, es verlangt eine gepflegte Sprache und
Schrift. Dieses Gepflegtsein erwartet es auch von unserem inneren Wesen:
Mit Launenhaftigkeit, Gefühlsausbrüchen, sei es Liebe oder Zorn, kommen
wir mit ihm nicht zurecht. Das Kind stärkt unser Verantwortungsbewußtsein.»

Eine andere: «Das Verlangen des Kindes nach unserem vollen Einsatz,
nach der Hingabe unseres ganzen Ichs, bewirkt seine fortwährende Erziehung

an uns, die sich täglich in kleinen Einzelheiten äußert. Kürzlich nahm
ich an einem Feste teil und mußte am nächsten Morgen Übungsschule halten.
Ich war noch ganz benommen und schwebte in meinen Gedanken in der
Vergangenheit. Da fühlte ich plötzlich, daß zwischen mir und den Kindern
ein unsichtbarer Schleier gespannt war, der uns trennte. Ein Außenstehender
hätte nicht merken können, daß ich nicht vollkommen bei der Sache war.
Aber die Kinder spürten es. Sie folgten zwar meinen Ausführungen. Sie

reagierten auf meine Fragen, aber erst, als ich meine Träume gänzlich
ausschaltete und nur noch für die Kinder da war, waren auch sie mit Leib und
Seele bei der Sache. Da wußte ich plötzlich, daß ein rechter Lehrer nicht
Egoist sein darf und erst dann in reinen Verhältnissen mit seinen Kindern
lebt, wenn er selbstlos alles andere um sich her ausschaltet und vergißt.»

«Erst jetzt, beim Überdenken des Themas, kommt mir zum Bewußtsein,
daß nicht nur die Erwachsenen erziehen, nein, die Kinder erziehen auch.
Ich glaube sogar, daß diese umgekehrte Wirkung auf Leute, die die Kinder
lieben und die sich um sie bemühen, eine große ist.»

«Viel besser als Bücher zu studieren, um sich seiner Fehler und
Unzulänglichkeiten bewußt zu werden, ist es, wenn man vor einer Kinderschar
steht und versucht, sie zu unterrichten und zu erziehen. Erzogen wird dann
nicht nur die Klasse durch die Lehrerin, sondern ganz sicher auch die
Lehrerin durch die Kinder. Diese Erfahrung haben wir alle im ersten Quartal
in der Übungsschule gemacht. — Die Schulglocke schrillt zum Stundenbeginn.

In den Gängen herrscht noch ein eiliges Hin und Her. Bei vielen
Türen schlüpfen etwas verspätete Seminaristinnen herein. In der Übungsschule

kommt das auch etwa vor, aber selten. Aber wie verschieden ist die
Wirkung dieses Zuspätkommens im Seminar und bei den Kleinen! Während
man an einem Ort zu einem freundlich neckenden Wort einer Kameradin
sich setzt, findet man dort, wo man als Lehrerin eintritt, eine schreiende,
herumrennende Kinderschar, die aus ihrem freudigen, lauten Treiben sich
nur ungern zur strengen Disziplin bequemt. Ähnliches erfahren wir vor und
während der Stunde, wenn wir plötzlich merken, daß irgendein Hilfsmittel
zur Lektion nicht bereit liegt, da beginnen die Kinder zu schwatzen oder zu
lachen. Wer einmal wegen eigener Unpünktlichkeit, wegen mangelhafter, un-
124



überlegter Vorbereitung oder TJnordentlichkeit in solch eine peinliche Situation

geraten ist, wird das nächstemal früh genug erscheinen und alles Nötige
zu seiner Lektion sorgfältig vorbereiten.»

«Jede Unbestimmtheit, jeder Stimmungswechsel, jede Unsicherheit überträgt

sich auf die Kinder. Wenn ich froh gelaunt vor die Klasse trete,
erleichtere ich den Kindern und mir das Mitmachen.»

«Die Kinder sind uns Wegweiser und Förderer der Selbsterziehung. Ich
verdanke unsern Übungskindern sehr viel. Wie manchmal schon hatte mich
meine Mutter gemahnt, nicht so abweisend gegen andere zu sein, sondern
mit ihnen Kontakt zu suchen. Trotz meinen Anstrengungen kam es immer
schlimmer. Auch die Kinder spürten meine Distanzierung, die ja im Grunde
von innern Hemmungen her kommt und verschwindet, wenn ich einen
Menschen gut kenne. Auf der Schulreise hatte ich Gelegenheit, mit einzelnen
Kindern zu sprechen. Das Verhältnis zwischen ihnen und mir scheint sich
seither gebessert zu haben und macht mich sehr glücklich. Die Kinder haben
mir auch den Weg geöffnet zum bessern Kontakt mit den andern Menschen.»

«Ich habe schrecklich Angst vor großen Hunden. Die Kinder haben sie
mir abgewöhnt. Beim Übungsschulhaus strich ein großer Wolfshund herum.
Ich sah ihn von weitem und wollte eben einen Umweg machen, als zwei
kleine Mädchen in heller Verzweiflung mir entgegenrannten. Sie fürchteten
sich, ins Schulhaus zu gehen, und plötzlich fühlte ich, daß, wenn ich mit
ihnen den vorgenommenen Umweg machen würde, sie und ich unser Leben
lang Angst vor Hunden hätten. Ich nahm sie bei der Hand, und ihnen und
mir selbst tapfer zuredend, ging ich. den Hund ignorierend, auf den
Schuleingang zu. Der Hund beschnupperte uns ein wenig und trabte dann gemächlich

davon. Es brauchte so wenig, eine kleine Überwindung. Die Kinder
geben uns Mut, etwas zu wagen. Denn wie sollten sie zu uns aufschauen,
wenn wir selbst ängstlich und hilflos sind?»

«Ich habe gefühlt, was die Kinder von mir erwarten, und diese
Einschätzung von den Kindern aus hat mich auf einmal ein großes Stück weiter
gebracht. Vor den Kindern muß ich mich besser, bewußter in die Finger
nehmen. Beim Baden muß ich ohne Zaudern einen Kopfsprung wagen, wenn
die Kinder stürmisch darum bitten, obwohl es mir jetzt nicht paßt. Bei all
dem wächst unser Selbstgefühl, man fühlt sich freier, glücklicher, losgelöster
von sich und seinen eigenen Angelegenheiten. Das, wovor ich Angst hatte,
nämlich das Sich-weggeben-Müssen, hat mich viel reifer gemacht.»

«Erst in der Übungsschule, im engen Zusammenleben mit den Kindern,
spürt man, was man eigentlich ist und wird. Die Theorie wird lebendig und
klarer durch die Anwendungen in der Praxis.»

«Ich bin überzeugt, daß ich den Kindern den größten Teil meiner
Erziehung und Selbsterziehung verdanke.» Schluß folgt

D Bäsi
«Es isch erbärmli», chlagt is d Bäsi, «Bis zfride!» het si 's Chindli tröschtet
«Wie gly sind d Möntsche wüescht und alt! «Wenn d iez au grumpfig worde bisch,
Chuum isch de Summer rächt vergange, so gseht mer doch no a de Scharbe,
so wirds veruß und dinne ehalt.» wi s Chacheli ame schön gsi isch!»

Sophie Hämmerli-Marti: Chindeliedli. \erlag H. R. Sauerländer & Co., Aarau.

125


	Die Bedeutung des Kindes im Prozess der Lehrerbildung [Teil 1]

