
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 51 (1946-1947)

Heft: 2

Artikel: Wohin steuern wir?

Autor: Bosshart, Emilie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-315135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-315135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE LEHRERINNEN ZEITUNG
Redaktion : Olga Meyer, SamariterstraËe 28, Zürich, Telephon 24 54 43

Expedition und Inserate: Buchdruckerei Büchler&Co., Bern, Tel. 2 77 33, Postcheck III 286

Jahresabonnement: Fr. 5.50. Inserate: Einspaltige Millimeterzeile 16 Rappen
Erscheint am 5. und 20. jedes Monats 20. Oktober 1946 Heft 2 51. Jahrgang

Wohin Stenern wir? Emilie Boßhart

Die Gegenwartslage der Menschheit ruft mehr als je zur Besinnung
auf. Hungernde, leidende Völker — desorientierte, entmutigte, verwilderte
Menschen — Sehnsucht nach schützender Ordnung, produktiver Arbeit,
innerem Aufbau. Energisch pocht es an unser Verantwortungsbewußtsein.
Wer immer mit Erziehung zu tun hat, muß sich ganz besonders über die
gegenwärtige Lage, die geistigen und ungeistigen Strömungen der Zeit,
die Entwicklungstendenzen, die darin liegen, klar werden. Die Zeitströmungen

sind gar mächtige, treibende Kräfte, die so viele Menschen mitreißen
und uns alle in ausweglose Situationen zu führen drohen. Darum ist es
dringend notwendig, Ziel und Richtung der Strömungen zu prüfen und
sich nötigenfalls auch gegen eine Zeitströmung zu entscheiden und ihr mit
aller Kraft entgegenzuwirken.

Von uns Schweizern, die wir von dem grauenvollen Kriege verschont
geblieben sind, dürfte man am ehesten erwarten, daß wir den Blick für das
Wesentliche offen behalten und unser Leben darnach eingerichtet hätten.
Aber leider ist unter uns so viel Ungutes zu entdecken: Sattheit, die keine
Probleme und Aufgaben sehen läßt; Stumpfheit, die initiativen Kräften
einen hartnäckigen, passiven Widerstand entgegenbringt; Überheblichkeit,
die bei einer destruktiven Kritik stehen bleibt. Wir haben es sehr nötig,
wachgerüttelt zu werden, um klar zu blicken.

Unter den Zeitströmungen ist eine, die man als ungeistige bezeichnen
möchte, eine der gefährlichsten. Ihre Träger sind gekennzeichnet durch
die Bereitschaft, sich treiben zu lassen, und zwar besonders leicht von
einer erfolgreichen Strömung. So haben sich in unsern Nachbarländern
Tausende zu Trägern einer Entwicklung gemacht, deren Endziel sie gar
nicht wollten, aber in Blindheit und aus Trägheit herbeiführen halfen.
Trotz der Weltkatastrophe, die daraus entstanden ist, verharren auch bei
uns noch viele in dieser unverantwortlich passiven Haltung und lassen sich
blindlings in einer Richtung treiben, die wiederum in einer Katastrophe
enden muß.

Vielen Menschen fehlt es nicht an Einsicht in die Lage, aber an
Glauben an das Gute und an die Möglichkeit, es zu verwirklichen. Der
einzelne sei doch machtlos, meinen sie. Sie distanzieren sich zwar persönlich

vom Zeitgeschehen, flüchten in eine ästhetische Scheinwelt oder
verharren in kraftloser Klage oder unfruchtbarer Kritik und lassen geschehen,
was eben geschieht. Ihre resignierte Haltung gibt den Zeitströmungen
Raum zur Entfaltung. Sie sind mitschuldig, weil sie dem Bösen keinen
Widerstand entgegensetzen. Der Unwürdigkeit der Resignation hat Gottfried

Keller in seinem Gedicht vom Völkerfrieden einen zeitlosen Ausdruck
verliehen: « Wer jenen Glauben hat verloren, und schmählich ihn verloren
gab, der wäre besser ungeboren; denn lebend wohnt er schon im Grab. »

23



Die passive Haltung in bezug auf Angelegenheiten der Allgemeinheit
wird manchmal durch religiöse Motive begründet. Der Mensch sei klein,
böse und ohnmächtig, zu keiner guten Handlung fähig. Was wirklich
geschehe, sei Gottes Tat. Der Mensch müsse in Geduld auf die göttliche
Gnade warten. Dieser Begründung der Passivität halten wir entgegen: Hat
der Mensch seine Geistesgaben vom Schöpfer bekommen, um sie brachliegen

zui lassen? Was würde man von einem Bauern sagen, der, ohne sein
Feld anzupflanzen und zu pflegen, auf den Segen des Himmels wartete?
Pestalozzi entgegnet den frommen Passiven: « Wenn wir wollen, daß es
in der kleinsten Strohhütte wie in der ganzen Welt besser gehe, als es
wirklich geht, so müssen wir das, was wir dazu beitragen können, selber
tun. Und ich glaube, ihr lästert, wenn ihr meinet, der liebe Gott sollte es
für uns und ohne unser Zutun an unsrer Statt tun. » Die Gnade des
Höchsten segnet die menschliche Tat, nicht die Trägheit. In Human-
Formulierung bei Goethe ausgedrückt: « Wer immer strebend sich bemüht,
den können wir erlösen. »

In vielen Seelen lebt zum Glück noch der Glaube an einen bessern
Zustand der menschlichen Gemeinschaft. Sollten nicht wir Frauen ganz
besonders Hüterinnen dieses Glaubens sein? Wesentlich ist nun aber, ob
dieser Glaube zum lebendigen Antrieb des praktischen Handelns werde.
Das wird in manchen Fällen verhindert durch eine irrtümliche
Geschichtsauffassung, nämlich durch einen leichtsinnigen Fortschrittsglauben, der
wähnt, die Vervollkommnung der Menschheit ergebe sich mit der Zeit von
selbst. Es handelt sich um einen Überrest einer mechanistischen
Entwicklungsauffassung, nach der die Geschichte der Menschheit in ähnlicher
Weise durch Naturgesetze bestimmt ist wie die des Pflanzen- und
Tierreichs. Dieser leichtsinnige Fortschrittsglaube stirbt nicht aus, trotzdem
die Weltgeschichte längst enthüllt hat, daß der Mensch als Mensch je und
je in Frage gestellt ist und auf jeder Entwicklungsstufe die Möglichkeit
zum Aufstieg oder zum Niedergang in sich trägt. Die Kultur der Vorfahren
sichert die Nachkommen nicht vor dem Untergang. « Was du ererbt von
deinen Vätern hast, erwirb es, um es zu besitzen! » Das gilt gleicherweise
von Individuen und von Völkern. Jedesmal wenn ein Volk auf einer
Kulturhöhe das Ringen um die Höherentwicklung aufgegeben und sich dem
Genuß des Erreichten hingegeben hat, war der Anfang des Abgleitens
bezeichnet. Dagegen sind es stets die Epochen des Sich-Mühens und des
Suchens gewesen, aus denen eine Blütezeit hervorging. Leichtsinniger
Fortschrittsglaube regt die Menschen nicht zum vollen Einsatz ihrer Kräfte
an, sondern verführt sie vielmehr zur Passivität, wodurch der Aktionsraum
andern überlassen bleibt.

Es ist noch eine zweite Einstellung zu erwähnen, die viele Menschen,
die guten Willens sind, im vollen Einsatz hemmt, nämlich die Meinung,
das Gute werde schon dadurch verwirklicht, daß man es fest ins Auge
fasse und gleichzeitig die Möglichkeit des Bösen übersehe. Unter den
Pazifisten findet man viele, die in diesem Irrtum befangen sind. Sie
meinen, ein Völkerfriede werde erreicht, wenn man in der Jugend den
Gedanken an die Möglichkeit eines Krieges gar nicht aufkommen lasse,
wenn das Wort « Krieg » überhaupt nicht mehr ausgesprochen werde. Es
ist eine der Psychologie längst bekannte Tatsache, daß unsere Vorstellungen
und Gedanken unser Handeln beeinflussen: aber nicht sie allein, sondern

24



zusammen mit unsern Trieben, Gefühlen und Willensentscheidungen.
Wären Vorstellungen und Gedanken das allein Wirksame, so würden
Träumer und Denker die Welt lenken; und wie weit sind wir davon
entfernt! An der Illusion, die die Ideale an die Stelle der Wirklichkeit setzt,
rächt sich das Leben bitter. Der Flucht aus der harten Wirklichkeit in die
schöne Welt der Ideale folgt die schmerzliche Enttäuschung, daß die Welt
inzwischen von andern Mächten regiert worden ist. Wer mithelfen will,
das Gute zu verwirklichen, der muß den ganzen Menschen gewinnen:
Vorstellungen, Gedanken, Gefühle, Willensleben und praktische Haltung.
Das ist eine Aufgabe, die mit mühseliger Kleinarbeit beginnt. Wenn ein
dauernder Friedenszustand unter den Völkern Wirklichkeit werden soll,
so müssen die Menschen so erzogen werden, daß sie zuerst in der Familie
zu einem harmonischen Zusammenleben, im Volk zu einer Verständigung
zwischen den verschiedenen wirtschaftlichen und sozialen Gruppen und
zwischen den politischen Parteien fähig sind. Bewährung im kleinen
kräftigt für die Haltung im großen.

Jede Art von Passivität ist verderblich in einer Zeit, die der
aufbauenden Kräfte so sehr bedarf wie die unsrige. Der menschlichen Situation
angemessen ist eine positive und aktive Grundhaltung. Wir müssen der
Sachlage tapfer ins Antlitz blicken. Die Vielseitigkeit der menschlichen
Anlage ist weder wegzuträumen noch wegzudiskutieren. Diese Vielseitigkeit

ist indessen auch nicht ausschließlich negativ zu werten; sie bildet im
Gegenteil die notwendige Grundlage der menschlichen Selbstbestimmung.
Das ist ihre positive Seite. Der Mensch ist zur Freiheit geschaffen. Das
Menschenleben wickelt sich nicht in gleicher Weise nach Naturgesetzen ab
wie das Pflanzen- und Tierleben. Mensch-Sein ist Aufgabe; zu ihr gehört
das Wagnis der Entscheidung für Ziel und Richtung. Die zwiespältige
menschliche Anlage erzeugt die Dynamik des Lebens. Zielgerechtes muß
entfaltet, Zielwidriges ausgeschaltet werden. Es gilt, Hindernisse zu
überwinden und an Widerständen zu wachsen. Spannungen haben ihre positive
Wirkung. Aus der Spannung wird der Aufschwung geboren, der notwendig
ist zum restlosen Einsatz.

Mehr denn je hat die Erziehung heute die Aufgabe, in der Jugend eine
positive, aktive Haltung zu unterstützen. Der junge Mensch ist bereit zum
Einsatz und Aufbau, wie Eichendorff von den zwei Gesellen sagt :

Die strebten nach hohen Dingen,
die wollten, trotz Lust und Schmerz,
was Rechts in der Welt vollbringen,
an wem sie vorübergingen,
dem lachten Sinnen und Herz.

Warum büßen so viele Menschen den Enthusiasmus ihrer Jugendjahre
so schnell ein und werden Philister oder resignierte Müdlinge Doch wohl
darum, weil es ihnen an Tiefgang gefehlt hat, weil ihre Begeisterung nur in
oberflächlichen Seelenschichten lebte, weil die Tiefenschichten ihrer Seele
von der Erziehung unberührt und ungepflegt geblieben waren und sich
nicht genügend entfaltet hatten. Die heutige Erziehung ist zu lau und zu
undifferenziert. Wir müssen wieder lernen, Wesentliches von Unwesentlichem

zu unterscheiden und unter verschiedenen Werten abzustufen.
Wir müssen uns wieder auf die höchsten Ziele konzentrieren: nur

25



sie ergeben den großen Spannungsbogen, der zum Aufbieten aller positiven
Kräfte und zum Durchhalten in den Schwierigkeiten der praktischen
Lebenslagen unerläßlich ist.

Die Geschichte hat die höchsten Ziele von Zeit zu Zeit wieder
aufleuchten lassen. Plato spricht von der Idee des Guten, der er alle andern
Ideen unterordnet. Jesus Christus offenbart die Liebe, die selbst Feindschaft

und Tod überwindet. Der Neuhumanismus redet von reiner
Menschlichkeit. Diese Ziele werden von der heutigen Menschheit im großen und
ganzen immer noch grundsätzlich anerkannt; aber eben nur grundsätzlich,
nicht faktisch. Diese Ziele werden nicht zur zentralen Angelegenheit der
Persönlichkeits- und der Gemeinschaftsgestaltung gemacht. Das praktische
Verhalten ist durch ganz andere Zwecke bestimmt. Was in erster Linie
erstrebt wird, ist materieller Fortschritt, leicht erreichbare Vergnügen, ein
angenehmes Leben. Güter werden erstrebt, nicht das Gute. Die Leute wollen
es vor allem gut haben, sie wollen nicht in erster Linie gut sein. Oder wo
sind die Menschen, die sich für das Gute einsetzen, trotzdem es ihnen
materielle Nachteile einträgt Wo sind die Eltern, die sich allen Ernstes
bemühen, in erster Linie die edelsten Seelenkräfte ihrer Kinder zu
entwickeln Gilt nicht die größte Sorge stets dem leiblichen Wohl ihrer Sprößlinge,

der Erfüllung ihrer Wünsche, der Bewahrung vor allem Unangenehmen

und Mühseligen? Wie wenig denken die Eltern daran, daß die edelsten
Anlagen, nämlich die sittlichen, die Wahrhaftigkeit, die Gerechtigkeit, die
Dankbarkeit, die reine Menschenliebe, der sorgfältigsten Pflege bedürfen,
um nicht von den gröberen Lebenstrieben überwuchert zu werden Wie
wenige Eltern sind sich dessen bewußt, daß sie ihre Kinder durch verfehlte
Erziehung um die köstlichste Lebensbereicherung, nämlich um die
Bereicherung durch selbsttätige sittliche und geistige Leistungen, bringen Die
wenigsten Eltern geben sich Rechenschaft über die Folgen ihrer Erziehungsweise

für die spätere Charakterentwicklung ihrer Kinder, wenn sie die
Kleinkinder verwöhnen, ihnen alle Schwierigkeiten, woran sie etwa noch
wachsen könnten, aus dem Wege räumen, und durch schwächliches
Nachgeben jede gesunde Triebregulierung verunmöglichen Wie viele Kinder
müssen die Blindheit und Schwäche ihrer ersten Erzieher mit Entwicklungshemmungen

und Fehlentwicklungen büßen
Dem verkehrten Verhalten der Erzieher liegt in manchen Fällen nicht

bloß menschliche Schwäche und Mangel an Einsicht zugrunde, sondern
bewußte Entscheidung, allerdings ohne böse Absicht. Manche Eltern wollen
ihren Kindern in jeder Hinsicht den Weg ebnen und ihnen alles bieten, was
in ihrer Macht liegt, weil sie meinen, die rechte seelische Verfassung hänge
vollständig von den äußern Lebensbedingungen ab. Sie wollen ihre Kinder
glücklich machen, und glauben, daß das Glücklichsein auf der Erfüllung
möglichst vieler Wünsche beruhe. Damit berühren wir die mächtigste und
zugleich die gefährlichste Zeitströmung, den Materialismus, der die Größe
und das Verderben unserer Epoche ausmacht. Die materialistische
Weltanschauung hat die Umkehrung der Wertordnung eingeleitet. Sie stellt die
Triebe über den Geist, Sinnenglück über Seelenfrieden, materielle Güter
über das sittlich Gute. Die ursprüngliche Meinung des Materialismus war,
daß der sinnlich befriedigte Mensch gar keiner Sittlichkeit, Geistigkeit,
Religiosität mehr bedürfe. Heute wissen Tausende, die an der umgekehrten
Wertordnung festhalten, nicht, aus welcher Grundauffassung sie stammt.

26



Der Materialismus lebt heute vor allem in der Überwertung materieller
Güter gegenüber den sittlich-geistigen Haltungen. Die Meinung hat sich
eingeschlichen und rasch verbreitet, die Verbesserung der Lebensbedingungen

bringe ohne weiteres eine Verbesserung der menschlichen Beziehungen
mit sich, mit andern Worten, der Mensch, der ein schönes, leichtes, behagliches

Dasein führen könne, sei ohne besondere Erziehungshilfe gut. Diese
Meinung spielt in der Pädagogik seit der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts eine fatale Rolle. Sie hat zwar den Bau schöner Schulhäuser und
die Schaffung sozialer Einrichtungen für das Schulkind bewirkt; aber die
höchsten Wertmöglichkeiten der Kinderseele sind weiterhin ungehobene
Schätze geblieben.

Die Überwertung der materiellen Güter hat den Verlauf der Entwicklung

weitgehend bestimmt. Die riesige Entwicklung der Technik, die
Vervollkommnung der Verkehrsmittel und Verkehrswege, die fortschreitende
Erhöhung des Lebensstandards bis vor den letzten Weltkrieg, die Verschönerung

und Verbesserung der Siedelungen und Wohnungen sind darauf
zurückzuführen. Der soziale Gedanke hat durch die materialistische
Weltanschauung einen starken Auftrieb bekommen: Die Teilnahme am Leben
der Mitmenschen hat sich vor allem in der Sorge für verbesserte
Lebensbedingungen der am wenigsten Begüterten bekundet. Die soziale Gesetzgebung

ist die wertvollste Errungenschaft unseres Zeitalters.
Das alles ist recht und gut und mußte erreicht werden. Aber die

materiellen Ziele dürfen nicht die einzigen und nicht die letzten sein. Schließlich
müssen wir uns doch fragen: « Was hülfe es dem Menschen, wenn er die
ganze Welt gewänne, nähme aber Schaden an seiner Seele » Erschütternd
warnt die Katastrophe des letzten Weltkrieges vor dem Abgleiten vom
Wesentlichen ins Beiläufige, vom Zentralen ins Periphere, vom Primären
ins Sekundäre. Allzulange ist über der materiellen Entwicklung die geistige
vernachlässigt worden. Die geistig-sittliche Entwicklung ergibt sich nicht
beiläufig, sondern um sie muß gekämpft werden. Die Pflege der sittlichen,
geistigen, religiösen Anlagen wird nicht ungestraft unterlassen. Wo das
Ringen um die sittlich-geistige Veredlung aufhört, da degeneriert der
Mensch; er wird barbarisch: Habgier, Neid, Mißgunst, Haß, Rache und
Bosheit überwuchern alle feineren menschlichen Regungen. Wer sich einen
klaren Blick bewahrt hatte, wußte es immer, daß gute äußere Lebensbedingungen

das Innere des Menschen nicht wesentlich verändern. Oder sind
denn etwa die Reichen bessere Menschen als die Armen Die besitzenden
Völker besser als die besitzlosen Hat nicht das Leben immer wieder
bewiesen, daß echte innere Qualitäten von äußeren Lebensbedingungen
unabhängig sind

Wenn uns tatsächlich an der Einleitung einer neuen Entwicklungsrichtung,

an der Wandlung der menschlichen Gemeinschaft, am Aufbau
gelegen ist, so müssen wir die Konsequenzen ziehen aus der Einsicht in die
gegenwärtige Situation. Die ethischen Ziele müssen den materiellen
übergeordnet iverden, und zwar nicht nur in schönen weltanschaulichen Systemen

und religiösen Bekenntnissen, sondern in der praktischen Wirklichkeit.
Dafür hat die Erziehung zu sorgen. Die richtige Gesinnung und Haltung
ergibt sich nicht von selbst bei guten äußern Lebensbedingungen, sondern
umgekehrt: Die gute Gesinnung strahlt, wenn sie echt ist, auf das
praktische Verhalten aus und führt zur Schaffung guter Lebensverhältnisse. Es

27



gibt immer wieder Menschen, und es gab immer wieder Epochen, in denen
sich innere Kultur positiv auf das Gemeinschaftsleben ausgewirkt hat. Das
geschah z. B. in der Reformation durch die religiös-sittliche Erneuerung, in
deren Gefolge die menschlichen Beziehungen im Staat, in der Wirtschaft,
in der Gesellschaft bedeutend verbessert wurden.

Daß sich aus der innern Veredlung notwendig gesunde äußere
Lebensverhältnisse ergeben, ist letzten Endes der Sinn der pädagogischen Botschaft
Pestalozzis. Daher sein unentwegter Aufruf zu einer besseren Erziehung.
Pestalozzi wollte den Mitmenschen materiell und geistig zugleich helfen.
Die Erfahrung hat ihn gelehrt, daß materielle Hilfe allein nicht einmal die
äußere Not dauernd bannen kann, geschweige denn die seelische Not. Darum
will er die Armen, die Verwahrlosten, die Verbrecher durch richtige
Erziehung zu guten und zugleich zu lebenstüchtigen Menschen bilden.

Die Tatsache, daß sich die seelische Verfassung in der Lebensgestaltung
auswirkt, muß von der Gemeinschaft berücksichtigt werden. Überall, wo es
darum geht, das Leben der Allgemeinheit durch Ordnungen und Gesetze
zu regeln, sollten Menschen mit erzieherischer Einstellung entscheiden. Die
gute Gesinnung soll sich nicht nur in der persönlichen Lebensgestaltung
auswirken können, sondern auch der Gemeinschaft zugute kommen. Plato
setzt in seinem Idealstaate fest, daß die Philosophen Herrscher seien. Das
entsprach der griechischen Auffassung, wer das Wahre und Gute einsehe,
der handle auch danach. Wir halten es mit Pestalozzi, der die tüchtigsten
Erzieher Gesetze und Lebensordnungen schaffen läßt. In « Lienhard und
Gertrud » sind es u. a. die besten Frauen im Dorfe, Gertrud, das Baum-
wollenmareili, die Bäuerin Renoldin, die Dorfsitten und Dorfordnungen
stiften und hüten. Edelgesinnte Männer und Frauen gestalten das soziale
und das wirtschaftliche Leben, Recht und Staat so, daß die erzieherischen
Zwecke durch die gesamte vielschichtige Umwelt gefördert werden. Durch
den echten Erziehergeist, durch die Erzieherliebe kann Familie,
Volksgruppe, Volk und schließlich die Menschheit in die Richtung auf die höchsten

Ziele gelenkt werden. Darum ruft die demokratische Staatsform einerseits

nach einer tüchtigen sittlichen Erziehung jedes einzelnen Gliedes,
anderseits muß sie alle erzieherisch tüchtigen Glieder, also auch die Frauen,
zur Mitarbeit für die Allgemeinheit beanspruchen.

Dem Menschen ist das Streben nach Größe eigen. Er, ein Wesen, das
vermöge seiner beschränkten Kräfte nur Vergängliches und Begrenztes zu
schaffen vermag, sehnt sich nach unendlicher Größe. Manche Menschen
suchen die Größe in sichtbaren Dimensionen und meßbaren Quantitäten. Die
einen stellen Rekordzahlen auf in sportlichen Leistungen aller Art, die
andern suchen sie in der Anhäufung irgendwelcher Güter. Völker
projizieren ihre Sehnsucht nach Größe in Raum und Zahl, streben nach
räumlicher Expansion und Vermehrung des Volkes. Der Walliser Dichter Ramuz
schildert in seinem Buche « Besoin de Grandeur » die Ausdrucksweisen des
Strebens nach Größe anschaulich.

Das Streben nach quantitativen Größen hat je und je Mißgunst, Neid,
Habgier und Unzufriedenheit in den Menschen erregt und geschürt und
viel Streit und Krieg verursacht. Neben den quantitativen Größen gibt es
noch anders geartete, qualitative: Größe in der Gerechtigkeit, in der Liebe,
in der reinen Menschlichkeit, im Geist. Wo diese Größen maßgebend sind,
vollzieht sich eine Entwicklung, die für keinen Nachbarn bedrohlich oder

28



schädlich ist. Wenn irgendwo, so ist Nietzsches Wort: « Niemand hat vor
die Größe ein Verbot gesetzt », in bezug auf die Seelengröße berechtigt.
Jene Völker werden tatsächlich zur Verständigung der einzelnen, der
Volksgruppen und der Völker Entscheidendes leisten, die eis zustande bringen,
ihre Entwicklung in die Richtung der qualitativen Größe zu lenken. Möge
das Schweizervolk unter ihnen sein Dafür wollen wir Schweizerfrauen uns
einsetzen.

Achtung! Es werden von diesem, am Dritten Schweizerischen Frauenkongreß von Dr.
Emilie Boßhart gehaltenen Vortrag Separatabziige erstellt.
Bestellungen sind möglichst bald an die Redaktion zu richten.

Genossenschaftliche Erziehung
An einer dem in Zürich vom 7.—10. Oktober 1946 tagenden Kongreß

des Internationalen Genossenschaftsbundes vorangegangenen Fachkonferenz

für Fragen der genossenschaftlichen Erziehung betonte Ch.-H. Barbier
(Schweiz) die unbedingte Notwendigkeit, die Anstrengungen der Genossenschaften

nicht nur auf die technische Ausbildung des Personals und die
Aufklärung der Mitgliedschaft zu beschränken, sondern überall den ganzen
ihr zur Verfügung stehenden Einfluß dahin geltend zu machen, daß in den
öffentlichen Schulen das Verhältnis zwischen Schulleitung, Lehrer und
Schüler den Weg aus den veralteten autoritären Formen zu einer menschlich

wertvolleren echten Zusammenarbeit findet. Erfolgreiche Versuche
der Selbstverwaltung und Selbstkontrolle durch die Schüler, ja sogar der
Selbsterziehung und Selbstbildung unter der geschickten Anleitung des
Lehrers zeigen den einzuschlagenden Weg. Es muß Sache der Genossenschaften

sein, im Sinne der fortschrittlichen Erziehungswissenschaft auf
ihre Mitglieder, auf Eltern und auf die Behörden und die Lehrerschaft nach
Möglichkeit einzuwirken.

Die Zusammenkunft nahm abschließend einen Bericht von Herrn
Ravenholt, einem Mitglied der UNESCO, entgegen, der der Tagung als Gast
beigewohnt hatte.

Die UNESCO (United Nations Educational Scientific and Cultural
Organisation) (Organisation der vereinigten Nationen für Fragen der
Erziehung, Wissenschaft und Kultur) ist bis heute nur eine vorbereitende
Kommission zur Förderung der internationalen Zusammenarbeit auf den
genannten Gebieten zur geistigen und moralischen Festigung des Friedens.

Herr Ravenholt gab neben seinem Bericht über die bisher geleistete
und für die Zukunft geplante Vorarbeit der UNESCO seiner großen Genugtuung

Ausdruck, an dieser Erziehungskonferenz der Genossenschaften zu
erfahren, daß für die zukünftige Arbeit der UNESCO durch die
genossenschaftlichen Bestrebungen bereits wertvolle Vorarbeit geleistet wurde und
wird. Sobald die UNESCO aus dem Stadium einer vorbereitenden Kommission

herausgetreten sein wird, werden sich Mittel und Wege finden, um
zusammen mit der internationalen Genossenschaftsbewegung auf die in
hohem Maße gleichgerichteten Ziele zu arbeiten. am.

29


	Wohin steuern wir?

