
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 48 (1943-1944)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzis Schriften aus den Jahren 1805/06 über Volksbildung,
Armenerziehung, Lehrerbildung [Teil 1]

Autor: Bosshart, Emilie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-314716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-314716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE LEHRERINNEN ZEITUNG
Redaktion: Olga Meyer, Samariterstrafie 28, Zfirich, Telephon 4 54 43

Expedition und Inserate: Buchdruckerei Büchler & Co., Bern, Tel. 2 77 33, Postcheck III 286

Jahresabonnement: Fr. 5.50. Inserate: Einspaltige Millimeterzeile 16 Rappen
Erscheint am 5. und 20. jedes Monats 5 Marz 1944 Heft 48 Jahrgang

Pestalozzis Schriften aus den Jahren 1805 06
über Volksbildung, Armenerziebung, Lehrerbildung
Dt. Emilie Boßhart

Im 18. Band von Pestalozzis sämtlichen Werken1 sind Schriften
vereinigt, in denen Pestalozzi seine Ideen über Menschenbildung in den
Gebieten der allgemeinen Volksbildung, der Armenerziehung, der
Lehrerbildung konkret gestaltet. Der Band ist von Dr. Emanuel Dejung auf Grund
von Manuskripten aus den Jahren 1805/1806 sach- und textkritisch
sorgfältig redigiert worden. Von der großen und subtilen Arbeit, die die Redaktion

dieser Schriften erforderte, kann man sich angesichts des 150 Seiten
umfassenden Anhanges einen Begriff machen. Hier wird Aufschluß
gegeben über die Entstehung der verschiedenen Handschriften und über die
zusammengehörigen, verglichenen und benützten Texte. Der größte Teil
dieser Schriften liegt zum ersten Male gedruckt vor, nämlich : Aufruf für
die Armenanstalt. Gutachten über ein Seminar im Kanton Waadt. Uber
Volksbildung und Industrie. Ein Gespräch über Volksaufklärung und
Volksbildung. Zwei Schriften sind in der Ausgabe von Seyffarth
unvollständig enthalten, nämlich : « Zweck und Plan einer Armen-Erziehungs-
Anstalt» und «Geist und Herz in der Methode», von welch letzterer Schrift
der Hauptteil ebenfalls zum erstenmal veröffentlicht wird. Es ist eine
außerordentlich dankenswerte Leistung, der Allgemeinheit diese
Manuskripte Pestalozzis zugänglich gemacht zu haben. Der Band ist inhaltlich
äußerst reich und bringt Pestalozzis Erzieheridee in gereifter Form.
Dennoch ist die Unmittelbarkeit des Ausdruckes, die in den frühern Werken
so sehr anspricht, erhalten geblieben. Sie quillt aus der warmen innern
Anteilnahme an den Nöten und Leiden der Menschen und aus dem
leidenschaftlichen Helferwillen. Das materielle und das seelische Elend zu
beheben, gibt es für Pestalozzi nur einen einzigen Weg, den der Erziehung
zu sittlicher Gesinnung und Lebenshaltung. Ob der Mensch als Tagelöhner
oder als Schuldenbäuerlein ein armseliges Dasein friste, ob er als Industriearbeiter

ein reichlicheres Auskommen finde, oder ob er als begüterter
Bürger in behaglichem Wohlstand lebe, jedenfalls wird sowohl die materielle

£>ls auch die geistig-sittliche Lage des einzelnen durch eine gute
Erziehung gebessert und gesichert. Not und Elend werden für den richtig
Erzogenen zum Anlaß, seine entfalteten Kräfte zu gebrauchen und seine
Tugend zu bewähren. Wohlstand bleibt nur dauernd erhalten, wo
Ehrenfestigkeit, Zucht und Sitten walten. Wo Maßlosigkeit und Zuchtlosigkeit
herrschen, da zieht mit der Verwahrlosung die Verarmung ein. Daher be-

1 Pestalozzis sämtliche Werke, herausgegeben von Buchenau, Spranger, Stettbacher.
Verlag Walter de Gruyter, Berlin. Auslieferung für die Schweiz : Orell Füßli, Zürich. 349
Seiten, geh. Fr. 31.50.

183



trachtet Pestalozzi eine gute Erziehung sowohl als Grundlage der Armenhilfe

als auch der allgemeinen Volkswohlfahrt.
Was Pestalozzi unter richtiger Erziehung versteht, das führt er aus in

«Geist und Herz in der Methode.» «Jetzt sind meine Ideen über Erziehung
auf verschiedenen Wegen zum Teil ausgesprochen. Freilich der intellektuelle

Teil am meisten, warum Man schenkt der Sache allgemeine
Aufmerksamkeit. Mit jedem Tage fühle ich mehr, was auch für Moralität und
Religiosität getan werden kann. » So schreibt Pestalozzi in der Disposition
zu dieser Schrift. Er bemüht sich, die Aufmerksamkeit auf den Gang der
sittlich-religiösen Erziehung zu lenken, nachdem seine vielen methodischen
Schriften eine Uberbetonung der Geistestätigkeit gegenüber der Gemütsbildung

zu bewirken drohten. Zwar hatte Pestalozzi in sehr vielen Schriften
auf die Notwendigkeit der Gesinnungspflege hingewiesen; einen methodischen

Gang der sittlich-religiösen Erziehung hat er in allgemeinen
Gedanken wiederholt angedeutet (z. B. im Stanser Brief, in « Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt », in « Lienhart und Gertrud »), aber nirgends, auch in
dieser Schrift nicht, in seinen einzelnen Phasen so ausführlich beschrieben,
wie die Methode der intellektuellen Bildung. Darin liegt wohl ein Grund,
daß sein Hauptanliegen relativ wenig beachtet und verwirklicht wurde.
Pestalozzi leidet darunter, daß sein Zeitalter für die sittlich-religiöse
Erziehung so wenig Sinn hat, « und da, wo es ihn zu haben heuchelt, da hat
es ihn am wenigsten ». « Darum aber zeichnet sich auch dieses Zeitalter so
notorisch für das Verzogene und Ungezogene zugleich aus. » Pestalozzis
Bestrebungen gehen dahin, den Sinn seiner Elementarbildung ebensosehr auf
die sittlich-religiöse wie auf die geistige Entfaltung zu beziehen. Und zwar
stellt er die erste der letzten als allgemeine Grundlage voran; « die Natur
sichert die Entfaltung der Liebe vor der Entwicklung des Denkens ». Die
sittliche Elementarbildung wirkt außerdem belebend auf alle übrigen
Tätigkeiten und gibt für den Gebrauch der natürlichen Kräfte Richtung und Ziel.

Es handelt sich bei der Elementarbildung des Herzens ebenso wie bei
der Elementarbildung des Geistes um Einübung der entwicklungsgemäßen
Verhaltensweisen. « So wie die Elementarbildung im Denken nicht vom
Unterricht über das Denken, sondern vom Bilden der Kraft im Denken
ausgeht und mit Sorgfalt das Denken im Kind mit Kraft zu beleben und
ihre tägliche Anwendung geläufig zu machen sucht, also geht die sittliche
Elementarbildung in ihren Mitteln, die Würde unserer innern Natur durch
Heiligung unseres Innersten selber zu sichern, nicht vom Unterricht über
die Gottesfurcht und über die Tugend aus, sondern sucht mit derselben
Sorgfalt die Elemente alles höheren Sinns, alle Gottesfurcht und alle
Tugenden von Liebe, Dank und Vertrauen mit Kraft in ihnen zu beleben
und ihre tägliche Anwendung ihnen habituell zu machen. » Pestalozzi
distanziert sich ausdrücklich von der heute noch üblichen sittlich-religiösen
Erziehung, die zur Hauptsache in Belehrung und Unterweisung besteht,
und möchte an deren Stelle eine funktionelle Erziehung setzen, nämlich
Pflege der sittlich-religiösen Gefühle in engstem Zusammenhang mit der
dazugehörigen praktischen Haltung in der konkreten Situation. Im
unmittelbaren Kontakt mit den Menschen der nächsten Umgebung hat die
Gemütsbildung ihren Ort. Und zwar ist die Beziehung Mutter—Kind
entscheidend. Pestalozzi rollt an dieser Stelle wieder jenes Bild auf, das wir
aus « Wie Gertrud ihre Kinder lehrt » kennen; er beschreibt, wie aus den

184



anfänglich physisch-sinnlichen Bindungen des Kindes an die Mutter die
seelische Bindung, nämlich Liebe, Vertrauen, Dankbarkeit, Gehorsam
keimen, wie es von der Gesinnung und Lebenshaltung der Mutter abhängt,
ob das Kind diese Gefühle auf die übrigen Menschen der nächsten
Umgebung, insbesondere auf den Vater und schließlich auf Gott überträgt.

Solche praktische sittlich-religiöse Bildung ist die Grundlage jeder
Sonderausbildung. Wenn Kunst- und Berufsbildung der innern Veredlung
unserer Natur dienen und nicht lediglich Werkzeuge der Übervorteilung
der Mitmenschen im Lebenskampf sein sollen, so müssen sie auf dieser
Basis aufgebaut werden.

Wie allgemeine Menschenbildung im Sinne einer umfassenden Herzensund

Geistesbildung die Grundlage sowohl der Armenbildung als auch der
Bildung der Reichen sein muß, führt Pestalozzi in der folgenden Schrift,
« Zweck und Plan einer Armen-Erziehungs-Anstalt », näher aus. « Der Wille
zur industriösen Tätigkeit hat keine reinere Basis, als der liebenden
Mutter, dem liebenden Vater und der lieblichen Umgebung seiner
Geschwister Freude zu machen, und wo sie es bedürfen, zu dienen und zu
helfen. » Erwerbsarbeit ist nicht Selbstzweck, sondern Mittel der helfenden
Liebe. Die geplante Armenanstalt soll eine Pflanzstätte dieses Geistes sein.
Das arme Kind soll in der Anstalt vor allem Liebe und Teilnahme nicht
mangeln. « Es muß in der Anstalt Menschen finden, die es zu lieben gereizt
ist, wie es zu Hause die Eltern liebte. Es muß in der Anstalt Beweggründe
und Reize finden, denen, die im Hause an Vater- und Mutterstatt und als
Geschwister neben ihm stehen, an die Hand zu gehen und zu dienen, wie es

in seinem Hause Reiz und Beweggründe findet, Vater, Mutter und
Geschwistern zu dienen. » Die geistige und die manuelle Ausbildung geben
dem Kinde das nötige Rüstzeug in die Hand, um seinen Helferwillen erfolgreich

zu verwirklichen. Der Armenanstalt ist der doppelte Zweck gesetzt :
1. Eine Anzahl armer Kinder zu kraftvollen, wohlwollenden und selbständigen

Menschen zu bilden, und 2. die ausgezeichneten, besonders talentierten

Anstaltszöglinge soweit zu fördern, daß sie im häuslichen Leben, in
ihrem Beruf oder in einem Schulfach als Lehrer und Lehrerinnen den Geist
der Armenanstalt weiterpflanzen. Im «Aufruf für die Armenanstalt»,
durch den Pestalozzi Gönner für seinen Plan zu gewinnen sucht, weist er
erneut auf diesen doppelten Zweck hin. Aus den Zöglingen sollen Erzieher
der Armen in Waisenhäusern, Armenanstalten, in Dorfschulen und Dorf-
haushaltungen hervorgehen.

In der Lehrerbildungsanstalt möchte Pestalozzi ebenfalls praktische
Übung mit geistiger Ausbildung verbinden. Das « Gutachten über ein Seminar

im Kanton Waadt » ist von Pestalozzi verfaßt worden, um die waadt-
ländischen Behörden für seine Erziehungsanstalt in Yverdon zu interessieren

und zu erreichen, daß ihm mindestens zehn Zöglinge für zwei Jahre
zur Ausbildung geschickt werden. In bezug auf die Ausbildungszeit macht
Pestalozzi damit eine Konzession an die Regierung der Waadt, weil er
voraussieht, daß sie ihm die Zöglinge kaum für längere Zeit überlassen werden.
Aber eigentlich ist er der Ansicht, daß die Lehrerausbildung in der Anstalt
wenigstens fünf Jahre dauern sollte. Für die Auslese der Kandidaten stellt
er die Bedingung, daß sie nicht durch andere Unterrichtsweisen für seine
Methode unzugänglich gemacht sein dürfen. « Es müssen nur solche Jünglinge

gewählt werden, deren Naturanlagen uns Kopfs, Herzens und Hand

185



halber eine Garantie der innern Empfänglichkeit für jedes naturgemäße
Entfaltungsmittel ihrer Kräfte und Anlagen gewähren. » Sie sollten im
Institut bleiben, nicht bloß bis sie die Anfänge der Methode begriffen,
sondern bis sie sich über das Wesen derselben in seinem ganzen Umfange
Rechenschaft gegeben und sich selbständig weiter zu helfen wissen. Die
Zöglinge, die nur zwei Jahre bleiben würden, sollten nach ihrer Entlassung
mit dem Institut in Kontakt bleiben, um die Handbietung und Leitung des
Institutes weiterhin genießen zu können. Die Organisation der
Lehrerbildungsanstalt stimmt überein mit dem Geist und Wesen des häuslichen
Lebens. Es ist eine Übungsanstalt der Liebe, des Wohlwollens, des Gemeinsinnes,

der kindlichen Unschuld und ihrer dankbaren und vertrauensvollen
Anhänglichkeit. In intellektueller Hinsicht soll sie ein kraftvolles Erwek-
kungsinittel aller Anlagen, « eine psychologisch geordnete Übungsanstalt
des menschlichen Forschungsvermögens und seiner Denkkraft » sein. Sie
muß in physischer Hinsicht alle Kunstanlagen und Fertigkeiten wecken und
beleben. Pestalozzi schildert, wie in Yverdon der Geist des Hauses in
Morgenandachten, verbunden mit Aussprachen zwischen Lehrern und Schülern,

gepflegt wird. « Sie suchen in diesen Stunden ihr tägliches Tun, Denken

und Empfinden über die Sphäre des gewöhnlichen Sinnengenusses und
seines Haftens am bloßen Tand der Erde zu erheben, und ihr Herz Gott,
ihrem Vater, näherzubringen. » Von seinen persönlich geleiteten Andachten
sagt Pestalozzi u. a. : « Ich mache sie in diesen Stunden viel und oft auf die
großen Gefahren unserer Sinnlichkeit und auf die Kraft der Selbstüberwindung

aufmerksam, ohne welche ihre Reize nicht mit Erfolg bekämpft
werden können, um sie die Notwendigkeit großer Anstrengungen,
vielseitiger Übungen, die zur Erhaltung dieser Kräfte notwendig seien, fühlen
zu machen, die Anstrengungen des Wachens und Betens in ihren Seelen zu
begründen und so täglich eine allgemeine reine Tätigkeit des Herzens eben
wie diejenige des Geistes in ihnen zu erwecken, zu beleben und zu erhalten.»
Man sieht, Pestalozzis Erziehung ist durchaus nicht leicht und lediglich
angenehm. Er stellt an Geist, Gemüt und Körper, an Gesinnung und
praktische Haltung sehr hohe Anforderungen, weil er weiß, daß geistige und
seelische Kultur einzig durch das Mittel der Übung und Leistung lebendig
erhalten werden können. Durch Überwachung der Kinder in Lehr- und
Freistunden, durch Aussprachen mit einzelnen Schülern und durch gegenseitige

Mitteilungen der Erfahrungen mit Kindern unter den Lehrern soll
die erzieherische Wirklichkeit gemeinsame Kraftquelle sämtlicher beteiligter

Lehrer und Schüler sein.
Pestalozzi verteidigt seine Methode gegen allerlei Einwendungen, so

gegen den Vorwurf, sie töte durch Übergewicht der Verstandesbildung alles
feinere Gefühl, allen freien Flug der Einbildungskraft und allen ästhetischen

Sinn. Pestalozzi weist demgegenüber auf den Spielraum für die
Betätigung der Geistesanlagen hin, und wie er dadurch Originalität, Freiheit
und Selbständigkeit im Institut zu erhalten vermocht habe. Freilich müsse
die Methode den Schwächen der Welt entgegenstehen, « sie muß es, sie ist
nichts, gar nichts, oder sie muß dem Wesentlichen und Ewigen in der
Menschennatur das ihm gebührende Übergewicht über das Gefällige und
Vergängliche ihrer Lage und Umstände auch dann sichern, wenn das erste
sich in der Hülle des niedrigsten Mannes und das zweite sich in den
glänzendsten Ansprüchen des begünstigtsten und glücklichsten ausspricht ».

(Fortsetzung folgt.)
186


	Pestalozzis Schriften aus den Jahren 1805/06 über Volksbildung, Armenerziehung, Lehrerbildung [Teil 1]

