
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 45 (1940-1941)

Heft: 12

Artikel: Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen : die Rolle der Frau
im Märchen [Teil 1]

Autor: Brack, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-314179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-314179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische Lehrerinnen-Zeitung
Schweizerischer Lehrerinnenverein

Präsidentin : Marta Schmid, Limmaltalstr. 64, Zürich-Höngg
Schriftführerinnen : Emma Eichenberger, Morgentalstr. 21,

und Marie Haegele, Paradiesstr. 56, Zürich
Kassierin : Emmy Leemann-Biber, Kürbergstr. 16, Zürich-

Höngg, Postcheck VIII 7630, Zürich
Stellenvermittlungsbureau : H. Roost, St.-Alban-Yor-

stadt 40, Basel

Schweizerisches Lehrerinnenheim: Wildermettweg, Bern

Erscheint am 5. und 20. jedes Monats

Redaktion : Olga Meyer, Samariterstr. 28, Zürich
Tel. 4 54 43

Jahresabonnement: Fr. 5. —
Inserate : Einspaltige Nonpareillezeile 30 Rp.
Druck nnd Expedition: Büchler & Co., Bern

Postcheck III 286

45. Jahrgang Heft 12 SO. Jlära 1941

Katzli glänze an de Wyde
Kätzli glänze an de Wyde
wie us Sammet und us Syde.
Wyter obe lyt no Schnee.
Hert me nit scho Bienli sure
Jedes nimmt der Flug dert dure.
Jo, wahrhaftig. Händ-er's gseh

Wär verrootet eich das Plätzli
mit de zarte Silberkätzli
Und wär fiehrt so guet und wyt
Vor däm Wunder stehn mir stille.
Tierli, gäll, e heechre Wille
sait eich Wäg und Zyl und Zyt

Anna Keller.

Aus der Artikelfolge

Lebensweisheit nnd Wahrheitsgehalt im Märchen
///. Die Rolle der Frau im Märchen Von H ¦ Brack, Frauenfeld

Erster Teil
Was für Frauengestalten zeigt uns das Märchen Es ist die Mutter,

die Patin, die Stiefmutter, das Schwesterlein, die Tochter, die Braut, die
Ehefrau. Dargestellt ist also fast immer die Frau in ihren Beziehungen zur
Familie. Nur eine steht ausserhalb, so dass man ihren Zivilstand gewöhnlich

gar nicht erkennt : es ist die Hexe und die Zauberin.
Ich fasse zuerst die Mutter ins Auge. Ist es nicht eigentümlich, dass

sie uns im Märchen fast nirgends in bestimmten Umrissen und mit
individuellen Zügen entgegentritt Und doch arbeitet es das Typische der
wahren Mutter, sozusagen ihr reines Urbild, mit den allereinfachsten Mitteln

heraus. Wie ergreifend schildert es uns die Sehnsucht der jungen Frau
nach einem Kind Es geschieht fast mit denselben Worten, sei es eine
Königin oder eine Bauersfrau; denn die echten und guten Mütter fühlen
ja alle gleich, mögen sie hoch oder niedrig gestellt sein. Die Königin sitzt
am Fenster und näht, während es draussen schneit. Wir spüren ihre
Einsamkeit und Leere in dieser winterlichen Umgebung. — Das Märchen vom
Machandelbaum versetzt uns um 2000 Jahre zurück. (Die Mütter bleiben
sich durch die Jahrhunderte und Jahrtausende immer gleich.) « Da war
einmal ein reicher Mann, der hatte eine schöne Frau und sie hatten sich
beide sehr lieb, hatten aber keine Kinder. Sie wünschten sich aber sehr
welche, und die Frau betete darum soviel, Tag und Nacht, aber sie kriegten

immer keine. Vor ihrem Haus stand ein Machandelbaum, unter dem

183



stand die Frau im Winter und schälte sich einen Apfel. » Dann heisst es in
beiden Märchen, dass sich die Frau in den Finger schnitt und dabei Blut
in den Schnee fiel. Und beim Anblick des Blutes kommt der Wunsch, der
sie Tag und Nacht bewegt, über ihre Lippen : « Ach, hätte ich doch ein
Kind, so rot wie Blut und so weiss wie Schnee ...» Die reiche Frau aber,
als ihr Wunsch in Erfüllung ging, « freute sich so, dass sie starb ». — Oder
die Bauersfrau in Daumensdick : Es war ein armer Bauersmann, der sass
abends beim Herd und schürte das Feuer, und die Frau sass und spann.
Da sprach er : « Wie ist es so traurig, dass wir keine Kinder haben Es ist so
still bei uns, in den andern Häusern ist's so laut und lustig. » « Ja », antwortete
die Frau und seufzte : « Wenn's nur ein einziges wäre, nur daumensgross,
so wollte ich schon zufrieden sein, wir hätten's doch von Herzen lieb. »

Aber wie schalten und walten nun diese Mütter, sofern sie am Leben
bleiben Wie erziehen sie ihre Kinder Darüber sagt uns das Märchen
kaum ein Wort. Ueber ihr Wirken ist eine wundersame Stille ausgebreitet.
Was bedeutet sie Ist sie eine Leere Nein, sie deckt vielmehr eine
Unendlichkeit zu von Mühe und Arbeit, von Sorgen und Opfern, die das
Leben einer Mutter ausfüllen; aber sie alle sind so selbstverständlich, dass
im Märchen darüber sozusagen kein Wort verloren wird. Das Wirken der
rechten Mutter gleicht dem des Regenwassers, das lautlos in die verborgensten

Ritzen schlüpft, unsichtbar versickert und doch alles belebt. — Nur
hie und da beleuchtet ein Satz blitzartig dieses mütterliche Walten. Wenn
im « Aschenbrödel » die sterbende Mutter zu ihrem Kinde sagt : « Bleibe
fromm und gut, so wird dir der liebe Gott immer beistehen, und ich will
vom Himmel auf dich herabsehen, und ich will um dich sein », so sind diese
letzten Worte wie eine Zusammenfassung ihres Erziehungswerkes und ihrer
Erzieherweisheit. Die Mutter hat nicht nur das zeitliche Wohl, sondern
das eM'ige Heil ihres Kindes im Auge. Und die Liebe dieser Mütter stirbt
nicht; sie reicht und wirkt über das Grab hinaus und beschenkt das
zurückgelassene Kind mit guten Gaben oder beschützt und behütet es auf
geheimnisvolle Weise.

Noch durch ein Mittel weiss das Märchen die Bedeutung der Mutter
für das Kind ins hellste Licht zu rücken. Es weiss ganz ergreifend das
Elend der Kinder zu schildern, die ihre rechte Mutter verloren haben :

« Wenn sie den kleinen Jungen (das Stiefsöhnlein) sah, dünkte es sie, als
stünde er ihr überall im Wege, und der Böse gab es ihr ein, dass sie ihm
ganz gram wurde, und sie stiess ihn aus einer Ecke in die andere und
puffte ihn hier und knuffte ihn dort, so dass das arme Kind immer in
Angst war. Wenn er dann aus der Schule kam, so hatte er keinen Platz, wo
man ihn in Ruhe gelassen hätte. » (Der Machandelbaum.)

Wir suchen wieder in der Literatur nach einer Parallele dieser über
das Grab hinauswirkenden Mutterliebe und finden sie in der Gotthelf-
Geschichte : « Wie Joggeli eine Frau sucht ». Joggeli sagt am Schluss der
Erzählung, er habe seine Frau seiner Mutter selig zu verdanken. Unsichtbar

und doch jederzeit spürbar schreitet ihre Gestalt —¦ wie ein guter Geist
— durch die Geschichte. Die Erinnerung an sie begleitet den Sohn auf
Schritt und Tritt und bestimmt sein Handeln. An ihrem Beispiel haben
sich seine Augen geschult, dass er die Mädchen unterscheiden kann und
dasjenige herausfindet, das an innerem Wert und an Tüchtigkeit seiner
Mutter gleicht und würdig ist, ihre Nachfolgerin auf dem Hof zu werden.

184



Die Mutter ist also für den Sohn nicht tot, sondern wirkt vielleicht lebendiger

als im Leben.
Auch Kellers Gedicht : « Jung gewohnt, alt getan » bewegt sich in den

gleichen Gedanken.
Ich habe gesagt, dass im allgemeinen das Märchen die Mutter nicht

mit individuellen Zügen ausstattet. Es sind mir nur wenige Märchen
gegenwärtig, in denen die Mutter in bestimmteren Umrissen erscheint. In der
« Kornähre » reisst eine Mutter eine Handvoll der schönsten Aehren ab,
um damit das Kleidchen ihres Kindes (das in eine Pfütze gefallen war) zu
reinigen. Der liebe Gott bestraft diese Vergeudung, indem er gebietet, dass
fortan die Halme, die bis jetzt 400—500fältige Frucht getragen, in Zukunft
leer dastehen sollten. Nur die inständigen Bitten der Umstehenden erreichen

es, dass Gott seine Strafe mildert und wenigstens die Aehre übriglässt,
wie sie heute wächst. Eine Mutter lässt sich eine solche Missachtung des
Brotes zuschulden kommen. Mich dünkt, das sei nicht zufällig, sondern das
Märchen betone dadurch das Frevelhafte der Tat.

Die Mutter, die von Gott zur Hüterin des Lebens bestellt ist, sollte
selber die grösste Ehrfurcht haben vor allem, was die mütterliche Erde
geduldig wachsen lässt, und sie sollte ihre Kinder diese Ehrfurcht lehren.
Wo das nicht geschieht, zieht Armut und Mangel ein; denn Ehrfurchtlosigkeit

ruft der Verschwendung und der Verschwendung folgt die Armut auf
dem Fusse nach.

Das Märchen vom « Totenhemdchen » erzählt von einer Mutter, die
nach dem Tod ihres Bübleins in Gram versinkt, bis ihr das Kindlein
erscheint und sie bittet, mit Weinen innezuhalten, damit sein Hemdlein
trocknen und es im Grab Ruhe finden könne. « Da befahl die Mutter dem
lieben Gott ihr Leid und ertrug es still und geduldig. » — Wenn es für
eine Mutter das höchste Glück ist, einem Kindlein das Leben zu schenken,
so ist es ihr tiefster Schmerz, es durch den Tod zu verlieren. Aber sie

begeht eine schwere Sünde, wenn sie sich im Schmerz verliert; sie darf
die Lebenden nicht um der Toten willen versäumen.

Das Märchen stellt die höchsten sittlichen Anforderungen an die
Mutter. Die Geschichte vom « Marienkind » sagt, dass eine Mutter, deren
Leben vom Geist der Unwahrheit regiert wird, nicht wert ist, Kinder ihr
eigen zu nennen und nicht fähig ist, sie zu erziehen.

Die Jungfrau Maria hat ihr Pflegekind aus dem Paradies Verstössen
und in ein wüstes Dornengestrüpp verbannt, weil es ihr Gebot übertreten
und diesen Ungehorsam dazu noch abgeleugnet hatte. Ein König befreit es

aus dieser Einöde und heiratet das schöne Mädchen. Jedesmal nun, wenn
es ein Kind zur Welt bringt, erscheint die Jungfrau Maria und versucht,
die junge Mutter zum Geständnis ihrer Schuld zu bringen. Weil sie aber
verstockt bleibt und hartnäckig weiterleugnet, nimmt ihr die Jungfrau
jedesmal das neugeborene Kind aus den Armen und verschwindet damit.
Erst auf dem Scheiterhaufen, im Angesicht des Todes, schmilzt ihr Stolz,
und sie bekennt reumütig ihre Schuld. Darauf führt ihr Maria die Kinder
zu, die Kinder, die in die reine Luft des Paradieses gehören, in dem Unschuld
und Wahrheit herrscht, und nicht in die verworrene Dornenwelt der Lüge.

Das Märchen empfindet die Mutter ganz naturhaft. Darum hat es ein
Vorurteil gegen die Stiefmutter, die eben nicht von der Natur eingesetzt
ist. Es traut ihr die Fähigkeit nicht zu, die fremden Kinder wie eigene zu

185



lieben. Es kennt nur das Leid und das Entbehren der ihrer rechten Mutter
beraubten Kinder; aber es weiss nichts von den Leiden einer Stiefmutter,
der es nicht gelingt, die Liebe ihrer Stiefkinder zu gewinnen.

Der Vorwurf, dass es bei den Kindern das Vorurteil gegen die
Stiefmutter wecke, ist gewiss nicht ganz unberechtigt. Aber ich versuche dieser
Gefahr zu begegnen, indem ich beim Erzählen einfach das Wort «
Stiefmutter » sorgfältig vermeide. Ich rede stets nur von der zweiten Frau, die
eben der ersten nicht ebenbürtig ist. Dem ist ja im Märchen auch immer so.
Die Stiefmutter ist eigentlich die unmütterliche Frau. Im Grunde ist sie
weder den fremden noch den eigenen Kindern gegenüber einer wahren
Mutterliebe fähig. Ihr fehlt die Liebeskraft, um ein fremdes Kind ins Herz
zu schliessen; aber auch die Liebe zum eigenen Kind ist nichts anderes
als der Trieb, ihm und damit sich selber mühelos zu Wohlleben und Glanz
und Ehre zu verhelfen und ihm und sich möglichst viel Vorteile zu
erschachern. Das Märchen arbeitet also die zwei Frauentypen der mütterlichen

und der unmütterlichen Frau wieder in voller Lebenswahrheit heraus.
Die Stellvertreterin für die Mutter ist nach dem Märchen nicht die

Stiefmutter, sondern das Schwesterchen. Was für liebliche, rührende.
opferfreudige Geschöpfe sind doch diese Schwesterchen, wie sie die Märchen

von den 12 Brüdern, den 7 Raben, den 7 Schwänen, Brüderchen und
Schwesterchen schildern Im letzten Märchen sind Brüderchen und
Schwesterchen vor der Stiefmutter in den Wald geflohen. Sie hat alle Bäche und
Quellen des Waldes verzaubert, und als das Brüderchen trinken will, hört
das Schwesterchen, wie das Bächlein warnt : Wer aus mir trinkt, wird ein
Tiger Wer aus mir trinkt, wird ein Wolf Wer aus mir trinkt, wird ein
Reh Ich frage meine Schülerinnen : Gibt es vergiftete Quellen Denkt
daran, dass es nicht nur einen leiblichen, sondern auch einen geistigen
Durst gibt, der aus 'geistigen Quellen gelöscht wird. Die Antworten kommen

so nach und nach : Bücher, Kino, Theater, schlechte Gesellschaft, das
alles können vergiftete Quellen sein. Gibt es Menschen, die Quellen
vergiften können Ja, ein gemeines oder ein frivoles Wort kann zu einer
Quellenvergiftung werden. Und die Verfasser von schlechten Büchern und
schlechten Kinostücken usw. sind alles Quellenvergif ter. Wie kommt es,
dass nur das Schwesterlein die Warnung des Bächleins hört und versteht
Eine Antwort lautet : « Weil es selber weniger Durst hatte und darum auf
die Warnung besser achtete. » Schon diese Antwort enthält ein Korn Wahrheit;

denn die Begierde macht taube Ohren. Eine andere Antwort aber
trifft den Kern der Sache. Das Schwesterlein fühlt sich für das Brüderlein
verantwortlich. Es vertritt Mutterstelle an ihm und wittert darum jede
Gefahr. Alle Schwesterchen im Märchen haben dieses wunderbare
Verantwortungsgefühl, dieses Wachsein allen körperlichen und sittlichen Gefahren
gegenüber, mit einem Wort, diese Mütterlichkeit, die nicht erst erwacht
bei der Geburt eines eigenen Kindes, sondern die jedes unverdorbene Mädchen

als Gabe von Gott empfangen hat. Sie gilt nicht nur dem leiblichen
Bruder, sondern sie ist dem weiblichen Geschlecht überhaupt gegenüber
dem männlichen gegeben. Das Mädchen mit seinen mütterlichen Instinkten,

mit seinem natürlichen Trieb, Schwaches, Einsames und Gefährdetes
zu schützen, es soll der gute Geist des jungen Burschen sein, der ihn vor
sittlichen Gefahren behütet. (Fortsetzung folgt.)

186


	Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen : die Rolle der Frau im Märchen [Teil 1]

