
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 31 (1926-1927)

Heft: 19 [i.e. 19-20]

Artikel: Albert Schweitzer als Ethiker

Autor: L. E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-312051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-312051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 310 —

haben ihm eine Welt aufgetan, in die hinein es nun. Stunde für Stunde, Tag für
Tag immer wieder von neuem fragend, horchend, bittend, suchend, immer wieder

neu wollend, neu kämpfend sich mit der Gegenwart eines göttlichen Willens

und einer göttlichen Liebe auseinandersetzen kann. Wir wollen uns nicht
einbilden, dass wir mit dem Abschluss der Schule auch schon endgültige
Gedanken und Vorstellungen über Gott in die Kinder hineinbringen könnten. Je
nach ihren Erlebnissen und Erfahrungen werden diese Gedanken und Vorstellungen

immer im Fluss sein. Aber wir möchten dieser werdenden Welt ihres
Erlebens eine Sonne geben, darum sie kreisen kann. Wir möchten ihrem Erleben
und Handeln ein Gestirn aufzeigen, nach dem sie sich in freiem Fluge richten
können, wenn sie hinausgeschleudert werden in die Welt.

So liegt denn das Ziel des Religionsunterrichtes nicht innerhalb der Schule.
Das Pensum ist nicht erledigt mit dem letzten Zeugnis. Aber wenn nach zwanzig,

fünfzig Jahren einer in seiner Verzagtheit zu Gott betet, und wenn einer
vergibt, und wenn einer hilfreiche Hand anlegt, weil ihm in der Schule die
Wunderwelt solchen Tuns lieb geworden ist, dann hat die Schule ihre schönste
und höchste Aufgabe erfüllt. Dann hat sie das Kind hineingestellt in den lebendigen

Zusammenhang, der immer gegenwärtig und nie Vergangenheit ist. Dann
hat sie ihm die Türe aufgetan, dass der ganze Reichtum, nicht nur der physischen

und intellektuellen, sondern auch seiner seelischen Kräfte sich entfalten
und eröffnen kann. Es wird nicht nur lesen und rechnen, sondern auch lieben
und glauben, vertrauen und vergeben, hoffen und sich hingeben können. Es wird
den ganzen Reichtum seelischen Tuns als ein lebendiges Wachstum in sich
tragen. Und diesen Garten der Seele zum Wachsen und Blühen zu bringen, das
meine ich, das ist es, warum wir biblische Geschichten erzählen.

Und kommt es uns zu schwer vor, so wollen wir uns dessen getrösten, womit

Pestalozzi seinen prächtigen Brief « Ueber die Religiosität meiner
Erziehungsideen » an Bischof Sailer schliesst : « Wir werden es nicht erreichen, das
wissen wir wohl, aber wir werden in der Menschenbildung mehr leisten, als die,
die dieses Ziel nicht kennen und nicht nach ihm streben.»

Albert Schweitzer als Ethiker.
Allgemein bekannt ist Albert Schweitzer als Gründer und Leiter der

ärztlichen Mission in Lambarene, über die das schöne Buch « Zwischen Wasser und
Urwald »' so interessanten Aufschluss gibt. Wenige wissen, dass Schweitzer
neben seiner angestrengten ärztlichen Tätigkeit im Urwald die ersten Bände
einer Kulturphilosophie ausgearbeitet hat, die die Gründe des Verfalls unserer
Kultur aufdecken und Wege zum Wiederaufbau derselben weisen. Als Dr. theol..
phil. und med., als gründlicher Kenner der Musik und ausübender Musiker
vertraut mit dem Geistesleben unseres Abendlandes, aber losgelöst aus den
komplizierten Verhältnissen modernen Lebens, dem Naturzustand der Völker
nähergerückt und doch ein hohes ernstes Ziel verfolgend, vermag er in der
Kritik unserer Zustände Wesentliches vom Unwesentlichen zu scheiden, in die
tiefsten Gründe der menschlichen Natur vorzudringen und Ziele zu weisen, die
Kräfte frei machen können zur Mitarbeit am Neuaufbau unserer Kultur. Die
zwingende Logik seiner Darstellung wird unterstützt durch einen knappen Stil

1 Man beachte auch die „Mitteilungen aus Lambarene", Zweites Heft, Herbst 1924
bis 1926. Verlag Paul Haupt, Bern. Fr. 2. 50.



— 311 —

von überraschender Bildhaftigkeit, so dass die Lektüre dieser Bücher nicht nur
jedem ernsthaft Denkenden eine Fülle von Anregung bringt, sondern auch durch
die Schönheit der Sprache unser Kunstempfinden befriedigt. Möge die Wiedergabe

einiger Hauptgedanken des Werkes zu eigener Lektüre und durch diese
zur Befolgung der von Schweitzer aufgestellten Grundsätze anregen

Am Niedergang der Kultur trägt auch die Philosophie Schuld. Die Zeit der
Aufklärung und des Rationalismus hatte ethische Vernunftideale aufgestellt über
die Entwicklung des Einzelnen zum wahren Menschentum und seine Stellung
zur Gesellschaft. Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts trat ein Stillstand in der
Kulturentwicklung ein. Die Naturwissenschaften liessen als Wissenschaft nur
das Studium der Wirklichkeit gelten; die Philosophie liess nicht mehr produktive

Ideen in die öffentliche Meinung fliessen, wurde weltfremd, das suchende
Denken der Menge musste verkümmern. Andere kulturhemmende Umstände sind
der Mangel an Freiheit und Denkfähigkeit des modernen Menschen. Breite
Volksschichten sind losgerissen von Scholle und Natur, kommen in Ueberbeschäf-
tigung und Ueberanstrengung nicht zum eigenen Denken, suchen nicht Bildung,
sondern Unterhaltung, und Oberflächlichkeit und Gedankenlosigkeit machen sich
breit. Infolge Spezialisierung der Arbeit wird nur ein Teil der menschlichen
Fähigkeiten entwickelt, Indifferenz gegen andere Menschen, Roheit nehmen
überhand. In der Ueberorganisation der öffentlichen Verhältnisse verzichtet der
Mensch auf eigenes sittliches Urteil, nimmt das der Masse an. Die Demoralisation

des einzelnen durch die Gesamtheit ist in vollem Gang.
Kultur ist aber Streben nach dem materiellen und geistigen Wohl des Ganzen,

der Vielen und soll ethisch sein. Sie verwirklicht sieh in der Herrschaft der
Vernunft über die Naturkräfte und über die menschlichen Gesinnungen. Der
materielle Fortschritt hat sich in ungeahnter Weise entwickelt, der ethische
kam zum Stillstand. Herabgesetzte Ideale, den Dingen der Wirklichkeit
entnommen, beherrschen die Welt, Vernunftideale, die allein ein freies zweckmässiges

Handeln hervorbringen, gingen verloren. Zu wahrem Fortschritt, sind
ethische Vernunftideale von zu verwirklichenden Zuständen nötig. Die heutige
Menschheit glaubt aber nicht mehr an geistigen Fortschritt der Menschen und
es ist richtig, dass die Geschichte kein Beispiel von Wiedererwachen alter Ideale
zeigt. Ideen, die ererbt werden, haben keine Kraft.

Eine neue Gesinnung muss auf Weltanschauung gegründet sein; aber
wenige bringen es heutzutage zu durchdachter Weltanschauung. Das zu Ende
gedachte Denken führt irgendwo zu einer lebendigen, denknotwendigen Mystik.
Wir müssen darauf verzichten, den Sinn der Welt erkennen zu wollen; im
Weltgeschehen wird keine Zweckmässigkeit offenbar; wir sind von lauter Rätseln
umgeben. Aber unsere Lebensanschauung ist nicht von der Weltanschauung
abhängig. Wir wollten uns eine Lebensanschauung bilden aus in der Welt
abgelesenen Erkenntnissen. Es ist uns aber bestimmt, von Ueberzeugungen zu

leben, die wir aus innerer Notwendigkeit denken. Der Wille zum Leben ist das

Tiefste in uns und allem Sein. Er besteht darin, dass wir den Willen haben, unser

Leben und alles durch uns beeinflussbare Sein auf seinen höchsten Wert
m bringen, durch materielle und geistige Vervollkommnung des Menschen, der

Gesellschaft, der Menschheit. Der vertiefte Wille zum Leben führt zu Ehrfurcht
cor dem Leben in jeglicher Form, Ergriffensein von dem unergründlich
vorwärtstreibenden Willen, in dem alles Sein begründet ist, Hingabe an die Ideale,
die er in mir denkt. So setze ich meinem Dasein einen Sinn von innen heraus.



— 312 —

Das in die Tiefe gehende Denken gelangt also zu unerschütterlicher Welt-
und Lebensbejahung und gibt uns auch ein allgemeines Grundprinzip des
Sittlichen. Allem Leben die gleiche Ehrfurcht erweisen, wie dem eigenen, ist Ethik.
Gut ist, Leben erhalten und fördern, böse Leben vernichten und hemmen.

Als Ideal des materiellen und geistigen Seins des Menschen stellt die
Ehrfurcht vor dem Leben also auf, dass er in möglichster Ausbildung aller seiner
Fähigkeiten und in möglichst weitgehender materieller und geistiger Freiheit
darum ringe, gegen sich selbst wahrhaftig zu sein und allem Leben um ihn herum

miterlebende und helfende Teilnahme entgegenzubringen.
Nur die allgemeinste und absolute Zweckmässigkeit der Erhältung und

Förderung von Leben ist ethisch; alle andere Zweckmässigkeit ist nicht ethisch,
sondern nur mehr oder weniger notwendig. In dem Konflikt zwischen der
Erhaltung meines Daseins und der Vernichtung und Schädigung andern Daseins
muss ich mich zwischen ethisch und notwendig entscheiden und wenn ich das
letztere wähle, es auf mich nehmen, durch Schädigung von Leben schuldig zu
werden. Es gehört zu den schmerzvollen Rätseln des Daseins, dass Schöpferwille

auch Zerstörungswille und Zerstörungswille Schöpferwille ist. Um solche
Konflikte zu vermeiden, suchen wir in Weltflucht uns auf uns selbst
zurückzuziehen und in Weltverneinung, wie die Inder, eigene Vervollkommnung zu
erstreben. Doch das ist ein, wenn auch tiefes, doch unvollkommenes Ideal von
Kultur. Jeder hat die Pflicht, der Gesellschaft zu dienen, sich fort und fort
mit dem Leben um ihn her zu beschäftigen, sich ihm verantwortlich zu- fühlen,
Menschen und Menschheit auf den höchstmöglichen Wert zu bringen. Obschon
sich nicht dartun lässt, was diese Entwicklung in der Totalität der
Weltentwicklung zu bedeuten hat, trägt sie ihren Wert in sich selbst; sie hat
Weltbedeutung, ohne der Welterklärung zu bedürfen.

Die Probleme der Kultur können nur durch Gesinnung gelöst werden. Wir
müssen umkehren von Machtkämpfen, verstehen und vertrauen wollen, an
geistigen Fortschritt glauben, sonst ist unsere Kultur dem Untergang geweiht.
Durch Fortschritt in Wissen und Können, in der Vergesellschaftung der
Menschen und in deren Geistigkeit sollen die vier Kulturideale, das des einzelnen
Menschen, das der politisch-sozialen Vergesellschaftung, das der geistig-religiösen

Vergesellschaftung, das der Menschheit erstrebt werden.
Schweitzer stellt eine Fortsetzung seiner « Kulturphilosophie » in Aussicht,

in der er die Anwendung seiner Prinzipien auf die verschiedenen Gebiete
menschlicher Tätigkeit darlegen wird.

Der Band « Kultur und Ethik » enthält auch eine interessante Studie aller
philosophischen Systeme von den alten Chinesen an bis zu den Philosophen
unserer Tage, die hauptsächlich nachweist, warum es ihnen allen nicht gelang.
ein allgemein gültiges, denknotwendiges, im Leben sich bewährendes
Grundprinzip des Sittlichen aufzustellen, weshalb darum die meisten von ihnen ohne
dauernden Einfluss auf die allgemeine Kulturentwicklung geblieben sind. Im
Willen zum Leben, der in seiner Vertiefung zu Ehrfurcht vor allem Leben führt,
glaubt Schweitzer dieses Grundprinzip gefunden zu haben. Jedenfalls ist diese
Idee eine ungeheuer fruchtbare, und die zwei gedankentiefen Bände « Verfall
und Wiederaufbau der Kultur » und « Kultur und Ethik », die sie in
mannigfachsten Ausstrahlungen beleuchten, verdienen es, besonders von denen studiert
zu werden, die an der Erziehung des Volkes und damit an der Regeneration
unserer Kultur mitarbeiten. L. E.


	Albert Schweitzer als Ethiker

