
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 31 (1926-1927)

Heft: 19 [i.e. 19-20]

Artikel: Warum erzählen wir den Kindern biblische Geschichten? : (Schluss)

Autor: Leuenberger, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-312050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-312050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 302 —

fahrungen aller derer, die Wahrheit und Liebe suchen, mitwirken, unsere
Nebenmenschen von den wichtigsten Übeln, die sie drücken und verwirren, je länger
je mehr zu bewahren und sicherzustellen.'' (Pestalozzi im „Schweizerblatt".)

In diesem Sinne nehmet teil an dèr II. Delegiertenversammlung des
Lehrerinnenvereins und am schweizerischen Lehrertag.

Warum erzählen wir den Kindern biblische
Geschichten

Referat, gehalten am Religionskurs der Sektion Thun des Schweizerischen Lehrerinnen
Vereins, vom 12. Mai 1927, von Herrn Pfarrer F. Leuenberger.

(Schluss.)

Soll ich Ihnen alle Vorwürfe gegen die biblischen Geschichten vortrabei
lassen Ich bitte Sie, mir diese Arbeit abzunehmen und es in der Diskussioi
selber zu tun. Es lassen sich ja wirklich schwere Einwände erheben. Di«

Wahrheitsfrage taucht auf. Hat Abraham wirklich gelebt Schöpfungsge
schichte, Wundergeschichten Dann wieder : wie fern liegen dem Kinde di>

so ganz andern Verhältnisse der damaligen Zeit und des fremden Volke«
Und dann diese Geschichten selber : Jakob, der den Vater betrügt und de;

Bruder um Hab und Gut bringen will; David, der um der Bathseba wille:
den Uria töten liess und dann noch in seinen letzten Tagen seine feige Räch
am treuen Joab Dazu die furchtbaren Kriegsgreuel, wo im Namen Gotte
das Scheusslichste und Fürchterlichste wie Gottesdienst vollzogen wird. -
Ich meine : Ist diese Welt voll Ehebruch und Krieg und Raub und List nun
wirklich die Welt, in der zu Gott und zum guten Herzen herangebildet we'
den kann

Ich verstehe die Schwere all dieser Einwürfe. Ich will sie auch nicht
beantworten. Herr Pfarrer von Greyerz wird ja näher darauf eingehen. Nur di 1

Kern- und Hauptfrage will ich hier stellen. Braucht es überhaupt dieses Do| ¦-

pelziel : Gott und das gute Herz Genügte es nicht am guten Herzen Werden

wir nicht aller Schwierigkeiten auf einen Schlag los, wenn wir an Stelle
des Religionsunterrichtes Moralunterricht erteilen Sie wissen, wie ernsthaf t

auf diesem Gebiete gearbeitet worden ist. Es ist ja auch nicht bei blossen Fe ¬

derungen geblieben. An vielen Orten ist Moralunterricht auch schon praktisch
eingeführt. Wollen wir es nicht auch tun Und wenn nicht, warum nicht
Der religionslose Moralunterricht (nur davon soll einstweilen die Rede seil

hat ernsthafte Vorzüge. Er gibt dem Lehrer unumschränkte Freiheit in d< '•'

Stoffauswahl. Die ganze Welt steht ihm offen, wo er im Religionsunterrie' '

sich so oft auf die graue Vorzeit beschränkt fühlt. Er kann schöpfen aus der

lebendigen Gegenwart, in der die Kinder stehen, und — Sie werden das
gewiss auch schon gemerkt haben — Moral entspricht in gewissem Sinne de: i

Kinde weit besser als Religion. Gott ist dem Kinde eigentlich etwas Unbe ¬

greifliches und schwer Fassbares. Das Kind kommt gar nicht recht darübe'.
ob er zu fürchten oder zu lieben, ob er ein böses Tier oder der Heiland i- -t-

Und namentlich der Gott der Geschichte, wie ihn die Propheten erschaut
haben, ist für das Kind völlig unbegreiflich. Das gilt auch von vielen Begriffen-
die in der Religion eine wichtige Rolle spielen. Es ist mir unvergesslich. wie



— 303 —

nach geschicktester Vorbereitung der selige Professor Wurster das Resultat
meiner Bemühungen um den Begriff « Gnade » pflücken wollte und forsch einen
Buben aufrief : « Na, Hans, wenn ich nun heute Nachmittag eine Autofahrt
iliache, und fahre auf dem linken Neckarufer nach Plochingen runter und auf
tem rechten wieder zurück nach Tübingen, und nun sag ich dir : Hans, du
larfst auch mitkommen, warum nehme ich nun grad dich mit mir ?» Da schots
1er Bube auf : « Damit ich Ihnen das Auto putze, Herr Professor » — Ach,
^ie sind halt kleine Rechner von Natur aus. Wie du mir, so ich dir, das liegt
in ihrem Blut, im Guten und im Bösen. Und die Geschichte vom ehrlichen
'{ans, der die Uhr fand und zurückbrachte und dafür einen grossen Finder-
ohn bekam, die ist so recht aus kindlichem Herzen heraus erzählt. Nicht um-
onst ist Christoph von Schmid einst unsere liebste Lektüre gewesen. Und ich
:weifle für meine Person keinen Augenblick daran, dass geschickter
Moralunterricht ebensoviel Spannung und ebensoviel Begeisterung in der Klasse
vecken kann wie der geschickte Religionsunterricht, und dass sich gute

Vorsitze und tapfere kleine Taten dadurch wecken lassen. Das wollen wir ja freilich

auch zugeben, dass auch der Moralunterricht seine schweren Gefahren hat.
>b wir wohl immer so unterrichten können, dass er nicht langweilig und süss-

üch wird, oder dass die Kinder auch immer die Moral und nicht bloss die
Geschichte hören Und selbst wenn wir das könnten, fänden wir schwerlich
»in Anschauungsmaterial, das an Lebendigkeit und Dramatik und Tiefe je
einer Josefs- oder Jakobsgeschichte nahekommen könnte.

Aber mein schwerstes Bedenken gegen Moralunterricht liegt nicht hier.
In dem friedlichen Raum eines Klassenzimmers mag die Moral recht gut
gedeihen. Da waltet vorn auf dem Pult die weise Lehrerin und übt das Welt-
regiraent. Hier gute Noten, da schlechte Noten, hier Strafe, hier Belohnung,
uanz wie man's im Moralunterricht gelernt hat. Die Sache stimmt und klappt,
und Hansli wird gut sein. Aber dann kommt die Zeit, wo er aus der Welt der
Schule in die wahre und wirkliche Welt hinaustritt, da wo keine gerechte
Lehrerin alle Vierteljahre mit Zeugnisnoten die wackelige Gerechtigkeit wieder

in den Senkel stellt. Belohnung bleibt aus. Die Schlimmen kommen
vielleicht gar besser vorwärts als die Guten. Die Moral wird zum Hindernis im
Geschäft. Was müsste geschehen, wenn Hans für einen Augenblick die Moral
beiseite setzte Natürlich, er dürfte nicht in Konflikt kommen mit dem
Gesetz; Aber so lange das nicht geschieht, warum sollte er nicht Andere haben
es auch getan und sind gut vorwärts gekommen dabei. Wer will ihn hindern
Die Moral Aber was ist das, die Moral Sind das nicht seine eigenen
Genanken, seine ganz persönlichen Ueberzeugungen, gleichsam sein Eigentum,
mit dem er schalten und walten kann, wie er will Ist's nicht ein totes Ding
oiine Kraft und Gewalt, wenn nicht wir selber ihm Kraft geben und Kraft
zuerkennen War nicht der Weg des Iwan Karamasoff durchaus logisch und
wahr : « Gewissen Was ist Gewissen Ich mache es ja selber Weshalb
quäle ich mich dann aber Aus Gewohnheit. Weil die Menschen auf der
ganzen Welt sich seit sieben Jahrtausenden daran gewöhnten. So lasst uns,
uns das wiederum abgewöhnen, und wir werden Götter sein » Je vollkommener

die Schulbildung, desto fragwürdiger wird der Erfolg des Moralunterrichtes.
Es ist nicht von ungefähr, dass es der scharfe Denker Iwan ist, der

geschulte, intellektuell durchgebildete Mensch, der diese Wahrheit erkennt.
Denn sie ist Wahrheit, und ich kann nicht einsehen, wie sie nicht eines Tages soll



— 304 —

gefunden werden, und dann; auch Hans mit Iwan Karamasoff sagen soll : « Es ist
sozusagen alles erlaubt.» Es gibt keine absolute Moral. Es gibt keinen
triftigen Grund, unter allen Umständen moralisch zu handeln. Und wenn den
Realitäten der Welt gegenüber die Moral nicht standhält, dann macht nicht
den Menschen einen Vorwurf, welche die Moral für einen Augenblick
aussetzen liessen, sondern macht den Vorwurf jenen verblendeten Erziehern,
welche glaubten, dass auch ohne die Autorität eines lebendigen Gottes Moral
etwas absolut Verbindliches und unter allen Umständen Verpflichtendes sein
könne. Warum soll sie das, warum Und Sie werden mit dieser Frage immer
nur auf die grosse Leere und Todesstille einer Welt stössen, darin niemand
lebt, der diesem Warum Antwort geben könnte.

Lassen Sie mich noch einen Gedankengang skizzieren : Der Moralunterricht

beruht auf der Illusion : ich will und ich kann. Der Geist, aus dem er
fliesst, weiss nichts von den erschütternden Erfahrungen, die Paulus im 7.

Kapitel des Römerbriefes klassisch formuliert hat. Er schliesst die Augen vor
der Realität eines Erlebens, das sagen muss : « Ich weiss nicht, was ich tue.
Denn ich tue nicht, das ich will, sondern das ich hasse, das tue ich.» Freilich
auch hier wiederum offenbart sich das viel weniger innerhalb der Schulstube
als später draussen im Leben. Es ist ja selbstverständlich, dass ein
Moralunterricht während der Stunde keine sittlichen Aufgaben stellen wird, die das
Kind nicht lösen kann. Die Rechnung wird also immer glatt aufgehen. Der
Konflikt des Nichtkönnens tritt meist nicht ein. Aber das Kind entwächst der
Schule und in seinen schwersten Stunden wird eben die Rechnung nicht
aufgehen. Sein Wille wird scheitern an der Aufgabe. Dann sehe ich keine
Möglichkeiten als Resignation oder einen Glauben, der über die Welt hinausgreift,
und in dem nicht nur die Tatsache des : du sollst sondern auch die Tatsache
Platz hat : dir sind deine Sünden vergeben

Ich will nicht weiter ausführen. Das scheint mir das Gefährlichste am
Moralunterricht, dass seine Schwäche im eigentlichen Unterricht sich verbirgt
und erst nach Jahr und Tag zum Vorschein kommen wird. Es ist gewiss ein
Zeichen, das wir nicht unbeachtet lassen dürfen, wenn der bekannte
Moralpädagoge Förster in seinem neuesten Buche erklärt, dass er « durch innere
Erfahrung, Lebensbeobachtung, pädagogische Erfahrung, sowie durch
psychologische und soziologische Erwägungen dazu geführt worden ist, die gänzliche
Unzulänglichkeit aller nicht auf die christliche Religion gegründeten
Seelenführung zu erkennen ».

So dürfen wir unsere Frage nun wohl noch einmal enger stellen : Warum
erzählen wir den Kindern biblische Geschichten Und ich meine es jetzt so :

Was kann uns verlocken, trotz all der Schwierigkeiten, die wir bereits
erwähnt haben, doch nach diesem alten, dicken Buche zu greifen Liesse sich
nicht auch ohne biblische Geschichten ein religiöser Unterrieht denken
Vielleicht Aber ich fühle mich nicht fähig, ein nur irgendwie befriedigendes Bild
eines solchen Religionsunterrichtes mit meiner Phantasie auszumalen. Ich
kann mir nun einmal nicht denken, dass darin nur annähernd jene Kraft und
Urgewalt religiöser Erfahrung und jene Realität der Anschauung enthalten
sein könnte, wie sie die biblische Geschichte bietet. Religionsunterricht ohne
biblische Grundlagen da denke ich an stark verdünnte Wässerlein und
unversehens ist aus solcher Religion doch wieder nur Moral mit etwas
Sentimentalität geworden.



— 305 —

Nein, wollen wir denn einmal Religionsunterricht erteilen, so wollen wir
uns gleich dahin wenden, wo Gott erlebt wurde mit einer Unmittelbarkeit und
Anschaulichkeit, wie sie in der Geschichte der Menschheit ihresgleichen kaum
finden wird. Statt unter den toten, wesenlosen Begriff einer lufthängenden
Moral werden wir nun den Willen des Kindes unter die Autorität eines lebendigen

Gottes stellen dürfen. Am Ende der Frage : warum gut sein steht ein
lebendiges Wesen. Wieviel fasslicher und anschaulicher ist dem kindlichen
Wesen dieser lebendige Gott als irgend welcher abstrakte Moralbegriff. Da
ist nun seinem Willen ein absoluter, ewig gültiger Rückhalt gegeben. Gott
bleibt Gott, auch wenn die Schule aufhört. Gott bleibt Gott, auch wenn die
Rechnung nicht mehr glatt aufgeht. Unveränderlich und unabhängig von allen
menschlichen Wandlungen gilt vor ihm, was in der Oeffentlichkeit gegolten
hat, auch in der Verborgenheit, was gestern galt, auch morgen und
übermorgen. Und ob auch der Mensch in seinem Willen scheitert, so hat doch in
ihm noch etwas anderes Platz als nur das starre : du sollst Da kann auch
vergeben werden. Da ist Raum und Möglichkeit geboten für die Liebe, für
das Vertrauen, für das Hilfesuchen, für Dank und Bitte. Da beginnt erst die
Möglichkeit eines persönlichen Verhältnisses, in dem alle Kräfte und Fähigkeiten

aufbrechen können, die so reich in die Seele des Kindes gelegt sind.
Eine Seminarklasse hat mir kürzlich ihre Erinnerungen an den

Religionsunterricht ihrer Jugend aufgeschrieben. Sechs Töchter erzählen in diesem
Zusammenhang von tiefgreifenden Erlebnissen. Aber nur eine einzige erfuhr
dieses Erlebnis auf moralischem Gebiet. Bei dreien hing das Erlebnis mit dem
Gebet zusammen, bei der vierten war es die Scheu vor Gottes uhfassbarer
Grösse. Auf ein Erlebnis, das moralische Gedanken geweckt hatten, kommen
vier Erlebnisse, die nur auf religiösem Boden entstehen können. Wieviel
Brachland bleibt da in einer Kinderseele liegen, wo nur Moral gebaut wird
Und wenn eine andere Seminaristin über die Dürre ihres Religionsunterrichtes
klagt : « Man sollte den Kindern das bieten können, wonach seine Seele
hungert, und das schien mir eben vernachlässigt gewesen zu sein; es wurden
einfach Geschichten geboten und etwas Moral dazu », so hat sie nicht unrecht.
Denn das Kind hungert nicht vor allem nach Moral — « Die Moral von der
Geschichte mochte ich nicht leiden », schreibt eine andere Seminaristin — es

hungert viel mehr nach Liebe und geliebtwerden, nach Vertrauen und
Vertrauen empfangen, nach Freude bereiten und Freude empfangen. Es ist ebenso
sehr bedürftig als tatenhungrig. Wie wollen wir ihm solchen Hunger stillen,
ohne dass wir ihm von einem Vater im Himmel sprechen Nicht umsonst
spielt die Geschichte vom guten Hirten, durch den das verlorne Lamm
heimgeholt wird, eine so bevorzugte Rolle in den Erinnerungen jener Seminarklasse.

Wir haben ja freilich selbst gesagt : Es ist nicht einfach für das Kind,
sich Gott vorzustellen. Auch können viele Begriffe, die mit der Religion
verbunden sind, nur schwer anschaulich und fassbar gemacht werden. Aber
Alexander Vinet hat vollkommen recht, wenn er hgendw^^mit begeisterten
Wortenf;-ç$p,)d|er jW^i^itf^ott^jedej^ dass Gotto aidagdttir/^ntoTfen niefite^als
Begrifft m^t^$ls^iÇhiïftfr^ ^f^ichteajffentfartiohatJ Bar>

^irkäe ï9#e^ej^ifB^)fëeriixj^
ciie^Gç^hj^ç G$fc|^^%i!Hd&^ wmschi i

liçfegp ^ebnigstf) rj^v^fagf^lich^e SçhMaîtJre eÄüHtiÄhniGottiiJufedoaääsf I

v^ilri§feMi¥n^e^ßHö^;)^'ffiiBe £^eBhvVomßjGottß,äaf rrj&i;Adanr> inft Barnen'



— 306 —

diese lustwandelt, geht er seinen Weg und wird zum unfassbaren Feuer des
brennenden Dornbusches und von dort weiter zum Gott auf Sinai, dessen
Glanz und Schein nur Moses noch verträgt, und dann zum Gott der Propheten,
der wie eine Gewitterwolke über der Erde thront und alle Welt, Gut und
Böse, umfasst, bis er als Vater Jesu Christi vor die Menschen tritt, zu dem

man einst nicht da oder dort, sondern nur im Geist und in der Wahrheit beten
wird. Welch langsamer, allmählicher Aufstieg wird da behutsam vollzogen,
als ob uns, wie Jakob einst, auch eine Himmelsleiter geschenkt werden sollte.
Und doch ist es immer derselbe Gott, der Gott Abrahams und Jakobs.

Und parallel mit dieser Linie geht eine andere. Wie die Geschichte einer
Gottesoffenbarung, so erzählt die Bibel uns auch die Geschichte eines
Gottesdienstes. Das dumpfe Gottsuchen, das im ersten Opfer liegt, wird heller und
klarer bei den Propheten, die der Opfer nicht mehr bedürfen. Die rohe
titanische Tat, mit der sie Gott in Krieg und Schlachten dienen wollten, erhält
schon bei Elia den ersten Stoss, und die Propheten lehren Gott dienen mit
Ablegen der Waffen, bis Jesus seine Jünger das Schwert einstecken lässt
und am Kreuz zeigt, was wahrer Dienst ist. Es wird nicht unklarer mit der
Zeit, weil es geistiger und göttlicher wird. Aber es wird auch hier vom
menschlich-natürlichen Empfinden hinaufgeführt auf das im Anfang so schwer fassbare

Dienen der Bergpredigt. Geschichte ist es also, was wir haben. Das will
heissen Entwicklung, das will wiederum besagen : ein Anfangen beim Menschlichen

und Hinaufführen zum Göttlichen.
Wenn wir einmal von dem Bann erlöst sein werden, in dem wir die

biblischen Geschichten immer und immer wieder nur durch die moralische Brille
anschauen, dann werden wir wohl auch auf diese wunderbare religiöse Linie
wieder achten lernen, und werden wieder viel freudiger von dem Wunder
reden können, wie Gott sich den Menschen offenbart hat, und wie väterlich
freundlich er schon von allem Anfang an so zu den Menschen sprach, dass sie
ihn verstehen und mit ihm in ein wirkliches und lebendiges Verhältnis treten
konnten. Die Bibel sollte uns wiederum viel mehr die Geschichte der Liebe
Gottes zu den Menschen werden und zu der Geschichte menschlichen Bemühens
um Gott. Dass ich das nicht im historischen Sinne verstehe, als die Geschichte
einer Vergangenheit, davon soll später noch ausdrücklich die Rede sein.

Es ist je und je beachtet worden, wie diese Entwicklung merkwürdigerweise
übereinstimmt mit der psychologischen Entwicklung des Kindes. Weiden

anschauungsdurstigen Kindern je die bunte Geschichte Jakobs oder Josefs
vor Augen malen durfte, weiss ja, wie unmittelbar diese Geschichten zur
Seele des Kindes sprechen. Und wenn wir unsern Kindern von Gott erzählen
dürfen, der im Paradies gewandelt hat und an Abrahams Tisch gesessen ist.
so liegt das so in ihrer Denkart, dass sie von sich aus gewiss kaum das
Bedürfnis empfinden, Zweifel anzubringen. Solche Bedürfnisse haben höchstens
die Lehrer, die sich nicht bewusst sind, dass auch unser Weg zu Gott ein

Werden.j^ein Hmssy.ein Entwickeln nach den Massgaben der kindlichen Fä-
higköitein ii^iîMnalÂvBïheekBnde Wirkung^aerirMelrin^'können ^d$fr'éhr dass
défi LéMeifijriiBséîcEBtwdMaarig •g^ââsas9bBf«ch%tfqM#i4?iriè5I«^è%el äih3^
EoiideiiteMeJcnH-adnata^^ SlâHÏrrït-
riïtiMffîim ^â^tMeriiMoZev^i^d^g^^is^^^ûÎT^iê^Wf^ S^d^^de*
Rt^oóduirtìo^bndferi-fiijìiert) BySäätaötfS d®doÜSMmnw$ffl' dtmifl^&rn 'Efrpj

dimoia davangètfiagèn h&QitioiaaistpVwifisWt sHièleri^c^ffiar19^^



— 307 —

naiven Geschichten des Alten Testamentes nicht einfach umgehen können, als
stünden sie dazu da, damit wir unser besseres Wissen an ihnen vordemonstrieren

könnten. Sie haben ihren tiefen Sinn und dass dieser Sinn in menschliches

Gewand und kindliche Formen gekleidet ist, das wollen wir mit Vinet
als eine grosse Gnade Gottes preisen. Es ist ein herrliches Geschenk Gottes
an unsere Kinderwelt, und wehe dem, der es in seinem Unverstand zerstört.

Aber das ist nun freilich wichtig dabei, dass wir nicht nur Geschichten
erzählen, sondern nach ihrem Sinn und ihren pädagogischen Zielen suchen.
Da haben wir viel gesündigt. Es ist erschreckend, wie oft ein paar äussere
Einzelheiten die einzige Erinnerung an empfangenen Religionsunterricht bilden.
Allen voran der bunte Rock Josefs, dann die Schleuder Davids, die Träume
Pharaos. Was eine Seminaristin von ihrem Lehrer erzählt, scheint, von vielen
zu gelten : « In der Religionsstunde erzählte er recht spannend die biblischen
Geschichten, aber es waren eben nur die äussern Geschehnisse. » Ja selbst
da, wo diese Geschehnisse noch lebendig in der Erinnerung sind, heisst es bei
einer andern : « Ich habe die Geschichten alle gut behalten, aber einen tiefen
Eindruck hinterliess mir keine. » Oder eine dritte : « Aber bei allem war es
doch hauptsächlich Freude an den Geschichten, was ich empfand. Die Religion

ist mir damals nicht nahe getreten. » So werden wohl noch oft die
biblischen Geschichten gleichsam ausgehöhlt, und mit den leeren Kürbisschalen
klappert man dann den Kindern zum Vergnügen etwas vor. Aber dass es hier
um ein lebendiges Verhältnis zu Gott ginge, das bekommen sie nicht zu merken.

Dass das nicht erst jetzt, sondern schon in jener Zeit als eine Not
empfunden wurde, geht aus zahlreichen Zeugnissen hervor, wonach der Religionsunterricht

in der Sonntagsschule viel stärkere Eindrücke weckte als der
Schulunterricht : « Tiefer ist mir eigentlich das gegangen, was wir in der Sonntagsschule

hörten », heisst es. Oder : « Ich habe eigentlich nur im Hoffnungsbund
schöne Stunden erlebt. » Das mag wohl demütigend sein, aber heilsam zu
wissen. Wir werden uns künftig noch nicht befriedigt geben, wenn wir bloss
eine Geschichte spannend erzählt haben.

Aber was sollen wir dann — Und noch einmal stellt sich die Frage :

Warum erzählen wir den Kindern biblische Geschichten Der nächste Ausweg

ist gewöhnlich wieder die Moral. Natürlich, wir erzählen die Geschichte
nicht um des Kurzweils willen. Die Kinder sollen daraus etwas lernen, und
dann machen wir aus Josef eine moralische Erzählung. Es lassen sich natürlich

alle biblischen Erzählungen moralisch ausbeuten. Und alle Hochachtung
vor jener Lehrerin, die es zustande brachte, dass ihre Schülerin nach 12 Jahren

noch erzählen kann : « Den stärksten Eindruck hinterliess, wie Josef seinen
Brüdern vergeben hat. Ich besinne mich noch gut, wie das mich ergriffen
hat und wie ich mir vorgenommen habe, niemand mehr etwas nachzutragen. »

Aber dieses Zeugnis steht recht einsam. Die andern sind meist auf den Ton
gestimmt, wie das bereits angeführte : « Die Moral von der Geschichte mochte
ich nicht leiden. » Oder : « Zum Schluss wurde leider noch eine kleine Moral
vom « Barmherzigkeit üben » angehängt. » Oder : « An irgendeine Moral, die
den Erzählungen gefolgt wäre, besinne ich mich keineswegs. Entweder wurde
keine Moral gepredigt, oder ich habe sie total vergessen. »

Das ist nicht das Aergste, dass damit der eigentliche Sinn der biblischen
Geschichte gar nicht getroffen wird. Ich fürchte bei allem Moralisieren schwere
Gefahren. Dass sie für den religionslosen Moralunterricht noch schärfer be-



— 308 —

stehen als für den religiös verbrämten, ist ein schwacher Trost. Aber Sie
haben aus den wenigen Zeugnissen, die sich vermehren liessen, gesehen, wie
wir im Kinde mit dieser Moral oft das Gegenteil erreichen von dem, was wir
wollten. Und das ist möglicherweise noch der günstigste Fall. Die andere und
vielleicht grössere Gefahr ist die Züchtung des Pharisäertums. Denn sie sind
so arg gern kleine Pharisäer, unsere lieben Schulkinder. Sie nehmen es mit
herzinnigstem Vergnügen auf, wenn die Lehrerin die Brüder des Josef recht
schlecht und den Josef recht gut macht. Sie sind ja so gern bereit, selber Josef
zu sein und sich mit ihm zu identifizieren; nicht weil sie seine sittliche Grösse
erfassen, aber weil ihm Unrecht geschieht, und weil er nachher im Lande Aegypten

herumfahren und Korn verkaufen kann. Was dann für unser moralisches
Handeln und Denken gewonnen ist, das zeigte mir die erschreckende Tatsache,
dass von den stärksten Erlebnissen des Religionsunterrichtes jeweilen die
geweckten Hassgefühle hervorgehoben werden. Ich lasse wieder einige Seminaristinnen

erzählen : « Ich konnte in den Religionsstunden auch hassen, z. B. die
Brüder Josefs, den Absalom. Ich klatschte in die Hände, wenn es den bösen
Leuten schlecht erging zuletzt.» Oder : « Ich hasste leidenschaftlich die bösen
Brüder des Josef, frohlockte, als David den Goliath erschlug usw.» Oder : « Ich
spüre noch die Freude, die ich empfand, als es David gelang, den Goliath zu
besiegen. » Oder : « Ich nahm den Esaù in Schutz und hasste Jakob und
Rebekka.» Oder, im Gleichnis vom barmherzigen Samariter : « Die andern zwei,
die an dem armen Mann vorübergingen, hasste ich. » Verleugnung des Petrus :

« Tiefen Abscheu und tiefe Verachtung gegen Petrus habe ich empfunden.»
Eine dieser Seminaristinnen legt den Finger wohl auf den wunden Punkt, der
allem moralisierenden Unterricht anhaftet, wenn sie beifügt : & Der Grund wird
der sein, dass die Lehrerin immer und immer wieder den Gegensatz hervorhob.»

Und das ist eine zweite Gefahr, dass die Lehrerin, um eben diesen bequemen
Gegensatz herauszuarbeiten, die biblische Geschichte fälscht. Sie wird Josef
unversehens zu einem Musterknaben machen und Jakob und David auch. Und
um das zu erreichen, wird hinzugedichtet, werden unglaubliche Entschuldigungen
und Erklärungen angebracht, werden Tatsachen unterschlagen. Aber das Kind
wird früher oder später den Betrug merken. Und die Folge davon wird nicht
nur sein, dass die betreffende Person vom Himmel in die Hölle stürzt, sondern
Gott selber wird in diesen Höllensturz mit hineingerrissen. Es wird für uns eine
wahre Befreiung sein, wenn wir einmal einsehen werden, dass diese Geschichten
nicht um der Moral willen in der Bibel stehen, sondern um Gottes Wege an der
Menschenwelt zu zeigen. Dann darf Josef ganz ruhig ein eingebildeter Mensch
sein und Jakob ein elender Betrüger und David ein schwacher Mensch wie wir.
Aber dass Gott dann immer wieder Wege fand, solchen Menschen zu helfen.
wirklich und gründlich zu helfen, und wie er sie in seine Schule nahm, und
sie sich in seine Schule nehmen liessen, darin liegt das Grosse und Befreiende
dieser Geschichten.

Und auf eine dritte Gefahr will ich nur flüchtig hindeuten. Moralisierender
Unterricht wird nicht darum herumkommen, den Menschen als Individuum
immer wieder ins Zentrum der Betrachtung zu stellen. Und immer und immer
wieder ist da der kleine Mensch die Hauptsache, an dem alles hängt und auf
den alle Blicke gerichtet sind. Aber es täte uns oft so not, dass wir einmal die
Blicke von unserer werten Persönlichkeit weg auf den grossen Zusammenhang
lenken könnten, in dem wir nur ein Stäubchen und Teilchen sind. Es täte uns



— 309 —

so not, den Sinn des Geschehens einmal nicht nur im engen, kleinen Kreislein
persönlichen Erlebens, sondern im grossen Weltgeschehen zu finden und unser
Erleben und Tun da einzuordnen, und nicht bloss selbstherrliche Autoritäten,
sondern auch einmal Diener und Knechte eines grössern Zusammenhanges zu
sein, nicht nur Handelnde, sondern auch Gehandelte, in deren Leben die
folgenschwersten Entscheidungen nicht in der eigenen Hand liegen, sondern in einer
andern. Moralisierender Unterricht erzieht so leicht Philister, mit engen kleinen
Horizonten. Aber wo man sich wie Josef und Jakob in Gottes Schule weiss,
da mögen die Schranken leichter fallen.

Und wenn wir nun zum letzten Male die Frage wieder stellen : Warum
erzählen wir den Kindern biblische Geschichten, so möchte ich antworten : Um
ihnen die Augen zu öffnen, dass auch sie in Gottes Schule stehen. Aber nun
nicht mehr bloss in einer Schule, wo der Schulgewaltige auf dem Pult sitzt und
keine andere Erziehung kennt als das : du sollst und den strafenden Stock.
Nein, in Gottes Schule herrscht freiere Luft. Da muss dem Kinde nun gezeigt
werden, wie mannigfaltig und wie reich die Mittel und Wege sind, mit denen
da in Gottes Schule verfahren wird. Da bekommen nun alle diese Dinge Platz
und Raum, nach denen auch das Kinderherz hungert. Da wird geliebt, da wird
vergeben, da wird geführt, da wird geleitet, da wird bewahrt, da wird geholfen,
da geht man um mit Geduld und mit Langmut; aber auch mit Ernst und Strafe.
Da spielen die reichen Register göttlicher Erziehungskunst. Aber auch der
Mensch selber ist nicht bloss der Spielball, sondern der Gegenspieler. Mit Glauben

und Beten und Danken und Liebe, mit Vertrauen und Hoffen, und mit dem
Werk seiner kleinen, schwachen Hände kann er nun da in der grossen
Gottesgeschichte seinen Platz ausfüllen und tun, was ihm obliegt. Nun rückt die
Moral in einen lebendigen Zusammenhang und wird Werkzeug des Dankes, zum
Ausdruck der Liebe. Sie entspringt dem seelischen Erlebnis. Und ich meine
damit die Gefühle der Liebe, des Dankes, des Vertrauens, ich meine damit jene
Erschütterungen der Seele, in denen der Boden des Herzens aufbricht, und die
nicht vergessen werden, so dass man jahrelang noch das Weinen oder die Hoffnung

oder die Freudigkeit zu spüren vermeint, die uns damals erfüllte. Das sind
die gesegneten Stunden des werdenden Charakters, jenes Ergriffensein der
Empfindungen, darüber Tränen und Vorsätze, Freude und Liebestat zugleich
hervorbrechen können. Und darum erzählen wir die Geschichte Jakobs, nicht um
den Kindern bekanntzugeben, was vor etlichen tausend Jahren geschah,
sondern weil wir hoffen, es möchte durch die Erschütterungen, die durch das
Erleben Jakobs gingen, auch das Kmderherz miterschüttert werden, und was Josef
erfuhr, möchte im Kinde ähnliches Erleben wecken. Diese Geschichten sind die
Spiegel, mit denen wir die im Kinde schlummernden Erlebnisse und Empfindungen

ihm selber deutlich machen wollen, dass die Kinder sich selbst
wiedererkennen. Es darf nicht Geschichte bleiben, was wir erzählen. Es muss so sehr
Gegenwart werden, dass sie selbst im Mittelpunkt des Geschehens sich finden,
das sich einst an der bunten Gestalt Josefs und der starken Männlichkeit
Davids vollzog.

Und wenn uns das gelingt, was ist erreicht Wahrscheinlich kein philosophisch

geläuterter Begriff über Gott und Ewigkeit. Wohl auch nicht einmal
ein bestimmt feststehender Moralkodex. Aber wir haben dem Kind die Türe
aufgetan zu einer Welt, wo es sich in eine göttliche Handlung hineingestellt und
mit hineingenommen sieht, in eine Liebe und in einen Willen ausser ihm. Wir



— 310 —

haben ihm eine Welt aufgetan, in die hinein es nun. Stunde für Stunde, Tag für
Tag immer wieder von neuem fragend, horchend, bittend, suchend, immer wieder

neu wollend, neu kämpfend sich mit der Gegenwart eines göttlichen Willens

und einer göttlichen Liebe auseinandersetzen kann. Wir wollen uns nicht
einbilden, dass wir mit dem Abschluss der Schule auch schon endgültige
Gedanken und Vorstellungen über Gott in die Kinder hineinbringen könnten. Je
nach ihren Erlebnissen und Erfahrungen werden diese Gedanken und Vorstellungen

immer im Fluss sein. Aber wir möchten dieser werdenden Welt ihres
Erlebens eine Sonne geben, darum sie kreisen kann. Wir möchten ihrem Erleben
und Handeln ein Gestirn aufzeigen, nach dem sie sich in freiem Fluge richten
können, wenn sie hinausgeschleudert werden in die Welt.

So liegt denn das Ziel des Religionsunterrichtes nicht innerhalb der Schule.
Das Pensum ist nicht erledigt mit dem letzten Zeugnis. Aber wenn nach zwanzig,

fünfzig Jahren einer in seiner Verzagtheit zu Gott betet, und wenn einer
vergibt, und wenn einer hilfreiche Hand anlegt, weil ihm in der Schule die
Wunderwelt solchen Tuns lieb geworden ist, dann hat die Schule ihre schönste
und höchste Aufgabe erfüllt. Dann hat sie das Kind hineingestellt in den lebendigen

Zusammenhang, der immer gegenwärtig und nie Vergangenheit ist. Dann
hat sie ihm die Türe aufgetan, dass der ganze Reichtum, nicht nur der physischen

und intellektuellen, sondern auch seiner seelischen Kräfte sich entfalten
und eröffnen kann. Es wird nicht nur lesen und rechnen, sondern auch lieben
und glauben, vertrauen und vergeben, hoffen und sich hingeben können. Es wird
den ganzen Reichtum seelischen Tuns als ein lebendiges Wachstum in sich
tragen. Und diesen Garten der Seele zum Wachsen und Blühen zu bringen, das
meine ich, das ist es, warum wir biblische Geschichten erzählen.

Und kommt es uns zu schwer vor, so wollen wir uns dessen getrösten, womit

Pestalozzi seinen prächtigen Brief « Ueber die Religiosität meiner
Erziehungsideen » an Bischof Sailer schliesst : « Wir werden es nicht erreichen, das
wissen wir wohl, aber wir werden in der Menschenbildung mehr leisten, als die,
die dieses Ziel nicht kennen und nicht nach ihm streben.»

Albert Schweitzer als Ethiker.
Allgemein bekannt ist Albert Schweitzer als Gründer und Leiter der

ärztlichen Mission in Lambarene, über die das schöne Buch « Zwischen Wasser und
Urwald »' so interessanten Aufschluss gibt. Wenige wissen, dass Schweitzer
neben seiner angestrengten ärztlichen Tätigkeit im Urwald die ersten Bände
einer Kulturphilosophie ausgearbeitet hat, die die Gründe des Verfalls unserer
Kultur aufdecken und Wege zum Wiederaufbau derselben weisen. Als Dr. theol..
phil. und med., als gründlicher Kenner der Musik und ausübender Musiker
vertraut mit dem Geistesleben unseres Abendlandes, aber losgelöst aus den
komplizierten Verhältnissen modernen Lebens, dem Naturzustand der Völker
nähergerückt und doch ein hohes ernstes Ziel verfolgend, vermag er in der
Kritik unserer Zustände Wesentliches vom Unwesentlichen zu scheiden, in die
tiefsten Gründe der menschlichen Natur vorzudringen und Ziele zu weisen, die
Kräfte frei machen können zur Mitarbeit am Neuaufbau unserer Kultur. Die
zwingende Logik seiner Darstellung wird unterstützt durch einen knappen Stil

1 Man beachte auch die „Mitteilungen aus Lambarene", Zweites Heft, Herbst 1924
bis 1926. Verlag Paul Haupt, Bern. Fr. 2. 50.


	Warum erzählen wir den Kindern biblische Geschichten? : (Schluss)

