Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 31 (1926-1927)

Heft: 19 [i.e. 19-20]

Artikel: Warum erzahlen wir den Kindern biblische Geschichten? : (Schluss)
Autor: Leuenberger, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-312050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-312050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 302 —

fahrungen aller derer, die Wahrheit und Liebe suchen, mitwirken, unsere Neben-
menschen von den wichtigsten Ubeln, die sie driicken und verwirren, je linger
je mehr zu bewahren und sicherzustellen.“ (Pestalozzi im ,Schweizerblatt“.)

In diesem Sinne nehmet teil an dér II. Delegiertenversammlung des Lehre-
rinnenvereins und am schweizerischen Lehrertag.

Warum . erzihlen wir den Kindern biblische
Geschichten ?

-Referat, gehalten am Religionskurs der Sektion Thun des Schweizerischen Lehrerinnen-
vereins, vom 12. Mai 1927, von Herrn Pfarrer F. Leuenberger.

(Schluss.)

Soll ich Thnen alle Vorwiirfe gegen die biblischen Geschichten vortrabe:
lassen ? Ich bitte Sie, mir diese Arbeit abzunehmen und es in der Diskussio:
selber zu tun. Es lassen sich ja wirklich schwere Einwinde erheben. Di
Wahrheitsfrage taucht auf. Hat Abraham wirklich gelebt ? Schopfungsge
schichte, Wundergeschichten ! Dann wieder : wie fern liegen dem Kinde dic
so ganz andern Verhiltnisse der damaligen Zeit und des fremden Volkes -
Und dann diese Geschichten selber : Jakob, der den Vater betriigt und de
Bruder um Hab und Gut bringen will; David, der um der Bathseba wille:
den Uria toten liess und dann noch in seinen letzten Tagen seine feige Rach:
am treuen Joab! Dazu die furchtbaren Kriegsgreuel, wo im Namen Gotte-
das Scheusslichste und Fiirchterlichste wie Gottesdienst vollzogen wird. —
Ich meine : Ist diese Welt voll Ehebruch und Krieg und Raub und List nu:
wirklich die Welt, in der zu Gott und zum guten Herzen herangebildet we:
den kann ?

Ich verstehe die Schwere all dieser Einwiirfe. Ich will sie auch nicht he-
antworten. Herr Pfarrer von Greyerz wird ja niber darauf eingehen. Nur di°
Kern- und Hauptfrage will ich hier stellen. Braucht es iiberhaupt dieses Doy -
pelziel : Gott und das gute Herz ? Geniigte es nicht am guten Herzen ? We:-
den wir nicht aller Schwierigkeiten auf einen Schlag los, wenn wir an Stel'
des Religionsunterrichtes Moralunterricht erteilen ? Sie wissen, wie ernstha't
auf diesem Gebiete gearbeitet worden ist. Es ist ja auch nicht bei blossen For-
derungen geblieben. An vielen Orten ist Moralunterricht auch schon praktisch
eingefiihrt. Wollen wir es nicht auch tun? Und wenn nicht, warum nicht -
Der religionslose Moralunterricht (nur davon soll einstweilen die Rede seit!
hat ernsthafte Vorziige. Er gibt dem Lehrer unumschrinkte Freiheit in d¢
Stoffauswahl. Die ganze Welt steht ihm offen, wo er im Religionsunterric’:
sich so oft auf die graue Vorzeit beschrinkt fiihlt. Er kann schopfen aus ¢
lebendigen Gegenwart, in der die Kinder stebhen, und — Sie werden das g
wiss auch schon gemerkt haben — Moral entspricht in gewissem Sinne de
Kinde weit besser als Religion. Gott ist dem Kinde eigentlich etwas Unb:-
greifliches und schwer Fassbares. Das Kind kommt gar nicht recht dariiber.
- ob er zu fiirchten oder zu lieben, ob er ein bises Tier oder der Heiland i-.
Und namentlich der Gott der Geschichte, wie ihn die Propheten erschaut h:-
ben, ist fiir das Kind vollig unbegreiflich. Das gilt auch von vielen Begriffe:.
die in der Religion eine wichtige Rolle spielen. Es ist mir unvergesslich, wi*



— 803" —

nach geschicktester Vorbereitung der selige Professor Wurster das Resultat
seiner Bemiihungen um den Begriff « Gnade » pfliicken wollte und forsch einen
Buben aufrief: « Na, Hans, wenn ich nun heute Nachmittag eine Autofahrt
mache, und fahre auf dem linken Neckarufer nach Plochingen runter und auf
lem rechten wieder zuriick nach Tiibingen, und nun sag ich dir : Hans, du
larfst auch mitkommen, warum nehme ich nun grad dich mit mir ? » Da schoss
ler Bube auf : « Damit ich IThnen das Auto putze, Herr Professor!» — Ach,
sie sind halt kleine Rechner von Natur aus. Wie du mir, so ich dir, das liegt
‘n ihrem Blut, im Guten und im Boésen. Und die Geschichte vom ehrlichen
Hans, der die Uhr fand und zuriickbrachte und dafiir einen grossen Finder-
lohn bekam, die ist so recht aus kindlichem Herzen heraus erzihlt. Nicht um-
-onst ist Christoph von Schmid einst unsere liebste Lektiire gewesen. Und ich
zweifle fiir meine Person keinen Augenblick daran, dass geschickter Moral-
unterricht ebensoviel Spannung und ebensoviel Begeisterung in der Klasse
wecken kann wie der geschickte Religionsunterricht, und dass sich gute Vor-
<itze und tapfere kleine Taten dadurch wecken lassen. Das wollen wir ja frei-
lich auch zugeben, dass auch der Moralunterricht seine schweren Gefahren hat.
tib wir wohl immer so unterrichten konnen, dass er nicht langweilig und siiss-
ich wird, oder dass die Kinder auch immer die Moral und nicht bloss die
(reschichte horen ? Und selbst wenn wir das konnten, finden wir schwerlich
vin  Anschauungsmaterial, das an Lebendigkeit und Dramatik und Tiefe je
ciner Josefs- oder Jakobsgeschichte nahekommen koOnnte.

Aber mein schwerstes Bedenken gegen Moralunterricht liegt nicht hier.
[n dem friedlichen Raum eines Klassenzimmers mag die Moral recht gut ge-
ceihen. Da waltet vorn auf dem Pult die weise Lehrerin und iibt das Welt-
regiment. Hier gute Noten, da schlechte Noten, hier Strafe, hier Belohnung,
canz wie man’s im Moralunterricht gelernt hat. Die Sache stimmt und klappt,
tud Hansli wird gut sein. Aber dann kommt die Zeit, wo er aus der Welt der
Schule in die wahre und wirkliche Welt hinaustritt, da wo keine gerechte
Lehrerin alle Vierteljahre mit Zeugnisnoten die wackelige Gerechtigkeit wie-
der in den Senkel stellt. Belohnung bleibt aus. Die Schlinmen kommen viel-
leicht gar besser vorwirts als die Guten. Die Moral wird zum Hindernis im
(eschift. Was miisste geschehen, wenn Hans fiir einen Augenblick die Moral
l.eiseite setzte ? Natiirlich, er diirfte nicht in Konflikt kommen mit dem Ge-
<ctz. Aber so lange das nicht geschieht, warum sollte er nicht ? Andere haben
¢< auch getan und sind gut vorwirts gekommen dabei. Wer will ihn hindern ?
Die Moral ? Aber was ist das, die Moral ? Sind das nicht seine eigenen Ge-
danken, seine ganz personlichen Ueberzeugungen, gleichsam sein Eigentum,
it dem er schalten und walten kann, wie er will ? Ist’s nicht ein totes Ding
ohne Kraft und Gewalt, wenn nicht wir selber ihm Kraft geben und Kraft zu-
¢rtkennen ? War nicht der Weg des Iwan Karamasoff durchaus logisch und
wahr: « Gewissen! Was ist Gewissen ? Ich mache es ja selber! Weshalb
{(udle ich mich dann aber ? Aus Gewohnheit. Weil die Menschen auf der
ganzen Welt sich seit sieben Jahrtausenden daran gewohnten. So lasst uns,
uns das wiederum abgewohnen, und wir werden Gotter sein ! » Je vollkomme-
ner die Schulbildung, desto fragwiirdiger wird der Erfolg des Moralunterrich-
tes. Es ist nicht von ungefihr, dass es der scharfe Denker Iwan ist, der
zeschulte, intellektuell durchgebildete Mensch, der diese Wahrheit erkennt.
Denn sie ist Wahrheit, und ich kann nicht einsehen, wie sie nicht eines Tages soll



— 304 —

gefunden werden, und dann auch Hans mit Iwan Karamasoff sagen soll : « Es ist
sozusagen alles erlaubt.» Es gibt keine absolute Moral. Es gibt keinen trif-
tigen Grund, unter allen Umstinden moralisch zu handeln. Und wenn den
Realititen der Welt gegeniiber die Moral nicht standhilt, dann macht nicht
den Menschen einen Vorwurf, welche die Moral fiir einen Augenblick aus-
setzen liessen, sondern macht den Vorwurf jenen verblendeten Erziehern,
welche glaubten, dass auch ohne die Autoritit eines lebendigen Gottes Moral
etwas absolut Verbindliches und unter allen Umstinden Verpflichtendes sein
konne. Warum soll sie das, warum ? Und Sie werden mit dieser Frage immer
nur auf die grosse Leere und Todesstille einer Welt stossen, darin niemand
lebt, der diesem Warum Antwort geben konnte.

Lassen Sie mich noch einen Gedankengang skizzieren: Der Moralunter-
richt beruht auf der Illusion : ich will und ich kann. Der Geist, aus dem er
fliesst, weiss nichts von den erschiitternden Erfahrungen, die Paulus im 7. Ka-
pitel des Romerbriefes klassisch formuliert hat. Er schliesst die Augen vor
der Realitit eines Erlebens, das sagen muss: « Ich weiss nicht, was ich tue.
Denn ich tue nicht, das ich will, sondern das ich hasse, das tue ich.» Freilich
auch hier wiederum offenbart sich das viel weniger innerhalb der Schulstube
als spiter draussen im Leben. Es ist ja selbstverstindlich, dass ein Moral-
unterricht wihrend der Stunde keine sittlichen Aufgaben stellen wird, die das
Kind nicht losen kann. Die Rechnung wird also immer glatt aufgehen. Der
Konflikt des Nichtkdnnens tritt meist nicht ein. Aber das Kind entwichst der
Schule und in seinen schwersten Stunden wird eben die Rechnung nicht auf-
gehen. Sein Wille wird scheitern an der Aufgabe. Dann sehe ich keine Mog-
lichkeiten als Resignation oder einen Glauben, der iiber die Welt hinausgreift,
und in dem nicht nur die Tatsache des : du sollst ! sondern auch die Tatsache
Platz hat : dir sind deine Siinden vergeben !

Ich will nicht weiter ausfiihren. Das scheint mir das Gefihrlichste am
Moralunterricht, dass seine Schwiche im eigentlichen Unterricht sich verbirgt
und erst nach Jahr und Tag zum Vorschein kommen wird. Es ist gewiss ein
Zeichen, das wir nicht unbeachtet lassen diirfen, wenn der bekannte Moral-
pidagoge Forster in seinem neuesten Buche erklirt, dass er « durch innere
Erfahrung, Lebensbeobachtung, pidagogische Erfahrung, sowie durch psycho-
logische und soziologische Erwigungen dazu gefiihrt worden ist, die giinzliche
Unzuliinglichkeit aller nicht auf die christliche Religion gegriindeten Seelen-
fiilhrung zu erkennen ».

So diirfen wir unsere Frage nun wohl noch einmal enger stellen : Warum
erzihlen wir den Kindern biblische Geschichten ? Und ich meine es jetzt so:
Was kann uns verlocken, trotz all der Schwierigkeiten, die wir bereits er-
wihnt haben, doch nach diesem alten, dicken Buche zu greifen ? Liesse sich
nicht auch ohne biblische Geschichten ein religiser Unterricht denken ? Viel-
leicht ! Aber ich fiihle mich nicht fihig, ein nur irgendwie befriedigendes Bild
eines solchen Religionsunterrichtes mit meiner Phantasie auszumalen. Ich
kann mir nun einmal nicht denken, dass darin nur annihernd jene Kraft und
Urgewalt religiéser Erfahrung und jene Realitit der Anschauung enthalten
sein konnte, wie sie die biblische Geschichte bietet. Religionsunterricht ohne
biblische Grundlagen... da denke ich an stark verdiinnte Wiisserlein und un-
versehens ist aus solcher Religion doch wieder nur Moral mit etwas Senti-
mentalitit geworden.



— 305 —

Nein, wollen wir denn einmal Religionsunterricht erteilen, so wollen wir
uns gleich dahin wenden, wo Gott erlebt wurde mit einer Unmittelbarkeit und
Anschaulichkeit, wie sie in der Geschichte der Menschheit ijhresgleichen kaum
finden wird. Statt unter den toten, wesenlosen Begriff einer lufthingenden
Moral werden wir nun den Willen des Kindes unter die Autoritit eines leben-
digen Gottes stellen diirfen. Am Ende der Frage : warum gut sein ? steht ein
lebendiges Wesen. Wieviel fasslicher und anschaulicher ist dem kindlichen
Wesen dieser lebendige Gott als irgend welcher abstrakte Moralbegriff. Da
ist nun seinem Willen ein absoluter, ewig giiltiger Riickhalt gegeben. Gott
bleibt -Gott, auch wenn die Schule aufhért. Gott bleibt Gott, auch wenn die
Rechnung nicht mehr glatt aufgeht. Unverinderlich und unabhingig von allen
menschlichen Wandlungen gilt vor ihm, was in der Oeffentlichkeit gegolten
hat, auch in der Verborgenheit, was gestern galt, auch morgen und iiber-
morgen. Und ob auch der Mensch in seinem Willen scheitert, so hat doch in
ihm noch etwas anderes Platz als nur das starre : du sollst! Da kann auch
vergeben werden. Da ist Raum und Moglichkeit geboten fiir die Liebe, fiir
das Vertrauen, fiir das Hilfesuchen, fiir Dank und Bitte. Da beginnt erst die
Moglichkeit eines personlichen Verhiltnisses, in dem alle Krifte und Fihig-
keiten aufbrechen konnen, die so reich in die Seele des Kindes gelegt sind.

Eine Seminarklasse hat mir kiirzlich ihre Erinnerungen an den Religions-
unterricht ihrer Jugend aufgeschrieben. Sechs Tochter erzihlen in diesem
Zusammenhang von tiefgreifenden Erlebnissen. Aber nur eine einzige erfuhr
dieses Erlebnis auf moralischem Gebiet. Bei dreien hing das Erlebnis mit dem
Gebet zusammen, bei der vierten war es die Scheu vor Gottes unfassbarer
Grosse. Auf ein Erlebnis, das moralische Gedanken geweckt hatten, kommen
vier Erlebnisse, die nur auf religiosem Boden entstehen konnen. Wieviel
Brachland bleibt da in einer Kinderseele liegen, wo nur Moral gebaut wird !
Und wenn eine andere Seminaristin iiber die Diirre ihres Religionsunterrichtes
klagt : <« Man sollte den Kindern das bieten konnen, wonach seine Seele hun-
oert, und das schien mir eben vernachlissigt gewesen zu sein; es wurden
einfach Geschichten geboten und etwas Moral dazu », so hat sie nicht unrecht.
Denn das Kind hungert nicht vor allem nach Moral — « Die Moral von der
Geschichte mochte ich nicht leiden », schreibt eine andere Seminaristin — es
hungert viel mehr nach Liebe und geliebtwerden, nach Vertrauen und Ver-
trauen empfangen, nach Freude bereiten und Freude empfangen. Es ist ebenso
sehr bediirftiz als tatenhungrig. Wie wollen wir ihm solchen Hunger stillen,
ohne dass wir ihm von einem Vater im Himmel sprechen ? Nicht umsonst
spielt die Geschichte vom guten Hirten, durch den das verlorne Lamm heim-
zeholt wird, eine so bevorzugte Rolle in den Erinnerungen jener Seminarklasse.

Wir haben ja freilich selbst gesagt: Es ist nicht einfach fir das Kind,
sich Gott vorzustellen. Auch konnen viele Begriffe, die mit der Religion ver-
hunden sind, nur schwer anschaulich und fassbar gemacht werden. Aber
Alexander Vinet hat vollkommen recht, wenn er irgendwo-zmit begeisterten
\Vorteqﬂgegg, der Weisheit Gotten:sedet;, dass Gottogichodear Mdnkehen mishit als
Degriffy night, ulse;Bhilogophied-sarndern-invder Gesthichte Joffenbiartohds.] Ba)
auf;idem  rolendensy[farbigeni Band]giemschlichéti 7G-asehichte nbegibt s ielro hni!
die [Gegehichte Q}ﬁhte%[a)amﬁﬁms,@remgmi}, oSehpitti fiiroSchrfittyoimii Pakt memschi
licher Brlebnisser, unt neasehlicher, Sthiokeeldl exthiils1sith  Goty muirdolist]
vor;iden Menschen o Hiillg, uny Hitlle fadleni+Vom:Gotap dat mit:Adam i Paras)



— 306 —

diese lustwandelt, geht er seinen Weg und wird zum unfassbaren Feuer des
brennenden Dornbusches und von dort weiter zum Gott auf Sinai, dessen
Glanz und Schein nur Moses noch vertrigt, und dann zum Gott der Propheten,
der wie eine Gewitterwolke iiber der Erde thront und alle Welt, Gut und
Bose, umfasst, bis er als Vater Jesu Christi vor die Menschen tritt, zu dem
man einst nicht da oder dort, sondern nur im Geist und in der Wahrheit beten
wird. Welch langsamer, allmidhlicher Aufstieg wird da behutsam vollzogen,
als ob uns, wie Jakob einst, auch eine Himmelsleiter geschenkt werden sollte.
Und doch ist es immer derselbe Gott, der Gott Abrahams und Jakobs.

Und parallel mit dieser Linie geht eine andere. Wie die Geschichte einer
Gottesoffenbarung, so erzihlt die Bibel uns auch die Geschichte eines Gottes-
dienstes. Das dumpfe Gottsuchen, das im ersten Opfer liegt, wird heller und
klarer bei den Propheten, die der Opfer nicht mehr bediirfen. Die rohe tita-
nische Tat, mit der sie Gott in Krieg und Schlachten dienen wollten, erhiilt
schon bei Elia den ersten Stoss, und die Propheten lehren Gott dienen mit
Ablegen der Waffen, bis Jesus seine Jiinger das Schwert einstecken lisst
und am Kreuz zeigt, was wahrer Dienst ist. Es wird nicht unklarer mit der
Zeit, weil es geistiger und gottlicher wird. Aber es wird auch hier vom mensch-
lich-natiirlichen Empfinden hinaufgefiihrt auf das im Anfang so schwer fass-
bare Dienen der Bergpredigt. Geschichte ist es also, was wir haben. Das will
heissen Entwicklung, das will wiederum besagen : ein Anfangen beim Mensch-
lichen und Hinauffiihren zum Gottlichen.

Wenn wir einmal von dem Bann erlost sein werden, in dem wir die bi-
- blischen Geschichten immer und immer wieder nur durch die moralische Brille
anschauen, dann werden wir wohl auch auf diese wunderbare religiose Linie
wieder achten lernen, und werden wieder viel freudiger von dem Wunder
reden konnen, wie Gott sich den Menschen offenbart hat, und wie viterlich
freundlich er schon von allem Anfang an so zu den Menschen sprach, dass sie
ihn verstehen und mit ihm in ein wirkliches und lebendiges Verhiiltnis treten
konnten. Die Bibel sollte uns wiederum viel mehr die Geschichte der Liebe
Gottes zu den Menschen werden und zu der Geschichte menschlichen Bemiihens
um Gott. Dass ich das nicht im historischen Sinne verstehe, als die Geschichte
einer Vergangenheit, davon soll spiter noch ausdriicklich die Rede sein.

Es ist je und je beachtet worden, wie diese Entwicklung merkwiirdiger-
weise iibereinstimmt mit der psychologischen Entwicklung des Kindes. Wer
den anschauungsdurstigen Kindern je die bunte Geschichte Jakobs oder Josefs
vor Augen malen durfte, weiss ja, wie unmittelbar diese Geschichten zur
Seele des Kindes sprechen. Und wenn wir unsern Kindern von Gott erziihlen
diirfen, der im Paradies gewandelt hat und an Abrahams Tisch gesessen ist.
s0 liegt das so in ihrer Denkart, dass sie von sich aus gewiss kaum das Be-
dilirfnis empfinden, Zweifel anzubringen. Solche Bediirfnisse haben hochstens
die Lehrer, die sich nicht bewusst sind, dass auch unser Weg zu Gott ein
Werden. sein mmssy.ein Entwickeln nach den Massgaben der kindlichen Fii-
higkeitein ad¥slchM vesheerinde Wirkungiewsemstilen: 1 konnen 1dad#@¥h,- dass
ded Lebder1atiosétdntrtivklung pédwalktsambipechenl candliddineclZweifer diinan
Kindemteiles diipeinateivigers Ow ilhdd oo o ta et s Snif o Birbrllusobgolier  Srahinit.
ristinmem exsthiitterndulsZenihisiadgdodinatiodenabrs(Risobeh wedidaasDqeh
Rehigiohskourssovond FertHiPro Bisadnid 2 Seedoildeaen owdw dazidolich B
drsold davongbtragien trfbedtoMago Awisohsk sHitHeuischl{iBagodopnaténsehiien



— 307 —

naiven Geschichten des Alten Testamentes nicht einfach umgehen konnen, als
stiinden sie dazu da, damit wir unser besseres Wissen an ihnen vordemon-
strieren konnten. Sie haben ihren tiefen Sinn und dass dieser Sinn in mensch-
liches Gewand und kindliche Formen gekleidet ist, das wollen wir mit Vinet
als eine grosse Gnade Gottes preisen. Es ist ein herrliches Geschenk Gottes
an unsere Kinderwelt, und wehe dem, der es in seinem Unverstand zerstort.

Aber das ist nun freilich wichtig dabei, dass wir nicht nur Geschichten
erzithlen, sondern nach ihrem Sinn und ihren piddagogischen Zielen suchen.
Da haben wir viel gesiindigt. Es ist erschreckend, wie oft ein paar fussere
Einzelheiten die einzige Erinnerung an empfangenen Religionsunterricht bilden.
Allen voran der bunte Rock Josefs, dann die Schleuder Davids, die Triiume
Pharaos. Was eine Seminaristin von ihrem Lehrer erzidhlt, scheint von vielen
zu gelten : « In der Religionsstunde erzihlte er recht spannend die biblischen
Geschichten, aber es waren eben nur die fussern Geschehnisse.» Ja selbst
da, wo diese Geschehnisse noch lebendig in der Erinnerung sind, heisst es bei
einer andern : « Ich habe die Geschichten alle gut behalten, aber einen tiefen
Eindruck hinterliess mir keine. » Oder eine dritte : « Aber bei allem war es
doch hauptsidchlich Freude an den Geschichten, was ich empfand. Die Reli-
gion ist mir damals nicht nahe getreten. » So werden wohl noch oft die bibli-
schen Geschichten gleichsam ausgehohlt, und mit den leeren Kiirbisschalen
klappert man dann den Kindern zum Vergniigen etwas vor. Aber dass es hier
um ein lebendiges Verhiltnis zu Gott ginge, das bekommen sie nicht zu mer-
ken. Dass das nicht erst jetzt, sondern schon in jener Zeit als eine Not emp-
funden wurde, geht aus zahlreichen Zeugnissen hervor, wonach der Religions-
unterricht in der Sonntagsschule viel stirkere Eindriicke weckte als der Schul-
unterricht : « Tiefer ist mir eigentlich das gegangen, was wir in der Sonntags-
schule horten », heisst es. Oder : « Ich habe eigentlich nur im Hoffnungsbund
schone Stunden erlebt.» Das mag wohl demiitigend sein, aber heilsam zu
wissen. Wir werden uns kiinftig noch nicht befriedigt geben, wenn wir bloss
eine Geschichte spannend erzihlt haben.

Aber was sollen wir dann ? — Und noch einmal stellt sich die Frage:
Warum erzihlen wir den Kindern biblische Geschichten ? Der niichste Aus-
weg ist gewohnlich wieder die Moral. Natiirlich, wir erziihlen die Geschichte
nicht um des Kurzweils willen. Die Kinder sollen daraus etwas lernen, und
dann machen wir aus Josef eine moralische Erzihlung. Es lassen sich natiir-
lich alle biblischen Erzihlungen moralisch ausbeuten. Und alle Hochachtung
vor jener Lehrerin, die es zustande brachte, dass ihre Sechiilerin nach 12 Jah-
ren noch erziihlen kann : « Den stirksten Eindruck hinterliess, wie Josef seinen
Briidern vergeben hat. Ich besinne mich noch gut, wie das mich ergriffen
hat urnd wie ich mir vorgenommen habe, niemand mehr etwas nachzutragen. »
Aber dieses Zeugnis steht recht einsam. Die andern sind meist auf den Ton
vestimmt, wie das bereits angefiihrte : « Die Moral von der Geschichte mochte
ich nicht leiden. » Oder : « Zum Schluss wurde leider noch eine kleine Moral
vom « Barmherzigkeit iiben » angehingt.» Oder: « An irgendeine Moral, die
den Erzihlungen gefolgt wiire, besinne ich mich keineswegs. Entweder wurde
keine Moral gepredigt, oder ich habe sie total vergessen. »

Das ist nicht das Aergste, dass damit der eigentliche Sinn der biblischen
Geschichte gar nicht getroffen wird. Ich fiirchte bei allem Moralisieren schwere
Gefahren. Dass sie fiir den religionslosen Moralunterricht noch schirfer be-



= oU8E——

stehen als fiir den religios verbrimten, ist ein schwacher Trost. Aber Sie
haber aus den wenigen Zeugnissen, die sich vermehren liessen, gesehen, wie
wir im Kinde mit dieser Moral oft das Gegenteil erreichen von dem, was wir
wollten. Und das ist moglicherweise noch der giinstigste Fall. Die andere und
vielleicht grossere Gefahr ist die Ziichtung des Pharisiertums. Denn sie sind
so arg gern kleine Pharisier, unsere lieben Schulkinder. Sie nehmen es mit
herzinnigstem Vergniigen auf, wenn die Lehrerin die Briider des Josef recht
schlecht und den Josef recht gut macht. Sie sind ja so gern bereit, selber Josef
zu sein und sich mit ihm zu identifizieren; nicht weil sie seine sittliche Grosse
erfassen, aber weil ihm Unrecht geschieht, und weil er nachher im Lande Aegyp-
ten herumfahren und Korn verkaufen kann. Was dann fiir unser moralisches
Handeln und Denken gewonnen ist, das zeigte mir die erschreckende Tatsache,
dass von den stirksten Erlebnissen des Religionsunterrichtes jeweilen die ge-
weckten Hassgefiihle hervorgehoben werden. Ich lasse wieder einige Seminari-
stinnen erzihlen : « Ich konnte in den Religionsstunden auch hassen, z. B. die
Briider Josefs, den Absalom. Ich klatschte in die Hinde, wenn es den bdsen
Leuten schlecht erging zuletzt.» Oder : « Ich hasste leidenschaftlich die bosen
Briider des Josef, frohlockte, als David den Goliath erschlug usw.» Oder : « Ich
spiire noch die Freude, die ich empfand, als es David gelang, den Goliath zu
besiegen. » Oder : « Ich nahm den Esauw in Schutz und hasste Jakob und Re-
bekka.» Oder, im Gleichnis vom barmherzigen Samariter : « Die andern zwei,
aie an dem armen Mann voriibergingen, hasste ich. » Verleugnung des Petrus :
« Tiefen Abscheu und tiefe Verachtung gegen Petrus habe ich empfunden.»
Eine dieser Seminaristinnen legt den Finger wohl auf den wunden Punkt, der
allem moralisierenden Unterricht anhaftet, wenn sie beifiigt : <« Der Grund wird
der sein, dass die Lehrerin immer und immer wieder den Gegensatz hervorhob.»

Und das ist eine zweite Gefahr, dass die Lehrerin, um eben diesen bequemen
Gegensatz herauszuarbeiten, die biblische Geschichte filscht. Sie wird Josef
unversehens zu einem Musterknaben machen und Jakob und David auch. Und
um das zu erreichen, wird hinzugedichtet, werden unglaubliche Entschuldigungen
und Erklirungen angebracht, werden Tatsachen unterschlagen. Aber das Kind
wird friiher oder spiter den Betrug merken. Und die Folge davon wird nicht
nur sein, dass die betreffende Person vom Himmel in die Hoélle stiirzt, sondern
Gott selber wird in diesen Hollensturz mit hineingerrissen. Es wird fiir uns eine
wahre Befreiung sein, wenn wir einmal einsehen werden, dass diese Geschichten
nicht um der Moral willen in der Bibel stehen, sondern um Gottes Wege an der
Menschenwelt zu zeigen. Dann darf Josef ganz ruhig ein eingebildeter Mensch
sein und Jakob ein elender Betriiger und David ein schwacher Mensch wie wir.
Aber dass Gott dann immer wieder Wege fand, solchen Menschen zu helfen.
wirklich und griindlich zu helfen, und wie er sie in seine Schule nahm, und
sie sich in seine Schule nehmen liessen, darin liegt das Grosse und Befreiende
dieser Geschichten. :

Und auf eine dritte Gefahr will ich nur fliichtig hindeuten. Moralisierender
Unterricht wird nicht darum herumkommen, den Menschen als Individuum im-
mer wieder ins Zentrum der Betrachtung zu stellen. Und immer und immer
wieder ist da der kleine Mensch die Hauptsache, an dem alles hingt und auf
den alle Blicke gerichtet sind. Aber es tite uns oft so not, dass wir einmal die
Blicke von unserer werten Personlichkeit weg auf den grossen Zusammenhang
lenken konnten, in dem wir nur ein Stiubchen und Teilchen sind. Es tite uns



— 309 —

so not, den Sinn des Geschehens einmal nicht nur im engen, kleinen Kreislein
personlichen Erlebens, sondern im grossen Weltgeschehen zu finden und unser
Erleben und Tun da einzuordnen, und nicht bloss selbstherrliche Autorititen,
sondern auch einmal Diener und Knechte eines grossern Zusammenhanges zu
sein, nicht nur Handelnde, sondern auch Gehandelte, in deren Leben die folgen-
schwersten Entscheidungen nicht in der eigenen Hand liegen, sondern in einer
andern. Moralisierender Unterricht erzieht so leicht Philister, mit engen kleinen
Horizonten. Aber wo man sich wie Josef und Jakob in Gottes Schule weiss,
da mogen die Schranken leichter fallen.

Und wenn wir nun zum letzten Male die Frage wieder stellen: Warum
erziihlen wir den Kindern biblische Geschichten, so méchte ich antworten : Um
ihnen die Augen zu oOffnen, dass auch sie in Gottes Schule stehen. Aber nun
nicht mehr bloss in einer Schule, wo der Schulgewaltige auf dem Pult sitzt und
keine andere Erziehung kennt als das : du sollst! und den strafenden Stock.
Nein, in Gottes Schule herrscht freiere Luft. Da muss dem Kinde nun gezeigt
werden, wie mannigfaltig und wie reich die Mittel und Wege sind, mit denen
da in Gottes Schule verfahren wird. Da bekommen nun alle diese Dinge Platz
und Raum, nach denen auch das Kinderherz hungert. Da wird geliebt, da wird
vergeben, da wird gefiihrt, da wird geleitet, da wird bewahrt, da wird geholfen,
da geht man um mit Geduld und mit Langmut; aber auch mit Ernst und Strafe.
Da spielen die reichen Register gottlicher Erziehungskunst. Aber auch der
Mensch selber ist nicht bloss der Spielball, sondern der Gegenspieler. Mit Glau-
ben und Beten und Danken und Liebe, mit Vertrauen und Hoffen, und mit dem
Werk seiner kleinen, schwachen Hinde kann er nun da in der grossen Gottes-
geschichte seinen Platz ausfiilllen und tun, was ihm obliegt. Nun riickt die
Moral in einen lebendigen Zusammenhang und wird Werkzeug des Dankes, zum
Ausdruck der Liebe. Sie entspringt dem seelischen Erlebnis. Und ich meine
damit die Gefiihle der Liebe, des Dankes, des Vertrauens, ich meine damit jene
Erschiitterungen der Seele, in denen der Boden des Herzens aufbricht, und die
nicht vergessen werden, so dass man jahrelang noch das Weinen oder die Hoff-
nung oder die Freudigkeit zu spiiren vermeint, die uns damals erfiillte. Das sind
die gesegneten Stunden des werdenden Charakters, jenes Ergriffensein der Emp-
findungen, dariiber Trinen und Vorsiitze, Freude und Liebestat zugleich her-
vorbrechen konnen. Und darum erzihlen wir die Geschichte Jakobs, nicht um
den Kindern bekanntzugeben, was vor etlichen tausend Jahren geschah, son-
dern weil wir hoffen, es mochte durch die Erschiitterungen, die durch das Er-
ieben Jakobs gingen, auch das Kinderherz miterschiittert werden, und was Josef
erfuhr, mochte im Kinde dhnliches Erleben wecken. Diese Geschichten sind die
Spiegel, mit denen wir die im Kinde schlummernden Erlebnisse und Empfin-
dungen ihm selber deutlich machen wollen, dass die Kinder sich selbst wieder-
erkennen. Es darf nicht Geschichte bleiben, was wir erziblen. Es muss so sehr
Gegenwart werden, dass sie selbst im Mittelpunkt des Geschehens sich finden,
das sich einst an der bunten Gestalt Josefs und der starken Minnlichkeit Da-
vids vollzog.

Und wenn uns das gelingt, was ist erreicht ? Wahrscheinlich kein philoso-
phisch geliuterter Begriff iiber Gott und Ewigkeit. Wohl auch nicht einmal
ein bestimmt feststehender Moralkodex. Aber wir haben dem Kind die Tiire
aufgetan zu einer Welt, wo es sich in eine gottliche Handlung hineingestellt und
mit hineingenommen sieht, in eine Liebe und in einen Willen ausser ihm. Wir



— el —

haben ihm eine Welt aufgetan, in die hinein es nun Stunde fiir Stunde, Tag fiir
Tag immer wieder von neuem fragend, horchend, bittend, suchend, immer wie-
der neu wollend, neu kimpfend sich mit der Gegenwart eines gottlichen Wil-
lens und einer gottlichen Liebe auseinandersetzen kann. Wir wollen uns nicht
einbilden, dass wir mit dem Abschluss der Schule auch schon endgiiltice Ge-
danken und Vorstellungen iiber Gott in die Kinder hineinbringen konnten. Je
nach ihren Erlebnissen und Erfahrungen werden diese Gedanken und Vorstel-
lungen immer im Fluss sein. Aber wir mochten dieser werdenden Welt ihres
Erlebens eine Sonne geben, darum sie kreisen kann. Wir mochten ihrem Erleben
und Handeln ein Gestirn aufzeigen, nach dem sie sich in freiem Fluge richten
konnen, wenn sie hinausgeschleudert werden in die Welt.

So liegt denn das Ziel des Religionsunterrichtes nicht innerhalb der Schule.
Das Pensum ist nicht erledigt mit dem letzten Zeugnis. Aber wenn nach zwan-
zig, fiinfzig Jahren einer in seiner Verzagtheit zu Gott betet, und wenn einer
veigibt, und wenn einer hilfreiche Hand anlegt, weil ihm in der Schule die
Wunderwelt solchen Tuns lieb geworden ist, dann hat die Schule ihre schonste
und hochste Aufgabe erfiillt. Dann hat sie das Kind hineingestellt in den leben-
digen Zusammenhang, der immer gegenwiirtig und nie Vergangenheit ist. Dann
hat sie ihm die Tiire aufgetan, dass der ganze Reichtum, nicht nur der physi-
schen und intellektuellen, sondern auch seiner seelischen Krifte sich entfalten
und eroffnen kann. Es wird nicht nur lesen und rechnen, sondern auch lieben
und glauben, vertrauen und vergeben, hoffen und sich hingeben kénnen. Es wird
den ganzen Reichtum seelischen Tuns als ein lebendiges Wachstum in sich
tragen. Und diesen Garten der Seele zum Wachsen und Bliihen zu bringen, das
meine ich, das ist es, warum wir biblische Geschichten erzihlen.

Und kommt es uns zu schwer vor, so wollen wir uns dessen getrdsten, wo-
mit Pestalozzi seinen prichtigen Brief « Ueber die Religiositit meiner Erzie-
hungsideen » an Bischof Sailer schliesst : « Wir werden es nicht erreichen, das
wissen wir wohl, aber wir werden in der Menschenbildung mehr leisten, als die,
die dieses Ziel nicht kennen und nicht nach ihm streben.»

Albert Schweitzer als Ethiker.

Allgemein bekannt ist Albert Schweitzer als Griinder und Leiter der irzt-
lichen Mission in Lambarene, iiber die das schéne Buch « Zwischen Wasser und
Urwald »* so interessanten Aufschluss gibt. Wenige wissen, dass Schweitzer
neben seiner angestrengten irztlichen Titigkeit im Urwald die ersten Biinde
einer Kulturphilosophie ausgearbeitet hat, die die Griinde des Verfalls unserer
Kultur aufdecken und Wege zum Wiederaufbau derselben weisen. Als Dr. theol..
phil. und med., als griindlicher Kenner der Musik und ausiibender Musiker
vertraut mit dem Geistesleben unseres Abendlandes, aber losgeldst aus den
komplizierten Verhiltnissen modernen Lebens, dem Naturzustand der Volker
nihergeriickt und doch ein hohes ernstes Ziel verfolgend, vermag er in der
Kritik unserer Zustinde Wesentliches vom Unwesentlichen zu scheiden, in die
tiefsten Griinde der menschlichen Natur vorzudringen und Ziele zu weisen, die
Kriifte frei machen konnen zur Mitarbeit am Neuaufbau unserer Kultur. Die
zwingende Logik seiner Darstellung wird unterstiitzt durch einen knappen Stil

! Man beachte auch die ,Mitteilungen aus Lambarene“, Zweites Heft, Herbst 1924
bis 1926. Verlag Paul Haupt, Bern. Fr. 2.50.



	Warum erzählen wir den Kindern biblische Geschichten? : (Schluss)

