Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 28 (1923-1924)

Heft: 10

Buchbesprechung: Christus und das menschliche Leben : von Fr. W. Forster, 1922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 208 —

Christus und das menschliche Leben.’
Von Fr. W. Forster. 1922. Verlag Eugen Rentsch, Erlenbach-Zirich. -

El]l ergrelfendes Bild des Fra Angelico da Fiesole, Christus in der Vorholle
ist diesem. neuen Werke Forsters beigehetftet, glelchsam ein Sinnbild und eine
Hoffnung des ganzen Buches. Versucht doch Forster die Seele, unsere im Dunkel
und in der Qual der Ziel- und Fiihrerlosigkeit gefangene Seele dem befreienden
Lichte des Christus-Erlebnisses zuzuwenden. Er ist iiberzeugt, dass die Probleme
und Konflikte des heutigen Menschenlebens, wenn man sie in der Tiefe packt,
unbedingt auf die christliche Losung hinweisen; er sieht in ihr die einzige Ret-
tung aus dem Krampfe der Selbstsucht, dem Grundiibel, und weist als moderner
Psychologe, als Seelenfithrer wie einst Plato — und oft durch Plato” — den
Weg. Wie Platos Zeit ist auch die heutige durch die Zersetzung aller reli-
gitsen und geistigen Wahrheiten charakterisiert; wie Plato versucht auch
Forster, nicht von Gott, sondern von der Seele ausgehend, ihre tiefste Er-
fahrung von der Wirklichkeit einer Gotteswelt ins Bewusstsein zu rufen; wie
Plato versucht auch er, weniger durch logische Beweise als durch ,Gleichnisse,
in denen er seiner eigenen innersten Erfahrung Ausdruck gibt und die wie
zindende Funken in die Seelen fallen und das verwandte Erleben zur vollen
Klarheit und Gewissheit erheben®, die verborgene Sehnsucht nach geistiger
Befreiung zu wecken. ,Wie jener christliche Ritter vor dem gefangenen Konig
Richard Léwenherz das Lied von der Heimat spielte und ihn dadurch an das
Gitter seines Gefiingnisses lockte, so singt auch Plato der Seele -das Lied von
ihrer ewigen Heimat, um sie zur Mitwirkung an ijhrer Befreiung aufzurufen .
die Seele, die tausendfach abgeirrt ist von dem, was sie wahrhaft ist, die sich
tief in die weltlichen Zwecke verstrickt hat und von ihnen bestimmt und miss-
braucht wird ... Welche Kraft der Befreiung nétig ist, damit sie wieder zu
sich selbst komme, das zeigt Plato uns in dem Gleichnis vom Gotte Glaukos,
der in die Meerestiefe verbannt worden sei: ,Wer ihn dort erblickt, der kann
unmoglich noch sein eigentliches Wesen erkennen. Seine Glieder sind zer-
schunden und von den Wogen aus ihrer urspriinglichen Form zerschlagen,
andere Teile sind thm neu hinzugewachsen, Muscheln, Tang und Steine, sodass
er jedem Ungetiim eher gleicht als seinem eigentlichen Wesen. In solchen Zu-
stand ist nun auch die Seele durch unzdhlige widrige Einfliisse geraten,“ sie
ist abgefallen ,von ihrer gesetzgebenden Aufgabe“,  alle Gaben des erfinderischen
Intellektes, des Gedichtnisses, der Phantasie sind von der niedern Seite der
menschlichen Natur in Missbrauch genommen worden“. Diesen ,kranken Zu-
stand der menschlichen Doppelnatur® gilt es zu heilen; durch eine tiefe ,Um-
wandlung unserer Vorstellung vom wahren Leben* muss das Lebensgefithl vom
bloss biologischen Lebensdrange geldst und im Geistigen verankert, durch ,eine
erhabene Genealogie® muss die Seele gestirkt werden, ,wenn sie das Selbst-
vertrauen haben soll, um der Materie des Lebens zu gebieten . . ., um gegeniiber
der ungeheuren Beredsamkeit der greifbaren Bediirfnisse und Tatsachen sich
selber zu bewahren und ihre Anspriiche durchzusetzen“. Das ist heute um so

v Anmerkung der Redaktion. Das Manuskript mit der tiefgriindigen Wiirdigung
des Buches ,Christus und das menschliche Leben* hat sich beim Ordnen der Biicher
im so betitelten Buche gefunden. Wir bitten die Leserinnen um Entschuldigung, dass
wir ihnen den wertvollen Artikel so lange vorenthalten haben, und ebenso sehr die
verehrte Verfasserin.



— 209 —

notwendiger, als der Glaube an einen allmichtigen Gott durch den Glauben an
die Allmacht des Pathologischen, der Tradition, der Vererbung ersetzt worden
ist, einen Glauben, der die Mutlosigkeit des Willens zur Folge hatte. ,Darum
muss iiberall dort, wo ein Tempel zerstort wurde, eine Nervenheilanstalt ge-
griindet werden“.

»An Gott glauben, das heisst, die Klarheit und den Mut zum Wesentlichen
im Leben haben.“ '

Forster wird nicht miide, die Herrschaft des Geistigen iiber ,das Tier im
Menschen® zu fordern. Dieser Gegensatz, Geist — Tier, kehrt in quilender
Bestindigkeit durch das ganze Buch wieder. Wie fragende Mahnung steigt da
dem Leser die Erinnerung an den heiligen Franz von Assisi auf, der den T'ieren
predigte, 7%ere¢ ans Herz driickte, oder es spricht das Bild der Bibel vom zu-
kiinftigen Gottesreich zu uns, wo vor dem Throne Gottes Tiere friedlich lagern.
Ist es nicht eine ,Verleumdung“ des Tieres, wenn wir alle Bosheit, Falschheit,
Gier und Verirrung des Menschen tierisch nennen? Gewiss, diese Auffassung ist
sehr alt, und sicher hat sie durch die Aufstachelung des Ehrgeizes und der
Abgrenzungslust erzieherisch, disziplinierend gewirkt. Aber muss das immer so
sein? Ist nicht das Tier frither dagewesen als der Mensch? Ist nicht das, was
an uns — in der Sprache Firsters — tierisch ist, elementare und notwendige
Grundlage unserer Existenz? Ist sie nicht, wie das Tier im Reiche der Lebe-
wesen, eine erste Stufe vielleicht? Warum dann Hass und Feindschaft ibr, statt
dem irrenden Menschengeist? statt dem Ubermass und Missbrauch ?

Doch dies nur nebenbei.

Forsters Ausfithrungen sind so reich und tief und ernst, dass kein Leser
das Buch ohne mannigfachste Anregung, ja Stirkung, beiseite legen wird, auch
wenn er hie und da zum Widerspruch veranlasst wiirde, was bei der Menge
hereinspielender Fragen und angefiihrter Beispiele selbstverstdndlich ist. Immer
aber zwingt Foérster zur Vertiefung, zum Durchdenken auch alltaglichster Er-
eignisse, zum Lauschen auf die innerste Stimme, diesem geheimnisvollen Zeugen
ibermenschlicher, zielsetzender und richtunggebender Macht, und immer gewaltiger
und unerschiptlicher baut sich die Lichtgestalt Jesu vor dem innern Auge

empor. Es sei uns gestattet, hier eine kurze Probe aus dem Buche wiederzugeben :
J. S.

8. Yon sich selbst erfiillt. (Seite 329.)

Dass ein Kamel leichter durch ein Nadelohr kommt als ein Reicher ins
Himmelreich, das gilt in ganz besonderem Masse auch fiir den, der reich ist
an Erfolgen: , Rempli de soi-méme “ nennt der Franzose jene weitverbreitete
Art von Menschen, die so von ihrem eigenen Sein und Tun erfillt sind, dass
sie gar nicht zuzuhoren vermdgen, wenn jemand von Dingen erzihlt, die keine
Beziehung zu ihrer Ehrgier und ihren Interessen haben. Unter diesen Menschen
sind die Erfolgreichen, Begabten, Titigen, Willensstarken meistens die am hoft-
nunglosesten Verhidrteten. Beobachte einen solchen Menschen im Rausche seiner
Wichtigkeit, Beliebtheit und Unentbehrlichkeit, merke auf, wie wenig Herz und
Autmerksamkeit fiir die kleinen Leute, wie wenig Menschlichkeit mitten im atem-
losen Dienst fiir die Menschheit, wie wenig Zartgefithl und Hineindenken in
andere er beweist, da versteht man das alte Wort: dass die Mutter Gottes iiber
die Erfolgreichen weine. Denn sicher gehort es zum Traurigsten im Lose der
Menschheit, dass es gerade die wertvollsten Gaben und Krifte sind, die ihre
Triger am meisten in die Gefahr bringen, im Fieber der Betiticung gerade



— 210 —

das zu verlieren, was das_ Allerwichtigste ist, und gar nicht mehr ahnen, was
sie verloren haben, nimlich die Augen der Liebe fiir den geringsten lebendigen
Menschen auf ihrem Wege. Der erfolgreiche Mensch ahnt niemals, wie den Unter-
legenen, Gehemmten, Unbegabten, Verirrten und Enttiuschten zumute ist, wie
schwer es ihnen gemacht ist, einen Sinn fiir ihr Dasein, einen Trost fir ihr
Selbstgefiihl, einen Gegenwert fiir ihre Armut zu finden, und eben weil der Er-
folgreiche diese ganze Welt nicht kennt, so wird er bestindig schuldig an jenen
Kleinen, Gescheiterten und Erfolglosen, verschirft durch gedankenloses Auftreten
ihre Bitterkeit und driickt durch achtlose Rede immer aufs neue ihr Selbstver-
trauen herab. Mag der Ausbruch menschlicher Barbarei im Kriege noch so ent-
setzlich sein, nicht minder abstossend ist die verborgene Roheit der Bevorzugten
und Geehrten, die fiir den Unscheinbaren nur zerstreute Mienen haben und so
ausschliesslich gewohnt sind, nur sich selber stets im Mittelpunkt zu sehen, dass
die ganze Welt der Herzensgiite, mit der man andere zur Geltung bringt und
Verscheuchte ans Licht zieht, fur diese armen Reichen ein unbekanntes Land bleibt.

Wie tief wir noch im Heidentum stecken, das zeigt sich am deutlichsten
gerade in jenem Verhalten der in der Welt Bevorzugten gegeniiber den zu kurz
Gekommenen. Wiirden jene hohen Reiter einmal von Christus aus sich selbst
und die im Schatten Gebliebenen betrachten, so wiissten sie, um wieviel hioher
in der himmlischen Rangordnung jene Glanzlosen stehen als alle Leuchten des
Tageserfolges, und dass die Erfolgreichen sich nur in dem Masse von dem Fluch
ihrer Wichtigkeit entsilhnen konnen, als sie mit aufriclitiger Demut den schlichten
Menschen hoch iber sich selbst stellen und diese Erkenntnis in allen ihren Hand-
lungen, Geb#irden und Worten unverkennbar offenbaren.

Lesefunde,

die uns ermutigen, den eingeschlagenen Weg im elementaren Religionsunterricht
weiter zu gehen.

Einleitend muss ich mich als eine der Lehrerinnen bekennen, die den Pas-
sus unseres neuen Lehrplanes, es seien fiir den Religionsunterricht des 1. Schul-
jahres Engelgeschichten, fiir das 2. Schuljahr die neutestamentlichen Wunder-
geschichten zu verwenden, bekdmpfen. Wir mochten an Stelle solcher Lehye
religioses Erleben an den Wundern in der Natur und im eigenen Menschenleben
setzen, sei es am Leben selbst oder in moglichst lebensvollem Erzihlen. Wenn
es auch nur primitives religioses Ahnen sein mag, so ist eigenes Erleben und
Erfahren — wie in jedem Unterrichtsfach — die wertvollste Grundlage. Diese
Grundlage ist auch notwendig fiir einen darauf autbauenden biblischen Unterricht.
Nach und nach auf empirischem Wege soll der Gottesbegriff werden und wachsen
und kann nicht durch das Vorerzihlen von biblischen Wundern beigebracht wer-
den. Das ist unsere Uberzeugung. Wenn man nun eine solche ﬂberzeugung_ ver-
tritt und damit eine Oppositionsstellung einnehmen muss — gegen seine Uber-
zeugung kann man unmoglich Religionsunterricht erteilen — so hat man viel-
leicht Momente, wo man sich, abseits von der breiten Heerstrasse stehend, fragt:
Bin ich trotz der Einsamkeit auf einem rechten Wege? Welchen Trost gewihrt
dann ein Wegweiser, den wir erblicken und der unsere Richtung angibt!

Einen solchen Trost und Wegweiser fiir unseren nicht allgemein iiblichen
Religionsunterricht habe ich gefunden bei Pestalozzi, als ich mir in den letzten



	Christus und das menschliche Leben : von Fr. W. Förster, 1922

