
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 28 (1923-1924)

Heft: 10

Buchbesprechung: Christus und das menschliche Leben : von Fr. W. Förster, 1922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 208 —

Christus und das menschliche Leben.1
Von Fr. W.Förster. 1922. Verlag Eugen Bentsch, Erlenbach-Zürich, -, •

Ein ergreifendes Bild des Fra Angelico da Fiesole, Christus in dér Vorhölle,.
ist diesem, neuen Werke Försters beigeheftet, gleichsam ein Sinnbild und eine
Hoffnung des ganzen Buches. Versucht doch Förster die Seele, unsere im Dunkel
und in der Qual der Ziel- und Führerlosigkeit gefangene Seele dem befreienden
Lichte des Christus-Erlebnisses zuzuwenden. Er ist überzeugt, dass die Probleme
und Konflikte des heutigen Menschenlebens, wenn man sie in der Tiefe packt,
unbedingt auf die christliche Lösung hinweisen ; er sieht in ihr die einzige
Bettung aus dem Krämpfe der Selbstsucht, dem Grundübel, und weist als moderner
Psychologe, als Seelenführer wie einst Plato — und oft durch Plato — den
Weg. Wie Piatos Zeit ist auch die heutige durch die Zersetzung aller
religiösen und geistigen Wahrheiten charakterisiert ; wie Plato versucht auch

Förster, niclit von Gott, sondern von der Seele ausgehend, ihre tiefste
Erfahrung von der Wirklichkeit einer Gotteswelt ins Bewusstsein zu rufen; wie
Plato versucht auch er, weniger durch logische Beweise als durch „Gleichnisse,
in denen er seiner eigenen innersten Erfahrung Ausdruck gibt und die wie
zündende Funken in die Seelen fallen und das verwandte Erleben zur vollen
Klarheit und Gewissheit erheben", die verborgene Sehnsucht nach geistiger
Befreiung zu wecken. „Wie jener christliche Bitter vor dem gefangenen König
Richard Löwenherz das Lied von der Heimat spielte und ihn dadurch an das
Gitter seines Gefängnisses lockte, so singt auch Plato der Seele das Lied von
ihrer ewigen Heimat, um sie zur Mitwirkung an ihrer Befreiung aufzurufen
die Seele, die tausendfach abgeirrt ist von dem, was sie wahrhaft ist, die sich
tief in die weltlichen Zwecke verstrickt hat und von ihnen bestimmt und
missbraucht wird WTeiche Kraft der Befreiung nötig ist, damit sie wieder zu
sich selbst komme, das zeigt Plato uns in dem Gleichnis vom Gotte Glaukos,
der in die Meerestiefe verbannt worden sei : „ Wer ihn dort erblickt, der kann
unmöglich noch sein eigentliches Wesen erkennen. Seine Glieder sind
zerschunden und von den Wogen aus ihrer ursprünglichen Form zerschlagen,
andere Teile sind ihm neu hinzugewachsen, Muscheln, Tang und Steine, sodass

er jedem Ungetüm eher gleicht als seinem eigentlichen Wesen. In solchen
Zustand ist nun auch die Seele durch unzählige widrige Einflüsse geraten," sie
ist abgefallen „von ihrer gesetzgebenden Aufgabe", „alle Gaben des erfinderischen
Intellektes, des Gedächtnisses, der Phantasie sind von der niedern Seite der
menschlichen Natur in Missbrauch genommen worden*. Diesen „kranken
Zustand der menschlichen Doppelnatur" gilt es zu heilen ; durch eine tiefe
„Umwandlung unserer Vorstellung vom wahren Leben" muss das Lebensgefühl vom
bloss biologischen Lebensdrange gelöst und im Geistigen verankert, durch „eine
erhabene Genealogie" muss die Seele gestärkt werden, „wenn sie das
Selbstvertrauen haben soll, um der Materie des Lebens zu gebieten um gegenüber
der ungeheuren Beredsamkeit der greifbaren Bedürfnisse und Tatsachen sich
selber zu bewahren und ihre Ansprüche durchzusetzen". Das ist heute um so

1 Anmerkung der Redaktion. Das Manuskript mit der tiefgründigen Würdigung
des Buches „Christus und das menschliche Lehen" hat sich beim Ordnen der Bücher
im so betitelten Buche gefunden. Wir bitten die Leserinnen um Entschuldigung, dass
wir ihnen den wertvollen Artikel so lange vorenthalten haben, und ehenso sehr die
verehrte Verfasserin.



— 209 —

notwendiger, als der Glaube an einen allmächtigen Gott durch den Glauben an
die Allmacht des Pathologischen, der Tradition, der Vererbung ersetzt worden
ist, einen Glauben, der die Mutlosigkeit des Willens zur Folge hatte. „Darum
muss überall dort, wo ein Tempel zerstört wurde, eine Nervenheilanstalt
gegründet werden".

„An Gott glauben, das heisst, die Klarheit und den Mut zum Wesentlichen
im Leben haben."

Förster wird nicht müde, die Herrschaft des Geistigen über „das Tier im
Menschen" zu fordern. Dieser Gegensatz, Geist ¦— Tier, kehrt in quälender
Beständigkeit durch das ganze Buch wieder. Wie fragende Mahnung steigt da
dem Leser die Erinnerung an den heiligen Franz von Assisi auf, der den Tieren
predigte, Tiere ans Herz drückte, oder es spricht das Bild der Bibel vom
zukünftigen Gottesreich zu uns, wo vor dem Throne Gottes Tiere friedlich lagern.
Ist es nicht eine „Verleumdung" des Tieres, wenn wir alle Bosheit, Falschheit,
Gier und Verirrung des Menschen tierisch nennen Gewiss, diese Auffassung ist
sehr alt, und sicher hat sie durch die Aufstachelung des Ehrgeizes und der
Abgrenzungslust erzieherisch, disziplinierend gewirkt. Aber muss das immer so
sein Ist nicht das Tier früher dagewesen als der Mensch Ist nicht das, was
an uns — in der Sprache Försters — tierisch ist, elementare und notwendige
Grundlage unserer Existenz Ist sie nicht, wie das Tier im Reiche der
Lebewesen, eine erste Stufe vielleicht? Warum dann Hass und Feindschaft ihr, statt
dem irrenden Menschengeist statt dem Übermass und Missbrauch

Doch dies nur nebenbei.
Försters Ausführungen sind so reich und tief und ernst, dass kein Leser

das Buch ohne mannigfachste Anregung, ja Stärkung, beiseite legen wird, auch
wenn er hie und da zum Widerspruch veranlasst würde, was bei der Menge
hereinspielender Fragen und angeführter Beispiele selbstverständlich ist. Immer
aber zwingt Förster zur Vertiefung, zum Durchdenken auch alltäglichster
Ereignisse, zum Lauschen auf die innerste Stimme, diesem geheimnisvollen Zeugen
übermenschlicher, zielsetzender und richtunggebender Macht, und immer gewaltiger
und unerschöpflicher baut sich die Lichtgestalt Jesu vor dem innern Auge
empor. Es sei uns gestattet, hier eine kurze Probe aus dem Buche wiederzugeben :

J. S.
8. Von sich selbst erfüllt. (Seite 329.)

Dass ein Kamel leichter durch ein Nadelöhr kommt als ein Reicher ins
Himmelreich, das gilt in ganz besonderem Masse auch für den, der reich ist
an Erfolgen: „ Rempli de soi-même" nennt der Franzose jene weitverbreitete
Art von Menschen, die so von ihrem eigenen Sein und Tun erfüllt sind, dass
sie gar nicht zuzuhören vermögen, wenn jemand von Dingen erzählt, die keine
Beziehung zu ihrer Ehrgier und ihren Interessen haben. Unter diesen Menschen
sind die Erfolgreichen, Begabten, Tätigen, Willensstarken meistens die am hoft-
nunglosesten Verhärteten. Beobachte einen solchen Menschen im Rausche seiner
Wichtigkeit, Beliebtheit und Unentbehrlichkeit, merke auf, wie wenig Herz und
Aufmerksamkeit für die kleinen Leute, wie wenig Menschlichkeit mitten im atemlosen

Dienst für die Menschheit, wie wenig Zartgefühl und Hineindenken in
andere er beweist, da versteht man das alte Wort : dass die Mutter Gottes über
die Erfolgreichen weine. Denn sicher gehört es zum Traurigsten im Lose der
Menschheit, dass es gerade die wertvollsten Gaben und Kräfte sind, die ihre
Träger am meisten in die Gefahr bringen, im Fieber der Betätigung gerade



— 210 —

das zu verlieren, was das Allerwichtigste ist, und gar nicht mehr ahnen, was
sie verloren haben, nämlich die Augen der Liebe für den geringsten lebendigen
Menschen auf ihrem Wege. Der erfolgreiche Mensch ahnt niemals, wie den
Unterlegenen, Gehemmten, Unbegabten, Verirrten und Enttäuschten zumute ist, wie
schwer es ihnen gemacht ist, einen Sinn für ihr Dasein, einen Trost für ihr
Selbstgefühl, einen Gegenwert für ihre Armut zu linden, und eben weil der
Erfolgreiche diese ganze Welt nicht kennt, so wird ei beständig schuldig an jenen
Kleinen, Gescheiterten und Erfolglosen, verschärft durch gedankenloses Auftreten
ihre Bitterkeit und drückt durch achtlose Rede immer aufs neue ihr Selbstvertrauen

herab. Mag der Ausbruch menschlicher Barbarei im Kriege noch so
entsetzlich sein, nicht minder abstossend ist die verborgene Roheit der Bevorzugten
und Geehrten, die für den Unscheinbaren nur zerstreute Mienen haben und so
ausschliesslich gewohnt sind, nur sich selber stets im Mittelpunkt zu sehen, dass
die ganze Welt der Herzensgüte, mit der man andere zur Geltung bringt und
Verscheuchte ans Licht zieht, für diese armen Reichen ein unbekanntes Land bleibt.

Wie tief wir noch im Heidentum stecken, das zeigt sich am deutlichsten
gerade in jenem Verhalten der in der Welt Bevorzugten gegenüber den zu kurz
Gekommenen. Würden jene hohen Reiter einmal von Christus aus sich selbst
und die im Schatten Gebliebenen betrachten, so wüssten sie, um wieviel höher
in der himmlischen Rangordnung jene Glanzlosen stehen als alle Leuchten des

Tageserfolges, und dass die Erfolgreichen sich nur in dem Masse von dem Eluch
ihrer Wichtigkeit entsühnen können, als sie mit aufrichtiger Demut den schlichten
Menschen hoch über sich selbst stellen und diese Erkenntnis in allen ihren
Handlungen, Gebärden und Worten unverkennbar offenbaren.

Lesefunde,
die uns ermutigen, den eingeschlagenen Weg im elementaren Religionsunterricht

weiter zu gehen.

Einleitend muss ich mich als eine der Lelirerinnen bekennen, die den Passus

unseres neuen Lehrplanes, es seien für den Religionsunterricht des 1.
Schuljahres Engelgeschichten, für das 2. Schuljahr die neutestamentlichen
Wundergeschichten zu verwenden, bekämpfen. Wir möchten an Stelle solcher Lehre
religiöses Erleben an den Wundern in der Natur und im eigenen Menschenleben

setzen, sei es am Leben selbst oder in möglichst lebensvollem Erzählen. Wenn
es auch nur primitives religiöses Ahnen sein mag, so ist eigenes Erleben und
Erfahren — wie in jedem Unterrichtsfach — die wertvollste Grundlage. Diese

Grundlage ist auch notwendig für einen darauf autbauenden biblischen Unterricht.
Nach und nach auf empirischem Wege soll der Gottesbegriff werden und wachsen
und kann nicht durch das Vorerzählen von biblischen Wundern beigebracht werden.

Das ist unsere Überzeugung. Wenn man nun eine solche Überzeugung
vertritt und damit eine OppositionssteUung einnehmen muss — gegen seine

Überzeugung kann man unmöglich Religionsunterricht erteilen — so hat man
vielleicht Momente, wo man sich, abseits von der breiten Heerstrasse stehend, fragt :

Bin ich trotz der Einsamkeit auf einem rechten Wege? Welchen Trost gewährt
dann ein Wegweiser, den wir erblicken und der unsere Richtung angibt!

Einen solchen Trost und Wegweiser für unseren nicht allgemein üblichen
Religionsunterricht habe ich gefunden bei Pestalozzi, als ich mir in den letzten


	Christus und das menschliche Leben : von Fr. W. Förster, 1922

