
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 21 (1916-1917)

Heft: 7

Artikel: Vom kindlichen Spiel

Autor: Grütter, Luise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-311229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-311229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 155 —

Es ist nicht ausgeschlossen, dass diese Kurse, wenn sie festen' Bestand
gewinnen, die Keime einer Frauenhochschule 1 im Siniré der skandinavischen
Volkshochschulen bilden; : • i>-.fr: ^ ; v

: " So würde uns also die Zukunft für ûiè Töchter und Frauen bringen Ausbau
der praktisch-hâuswirtsehàftlichen Bildung nach unten bis in die Volksschule
hinunter und Ausbau nach oben durch die Fortbildungs-Töchter- und Frauenschuh.

'¦¦ L. W.

Tom kindlichen Spiel.
Von Dr. A. Luise .Grütter. j

„Es war an einem Winterabend. Der Schulmeister und seine Frau sassen
sehr still und ernst neben dem Herd, aber in einer Ecke der Stube spielte ein
zwölfjähriges Mädchen, das Gertrud hiess und die Tochter des Schullehrers war.
Der Winkel, in dem sie sass, war ihr Spielkämmerchen. Da hatte sie eine
Menge verschiedener Sachen aufgespeichert; kleine Scherben farbigen Glases,
zerbrochene Tassen und Teller, runde Steine vom Flussufer, dicke Holzklötzchen
und vielen andern ähnlichen Kram. — Nun hatte sie schon lange ruhig weiter
spielen dürfen; weder Vater noch Mutter hatten sie gestört. Sie sass auf dem

Boden, baute sehr eifrig mit ihren Holzklötzen und Glasscherben und fürchtete
nur, an ihre Aufgaben und ihre Arbeit erinnert zu werden. Doch nein, das war
herrlich, es sah nicht danach aus, als ob aus der besonderen Rechenstunde beim
Vater heute abend etwas werden würde. Sie hatte da in ihrem Winkel eine

grosse Arbeit vor; nämlich nichts weniger, als ein ""grosses Dorf zu bauen. Das

ganze Kirchspiel samt Kirche und Schule sollte geschaffen werden!-— Ein ums
andere Mal hob die kleine Gertrud auch den Kopf, um die Mutter zu rufen ;

aber sie unterließ es jedesmal, um die Eltern nicht daran zu erinnern, dass sie
da sei "

* **

Meine Arbeit über das Spiel im Kindesalter glaubte ich nicht besser
eröffnen zu können als durch das Zitat dieses kurzen Abschnittes aus dem

Lagerlöfsehen „Jerusalem". Hier entrollt die nordische Dichterin ein wunderbar
zartes und doch klar und scharf geschautes Bild des spielenden Kindes, ein
Bild, das in seiner färben- und gestaltenfrohen Fülle und vor allem in seiner
vollkommenen und glücklichen psychischen Insichselbstgeschlossenheit in jedem
von uns ein Sehnen zu erwecken vermag nach jenem entzückendsten aller
Wunderländer, zu dem fast jeder Mensch einmal den Schlüssel besessen hat,
nach dem Wunderland, das die moderne Vorstellungspsychologie so überaus
trocken und echt wissenschaftlich abstossend zu bezeichnen pflegt als die kindliehe

Spielsphäre. — Nicht etwa, dass die moderne Kinderpsychologie, die
Pädologie vor" allem, etwa dem Kinderspiel gegenüber eine abweisende oder gar
abschätzige Stellung eingenommen hätte. Von Dichtern und Künstlern war das
Interesse nicht nur des Publikums, sondern auch der Wissenschafter für das

spielende Kind schon lange geweckt. Reizende Schilderungen aus der Kinderwelt,
Kinderszenen, Jugenderinnerungen, der ganze kinderfreundliche Zug, der der
modernen Literatur nicht abzusprechen ist, hatten der Wissenschaft vorgearbeitet,

1 Sie sollen also nicht etwa dem Studium der Philosophie, der Medizin,
Jurisprudenz oder Theologie dienen wie die Universitäten.



— 156 —

als sie daran ging, sich für das Helldunkel zu interessieren, das die Funktionen
der kindlichen Psyche verhüllt, sich mit ihnen systematisch und nach
naturwissenschaftlichen Prinzipien zu beschäftigen. — Zusammenhängende Beobachtungen,

Beobachtungsreihen findet man aber trotz des erweckten wissenschaftlichen

Interesses in den pädologischen Büchern verhältnismässig selten. Es ist
auch schwierig, über gewisse Spielarten solche zu erhalten, aus dem einfachen
Grunde, weil das Kind im unbefangenen Spiel gestört wird, wenn es sich
beobachtet weiss. Immerhin finden wir schon in dem hübschen Buch von Sigismund,
„Kind und Welt", später in den sogenannten „Tagebüchern", die besonders in
England und Amerika recht häufig angelegt worden sind, viel Richtiges und
Hübsches berichtet. Das reiche, noch keineswegs veraltete Buch von Preyer,

„ Über die Kindesseele" berichtet vom Spiel im ersten Kindesalter, das zu der
Zeit hauptsächlich sensoriellen Charakter trägt. An die eigentliche Bearbeitung
des vorhandenen Stoffes hat sich Groos gemacht, der sich auch eingehend mit
dem Spielen der Tiere beschäftigte.1 Seine Ansichten und Theorien sind von

' dem englischen Psychologen Carr ergänzt worden. Wertvollen Beobachtungsstoff
liefern die auch sonst so überaus wertvollen Monographien des Elternpaares
Stern, und eine knappe und recht übersichtliche Darstellung des bislang
Gewonnenen findet sich in dem einfach und freundlich geschriebenen Buche von
Prof. Claparède in Genf, „Kinderpsychologie".

Meinen vorliegenden Ausführungen möchte ich voranschicken, dass auch
sie, wie die meisten der angeführten Werke, nicht pädagogischen Charakter und
vor allem keinen methodologischen Wert besitzen sollen. — Ich will nicht davon
sprechen, wie die Kinder spielen sollen, oder gar, wie man mit den Kindern
spielen muss. Keine Anweisungen und Ratschläge will ich geben; auch das

gegenwärtig in der Pädagogik so ungemein beliebte Kapitel „Spiel und Arbeit"
wird von mir höchstens gestreift werden. — Zweck dieser Ausführungen wird
es sein, einige Punkte aus der bis jetzt gemachten pädologischen, d. h. rein
kinderpsychologischen Ausbeute hervorzuheben, von den seelischen Kräften zu
sprechen, die das Kind zum Spiel veranlassen und befähigen, und jene Gründe
sollen angeführt werden, die nach der Ansicht der Wissenschaft die Natur
geleitet haben könnten, wenn sie das Spiel im Kindesalter zu einem so wichtigen
Faktor hat werden lassen, dass Kind und kindliches Spiel uns als untrennbares
Eins und Ganzes erscheinen. — Denn in der Tat: Während bei uns Erwachsenen
das Spiel im ganzen nur eine Nebenerscheinung ist, die gegen den ernsten Kampf
um Erhaltung und Steigerung des Daseins zurücktreten muss, bildet es bei dem
Kinde den eigentlichen Hauptinhalt seines Lebens. So lange nicht die Erziehung
mit ihrem Zwange eingreift, ist das kindliche Dasein ganz überwiegend von
Spieltätigkeiten ausgefüllt. Man ziehe die allgemein animalischen Tätigkeiten
des Essens, Trinkens und Schlafens ab, so wird bei dem normalen Kinde, dem

man seinen Willen lässt, fast nichts anderes übrig bleiben. — Im Alltagsleben
ist man an diese Erscheinung gewöhnt, und man nahm sie von jeher als etwas
Selbstverständliches hin. Die populär psychologische Beobachtung legte das,
was sie sich vom Wesen des Spiels gemerkt hatte, im Sprachgebrauch nieder.
Und es waren hauptsächlich zwei Dinge, die man als wichtigste Merkmale zu

1 Anmerkung der Redaktion. Es sei hingewiesen auf ein kleines, aber sehr
interessantes Büchlein, „Das Tier und Wir", von Prof. Dr. Bastian Schmid. Mit 42
Originaltierbildern von C. 0. Petersen, photographiscbe Aufnahmen. Verlag Theodor Thomas in
Leipzig. Preis Mk. 1.



— 157 —

seiner Wesensbestimmung immer wieder hervorhob : das Merkmal der ungebundenen

Freiheit in der Betätigung und das Merkmal der lustbetonten Betätigung,
des fröhlichen Behagens in der Tätigkeit. Man setzte auch sprachlich das Spiel
in scharfen Gegensatz zu der gebundenen unfreien Betätigung, der Arbeit, und
wie man gern vom „frohen Spiel", von „Spiel und Scherz" sprach, redete man
vom „Ernste" und der „Zucht der Arbeit".

Diese Wesensbestimmung durch die populäre Psychologie ist, weil sie

richtig war, von der Wissenschaft übernommen worden. Arbeit und Spiel, diese
beiden aktiven psychischen Äusserungsformen, die einander so nahe stehen und
schliesslich ineinander übergehen, sind verschieden «w nach ihrem voluntaristischen
und emotionalen Charakter. Die Ungebundenheit, die Freiheit zunächst, die das
Spiel vor der Arbeit auszeichnet, ergibt sich daraus, „dass es", wie schon Kant
in seinen pädagogischen Vorlesungen hervorgehoben hat, „keinen Zweck
beabsichtigt, sondern an sich angenehm ist", während bei der Arbeit die Beschäftigung
nicht an sich angenehm ist, sie vielmehr unternommen wird einer andern Absicht
wegen. Oder, in der Terminologie der modernen Psychologie ausgedrückt: Das
Spiel ist ungebunden, weil es nicht von einer ihm eigentlich fremden Zweckvorstellung

geleitet wird. Ist eine Zweckvorstellung vorhanden, so liegt sie im
Spiele selbst. — Auch das Kind kennt die andere Betätigungsart — die Arbeit
also — die einem bestimmte.n Zwecke dient. Auch es kann schon seine physischen
und psychischen Kräfte betätigen, um Nahrung zu gewinnen, um Schmerz zu
beseitigen, um einer Gefahr zu entrinnen. Wenn es aber dies tut, so spielt es

so wenig wie der arbeitende Erwachsene, es arbeitet, d. h. es dient dem realen
Zweckleben. Die Vorstellungen, die Assoziationen, die alsdann zu Motiven seines
Handelns werden, entstammen der grauen Gebundenheit der Zwecksphäre, nicht
der schönen Freiheit der Spielsphäre. Wenn das Kind so zweckbestimmt handelt,
so ist es unfrei, um so mehr, da ihm gewöhnlich die Zweckvorstellung von
aussen aufgezwängt wird, und gewöhnlich wird es dadurch auch unfroh. So

denkt das kleine Mädchen aus „Jerusalem" mit Abscheu und Unlust an die
besondere Rechenstunde beim Vater. Es fühlt nur die Gebundenheit, das Unlustvolle

dieser Betätigung. Die Zweckvorstellung, die vom Vater dem realen Zweckleben

des Erwachsenen entnommen ist — und die etwa „späterer Nutzen einer
mathematischen Ausbildung" genannt werden könnte — ist ihm lästig, fremd
und unverständlich. Wie gerne taucht das Kind zurück in seine geliebte
Spielsphäre, und es ist psychologisch richtig und unendlich rührend zugleich, wie
die Dichterin uns die kindliche Ängstlichkeit schildert, mit der das Kind seinen
innern Schatz vor der Aussenwelt hütet, die Spielsphäre eben, in der es allein
König sein will, wo die Vorstellungen in farbigem Reigen und in unendlicher
Fülle auf- und niederschweben und sich aneinanderketten und verschlingen,
angefeuert von dem nimmermüden Trieb zur Betätigung, geführt vom Zauberstab
der Phantasie.

Phantasie und kindlicher Betätigungstrieb, das sind die beiden psychologischen
Kräfte, die dem Spiele die Antriebe liefern. Doch wäre es natürlich vollkommen
falsch, wenn man auf sie allein das kindliche Spiel zurückführen wollte. So

einfach ist die Sache nicht. Wie jede andere menschliche Funktion, so ist auch
das Spiel ein sehr komplexes Ding, und eine Menge von geistigen und auch

körperlichen Dispositionen, Vererbungen, von Vorstellungen, Gefühlen, Trieben,
Instinkten, von Empfindungen müssen vorhanden sein, wenn das Kind spielen
können soll.



— 158 —

Man hat sich zuweilen die psychologische Erklärung zu leicht gemacht.
Einige Psychologen, wie Claparède z. B., sprechen von einem Spieltrieb, der das
Kind zum Spiele befähige, und der als eine Art psychischer Elementarkraft
dargestellt und als etwas dem Instinkt Verwandtes, als ein instinktiver Impuls
bezeichnet wird. Diese Bezeichnung hat für die Psychologie sicherlich nur den

fragwürdigen Wert einer Nominaldefinition.
Ich glaube, dass es für psychologische Zwecke förderlicher ist, wenn wir

bei der Frage nach den hauptsächlichsten geistigen Kräften, die beim Spiel in
Funktion treten, einen andern Standpunkt einnehmen und auf die Beobachtung
der psychischen Besonderheiten hinweisen, die daran schuld sind, dass das Spiel
das Kind so ausschliesslich zu beglücken und zu erfüllen vermag, während der
Erwachsene, nachdem er etwa noch die Zwischenstufe des Sportsfreundes durchlaufen

hat, das Spielinteresse manchmal gänzlich verliert; denn jene Spiele, wo
es um Gewinn und Verlust geht, und an denen sich manchmal auch das Alter
erhitzt und erfreut, fallen selbstverständlich aus dem Eahmen dieser Besprechung
hinaus.

Wie wir schon gesagt haben, findet in der Spielsphäre des Kindes
fortwährend ein reges Spiel von farbigen und lebhaften Vorstellungen statt, die im
Bewusstsein auf- und untertauchen, nicht zum Zwecke des Wiedererkennens oder
der Erinnerung, sondern in eben jener freien und anmutigen Spontaneität, die das
Wesen der Phantasie ausmacht. Die Eigentümlichkeiten der kindlichen Phantasie,
die um so schärfer und ausgeprägter sind, um je jüngere Kinder es sich handelt,
sind etwa folgende: Die Phantasie des jungen Menschen arbeitet mit vorzugsweise

anschaulichen Vorstellungsinhalten. Diese Vorstellungen sind farbig und
lebhaft, sie sind aber nicht immer klar und vor allem nicht richtig, weil sie
öfters auf ungenaue Wahrnehmungen zurückgehen. Die Phantasie arbeitet mit
diesen Inhalten mehr passiv und planlos schweifeud — weil Zweckvorstellungen
fehlen. Sie ist kritiklos, subjektiv, kurz, die Phantasie des Kindes ist eigentlich
phantastisch, die Wahrnehmung, Erinnerung und das kritische Urteil
überwuchernd. Hierdurch scheint die kindliche Phantasie oft besonders lebhaft und
produktiv, da manchmal die Erzieher durch das Moment des Unerwarteten, des
anscheinend Originellen verblüfft und irregeleitet werden. Ein ferneres Merkmal
der kindlichen Phantasie ist ihre ausgesprochene Beweglichkeit, die sich aus
dem Wesen der kindlichen Aufmerksamkeit erklärt, die vorzugsweise fluktuierend
ist, keine Fähigkeit zu dauernder Konzentration besitzt. Die Phantasietätigkeit
des Kindes ist eine vorzugsweise reproduktive und nachahmende, und da die
Intensität des von ihm innerlich Geschauten eine so überaus grosse ist, begnügt
es sich nicht nur damit, die Gestalten seiner Phantasie nachzuahmen, sondern
es fühlt sich selbst hinein oder belebt die Aussenwelt mit dem Hauche seiner
kleinen, heissen Seele.

Die Lust an der Nachahmung, Einfühlung und Belebung der Aussenicelt,
sie lässt es jene unendlichen Geschichten mit Holzklötzchen, mit Tuchfetzen,
mit Puppen und Bleisoldaten, mit W'asser und Sand aufführen, die es während
der Aufführung durchlebt und, erfüllt von den lebhaftesten Gefühlen der Lust,
auch durchkostet, und die doch meist nichts anderes sind als Wiederholungen
früherer Erlebnisse, namentlich Wiederholungen von Handlungen und Situationen,
die es beim Erwachsenen beobachtet hat. Noch in der Schulzeit führen die
Kinder am allerliebsten Geschichten auf, spielen sie nicht nach Spielvorschriften
und Spielbüchern, sondern das, was sie gesehen und gelesen haben. (Sie spielen



„Schule", die Mädchen führen den- Haushalt, besorgen1 Wäsche, kochen, die
Knaben spielen „Soldaten" und „Eisenbahneriis".) Dabei' schlüpft das Kind mit
seinem ganzen kleinen psychischen „Ego* in den Rahmen des Gespielten hinein,
was nicht verhindert, dass dieser Rahmen sich fortwährend verändert, d. h.,
dass das Kind im Spiele fortwährend die Rolle wechseln kann. Wunderschöne
Beispiele dieser ausserordentlichen kindlichen Einfühlungsfähigkeit finden wir in
Otto Emsts „Appelschnuttgeschichten", da wo das Kind mit dem Vater so lieblich

spielt. Naturgemäss verändert sich die Phantasietätigkeit mit zunehmendem
Alter, und der ältere Knabe, dem es vor einigen Jahren noch gar nicht
merkwürdig vorgekommen ist, wenn er in einer einzigen Spielstunde sukzessive die
Rollen des Arztes, Kinderfräuleins, der Köchin und des Krämers zu spielen hatte,
er wird später die wandelbare Phantasie selbst zügeln, seine Aufmerksamkeit
auf ein Spielziel richten und den ganzen Nachmittag nur der sachverständige
Hauptmann seiner Bande sein wollen.

Ins Spiel der Phantasie hinein greift beim Kind der starke, spontane, nie
rastende Tätigkeitsdrang. Er lässt das Kind das, was es innerlich so deutlich
schaut, auch darstellen, gestalten, bilden. Beide, Phantasie d. h. Nachahmung,
Einfühlung und Belebung) und Barstellungstrieb oder Tätigkeitsdrang, hangen
auf das innigste zusammen. Das selbsttätige Bilden von Phantasiegestalten, das
Aufführen von Geschichten mit Bauklötzchen und Puppen, mit Sandhaufen und
selbstgebauten Festungen und Wohnungen, das mimische Aufführen von Szenen
ist zugleich die lebhafteste Betätigung der Einfühlung der eigenen Person und
ihres Innenlebens in die Dinge und des bildnerischen und gestaltenden Triebes.
Dabei bleibt — wie Meumann, der treffliche, allzu früh dahingegangene Psychologe

ausführt — die Phantasie des Kindes im Spiel und in der bildenden und
gestaltenden Kunsttätigkeit nicht auf der rein nachahmenden und reproduktiven
Stufe stehen, sie geht über zur Erfindung neuer Situationen und Formen. Die
Nachahmung der frühern" Erlebnisse bildet nun den Ausgangspunkt des Spiels ;

aber in diesen Tätigkeiten vollzieht sich zugleich der Übergang des Kindes zur
Selbsttätigkeit, zum Finden und Erfinden, kurz, zur Betätigung der ersten Anfänge
der produktiven Phantasie. — Wann dies geschieht, ist individuell höchst
verschieden. Viele Kinder aber gelangen über das Stadium der nachahmenden,
reproduktiven Phantasietätigkeit überhaupt nie hinaus. Die Spielsphäre eines
Kindes genau kennen zu lernen, ist für den Erwachsenen nicht immer so leicht.
Gut geartete Kinder, die gewohnt sind, bei ihrer Umgebung liebevolles Eingehen
und Verständnis für ihre kindliche Eigenart zu finden, werden sich zwar orïen
über ihr Phantasieleben, über ihre Spielabsichten etwa, äussern. Ihre Phantasiewelt

hat für sie noch nicht den intimen und geheimen Charakter, mit dem der
Erwachsene die Erzeugnisse seiner Phantasiearbeit gerne umgibt. Der Knabe
spricht es aus, dass er jetzt die Rolle des Königs, jetzt die des Indianers spielt.
Doch wehe, wenn der Erwachsene das Kind missversteht, sein Spiel belacht, es

stört oder in einem dem Kinde missliebigen Sinne daran teilnehmen will! Dann
zieht das Kind den Vorhang zu, der seine liebe Spielsphäre umgibt. Es teilt
nichts mehr mit, ja es kann schamhaft erröten, wenn Erwachsene in falscher
Weise auf die Phantastereien reagieren, in die es selbst sich so tief und
selbstverständlich eingelebt hat.

Wenn wir hier etwas eingehender die psychischen Faktoren beleuchtet
haben, wenn wir von der Macht und Eigenart der Phantasie, der Gewalt des

Betätigungstriebes gesprochen haben, so ist dies geschehen, um die Frage be-



— 160 —

antworten zu können : Warum spielt das Kind? — Die Antwort lautet also:
Das Kind spielt, weil" seine psychische Beschaffenheit gerade diese Auslösung
seiner Kräfte verlangt. Das Spiel ist das Resultat der kindlichen Eigenart. Es
spielt und muss spielen, weil es ein Kind ist — und nicht, was die Pädagogen
und Psychologen älterer Schule immer und immer wieder überschaut haben -—
nicht ein kleiner Erwachsener.

Wie viele Erziehungssünden wären unterblieben, wie viele Abgeschmacktheiten,

wenn man sich beizeiten darüber Rechenschaft gegeben hätte, dass das
Kind aus sich heraus verstanden sein will, und dass man es nicht einschätzen
soll nach dem Maßstab des Erwachsenen oder des Staates oder des Volkes oder
der religiösen und sittlichen Moral, in deren Bannkreis es aufwächst. Diesen
Fehler haben nach meiner Ansicht auch einige Theoretiker des Kinderspieles
begangen. Sie haben die Fragen: Was ist das Spiel? Warum spielt das Kind?
nicht ganz so einfach beantwortet, wie wir es eben getan haben. Das Spiel ist
für sie nicht nur die der kindlichen Eigenart entsprechendste aktive Äusserungs-
art. Ihre Theorien sind voll von Wissenschaft, aber ich weiss nicht, ob diese
Theorien nicht auch bei Ihnen ein wenig den Eindruck erwecken werden, als
ob einige dieser Herren midi à quatorze heures gesucht hätten, als ob sie ein
kindliches Problem hätten in höchst unkindesgemässer Weise lösen wollen. Die
Theorien sollen hier in aller Kürze skizziert werden.

Die älteste und allgemeinste Spieltheorie ist die Erholungstheorie, die in
neuerer Zeit besonders von Lazarus und Steinthal vertreten worden ist. Sie
besagt : Das Spiel ist eine Erholung, eine Erfrischung des ermüdeten Organismus.
Aber diese Theorie ist nicht in allen Fällen stichhaltig. Warum sollte die
Ermüdung das Kind nicht eher zur Buhe, zum Schlafe, als zum lebhaften,
anstrengenden Spiel einladen? Die Theorie ist von der alten, vergleichenden
Psychologie geschaffen worden und stimmt, wenn man nur an den Erwachsenen
denkt: „Er erholt sich abends durch ein Spielchen!" Sie passt nicht für das
Kind. —

Die sogenannte Krfatüberschusstheorie ist von englischen Psychologen
(Spencer) und früher schon von keinem Geringeren als von Schiller aufgebracht
worden. Beim Kinde und auch beim Tier herrscht Zuwachs an Leben. Die
Kräfte häufen sich an, da sie durch arbeitende Betätigung nicht aufgezehrt
werden. Diese überschüssige Kraft entladet sich durch die ihr zukommenden
Kanäle. Findet sie aber keinen äussern Anlass zu der betreffenden wirklichen
Tätigkeit, so kommt es zu einer Nachahmung dieser Tätigkeit," zum Spiel. Auch
diese Theorie, zufolge der das Spiel vorkommt nur bei Kräfteüberschuss, ist
leicht zu widerlegen. Spielt das eben von Krankheit genesende Kind nicht auch,
das in seinem Bettchen aufsitzt und sich vergnügt, ohne dass wahrlich ein
Kräfteüberschuss nachzuweisen wäre?

Eine eigenartige und interessante Theorie ist die Atavismustheorie des

Amerikaners Stanley Hall, Ihr zufolge sind die Spiele Rudimente, Erinnerungen,
Überbleibsel, psychologische Dispositionen, im Kinde zurückgelassen durch die
Betätigungen früherer Geschlechter. Die Theorie verdankt ihre Entstehung dem

biogenetischen Grundgesetz Höckels, das da behauptet, dass die Entwicklung des

Kindes nichts anderes ist als eine Rekapitulation der Entwicklung der Rasse.
So würden die Bewegungsspiele des Kindes zurückzuführen sein auf die Raubzüge,

auf das Nomadisieren unserer frühesten Voreltern ; die Jagdspiele, die

Puppenspiele sind Rekapitulationen dessen, was unsere Urväter und Urmûttér



getan haben. Einen merkwürdigen Schwanz hängt der Amerikaner seiner sonst

ganz klar ausgeklügelten Theorie, in der darwinistische Gedanken leben, noch
an. Das Spiel soll nämlich diese vererbten, atavistischen Tätigkeiten nicht etwa
einüben, sondern — das ist das Merkwürdige — es soll sie für die spätere Zeit
verhüten. Im Spiel finden diese ererbten, zum Teile auch tierischen Dispositionen
eine Entladung, oder wie er sagt, eine „Reinigung". Dass das kleine
Puppenmütterchen, das da seine Püppchen herzt und hegt, dies tun muss, weil unzählige
Frauengeschlechter es vorher getan haben, ist zu begreifen. Dass es es aber

tue, damit es dies dann später nicht mehr tun müsse, damit seine atavistische
Disposition sich im Spiel entladen habe, um dies erfassen und glauben zu können,
dazu gehört schon eine bedeutende Fähigkeit zu professoralen Gehirnverrenkungen.

Die klarste und einleuchtendste Theorie ist die von Prof. Groos begründete
und von Carr erweiterte Einübungstheorie, die, wie Groos sie formulierte, also
lautete : Das Spiel ist die natürliche Selbstausbildung des Kindes.

Groos ist zu dieser Auflassung gelangt durch seine an spielenden Tieren
angestellten Beobachtungen. Ihr Angelpunkt ist die Frage nach dem biologischen
Zweck des Spieles und ihre Beantwortung : „Das Spiel bezweckt die Erhaltung
des Individuums und dadurch auch die Erhaltung der Art!" oder anders gesägt:
„Das Spiel ist eine Vorbereitungsübung auf das Leben!" — Im Augenblick der
Geburt, so führt Groos aus, sind alle Instinkte im Menschen und im Tiere in
Vererbung vorhanden. Sie sind aber nicht genügend entwickelt, um ihre Aufgaben
zw erfüllen. Deshalb müssen sie geübt werden. Das Tier und der Mensch üben
sie im Spiele. Darum gibt es ebenso viele Arten von Spielen als es Instinkte
gibt, Kampfspiele, Jagd- und Wettspiele, Liebesspiele. Interessant und für die

Richtigkeit der Theorie sprechend ist die Beobachtung, dass niemals in den

Spielen der Tiere und des normalen Kindes Spiele auftreten, die eigentlich einer
andern Art angehören ; so werden sich die jungen Kätzchen nicht mit dem

Köpfchen stossen, sondern diese spätem Hörnerübungen den Ziegen überlassen ;

das junge Zicklein wird nicht nach dem Papierfetzen haschen und nicht dem

welken Blatte nachspringen ; demi ès braucht später keine Mäuse zu fangen.
Ebensowenig wird der Knabe allzulang ein geduldiges Puppenmütterchen sein

wollen, und das Mädchen endlich wird sehr bald das nötige Interesse für die
eigentlichen Kainpfspiele der Jungens^ nicht mehr aufzubringen vermögen.

Der Amerikaner Carr, der die Einübungstheorie von Groos ausgebaut hat,
fügt bei, dass das Spiel nicht nur einübenden Wert für die Erhaltung der Art
besitze. Nach seiner Ansicht hat es nocli weitergehende biologische Nützlichkeiten

: Es hat die Bedeutung eines lustvollen Zeitvertreibes ; es verhindert die
Entwicklung solcher Energien, die antisozial wirken könnten. Es ist Selbstpflege,
Selbstübung, Selbstzucht und Selbstunterricht.

Natürlich stellt das Spiel nicht die einzige Art der Vorbereitung für das

spätere Leben dar. Wenn man bei der Gesamtentwicklung eines Menschen alles
dasjenige, was aus angeborenen und vererbten Faktoren hervorgeht, als „spontanes

Wachstum" bezeichnet, so können wir alles andere, was zur Entwicklung
beiträgt und was erworben wird, etwa als „Ausbildung"- bezeichnen.

Das Spiel, das Ererbtes durch Erworbenes vervollständigt, gehört alsdann
zum Begriff der Ausbildung Es ist wirklicli unabsichtliche Selbstausbildung zu
der sich nun noch gesellen : die absichtliche Selbstausbildung oder die bewussfe
Selbstzucht, die unbeabsichtigte Fremdausbildung durch Sachen und Personen,



oder, wie man sagt, die Erziehung durch das Milieu. Und endlich die beabsichtigte
Fremdausbildung oder die Erziehung im eigentlichen Sinne.

Die Groossche Spieltheorie ist ein sicherlich gut abgerundetes, folgerichtiges
Denkgebäude. Wir können seinen Schlussfolgerungen beistimmen, wenn er sagt :

Das Leben der Menschen beginnt mit der unabsichtlichen SrfisZausbildung, dem

Spiel, an die sich während der Jugend die Fremdausbildung anschliesst, und
aus dieser hat die absichtliche Settsiausbildung herauszuwachsen, die für den
Weiterstrebenden erst im Tode ihren irdischen Abschluss finden kann. Der Lehrer,
der sich diese Zusammenhänge vergegenwärtigt, wird das Treiben der Jugend
nicht nur mit Interesse, sondern mit Ehrfurcht betrachten. Denn im kindlichen
Spiel tritt ihm die grosse Mutter Natur als Kollegin an die Seite.

Aus der Geschichte der bernischen Volksschule.
Von M. H.

(Schluss.)

Das war die freiwillige Arbeitsschule, die vom Staate „befördert", d. h.

subventioniert, deren Gründung den Gemeinden empfohlen, aber nicht befohlen
werden konnte, weil die gesetzliche Grundlage, das Obligatorium fehlte. Einer
Organisation im heutigen Sinne standen aber auch nach der Einführung des

Obligatoriums noch jahrelang zwei Übelstände entgegen: der Mangel an speziell
vorgebildeten Arbeitslehrerinnen und das Fehlen eines methodischen Unterrichts-
planes. Den letztern bestimmte das Haus ; jedes Mädchen brachte die Arbeit in
die Arbeitsschule, die im Hause gerade notwendig war. Noch mehr als in den

übrigen Sehulfächern, machte sich hier der Widerstand gegen einen methodischen
Unterricht geltend, und auch der kleinste Fortschritt musste mühsam erkämpft
werden. Aus dem Chaos einer planlosen „Arbeitsgemeinschaft" konnte sich nur
langsam eine lehrplanmässig organisierte „Arbeitsschule" entwickeln. Diese grosse
Wandlung mit Geschick und seltenem Takt im Kanton Bern durchgeführt zu
haben, ist zum guten Teil das Verdienst einer bernischen Lehrerin, die im Laufe
der Jahre in ungezählten Kursen Arbeitslehrerinnen herangebildet, dem Aschenbrödel

unter den Schulfächern eine geachtete Stellung verschafft und als Idealistin

im besten Sinne des Wortes eine Unsumme von Zeit, Arbeit und Geduld
dem Arbeitsunterricht geopfert hat.

In der Dezembernummer vom Jahre 1839 bringt das „Bernerische Schulblatt"

einen Artikel unter der Aufschrift: „Bildungsanstalt für Lehrerinnen zu
Hindelbank"-

„Im Herbst 1838 wurde von dem Tit. Erziehungsdepartemente unter meiner
Leitung eine Anstalt eröffnet, die den Zweck hat, unterwiesene Mädchen, die
das sechszehnte Altersjahr zurückgelegt haben, zu befähigen, sowohl eine Primar-
als eine Kleinkinder- oder Arbeitsschule zu besorgen. Die Anstalt steht unter
dem gleichen Réglemente wie das Seminar zu Münchenbuchsee. Zur Ertheilung
des Unterrichts wurde mir Herr Arn, gewesener Oberlehrer zu Arch und Zögling
von Buchsee, als Gehülfe beigegeben, während meine Frau den Unterricht in
den weiblichen Handarbeiten übernahm. Aus einer ziemlichen Anzahl Mädchen,
die sich hatten anschreiben lassen, wurden nach einer zweitägigen Prüfung zwölf
ausgewählt, und mit ihnen die Arbeit den 12. November 1838 begonnen. Die

Zöglinge wohnen und leben unter den gleichen Verhältnissen im Pfarrhause, wie


	Vom kindlichen Spiel

