
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 13 (1908-1909)

Heft: 11

Artikel: Bildungsromane : [Teil 3]

Autor: E. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 230 —

Jugendtheater auf mich machte, so zweifle ich keinen Augenblick an der Macht,
die einem Erziehungtheater" innewohnen kann. Die Zukunft wird lehren, ob
es in seiner Ausbildung und Vervollkommnung auch der Jugend der alten Welt.
ein neues Paradiesgärtlein öffnen soll. M. Schorno.

Bildungsromane.
E. G.

III.
Agathon.

Hundert Jahre nach dem Simplizissimus erschien Wielands Agathon. Diese
hundert Jahre bedeuteten für die Entwicklung deutschen Geisteslebens
ausserordentlich viel. Der Schritt aus dem Mittelalter hinein in die neue Zeit war
nun getan, und so kann man Agathon als den ersten modernen Bildungsroman
bezeichnen. Wir linden darin die Probleme des 18. Jahrhunderts, also der
beginnenden Aufklärung, das Bingen um eine neue Weltanschauung, das hineinreicht

bis in die Gegenwart. Denn auch wir, die wir den Boden der alten
Bibelgläubigkeit verlassen haben, sind mit der neuen Grundlage unseres Lebens,
mit der Formung neuer Ideale nicht fertig und deshalb über Wielands
Anschauungen nicht hinausgewachsen, mit andern Worten, Wieland hat uns noch
etwas zu sagen.

Agathon ist Wieland selbst, seine Lebensgeschichte enthält ein Stück von
des Dichters innerer Entwicklung in griechischer Einkleidung. Wenn deshalb
auch die philosophischen Systeme Griechenlands erörtert werden, so sind es
nicht minder die Ideen des 18. Jahrhunderts, der moderne Materialismus und
Idealismus, die Wieland einander- gegenüberstellt.

Agatbon ist der Sohn eines reichen athenischen Bürgers, aufgewachsen
in den heiligen Hainen des delphischen Tempels. Sein Geist füllt sich da mit
Bildern des Schönen und Guten und nimmt eine schwärmerisch rein idealistische
Richtung an. Ein ganz unsinnliches, reines Liebesverhältnis verbindet ihn mit.
einer der Jungfrauen der Priesterin, mit der schönen und tugendhaften Psyche.
Zu seinem Vater zurückgekehrt, spielt er eine Zeitlang in Athen eine glänzende
politische Rolle, allein die Feinheit seiner Ziele und Mittel und die Unbeständigkeit

der Volksgunst treiben ihn in die Verbannung. Er wird von Seeräubern
gefangen und in Milet als Sklave an den Philosophen Hippias verkauft. In
Athen war er ein Schüler Piatons, dessen Philosophie seiner Geistesrichtung
durchaus entsprach, in Milet kommt er nun in die Schule eines Materialisten.
Hippias ist ein Anhänger Aristipps. der das Glück des Menschen im verfeinerten
Lebensgenuss sieht, ein Vertreter des sogen. Hedonismus. Er sucht nun seinen
jungen Sklaven zu seinen Anschauungen zu bekehren, und da ihm dies
theoretisch nicht gelingt, sucht er ihn durch die Praxis zu gewinnen, er führt ihn
in die Netze der schönen und geistvollen Hetäre Danae. Agathon fällt und
ergibt sich eine Zeitlang ganz den Beizen der Geliebten. Doch seine alte
Sehnsucht nach etwas Höherem erwacht wieder, und wie er nun erfährt, dass
Danae keine edle, reine Frau, sondern eine Hetäre ist, verlässt er sie und
flieht nach Syrakus.



— 231 —

Dort herrscht der Tyrann Dionysius, der eben Piaton als Ratgeber von
sich gewiesen, da ihm dessen Weltverbesserungspläne zu ideal waren, zu grosse
Opfer von seiner sinnlichen Natur verlangten. Agathon glaubt nun, durch seine
Erlebnisse gereift zu sein. Er hält zwar noch fest an seinen alten Idealen,
allein er ist nicht mehr der unpraktische Schwärmer von ehemals, er versteht
Kompromisse zu sehliessen, der menschlichen Schwachheit Konzessionen zu machen,
wo es für das Wohl des Ganzen notwendig ist. Deshalb glaubt er, es sei seine
Lebensaufgabe, der gute Engel des syrakusanischen Volkes zu werden. Durch
seine Schönheit und seine glänzende Rednergabe setzt er sich bei Dionysius in
Gunst und wird sein Freund und erster Ratgeber. Doch bald stürzen ihn
Hofintrigen, und im Gefängnis harrt seiner eine neue Prüfung. Hippias sucht ihn
dort auf und will ihn nochmals zu seinen Prinzipien bekehren. Obschon Agathon
in allen seinen Plänen Schiffbruch gelitten hat, verlocken ihn weder die
sophistischen Theorien noch die äussern Vorteile, durch die Hippias ihn zum Freund
gewinnen möchte, sondern er bleibt, obschon in den Grundfesten seiner Seele

erschüttert, seiner alten Weltanschauung treu. Bald verlässt er Syrakus und
findet in Tarent bei dem Philosophen Archytas einen Zufluchtsort. Dieser gibt
ihm auch seine Ideale geläutert und gefestigt wieder, so dass er nun sogar auf
Danae verzichten kann, die sich von den Freuden der Welt zurückgezogen hat
und allein der Tugend leben will. Eine schöne Freundschaft und ein gemeinsames

Lebensideal verbindet die beiden, und Agathon stellt sich ganz in den
Dienst der Menschheit.

Die innere Entwicklung des Helden bewegt sich also in einer einfachen
Linie. Der jugendliche Schwärmer lebt, der Wirklichkeit abgewandt, ganz in
der platonischen Ideenwelt. Das Schicksal wirft ihn in eine andere Sphäre, und
er lernt nicht nur die der seinen entgegengesetzte Weltanschauung kennen, die
das ganze Seelenleben auf sinnliche Eindrücke gründet, sondern auch seine eigene
und die allgemeine menschliche Schwachheit. Trotzdem übersteht er die gefährlichste

Krisis des Zweifels, das edle Beispiel und der feste Glaube des Archytas
an ein geistiges Prinzip im Universum und im Menschenleben geben ihm eine

klare, feste Weltanschauung, die wir als ethischen Idealismus bezeichnen können.
Als seine Lebensaufgabe betrachtet er es nun, das Glück seiner Mitmenschen zu
fördern und das einzige Mittel erkennt er in der „wahren Aufklärung zur
moralischen Besserung." Die Tugend soll im Leben der Völker, so verschieden sie

in Religion, Sitten und politischen Einrichtungen auch sind, das höchste Prinzip sein.
Wenn Archytas oder wenn Agathon über die Unterordnung der tierischen Natur

im Menschen unter seine geistige reden, so klingt das ganz wie Försters Forderung^.
der Selbstbeherrschung. Förster hätte also auch Wieland zitieren können. Nur
atmet Wielands Werk mehr eine philosophische, freie Luft, er weist beständig
hin aufs klassische Altertum, während Förster die alten Heiligen der christlichen
Kirche heraufbeschwört. Man kann also auf verschiedenen Wegen zum gleichen
Ziel gelangen. Der idealistisch veranlagte Freidenker wird sich von Wieland
mehr angezogen fühlen als von Förster.

Ausser Agathon ist aber in Wielands Werk noch eine andere Persönlichkeit,
die uns, und besonders uns Frauen, interessiert, nämlich Danae. Sie erzählt dem

wiedergefundenen Freund, um ihm ihre Schuld zu erklären, ausführlich ihre
Lebensgeschichte. Wieland schenkt uns also auch einen weiblichen Bildungsroman, der

zwar, weil von einem Mann erzählt, nicht als ganz vollwertig zu betrachten
ist. Immerhin bildet er des Interessanten und psychologisch Richtigen genug,
um ihn nicht leichthin zu übergeben.



— 232 —

Danae war von niedriger Abkunft. Ihre Mutter, eine Flötenspielerin, konnte
für die Erziehung der Tochter wenig tun. Sie brachte diese zu einer Verwandten
nach Athen, die das mit ausserordentlicher Schönheit und Anmut begabte Mädchen
zur Tänzerin ausbilden liess. In der Seele Danaes lebte die Sehnsucht nach
Schönheit, die Natur hatte, wie sie sagte, die Idee des Schönen in ihre Seele

gezeichnet. Diese Idee zu verwirklichen, war ihr Streben. Der Zufall machte
Alcibyades mit ihr bekannt, und dieser übergab sie Aspasia zur weitern
Ausbildung, um dann aus den Händen der Königin athenischer Weiblichkeit die
Geliebte zu empfangen. Doch Aspasia, zu der Danae in unbedingter Verehrung
emporblickte, erzog sie nicht für sondern gegen die Wünsche der Männer. Sie
senkte in ihre Seele den ersten Keim der Sittlichkeit uud wollte sie gegen die
Versuchung widerstandsfähig machen. Ja, sie, die vom ersten der Athener, von
Perikles. und vom ganzen verwöhnten Männergeschlecht angebetet wurde, empfand
die tiefe Schmach der Frau, die nur dem Genüsse und der Lust des Mannes
dienen soll. Sie möchte die Frauen von diesen unwürdigen Fesseln lösen, sie

predigt Danae die Emanzipation. Ihre scharfe Philippika gegen die Männer mag
hier wörtlich folgen.

„Die Männer," sagte Aspasia zu ihrer Schülerin, „haben aus einer
angemassten Machtvollkommenheit, für welche sie nicht den mindesten Titel
aufweisen können, die ungerechteste Teilung mit uns gemacht, die sich denken
lässt. Nicht zufrieden, uns von allen wichtigen Geschäften auszuschliessen,
haben sie sich sogar der Gesetzgebung einseitig bemächtigt, sie gänzlich zu
ihrem eigenen Vorteil eingerichtet, uns hingegen tyrannischerweise genötigt,
Gesetzen zu gehorchen, zu denen wir unsere Einwilligung nicht gegeben haben,
und die uns beinahe aller Rechte vernünftiger und freigeborener Wesen berauben.
Nachdem sie alles getan, was nur immer zu tun war, um uns des blossen
Gedankens einer Empörung gegen ihre unrechtmässige Herrschaft unfähig zu machen,
sind sie unedelmütig genug, unserer Schwäche, die ihr Werk ist, noch zu spotten,
nennen uns das schwächere Geschlecht, behandeln uns als ein solches, fordern
zum Preis alles Unrechts, das wir von ihnen leiden, unsre Liebe, wenden alle
nur ersinnliclie Verführungen an, uns zu überreden, dass sie ohne uns nicht
glücklich sein können, und bestrafen uns gleichwohl dafür, wenn wir sie glücklich

machen. Doch in diesem einzigen Punkt find ich sie lobenswürdig. Wir
verdienen, bestraft zu werden, wenn wir blöde genug sind, die Feinde unserer
Ruhe, die Tyrannen unseres Lebens, die Räuber unserer angebornen Rechte'
zu lieben. Warum fühlen wir nicht die Vorteile, die uns die Natur über sie
gegeben hat? Wir sollten das schwächere Geschlecht sein? Sie das stärkere?
Die lächerlichen Geschöpfe Wie fein steht es ihnen an, mit ihrer Stärke gegen
uns zu prahlen, da die schwächste aus unserem Mittel es in ihrer Gewalt hat,
ihre Helden, ihre eingebildeten Halbgötter selbst, mit einem lächelnden oder
sauren Blick zu ihren Füssen zu legen! In der Güte unseres Herzens liegt
unsere Schwäche ; die schönste unserer Tugenden ist es, die uns von den
Unverschämten zum Verbrechen gemacht wird. — Sie das stärkere Geschlecht?
Wo ist eine Fähigkeit, ein Talent, eine Kunst, eine Vollkommenheit, eine Tugend,
in der sie nicht weit hinter uns zurückbleiben An Scliönlieit, an Beiz, an feinem
Gefühl, an Behendigkeit und Feuer des Geistes, an (irossmut, sogar an
Entschlossenheit und Standhaftigkeit, übertreffen wir sie unleugbar; und ich möchte
den Mann sehen, der den Mut hätte, zu tun oder zu leiden, was eine Frau zu
tun oder zu leiden fähig ist. Unter welchem Geschlechte haben wir die meisten
und ausserordenthchsten Beispiele von Taten, die nur eine grosse Seele unter-



— 233 —

nehmen kann? Und alle diese Vorzüge — sind gleichwohl nur der Überrest
dessen, was sie uns genommen haben! Aller Hülfsmittel zur Vervollkommung
so viel an ihnen liegt, beraubt, haben wir nichts, als was uns die Tyrannen
nicht nehmen konnten ; und dies beweist, was wir sein würden, wenn die
Erziehung, die sie tins geben, die Vorurteile, womit sie uns fesseln, der Zirkel von
Kleinigkeiten, in den sie uns einsperren, die Entwicklung und den freien Schwung
unserer Fähigkeiten nicht verhinderte. — Aber unsere Tyrannen haben uns zu
blossen Werkzeugen ihrers Vergnügens herabgewürdigt. Sie fürchteten die Macht
unsrer Reizungen, wenn sie durch die Vollkommenheit des Geistes unterstüzt
würden ; sie fühlten, dass es ihnen alsdann unmöglich sein würde, eine
Herrschaft zu behaupten, zu der sie, ausser der Stärke ihrer Knochen, nicht das
mindeste natürliche Vorrecht haben. Kurz, es ist ihnen gelungen, uns zu
unterjochen ; und ihre Usurpation ist durch die Länge der Zeit zu sehr befestigt, als
dass die wenigen unter uns, welche durch irgend einen günstigen Zufall zum
Besitz ihrer natürlichen Vorzüge gelangen, daran denken könnten, die Befreiung
ihres Geschlechts zu unternehmen."

So redet nichi eine rabiate moderne Frauenrechtlerin, sondern Wieland,
der also durcli den Mund der Aspasia als Anwalt des weiblichen Geschlechtes
redet. Wir hören aus seinen Worten die um die Wende des 18. Jahrhunderts
auftauchende Idee der Frauenemanzipation.

Aspasia empfiehlt dann ihrer Schülerin als einziges Mittel zur Befreiung
vom unwürdigen Joch Selbstbeherrschung der Verführungen der Männer gegenüber.

Sie soll, ihrem Beispiele folgend, nicht die Sklavin, sondern die Beherrscherin
der Männerwelt werden. Leider beraubte der Tod Danae ihrer- mütterlichen
Freundin, und sie erlag den Verführungen des Alcibiades, der ihrer aber bald
überdrüssig war. Später wurde sie die Geliebte des Perserfürsten Cyrus und nach dessen
Tode lebte sie ein freies Leben in Genuss und Schönheit zu Milet, bis Agathon
ihre Liebe gewann. Durcli diese Liebe und den Schmerz um seinen Verlust
geläutert, strebte sie nun nach der Idee der seelischen Schönheit, der sittlichen
Grazie, wie dies Wieland nennt. Auch als sie den Geliebten wiederfand und
dieser von neuem um ihre Liebe warb, blieb sie ihrem Ideal treu, sie wollte
fortan der Tugend, die sie so lange verletzt, allein dienen. So münden beide,
Agathon und Danae, ein in den Weg freudiger und überzeugter Entsagung.

Wielands Roman ist keine kurzweilige Lektüre. Die Technik ist ganz
veraltet, und die Handlung wird immerzu unterbrochen durch seitenlange philosophische

Auseinandersetzungen. Wer aber gerne klar und leichtverständlich
philosophieren hört, der wird die IHskussionen über die zwei entgegengesetzten
Weltanschauungen, die sich im Grunde zu allen Zeiten gleich bleiben, dankbar
hinnehmen. Auch der Materialismus hat einen beredten und feinsinnigen Vertreter
in Hippias.

Wir lesen in unsern Tagen spannendere Romane, wir stellen grössere
Ansprüche an die Erzählungskunst der Autoren. Und doch ist Wielands Agathon
es wert, dass man auf ihn zurückgreift und geduldig von ihm lernt.

Mitteilungen und Nachrichten.
Fröhliche Nachricht. Die beimische Unterrichtsdirektion sandte letzter Tage

unserer Kassiererin in Form einer Anweisung auf die Kantonalbank in Bern


	Bildungsromane : [Teil 3]

