Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 13 (1908-1909)

Heft: 3

Artikel: "Christentum und Klassenkampf" von Fr. W. Férster
Autor: L. M. / Forster, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-310623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-310623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer aber nur kurze Zeit eine ihm fremde Organisation studieren durfte,
kann unmoglich fiir die absolute Richtigkeit seiner miindlich oder schriftlich
niedergelegten Beobachtungen gutstehen; er kann nur sagen, wie in seinem
geistigen Auge sich die neuen ungewohnten Lichtstrahlen gebrochen haben.
Moge die kleine Studie iiber einige Zweige des Schulwesens der Stadt Paris in
diesem Sinne gelesen werden.

L~Christentum und Klassenkampf* von Fr. W. Forster.

Im Verlag von Schulthess & Co. in Ziirich ist dieses Jahr ein neues Buch
des durch seine friihern pidagogischen Werke wohlbekannten Ziircher Gelehrten
Fr. W. Forster erschienen. ,Christentum und Klassenkampf“ ist kein eigentlich
schulpidagogisches Buch, denn es dehnt das Feld der Erziehung viel weiter
aus. Nicht die Jugend allein ist bildungs- und erziehungsbediirftig, sondern jeder
Erwachsene, wir alle sind es. Und wer uns bilden und erziehen soll, das sind
in erster Linie wir selber, das sind unsere Mitmenschen, die ihrerseits wieder
durch uns beeinflusst werden. Jedermann ist Erzieher, sowohl sein eigener, wie
der seiner Nichsten. Es ist interessant, wic Forster alle seine Aufsitze — so
nennt er sie selbst — auf dieses Prinzip aufbaut. Sein Weg ist der der Ver-
innerlichung. Untersuchungen {iiber iussere Zustiinde fiihren ibn zu Studien der
Seele und lassen ihn diese als das Hauptsichlichste erkennen. Alle sozialen
Fragen sind fiir ihn nur Folgen innerer Ursachen, und diesen innern Ursachen
nachzuforschen, erachtet er fiir unumginglich notwendig. So gelangt er von
Fragen, die die Gemeinschaft angehen, zum Perstonlichen. vom Perstnlichen zum
Seelischen. In allen &dussern Wirrnissen und Kimpfen der Welt sucht er das
ihnen innewohnende bewegende Prinzip. In jedem Problem erkennt er eine innere
geistige oder seelische Ursache, und so kommt er zu dem Schlusse, dass die
Kultur der Seele, also die Kultur des einzelnen die Kultur der Menschheit
iiberhaupt bedinge und herbeifithre. Biddung des individuellen Willens wund
Charalters ist Forsterr Wahrspruch, Doch gehort dazu Einsicht und Kraft, und
diese Einsicht und Kraft wird nach ihm nur erlangt durch den Glauben an
ein Ideal. Dieses Ideal — hier setzt Forsters Eigenart ein — ist Gott. Nur
in der Religiositit findet die Seele die nétige Kratt und Begeisterung, das Gute
zu erstreben und zu erreichen. Der Weg, den Forsters Logik immer und immer
wieder geht, ist gerade und leicht zu iibersehen auch fiir solche, die ihn nicht
betreten konnen.

Im Vorwort des Buches deutet uns der Verfasser seine eigene Entwicklung
an. In frithern Jahren war er Soziologe und beschiiftigte sich fast ein Jahr-
zehnt eingehend mit der modernen Arbeiterbewegung. Die Studien und Erfahrungen
auf diesem Gebiete liessen ihn die Wichtigkeit der Erzieliung erkennen. So
wurde er Padagoge, denn nur durch die Besserung und Hebung des Einzelnen
wird die Gesamtheit gehoben und gebessert. Das Néchstliegende war, dass
Firster sich mit Jugenderziehung befasste. Die Friichte dieser Epoche liegen
uns in seinen piadagogischen Werken vor. In  Klassenkampf® verbindet er beides,
seine Wirksamkeit sowohl als Soziologe als auch als Erzieher. Er wird Sozial-
pidagoge und untersucht das Problem der sozialen Arbeit vom sozialpidagogischen
Standpunkt aus. Nicht Kinder sind seine Objekte, sondern erwachsene Menschen.



P e T

Nicht Strafe und Belohnung sind seine Hilfsmittel, sondern innere Hebung, die
Sehnsucht der Seele nach etwas Vollkommenerem und ihre Ruhe und Befriedigung,
die sie letzten Endes immer in der Religiositit und der Gemeinschatt mit Gott
findet. — Die sieben verschiedenen Kapitel des Buches stehen in keiner engern
Verbindung, sie kniipfen allein an ,bestimmte Erscheinungen der Gegenwart an,
jedoch nur, um von dort aus zu den ewigen Fragen der Seele und der Kultur
hinaufzuleiten und von ihnen aus das Vergingliche zu beleuchten“, Dieser eine
Weg, den Forster kennt und den allein er geht, ist nicht jedermanns Sache,
und doch mdchte ich die Lektiire des Buches allen empfehlen. Allen, weil Fragen
von allgemeinem Interesse darin aufgerollt und von neuen Gesichtspunkten aus
untersucht und beleuchtet werden und auch. weil vielen von Forsters Argumenten
eine tiefe innere Wahrheit nicht abgesprochen werden kann. Die Zusammen-
gchirigkeit der verschiedenen Artikel ergibt sich auch aus dem Bestreben
Forsters, fiir die ganze soziale Frage, der alle Themata entnommen sind. eine
einheitliche Grundauffassung herbeizufiihren und alle Konflikte auf eine innere Ur-
sache zu reduzieren. Erst von hier aus kann nach ihm die Sanierung der
dussern Verhiiltnisse erreicht werden, Und deshalb die immer sich wiederholende
Betonung der Erziehung. Erst diese wird die soziale Genesung bringen. In der
Melirzahl seiner Artikel wendet er sieh ja an eine bestimmte Klasse oder
Kategorie von Menschen. Einmal sind es die Geistlichen, ein andermal die
Studierenden; einmal die Unternehmer und die Betriebsleiter. Im Gegenstiick
dazu wendet er sich hauptsiichlich an die Arbeiter. Sogar den Hausfrauen ist
ein ganzes Kapitel gewidmet, weil die ewige Klage iiber die herrschende Dienst-
botennot ihm Veranlassung gibt, dieses Problem vom sozial-pidagogischen Stand-
punkt aus zu untersuchen. In diesen Kapiteln behandelt Forster speziell die
Reibung und die Differenzen zwischen Mensch und Mensch oder besser die ver-
schiedenen Tendenzen, die ganze Menschenklassen voneinander trennen. Hier
sol] gegenseitige Beeinflussung und Erziehung eingreifen und losen,

Andere Kapitel betonen mehr die Selbsterziehung. Die ethische Wirkung
der Arbeit auf den Menschen wird hervorgehoben, Auswiichse des heutigen
Klassenkampfes geben Anlass zu ethischen Betrachtungen.

Im folgenden greife ich zwei Artikel des Buches heraus, um an ihnen
Forsters Art, an eine Frage heranzutreten, besser zu charakterisiecren und um
zu zeigen, in welcher Richtung er die Losung sozialer Konflikte zu finden hofft.

Die Lehre von der Selbsterziehung und die Betrachtung menschlicher Hand-
lungen in bezug auf ihre Wirkung sowohl auf den Urheber selbst als auch auf
die Gesellschaft kommen hauptsiichlich in dem Aufsatz ,Konnen Attentate den
gesellschaftlichen Fortschritt beférdern® zur Anwendung., Den Ausgangspunkt
liefern dem Verfasser die jlingsten Exzesse in Russland und die Stellung, welche
die westeuropiiische Presse diesen gegeniiber einnimmt; denn fast in keinem
Blatte ist ein prinzipieller Protest gegen die Gewaltakte der Revolntionire
erschienen, Forster erklirt dies Verstummen des ethischen Urteils damit, dass
die religivse Begriindung des Gewissens jeglichen Einfluss verloren habe. Er
unternimmt es, einige Gesichtspunkte aufzustellen, an welche eine tiefere Beur-
teiluing des politischen Mordes anzukniipfen hitte. Zwei dieser Punkte scheinen
mir fiir Forster charakteristisch zu sein. :

Jeder, der einen politischen Mord ausfiihrt, begeht einen logischen Fehler,
denn gerade, was er aus der Welt schaffen miéchte, das begiinstigt er. Er
bekimpft die Gewalttat, iibersieht aber, dass er sie durch die Art seines



Kampfes sanktioniert. ,Die meisten Menschen bleiben gewdhnlich bei dem
befreienden Augenblickseffekt blutiger Exekutionen stehen: es ist ein Hindernis
fortgerdumt, es ist ein leerer Raum dort, wo vorher ein Mensch stand — der
Freiheit ist scheinbar eine Gasse gebahnt. Was man aber vergisst, dass ist,
dass das Hindernis ja doch nicht in dem Korper jenes Menschen, sondern ehen
in seiner Gesinnung lag, in seiner Unfihigkeit, seinen Willen und seine gesell-
schaftliche Funktion anders als mit plumper Gewalt durchzufiithren — und diese
gewalttitige Willensrichtung wird durch den Mord nicht getitet, sondern viel-
mehr nur auf diejenigen verpflanzt, welche Gewalt mit Gewalt erwidern und
einen Mord begehen.“

Allen jungen Stiirmern, die voll Empdrung Gewalttat gegen Gewalttat
setzen, fehlt die Einsicht in den Zusammenhang des Lebens und der Seelen alles
Seienden. ;

Als zweiten Hauptpunkt, von dem aus politische Morde zu verdammen
sind, stellt Forster die absolute Heiligkeit des Lebens auf. Diese ausnahms-
lose Sicherstellung und Heiligung des Menschenlebens hat die stirkste und
grundlegendste Bedeutung fiir unsere ganze Kultur, _Es gibt cben Dinge, die
niemals der individuellen Entscheidung in die Hand gegeben werden diirfen,
weil die Gefahr des Missbrauchs zu ungehever gross ist; und eine willkiirliche
Ausnahme ist hier gleichbedeutend mit einem schiweren Diebstahl an der sitt-
lichen Sicherheit der andern, die an das unantastbare _ Du sollst picht® ge-
bunden ist.“ Das Leben unseres Mitmenschen sei immer und iiberall geheiligt,
ganz unabhingig von seinem personlichen Daseinswerte. Forster macht uns
klar, welche auflisenden und erschreckenden Konsequenzen sich ergeben miissten
aus der Entheilicung des Menschenlebens. Er tritt dabei auch gegen einige
Gelehrte auf, die die Tolung schwachsinniger, missbildeter und verkriippelter
Kinder often befiirworten. Wiirde man dies zugeben, so wire der Schritt zur
Beseitigung moralisch verkriippelter Kinder sehr klein. Und die Erwachsenen?
Wer wollte dann noch den Schutz der Heruntergekommenen, der Halt- und
Freudlosen iibernehmen, die nur sich selbst zur Last, oft das Gliick und die
Zufriedenheit der andern verhindern? Es ist klar, dass nur das unerbittlichste
Halt hier wirklicher Schuiz ist. Nie und nimmer darf einem politischen Mord,
wiren die Motive auch noch so begreiflich und noch so edel, unsere Zustim-
mung gegeben werden.

In dem Aufsatz _Die Stellung des Geistlichen zur sozialen Frage® wird
mehr das erzieherische Moment betont.

Wer sich in den letzten Jahren nicht ganz und gar von der Offentlich-
keit fern hielt, dem konnten die Wiinsche und Kiampfe der arbeitenden Klasse
nicht unbekannt bleiben, der wurde mit hineingezogen in die Diskussionen fiber
das Fiir und Wider. und oft hielt es schwer, den goldenen Mittelweg inne zu
halten, sich zu hiiten, in Bausch und Bogen gut zu heissen oder aber ganz
und gar zu verdammen, Dieses Nichtinnelaltenkinnen des Mittelweges macht
Forster den Geistlichen, hauptsichlich einigen protestantischen Geistlichen zum
Vorwurf. Ihr Bestreben, das Christentum der Tat an die Stelle der beschau-
lichen Frommigkeit zu setzen, habe sie vergessen lassen, dass auch ,Gerechtig-
keit, Caritas und erzieherische Weisheit® mit zu Religion und Christentum ge-
horen. In ihrem Eifer zu helfen und Zustinde zu bessern, verlieren sie die
Objektivitat.

Gegenstand ihrer Sorge sind nur die Armen und Unterdriickten, die sozial
niedriger Stehenden, und dariiber vernachlissigen sie die Reichen, die Besitzenden,



die ihres Rates und Trostes ebensosehr, wenu vielleicht auch in anderer
Weise bediirfen, als die Armen. Forsters Ausspruch, dass die ,soziale Frage
nur religios geldst werden konne, ist einseitig, lisst sich aber durch seine Art,
alle Losungen auf das Zline zuriickzufiihren, leicht erkldaren. Jeder Geistliche
soll die Fragen der Welt und der Menschheit kennen, er soll die soziale Be-
wegung studieren und ganz erfassen, aber nur, um durch die dadurch gewonnene
Einsicht sein eigentliches Wirkungsfeld, die Seelenkultur, zu befruchten. Er soll
sich nicht etwa selbst auf den Boden der sozialen Frage stellen, denn die Seele
des einzelnen ist seine Domé#ne, sie gross und stark zu machen, seine vor-
nehmste Aufgabe. Nur so kann der Geistliche helfen, soziale Schiden zu be-
seitigen. Das Verdienst, diese Aufgabe so recht begriffen und erfasst zu haben,
kommt nach Forster der Heilsarmee zu. Zuerst nimmt diese sich .der individuellen
Seele an und dann erst der Zustinde, die geheilt werden sollen. Ihre grossen
Erfolge in allen Schichten der Bevilkerung beruhen auf diesem Vorgehen. Wenn
wir auch hier ziemlich mit dem Verfasser einverstanden sind, so geht er doch
wieder zu weit in seinem Ausspruch. man rede zu viel von dieser Welt, zu
wenig von der andern, oder das Christentum sorge gerade dadurch fir die
weltlichen Fragen, dass es nicht so viel von ihnen rede, sondern eben ,in die
hohern Dinge verloren sei*. Es liegt eine grosse Gefalr in dieser Lehre, denn
gie ist einseitig. Den Geistlichen wurde der Vorwurf gemacht, sie hiitten sich
durch ihre Teilnahme an der sozialistischen Bewegung zu sehr vom goldenen
Mittelweg entfernt. Folgten sie der zuletzt erwiihnten Ansicht Forsters, so
wiirden sie in das andere Extrem verfallen, denn diese fithrt zu Weltabgewandt-
heit, zu Kloster und Askese. L. M.

Hedwig Dohm.

Im Oktober erlebte in Berlin ihren 75. Geburtstag eine Frau. auf die
wir alle stolz sein diirfen. Hedwig Dohm ist vielleicht die bedeutendste deutsche
Frauenrechtlerin — eine der allergescheitesten auf jeden Fall. Was den Frauen
stets abgesprochen werden will, sie besitzt es in hohem Masse: Zwingende
Logik, gegen die sich nichts, aber auch gar nichts einwenden lisst.

Wer von uns kennt eigentlich Hedwig Dohm? Allzu wenige, leider! Und
deshalb michte ich in dieser Zeit, da man zu Geschenkzwecken sich gern nach
einem guten Buche umsieht, auf eine Sammlung jhrer Aufsitze hinweisen.

Die Antifeministen. Ein Buch der Verteidigung von Hedwig Dohm. Berlin
1902. Ferd. Diimmlers Verlagsbuchhandlung. Preis geb. Fr. 3. 75.

Hedwig Dohm verteidigt die Frau gegen ungerechte Behauptungen und
widerlegt allerlei ungereimtes Zeug, das die Inferioritit. des Weibes beweisen
soll, Ich hiorte kiirzlick die Ansicht aussprechen, es sei doch schon lange nicht
mehr notig, derlei Behauptungen zu widerlegen, es glaube ja lingst niemand
mehr daran. Gerne zugegeben, dass in den letzten 20 Jahren die Beurteilung
und Schitzung der Frau grosse Wandlungen durchgemacht hat — aber vor
mir liegt in 9. Auflage — 1908 — die von Hedwig Dohm sehr geistreich
besprochene Broschiire des Dr. Mobius ,Uber den physiologischen Schwachsinn
des Weibes“. — Mobius ist zu Anfang des letztem Jahres gestorben. Von den
Toten soll man nur Gutes reden: Ich kann also nicht von ihm sprechen, son-
dern weise nur auf seine allen zugingliche Schrift hin — brosch. 2. 15 — die



	"Christentum und Klassenkampf" von Fr. W. Förster

