
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 13 (1908-1909)

Heft: 3

Artikel: "Christentum und Klassenkampf" von Fr. W. Förster

Autor: L. M. / Förster, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 53 —

Wer aber nur kurze Zeit eine ihm fremde Organisation studieren durfte,
kann unmöglich fiir die absolute Eichtigkeit seiner mündlich oder schriftlich
niedergelegten Beobachtungen gutstehen ; er kann nur sagen, wie in seinem

geistigen Auge sich die neuen ungewohnten Lichtstrahlen gebrochen haben.
Möge die kleine Studie über einige Zweige des Schulwesens der Stadt Paris in
diesem Sinne gelesen werden.

„Christentum und Klassenkampf" yon Fr. W. Förster.
Im Verlag von Schulthess & Co. in Zürich ist dieses Jahr ein neues Buch

des durch seine frühem pädagogischen Werke wohlbekannten Zürcher Gelehrten
Fr. W. Förster erschienen. „ Christentum und Klassenkampf ist kein eigentlich
schulpädagogisches Buch, denn es dehnt das Feld der Erziehung viel weiter
aus. Nicht die Jugend allein ist bildungs- und erziehungsbedürftig, sondern jeder
Erwachsene, wir alle sind es. Und wer uns bilden und erziehen Holl, das sind
in erster Linie wir selber, das sind unsere Mitmenschen, die ihrerseits wieder
durch uns beeinflusst werden. Jedermann ist Erzieher, sowohl sein eigener, wie
der seiner Nächsten. Es ist interessant, wie Förster alle seine Aufsätze — so
nennt er sie selbst — auf dieses Prinzip aufbaut. Sein Weg ist der der Ver-
innerlichung. Untersuchungen über äussere Zustände führen ihn zu Studien der
Seele und lassen ihn diese als das Hauptsächlichste erkennen. Alle sozialen
Fragen sind für ihn nur Folgen innerer Ursachen, und diesen innern Ursachen
nachzuforschen, erachtet er für unumgänglich notwendig. So gelangt er von
Fragen, die die Gemeinschaft angehen, zum Persönlichen, vom Persönlichen zum
Seelischen. In allen äussern Wirrnissen und Kämpfen der Welt sucht er das

ihnen innewohnende bewegende Prinzip. In jedem Problem erkennt er eine innere
geistige oder seelische Ursache, und so kommt er zu dem Schlüsse, dass die
Kultur der Seele, also die Kultur des einzelnen die Kultur der Menschheit
überhaupt bedinge und herbeiführe. Bildung des individuellen Willens und
Charakters ist Försterr Wahrspruch. Doch gehört dazu Einsicht und Kraft, und
diese Einsicht und Kraft wird nach ihm nur erlangt durch den Glauben an
ein Ideal. Dieses Ideal — hier setzt Försters Eigenart ein — ist Gott. Nur
in der Religiosität findet die Seele die nötige Kraft und Begeisterung, das Gute
zu erstreben und zu erreichen. Der Weg, den Försters Logik immer und immer
wieder geht, ist gerade und leicht zu übersehen auch für solche, die ihn nicht
betreten können.

Im Vorwort des Buches deutet uns der Verfasser seine eigene Entwicklung
an. In frühern Jahren war er Soziologe und beschäftigte sich fast ein
Jahrzehnt eingehend mit der modernen Arbeiterbewegung. Die Studien und Erfahrungen
auf diesem Gebiete liessen ihn die Wichtigkeit der Erziehung erkennen. So

wurde er Pädagoge, denn nur durch die Besserung und Hebung des Einzelnen
wird die Gesamtheit gehoben und gebessert. Das Nächstliegende war, dass

Förster sich mit Jugenderziehung befasste. Die Früchte dieser Epoche liegen
uns in seinen pädagogischen Werken vor. In „Klassenkampf" verbindet er beides,
seine Wirksamkeit sowohl als Soziologe als auch als Erzieher. Er wird
Sozialpädagoge und untersucht das Problem der sozialen Arbeit vom sozialpädagogischen
Standpunkt aus. Nicht Kinder sind seine Objekte, sondern erwachsene Menschen.



— 54 —

Nicht Strafe und Belohnung sind seine Hilfsmittel, sondern innere Hebung, die
Seiinsucht der Seele nach etwas Vollkommenerem und ihre Euhe und Befriedigung,
die sie letzten Endes immer in der Religiosität und der Gemeinschaft mit Gott
findet. — Die sieben verschiedenen Kapitel des Buches stehen in keiner engern
Verbindung, sie knüpfen allein an „bestimmte Erscheinungen der Gegenwart an,
jedoch nur, um von dort aus zu den ewigen Fragen der Seele und der Kultur
hinaufzuleiten und von ihnen aus das Vergängliche zu beleuchten". Dieser eine

Weg, den Förster kennt und den allein er geht, ist niclit jedermanns Sache,
und doch möchte ich die Lektüre des Buches allen empfehlen. Allen, weil Fragen
von allgemeinem Interesse darin aufgerollt und von neuen Gesichtspunkten aus
untersucht und beleuchtet werden und auch, weil vielen von Försters Argumenten
eine tiefe innere Wahrheit nicht abgesprochen werden kann. Die
Zusammengehörigkeit der verschiedenen Artikel ergibt sich auch aus dem Bestreben
Försters, für die ganze soziale Frage, der alle Themata entnommen sind, eine
einheitliche Grunilauft'assung herbeizuführen und alle Konflikte auf eine innere
Ursache zu reduzieren. Erst von hier aus kann nach ihm die Sanierung der
äussern Verhältnisse erreicht werden. Und deshalb die immer sich wiederholende
Betonung der Erziehung. Erst diese wird die soziale Genesung bringen. In der
Mehrzahl seiner Artikel wendet er sich ja an eine bestimmte Klasse oder
Kategorie von Menschen. Einmal sind es die Geistlichen, ein andermal die
Studierenden ; einmal die Unternehmer und die Betriebsleiter. Im Gegenstück
dazu wendet er sich hauptsächlich an die Arbeiter. Sogar den Hausfrauen ist
ein ganzes Kapitel gewidmet, weil die ewige Klage über die herrschende
Dienstbotennot ihm Veranlassung gibt, dieses Problem vom sozial-pädagogischen Standpunkt

aus zu untersuchen. In diesen Kapiteln behandelt Förster speziell die

Eeibung und die Differenzen zwischen Mensch und Mensch oder besser die
verschiedenen Tendenzen, die ganze Menschenklassen voneinander trennen. Hier
soll gegenseitige Beeinflussung und Erziehung eingreifen und lösen.

Andere Kapitel betonen mehr die Selbsterziehung. Die ethische Wirkung
der Arbeit auf den Mensclien wird hervorgehoben, Auswüchse des heutigen
Klassenkampfes geben Anlass zu ethischen Betrachtungen.

Im folgenden greife ich zwei Artikel des Buches heraus, um an ihnen
Försters Art, an eine Frage heranzutreten, besser zu charakterisieren und um
zu zeigen, in welcher Richtung er die Lösung sozialer Konflikte zu finden hofft.

Die Lehre von der Selbsterziehung und die Betrachtung menschlicher
Handlungen in bezug auf ihre Wirkung sowohl auf den Urheber selbst als auch auf
die Gesellschaft kommen hauptsächlich in dem Aufsatz „Können Attentate den

gesellschaftlichen Fortschritt befördern" zur Anwendung. Den Ausgangspunkt
liefern dem Verfasser die jüngsten Exzesse in Kussland und die Stellung, welche
die westeuropäische Presse diesen gegenüber einnimmt; denn fast in keinem
Blatte ist ein prinzipieller Protest gegen die Gewaltakte der Revolutionäre
erschienen. Förster erklärt dies Verstummen des ethischen Urteils damit, dass

die religiöse Begründung des Gewissens jeglichen Einfluss verloren habe. Er
unternimmt es, einige Gesichtspunkte aufzustellen, an welche eine tiefere
Beurteilung des politischen Mordes anzuknüpfen hätte. Zwei dieser Punkte scheinen
mir für Förster charakteristisch zu sein.

Jeder, der einen politischen Mord ausführt, begeht einen logischen Fehler,
denn gerade, was er aus der Welt schaffen möchte, das begünstigt er. Er
bekämpft die Gewalttat, übersieht aber, dass er sie durch die Art seines



— 55 —

Kampfes sanktioniert. »Die meisten Menschen bleiben gewöhnlich bei dem
befreienden Augenblickseffekt blutiger Exekutionen stehen: es ist ein Hindernis
fortgeräumt, es ist ein leerer Raum dort, wo vorher ein Mensch stand -— der
Freiheit ist scheinbar eine Gasse gebahnt. Was man aber vergisst, dass ist,
dass das Hindernis ja doch nicht in dem Körper jenes Menschen, sondern eben
in seiner Gesinnung lag, in seiner Unfähigkeit, seinen Willen und seine
gesellschaftliche Funktion anders als mit plumper Gewalt durchzuführen — und diese

gewalttätige Willensrichtung wird durcli den Mord niclit getötet, sondern
vielmehr nur auf diejenigen verpflanzt, welche Gewalt mit Gewalt erwidern und
einen Mord begehen."

Allen jungen Stürmern, die voll Empörung Gewalttat gegen Gewalttat
setzen, fehlt die Einsicht in den Zusammenhang des Lebens und der Seelen alles
Seienden.

Als zweiten Hauptpunkt, von dem aus politische Morde zu verdammen
sind, stellt Förster die absolute Heiligkeit des Lebens auf. Diese ausnahmslose

Sicherstellung und Heiligung des Menschenlebens hat die stärkste und

grundlegendste Bedeutung fiir unsere ganze Kultur. „Es gibt eben DiDge, die
niemals der individuellen Entscheidung in die Hand gegeben werden dürfen,
weil die Gefahr des Missbrauchs zu ungeheuer gross ist; und eine willkürliche
Ausnahme ist hier gleichbedeutend mit einem schweren Diebstahl an der
sittlichen Sicherheit der andern, die an das unantastbare „Du sollst nicht"
gebunden ist." Das Leben unseres Mitmenschen sei immer und überall geheiligt,
ganz unabhängig von seinem persönlichen Daseinswerte. Förster macht uns
klar, welche auflösenden und erschreckenden Konsequenzen sich ergeben müssten
aus der Entheiligung des Menschenlebens. Er tritt dabei auch gegen einige
Gelehrte auf, die die Tötung schwachsinniger, missbildeter und verkrüppelter
Kinder offen befürworten. Würde man dies zugeben, so wäre der Schritt zur
Beseitigung moralisch verkrüppelter Kinder sehr klein. Und die Erwachsenen?
Wer wollte dann noch den Schutz der Heruntergekommenen, der Halt- und
Freudlosen übernehmen, die nur sich selbst zur Last, oft das Glück und die
Zufriedenheit der andern verhindern? Es ist klar, dass nur das unerbittlichste
Halt hier wirklicher Schutz ist. Nie und nimmer darf einem politischen Mord,
wären die Motive auch noch so begreiflich und noch so edel, unsere Zustimmung

gegeben werden.
In dem Aufsatz „Die Stellung des Geistlichen zur sozialen Frage" wird

mehr das erzieherische Moment betont.
Wer sich in den letzten Jahren nicht ganz und gar von der Öffentlichkeit

fern hielt, dem konnten die Wünsche und Kämpfe der arbeitenden Klasse
nicht unbekannt bleiben, der wurde mit hineingezogen in die Diskussionen über
das Für und Wider, und oft hielt es schwer, den goldenen Mittelweg inne zu
halten, sich zu hüten, in Bausch und Bogen gut zu lieissen oder aber ganz
und gar zu verdammen. Dieses Nichtinnehaltenkönnen des Mittelweges macht
Förster den Geistlichen, hauptsächlich einigen protestantischen Geistlichen zum
Vorwurf. Ihr Bestreben, das Christentum der Tat an die Stelle der beschaulichen

Frömmigkeit zu setzen, habe sie vergessen lassen, dass auch „Gerechtigkeit,

Caritas und erzieherische Weisheit" mit zu Religion und Christentum
gehören. In ihrem Eifer zu helfen und Zustände zu bessern, verlieren sie die

Objektivität.
Gegenstand ihrer Sorge sind nur die Armen und Unterdrückten, die sozial

niedriger Stehenden, und darüber vernachlässigen sie die Reichen, die Besitzenden,



- 56 —

die ihres Eates und Trostes ebensosehr, wenu vielleicht auch in anderer
Weise bedürfen, als die Armen. Försters Ausspruch, dass die „soziale Frage
nur religiös" gelöst werden könne, ist einseitig, lässt sich aber durch seine Art,
alle Lösungen auf das Eine zurückzuführen, leicht erklären. Jeder Geistliche
soll die Fragen der Welt und der Menschheit kennen, er soll die soziale
Bewegung studieren und ganz erfassen, aber nur, um durch die dadurch gewonnene
Einsicht sein eigentliches Wirkungsfeld, die Seelenkultur, zu befruchten. Er soll
sich nicht etwa selbst auf den Boden der sozialen Frage stellen, denn die Seele
des einzelnen ist seine Domäne, sie gross und stark zu machen, seine
vornehmste Aufgabe. Nur so kann der Geistliche helfen, soziale Schäden zu
beseitigen. Das Verdienst, diese Aufgabe so recht begriffen und erfasst zu haben,
kommt nach Förster der Heilsarmee zu. Zuerst nimmt diese sich der individuellen
Seele an und dann erst der Zustände, die geheilt werden sollen. Ihre grossen
Erfolge in allen Schichten der Bevölkerung beruhen auf diesem Vorgehen. Wenn
wir auch hier ziemlich mit dem Verfasser einverstanden sind, so geht er doch
wieder zu weit in seinem Ausspruch, man rede zu viel von dieser Welt, zu
wenig von der andern, oder das Christentum sorge gerade dadurch für die
weltlichen Fragen, dass es nicht so viel von ihnen rede, sondern eben „in die
höhern Dinge verloren sei". Es liegt eine grosse Gefahr in dieser Lehre, denn
sie ist einseitig. Den Geistlichen wurde der Vorwurf gemacht, sie hätten sich
durch ihre Teilnahme an der sozialistischen Bewegung zu sehr vom goldenen
Mittelweg entfernt. Folgten sie der zuletzt erwähnten Ansicht Försters, so
würden sie in das andere Extrem verfallen, denn diese führt zu Weitabgewandtheit,

zu Kloster und Askese. L. M.

Hedwig Dohm.
Im Oktober erlebte in Berlin ihren 75. Geburtstag eine Frau, auf die

wir alle stolz sein dürfen. Hedwig Dohm ist vielleicht die bedeutendste deutsche
Frauenrechtlerin — eine der allergescheitesten auf jeden Fall. Was den Frauen
stets abgesprochen werden will, sie besitzt es in hohem Masse : Zwingende
Logik, gegen die sich nichts, aber auch gar nichts einwenden lässt.

Wer von uns kennt eigentlich Hedwig Dohm? Allzu wenige, leider! Und
deshalb möchte ich in dieser Zeit, da man zu Geschenkzwecken sich gern nach
einem guten Buche umsieht, auf eine Sammlung ihrer Aufsätze hinweisen.

Die Antifeministen. Ein Buch der Verteidigung von Hedwig Dohm. Berlin
1902. Ferd. Dümmlers Verlagsbuchhandlung. Preis geb. Fr. 3. 75.

Hedwig Dohm verteidigt die Frau gegen ungerechte Behauptungen und
widerlegt allerlei ungereimtes Zeug, das die Inferiorität des Weibes beweisen
soll. Ich hörte kürzlich die Ansicht aussprechen, es sei doch schon lange nicht
mehr nötig, derlei Behauptungen zu widerlegen, es glaube ja längst niemand
mehr daran. Gerne zugegeben, dass in den letzten 20 Jahren die Beurteilung
und Schätzung der Frau grosse Wandlungen durchgemacht hat — aber vor
mir liegt, in 9. Auflage — 1908 — die von Hedwig Dohm sehr geistreich
besprochene Broschüre des Dr. Möbius „Über den physiologischen Schwachsinn
des Weibes". — Möbius ist zu Anfang des letzten- Jahres gestorben. Von den

Toten soll man nur Gutes reden : Ich kann also nicht von ihm sprechen,
sondern weise nur auf seine allen zugängliche Schrift hin — brosch. 2. 15 — die


	"Christentum und Klassenkampf" von Fr. W. Förster

