
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 10 (1905-1906)

Heft: 7

Artikel: Über Ethik : [Teil 3]

Autor: E. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 154 —

den beiden Referentinnen für die reichen Anregungen, die sie geboten, der Hoffnung

Ausdruck gebend, dass die Bestrebungen der „Vereinigung" in immer
weitern Kreisen verständnisvolle Unterstützung finden werden. E. B.

Über Ethik.
E. G.

Fortsetzung.

Plato.
Die Zentralsonne des platonischen Denkens war Sokrates. An die Lehre

des Meisters knüpfte Plato sein eigenes System, und die Person des Meisters
machte er in seinen Dialogen zum Träger seiner Gedanken. Sokrates war für
ihn der Idealtypus eines Weisheitslehrers, dessen Leben und Wirken ihm eine
Garantie bot, dass die Tugend, dir er inmitten schwankender Meinungen und
verneinender Skepsis zeitlebens zu erkennen strebte, kein leerer Wahn sei.

Sokrates war im Tugendproblem stecken geblieben, war über einen
theoretischen Eudämonismus nicht hinausgekommen, obschon er durch sein Streben
bewies, dass Tugend und äusseres Wohlbefinden sich nicht immer decken, dass

Unrecht leiden besser sei, als Unrecht tun. Während die Kyniker und die

Kyrenaiker die Glückseligkeitslehre in falscher Weise weiter ausbauten und sich
die Lösung des Problems verhältnismässig leicht machten, rang Plato in heissem
Bemühen danach, für den Begriff der Tugend eine feste, sichere Basis zu
gewinnen. Mit Sokrates war er der Ansicht, dass Tugend und Wissen dasselbe

seien, und dass nur der Weise wahrhaft glücklich sein könne. Aber worin
besteht denn nun eigentlich dieses wahre, von irdischer Lust unabhängige Glück,
dem der Mensch zustreben soll?

Um dies zu beantworten, muss man die Ideenlehre Piatos zu Hilfe nehmen,
jenes schwierige und komplizierte Gedankengebäude, durch das er die Welt
erklärt. Zu unserm Zwecke greifen wir aber nur das Allernotwendigste heraus,
um von Piatos Metaphysik zu seiner Ethik eine Brücke zu schlagen.

Plato lehrte, dass die sichtbare Welt nur das Abbild einer höhern,
unsichtbaren Welt sei. Jedes sinnlich wahrnehmbare Ding hat nach ihm eine

ewig gleichbleibende, vollkommene Urform, die Idee. Die höchste aller Ideen
ist die Idee des Guten. Nun nimmt Plato eine Präexistenz des Menschen an,
während welcher dieser die Ideen geschaut hat. Im irdischen Leben erkennt
er die höhere Form der Dinge, ihre Ideen, durch Erinnerung wieder. So

vermag er auch die Idee des Guten zu erkennen, und durch den Eros, den Trieb
nach den ewigen Urbildern, die er einmal geschaut, strebt er der höchsten Idee
zu. Diese, die Idee des Guten, ist also ganz unabhängig von menschlichen
Schicksalen, sie ist das Gute an sich, das wir hier auf Erden durch Riicker-
innerung erkennen und lieben. So gelangt Plato zu einem reinen Idealismus,
das heisst, um einer Idee willen, die für ihn, ob zwar immateriell, wirklicher
existiert, als die sichtbare Welt, sollen wir tugendhaft sein. Es wird von ihm
der Leitsatz jeder höhern Ethik ausgesprochen: „Das Gute tun um des Guten
willen."

Doch damit ist das Gute nur formal, nicht inhaltlich festgestellt. Auch
dies hat Plato getan in seiner Psychologie und in seiner Staatslehre.



— 155 —

Für Plato ist die Seele ein Mittelding zwischen der sinnlichen Welt und der
Welt der Ideen. Sie ist das Prinzip des Lebens und der Bewegung iin Körper
und gehört somit dem physischen Teil des Menschen an. Dann ist sie aber
auch das Organ, durch das wir die Ideen erkennen, also diesen wensensverwandt.
Plato unterscheidet drei Teile der Seele: Die Vernunft, den Mut und die sinnliche

Begierde. Die Vernunft gehört der höhern Welt an, der Mut und die

Begierde aber sind Bestandteile der Sinnenwelt. Entsprechend dieser Psychologie

gibt es für Plato vier Kardinaltugenden, durch die jeder der Seelenteile
der Vollkommenheit zustreben soll. Die Vernunft erhebe sich zur Weisheit, der
Mut hat sich als Willensenergie oder Tapferkeit zu äussern, und die Begierden
müssen durch Besonnenheit gezähmt werden. Die Gesamttugend der Seele aber,
die alle Teile erfüllen und in ein richtiges Verhältnis bringen soll, ist die
Gerechtigkeit.

Aus Piatos Psychologie und aus seiner ganzen Weltanschauung geht
hervor, dass er die Seele höher wertet, als den Körper. Dieser ist nach ihm der
Kerker der Seele. Das höchste Ziel des Menschen ist es, vermöge der
Vernunft der Ideenwelt zuzustreben, und dies tut er durch die Beschäftigung mit
<ler Philosophie. Doch ist Plato zu sehr Grieche, um ganz der Askese zu
verfallen. Er weist auch der Lust einen bescheidenen Platz im Leben an.
Freude am Schönen, Erkenntnis der niedern Wirklichkeit, also der Sinnenwelt,
zweckvolle Einrichtung des Lebens, verwirft er nicht. All das ist zwar nicht
das höchste Gut, aber doch eine Vorstufe dazu.

Das sittliche Ideal kann aber nach Plato nicht durch das Individium
verwirklicht werden, sondern nur durch die Gesamtheit, durch den Staat. Er ist
also durchaus nicht der Ansicht, dass der Staat ein notwendiges Übel sei, wie
die Individualisten aller Zeiten es behauptet haben. Höher als das Individium
steht ihm die Gattung, höher als der Mensch die Menschheit. Darum hat Plato
versucht, ein Staatsideal aufzustellen an dessen Verwirklichung er aber
scheiterte. Zweimal nach Syrakus berufen, sollte er dort seine politischen
Ideen darlegen und einführen. Beide Male schlugen seine Reformversuche fehl,
und er geriet in die Gefahr, Leben und Freiheit zu verlieren.

Piatos Musterstaat ist ganz nach Analogie seiner Psychologie organisiert.
Den drei Seelen teilen Vernunft, Mut und Begierde entsprechen drei Stände, der
Lehrstand, der Wehrstand und der Nährstand. Der erste Stand allein darf
den Staat lenken und regieren. Die Angehörigen dieses Standes sind
Philosophen, ihre Tugend ist die Weisheit. Der zweite Stand ist dazu da, den
Staat zu schützen nach aussen und innen. Seine Tugend ist die Tapferkeit.
Dem dritten Stand aber, der aus Handwerkern und Bauern besteht, geziemt der
Gehorsam, die Selbstbeherrschung.

So ist Piatos Staat durchaus aristokratisch. Sein oberster Stand eine
Auslese der Tüchtigsten und Gebildesten, ist gleichsam eine Vorsehung, und
seine Glieder müssen auf individuelles Glück verzichten. Für sie gilt
Staatserziehung, Familienlosigkeit, Lebens- und Gütergemeinschaft. Besonders zu
bemerken ist, dass in Piatos Musterstaat die Frau gänzlich dem Manne gleichgestellt

ist, zugelassen zu allen Ämtern und Würden, da Plato zwischen Mann
und Frau keinen qualitativen, sondern nur einen quantitativen Unterschied
anerkennt.

Der dritte Stand darf in Piatos Staate keinen Anspruch auf Bildung
erheben. Für ihn genügt die gewohnheitsmässige praktische Tüchtigkeit. Die
Masse des Volkes ist da, um zu arbeiten und von den Weisen gelenkt zu



— 156 —

werden. Auch die Sklaverei ist fur Plato eine durchaus selbstverständliche
und nützliche Institution.

Eine eigentümliche Stellung nahm Plato der Kunst gegenüber ein. Er.
selber ein Künstler — denn seine philosophischen Pialoge verraten den Dichter —
beurteilt die Kunst nur vom ethischen Standpunkte aus. Alles, was nicht dazu
dient, die Idee des Guten zu realisieren, verwirft er. So kann er das Drama,
das die Leidenschaften der Menschen zur Darstellung bringt, in seinem Musterstaate

nicht brauchen, auch den Homer nicht, da dieser durch seine Göttersagen
Aberglauben pflanzt. Nur Hymnen und Lehrgedichte finden Piatos Billigung.

Wenn wir auf Piatos ethische Forderungen zurückblicken, so mögen wir
manches daran kritisieren. Seine sittlichen Ideale sind zum Teil nicht mehr
die unsern. Seine soziale Gesellschaftsordnung vor allem stösst uns heute ab.

Wir müssen aber bedenken, dass der Inhalt seiner Ethik den damaligen
griechischen Sitten entnommen ist, wie es nicht anders möglich war. In verschiedenen

Zeiten und Völkern ändern die Anschauungen über das, was recht und
unrecht ist. Das eine aber, das der grosse Idealist gefordert hat, ändert nicht.
Jede höhere Ethik wird an dem platonischen Prinzip festhalten, dass wir
unsere sittlichen Handlungen unabhängig machen von ihren äussern Folgen.

Der Eine fragt: „Was folgt danach?"
Der Andre fragt nur: „Ist es recht?"
lind also unterscheidet sich
Der Freie von dem Knecht." (Storm.)

Präparationen für die Religionsstunde.
Von F. Gfeller, Lehrer, Egg.

II. Zachäus.
Uf dr Eeis a d's Osterfest z'Jerusalem ischt dr Heiland au i d'Nehi vo

dr Stadt Jericho clio.
Sälbist ischt dert e ryche Zollpächter* gsy, Zachäus liet er gheisse.

Kuriosigere Möntsch weder dä, het me nid geschwind eine gfunde. Eis vo de

schönste Hiisere z'Jericho isch sys gsi. aber er hets nid mögen aluege. E prächtige

Garte het au drzue ghört; aber wenn dr Eigetümer drinn ume gspaziert
ischt, so het er flyssig miiesse gihne. Uf sym Tisch hätt er all Tag Inter
Guetsacli chönne lia u doch het er wilige dr Löffel unbruchtne wäggleit. Am
Abe hätt es linds Bett uf ihn g'wartet; aber wär si mängischt bis über Mitternacht

vo eir Syten uf die andri trölilt u ke Schlof cha ebsieh, ischt üse Zachäus.
Trotzdäm är ischt drinne ghocket wie Hans im Glück, het mene nie vo Härze
ghöre lache. E wunderlige Chutz chönnt me meine. Aber uha! Es ist nid
bloss Wunderligi gsy; unglücklig isch dä Ma gsi, e so rächt steiungliicklig, wil
er nie mit ihm sälber isch z'friede gsy. Destwäge het er a niit Freud gba,
destwäge hets ne diiecht, sis Labe heig ke Wärt und är sig dr ungfelligist Tropf
im ganze Jericho.

Die sälb Zyt het's afoh zuuge diir Jericho. Ganz Schare si all Tag
düregreiset us Galiläa. U was die for Neuigkeite brocht hei E neue Prophet
syg ufträten in Galiläa. Dä zieili dür alli Dörfer u Stedt u tüei de Liite bredige.

* Erklären


	Über Ethik : [Teil 3]

