
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 10 (1905-1906)

Heft: 5

Artikel: Über Ethik : [Teil 2]

Autor: E. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 106 —

Über Ethik.
E. G.

Fortsetzung.

Die kyrenaische und die kynische Schule.

Sokrates hat seinen Zeitgenossen die Tugend als das erstrebenswerteste
Ziel hingestellt, weil sie nach ihm gleichbedeutend ist mit dem Glück des
Menschen. Worin aber dieses Glück bestehe, darüber hat er sich nicht klar
ausgesprochen, obwohl aus seinen Lehren und seinem Leben hervorging, dass er nicht
das individuelle Glück meinte, sondern das Wohl des Gauzen im Auge hatte.
Sonst würde er nicht aus Ehrfurcht vor den Gesetzen ein ungerechtes Todesurteil

an sich vollzogen haben, dem er leicht hätte entgehen können. Aber
gerade die Unklarheit seines Tugendbegrift'es und die eudämonistische Form seiner
Ethik veranlassten einzelne Jünger des Sokrates dazu, die Lehre des Meisters
weiterzuentwickeln in einer Weise, die diesem selbst fremd war und eher an
die sophistische Lebensweisheit erinnert. Nach zwei entgegengesetzten Richtungen

hin sind diese sog. sokratischen Philosophen weitergeschritten zu ganz
entgegengesetzten Extremen. In der Geschichte der Philosophie lieissen die beiden
antipodischen Schulen die kyrenaische und die kynische. Beide stellen sich die
Frage : „Was ist Glück?" und jede gibt darauf eine Antwort, die dem Charakter
ihres Gründers entspricht. Beide identifizieren, wie Sokrates es getan, Glück
und Tugend und huldigen also dem Eudämonismus.

Die kyrenaische Schule verdankt Ursprung und Namen Aristipp von Kyrene,
einem lebensfrohen Weltmanne, dessen Wesen nicht besondere Tiefe und Kraft-,
aber echt griechische Harmonie und Heiterkeit eigen war. Die Antwort, die er
auf die Frage: „Worin besteht das Glück?" gab. stimmt ganz mit seinem
Charakter iiberein. Er bezeichnete die Lust, d. h. die durch die Stillung der
Begierden erregten angenehmen Empfindungen, als das Glück des Menschen. Damit
begründete er die Lustlehre oder den Hedonismus, eine ethische Strömung, die

je und je auf Lebemänner und oberflächliche philosophische Köpfe ihren Zauber
ausübte. Nach Aristipp kann also der Mensch nichts Besseres tun, als sich
möglichst viel Lust, verschaffen und sich möglichst genussfähig erhalten. Natürlich
war er selber zu fein gebildet, um dabei bloss an physische Genüsse zu denken.
Doch gibt er diesen immerhin den Vorzug, weil sie nach seiner Ansicht intensiver

sind als die geistigen. Einsehend, dass heftige Affekte, die den Menschen

ganz beherrschen, nicht Lust allein, sondern auch Schmerz und Enttäuschung
bringen, fordert der Philosoph der Lebensfreude Beherrschung der Gefühle. Frei
soll der Geniessende über dem Genuss stehen, ihn durch Einsicht beherrschen
und, wenn nötig, auch entbehren können. Bildung des Geistes erhöht und
bereichert die Lust.

So sind die Kyrenaiker die klugen, philosophierenden Lebemänner des

Altertums. Aristipp selber war der Typus eines solchen. Er getioss Reichtum
und Liebe, ohne je ihr Sklave zu werden, und kostete die Freuden der Erde
in freiem Wanderleben, äusserlich und innerlich durch nichts gebunden. Dass
die Kyrenaiker, wenn auch Aristipp selber dies noch nicht getan hat, dazu
kamen, Ideale, wie Vaterlandsliebe und Freundschaft, aufzugeben, ist leicht
begreiflich. Aufopferung für irgend jemand oder irgend etwas war in ihren Augen
eine Torheit, und Hingebung an das Allgemeine kannten sie nicht mehr. Sie

waren durchaus Individualisten. Die Gesetze waren nach ihrer Ansicht nur dazu



— 107 —

da, um die Menge im Zaume zu halten. Sie, die bildungsstolzen Aristokraten
der menschlichen Gesellschaft, fühlten sich darüber erhaben.

Diese ganze unhaltbare Theorie des Lebensgenusses schlug schliesslich,
wie es nicht anders sein konnte, in ihr Gegenteil um, in den Pessimismus. Ein
späterer Kyrenaiker behauptete, das Leben bringe mehr Leid, als Lust, man
möge es anstellen, wie man wolle, und so sei der Tod schliesslich das Beste.
Der grossen Menge der Menschen, bei der der Schmerz unerfüllter Begierden
die Lust weit überwiege, wäre es besser, nicht zu leben. Dieses Endresultat ist
die herbste Kritik des Hedonismus, der sich damit theoretisch und praktisch
selbst vernichtet,

Der Begründer der kynischen Schule war Antisthenes, der am Gymnasium
Kvnosargos lehrte. Daher der Name Kyniker, der auch etwa in Beziehung
gebracht wird zu der stark ans Tierische grenzenden Lebensweise der spätem
Anhänger dieser Schule. Antisthenes war ein Mann von geringer Herkunft und
hat daher nicht lebensfrohes Geniessen gepredigt. Die Schranken seines Standes
liessen ihm die äussern Hindernisse, die dem Glück des Menschen entgegenstehen,
scharf empfinden. Darum fordert er Emanzipation von der Aussenwelt, an die
wir durch unsere Begierden und Bedürfnisse geknüpft sind. Uber die Aussenwelt
haben wir keine Macht, wohl aber über unsere Begierden. Es gilt also, diese
auf ein Minimum einzuschränken, um tugendhaft, also glücklich, zu leben.
Tugend ist Bedürfnislosigkeit. Wer am wenigsten braucht, ist am reichsten. Dies
ist die Gedankenkette, die Antisthenes und seine Jünger einem Bettlerdasein
entgegenführte.

So wurden die Kyniker zu Gegnern der Zivilisation, deren Losungswort
schon das rousseausche „Zurück zur Natur!" war. Alles, was über die Befriedigung

der elementarsten Bedürfnisse von Hunger und Liebe hinausging, schien
ihnen entbehrlich. Antisthenes bekleidete sich mit dem Bettlermantel, und
Diogenes von Sinope verschmähte auch ein menschenwürdiges Obdach. Die Kyniker
waren philosophierende Proletarier, die durch ihre Lebensweise jeder Verfeinerung

des Lebens, ja jedem Anstand Hohn sprachen. Auch sie, wie die Kyrenaiker,

waren Individualisten und streiften jedes die Menschen verknüpfende Band
von sich ab. Der Weise in ihrem Sinn ist nicht nur unabhängig von äussern Gliicks-
giitern, sondern auch von den Menschen. Er ist sich selbst genug.

Darum hat der Weise kein Vaterland, keine Familie, kein Freund. Seine
Heimat ist die Welt, über die Staatsgesetze sind seine individuellen
Tugendmaximen erhaben, statt des Familienlebens proklamiert er Weiber- und
Kindergemeinschaft, und die Freundschaft, dieses tiefe Seelenbedürfnis der Griechen,
verwirft er ganz.

Diese seltsame Lehre mit ihren harten Anforderungen hat in Griechenland
nicht viele Anhänger gefunden. Doch wirkten die als Wanderlehrer umherziehenden

Bettlerphilosoplien wie ein Protest gegen die zunehmende Verweichlichung
der damaligen Sitten.

Die kyrenaische und die kynische Schule werden von Sokrates abgeleitet.
Doch keiner von beiden ist es gelungen, die sokratischen Gedankenkeime fruchtbar

weiter zu entwickeln. Dies vollbrachte erst der grösste Schüler des Sokrates,

Plato.


	Über Ethik : [Teil 2]

