
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 8 (1903-1904)

Heft: 11

Artikel: Moralpädagogik

Autor: E.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-310383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-310383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 218 —

Moralpädagogik.
E. G. Morallehre an Stelle des Religionsunterrichts in der Schule So

lautet heute die Forderung vieler Pädagogen, und zwar entspringt diese Forderung

nicht etwa religionsfeindlichen Anschauungen, sondern Erwägungen, die
auch der religiöse Lehrer nicht ohne weiteres unbeachtet lassen darf. Der am
meisten in die Augen springende Grund gegen den Religionsunterricht in der
Schule ist die Tatsache, dass es kaum eine öffentliche TJnterrichtsanstalt gibt,
die nicht Kinder von Eltern verschiedener Religion, Konfession und verschiedener
Färbung innerhalb derselben Konfession aufweist. Die Folge davon ist, dass
einzelne Eltern ihre Kinder vom Religionsunterricht dispensieren lassen und andere
nicht immer einverstanden sind mit dem, was die Schule an religiöser Belehrung
bietet. Die grosse Mehrzahl allerdings kümmert sich wenig um die religiöse
Beeinflussung ihrer Kinder, und dieser Mehrzahl der Gleichgültigen ist es wohl
zu verdanken, dass der Religionsunterricht in der Schule sich so lange halten
kann. Das Dispensierenlassen vom Religionsunterricht steht nach unserer Verfassung

jedermann frei. Unbelästigt kann jedes Schulkind auf Wunsch der Eltern
der Religionsstunde fernbleiben, und Juden, Katholiken, Sektierer u. a. machen

von diesem Rechte Gebrauch. Damit scheint nun der Schwierigkeit die Spitze
abgebrochen zu sein. Allein dieses Absondern einzelner Schüler von den andern.
mit denen sie sonst alles teilen, ist von keiner günstigen Einwirkung auf die
Kinder. Sie wei'den dadurch auf Unterschiede aufmerksam gemacht, die sie noch
nicht verstehen, und die sie in kindlicher Unwissenheit leicht überschätzen.
Wichtiger ist aber nocli eine andere Konsequenz der Dispensationen vom
Religionsunterricht. Gerade in der Religionsstunde, wo der Lehrer den Kindern ans
Herz reden, ihnen das Beste, und Wichtigste geben möchte, muss .er einzelne
missen, vielleicht oft gerade die, welche nach seiner Erfahrung und Beobachtung
eine wirksame ethische Beeinflussung am nötigsten hätten. — Allein nicht nur
die Verschiedenheit der Schüler in Glaubenssachen ist nach unserer Ansicht eiu
gewichtiges Argument gegen den Religionsunterricht in der Schule, sondern, und
dieser Punkt wird von den Moralpädagogen weniger hervorgehoben, auch die
Verschiedenheit der Lehrer. Ganz freigeistige Lehrer werden zu einem Unterricht

herangezogen, der ilmen innerlich fern steht. Sie müssen Uberzeugungen
vertreten, die sie nicht teilen, und das ist für sie selbst und für die ihnen
anvertrauten Kinder kein Gewinn.

Es wird ferner gegen den Religionsunterricht geltend gemacht, er sei kein
genügendes Mittel zur Bildung des Charakters. Für die moderne Menschheit
besitzen die religiösen Ideale nicht mehr dieselbe Kraft, wie für die Menschen
früherer Jahrhunderte, und nun vollends der Kinderseele stehen sie zu fern, seien
sie zu unverständlich, um als wirksame Lebensmächte in sie einzudringen. Über
diesen Punkt wird gegenwärtig viel hin- und hergestritten. Namentlich das alte
Testament hat viele Angreifer, während andere, ich erwähne nur die Herbart'sche
Schule, die Patriarchengeschichte geradezu in den Mittelpunkt des Unterrichts
auf der Unterstufe stellt. Jedenfalls müssen die biblischen Gestalten des alten
Bundes tüchtig zurechtgeschnitzt werden, bevor man sie als Modelle für die
Schule verwerten kann. Gewiss sind diese Heroen ferner Zeiten und Länder für
die Kinder interessant. Aber dass sie nun den Hauptausgangspunkt bilden sollen
für eine ethische Beeinflussung der Kleinen, ist doch sehr fraglich. Dann
verlieren sie noch an Kraft durch die stete Wiederholung. Abraham und Josef
tauchen zu oft in unsern Lehrplänen auf, und in dem Alter, in dem man sie



— 219 —

endlich in richtiger Beleuchtung den Kindern vorstellen könnte, haben diese das
Interesse an ihnen verloren. Auch das neue Testament muss man allzulange
den Kindern mundgerecht machen, bevor es in seiner Hoheit und Wahrheit von
ihnen geschaut werden kann, und da besteht wieder die Gefahr, dass dann im
entscheidenden Alter, wo die jugendliche Seele fähig und empfänglich wäre, den
Samen aufzunehmen, schon religiöse Gleichgültigkeit und Abstumpfung eingerissen
ist. Also sogar im Interesse der Eeligion selbst könnte man den Wert des Be-
ligionsunterrichts, in den untern Schuljahren wenigstens, in Frage stellen. Im
Interesse der Charakterbildung aber muss zugestanden werden, dass das kindliche

Leben aus den grossen Wahrheiten und Symbolen der reifen Menschen nicht
die ihm zukommende Nahrung schöpfen kann. Ein anderer Unterricht, der vom
Leben des Kindes selbst ausgeht, muss für die religiöse Weltanschauung den
Boden bereiten helfen. Von der Wirklichkeit hinauf zum Gedanken und nicht
umgekehrt So macht es die moderne Unterrichsmethode auf allen andern
Gebieten. Warum nicht im wichtigsten?

Noch einen sehr beachtenswerten Grund führen die Pädagogen an, die den
ethischen Unterricht in der Schule einführen möchten. Die naturwissenschaftliche
und die historische Forschung lassen uns die Bibel in anderem Lichte erscheinen,
als frühern Generationen. Sie steht nicht mehr vor aller Augen da als
unantastbare Offenbarung Gottes. Ein grosser Teil der modernen Menschheit fusst
statt auf der biblischen, auf der naturwissenschaftlichen Weltbetrachtung. Wenn
nun ein junger Mensch unserer Tage seine religiösen Ideale und nichts anderes
mit in den Kampf des Lebens bringt als Talismann gegen die Versuchung, und
man zertrümmert ihm diese Ideale, er wird irre an den Wahrheiten, die man
ihm eingepflanzt, dann wirft er nur zu leicht alles über Bord und ergibt sich
dem gröbsten Materialismus. Viele kommen ja durch diese Sturm- und
Drangperiode unbeschadet hindurch und bauen sich selbst einen neuen Grund, viele
aber gehen dabei unter. Darum muss die Schule ihnen Anschauungen mit auf
den Weg geben, die nicht nur in blindem Glauben und im Gefühl wurzeln,
sondern in einer tiefern Erkenntnis des Lebens. Die lässt sicli dann nicht so leicht
hin wegdisputieren.

Aus all diesen Erwägungen ist denn auch in einigen Ländern das Bestreben

hervorgegangen, die Jugend durch ethische Unterweisung auf das Leben
vorzubereiten. Amerika ist dafür das klassische Vorbild. Keine alte, mächtige
Tradition tritt dort neuen Versuchen entgegen und hält die Gegenwart mit ihren
neuen Bedürfnissen im Bann. Auch ist die religiöse Zersplitterung in diesem
Lande der Sekten so gross, dass ein einheitlicher Religionsunterricht in der
Schule unmöglich wäre. Bedeutende Moralpädagogen, wie Felix Adler, haben
dort den ethischen Unterricht begründet und ausgebaut in einer Weise, die für
uns in mancher Beziehung vorbildlich sein kann. Auch in England hat der
Gedanke des ethischen Unterrichts bedeutende Vertreter, und in Frankreich ist. der
Moralunterricht seit 1882 in die öffentlichen Schulen eingeführt. In der Schweiz

gehen die moralpädagogischen Versuche und Bestrebungen, wie in England und

Amerika, nicht von den Behörden aus, sondern von der Gesellschaft für ethische
Kultur. Innere Anknüpfungspunkte sind im Lande Pestalozzis und Gotthelfs
genug vorhanden. Allein es stehen den Bemühungen der Moralpädagogen grosse,
schwer zu überwindende Hindernisse entgegen. Vor allem die Tradition und ein
tiefes Misstrauen. Man fürchtet in vielen Kreisen ein Zurückgehen des religiösen
Elements, wenn die Schule es nicht mehr vertritt, und andere fragen skeptisch,



— 220 —

ob denn die Neuerer imstande sein werden, etwas Besseres an Stelle des Alten
zu setzen? Werden sie den Kindern nicht Steine geben, statt Brot? Wird der
Moralunterricht nicht viel langweiliger, abstrakter, theoretischer sein, als die
lebensvollen biblischen Erzählungen? Diese Zweifel haben ihre Berechtigung.
Nicht alle moralpädagogischen Versuche sind bisher geglückt. In Frankreich
besteht der ethische Unterricht in einem recht schematischen, äusserlichen
Einprägen von Pflichtgeboten, die allerdings durch Beispiele aus dem Leben
veranschaulicht werden. Aber eine befriedigende Lösung des schwierigen Problems
ist das nicht.

Um so freudiger ist es deshalb zu begrüssen, dass in der Schweiz ein
Versuch gemacht wurde, dem Moralunterricht Blut und Leben zu verleihen. In
Zürich erteilte Dr. W. Förster in seiner Sonntagsschule ethischen Unterricht
nach einer Methode, die den Gesetzen der menschlichen Seele, den Vorgängen
des Lebens und den grössten Weisen aller Zeiten abgelauscht ist. Seine
Erziehungsgrundsätze und den Inhalt seiner Unterrichtsstunden hat er nun veröffentlicht

in einem Buch „Jugendlehre", das es wert ist, dass es die Aufmerksamkeit

aller Erzieher in Haus und Schule auf sicli lenkt. Förster begründet seine
Forderung, dass das Kind durch einen besondern Unterricht in den konkreten,
moralischen Lebensfragen unterrichtet werde, mit den Worten unseres
Volkspädagogen Gotthelf:

„Ich kannte die zehn Gebote. Aber was helfen die zehn Gebote, wenn
man die Seele nicht kennt in ihren Kräften und Schwächen, das Leben nicht kennt in
seiner Schalkheit und Bosheit. Gar viele Menschen kennen die Namen von Tugenden

und Lastern, aber sie erkennen sie im Leben nicht, noch viel weniger in
der eigenen Seele. Mich dünkt, eine Geographie des Herzens täte ebenso not
als eine von Spitzbergen, und die Lehre und Geschichte der Seele '

wäre ebenso

wichtig als die Lehren von Flötz und Urgebirg und die Geschichte der Söhne
Noahs. Alles Sichtbare und Tastbare lässt man das Kind kennen lernen —
aber zum Reiche der Geister gibt man ihm den Schlüssel nicht, die Kenntnis
der eigenen Seele."

Damit hat Gotthelf in seiner prägnanten Weise einen Mangel aufgedeckt,
an dem auch die heutige Schule leidet. „Alles Sichtbare und Tastbare lässt
man das Kind kennen lernen." Welche feinen Methoden werden angewendet,
um das Kind in die Zusammenhänge der Natur einzuführen. Wie werden ihm
alle Naturobjekte durch Anschauung nahegebracht, und welch unendliche Mühe
verwendet die heutige Schule darauf, dass das Kind beobachten lerne, damit es
Freude und Verständnis bekomme für alles, was grünt und blüht, kreucht und
fleucht. „Aber zum Reiche der Geister gibt man ihnen den Schlüssel nicht, die
Kenntnis der eigenen Seele." Diesen Vorwurf kann sich die Schule nicht ersparen.
Während in Geographie, Naturkunde, Sprachunterricht immer neue Methoden
erfunden werden, während alle diese Fächer immer mehr dem kindlichen Geiste
angepasst werden, überlässt man den Unterricht in Religion und Moral, oder wie
Förster es besser nennt, in der „Lebenskunde" dem guten Willen und der
zufälligen Begabung des einzelnen Lehrers. Da fällt ein Brocken ab, dort einer,
wie es der Unterrichtsgegenstand eben mit sich bringt; aber eine zusammenhängende,

methodische Lehre vom Leben und von der menschlichen Seele wird
nirgends in unseren Schulen erteilt.

„Eine Geographie des Herzens," das ist nun Försters Buch tatsächlich,
und zwar eine Geographie, die den Kindern vermittelt wird nach neuester Me-



— 221

thode. „Gar viele Menschen kennen die Namen von Tugenden und Lastern, aber
sie erkennen sie im Leben niclit, noch viel weniger in der eigenen Seele." Wie
früher der Unterricht in der Geographie im Aufzählen und Einprägen von Namen
bestand, denen keine genügende Anschauung Leben verlieh, wie man geographische
Objekte nur auf der Karte, nicht aber in Wirklichkeit sich vorzustellen
vermochte, wie die erworbenen Kenntnisse nur ein Nebeneinander von Einzelheiten
und nicht ein in ursächlichem Zusammenhang verknüpftes organisches Ganzes

waren, so stehts heute vielfach mit dem Unterricht in denjenigen Fächern, die
dem Schüler einen Einblick ins menschliche Geistesleben gewähren sollen. Gerade
so, wie Gotthelf sagt. Man redet von Liebe und Barmherzigkeit, von Neid und
Bosheit. Beispiele werden wohl auch gegeben; die biblische Geschichte und das
Lesebuch bieten ihrer genug. Aber das ist gleichsam nur die Landkarte der
psychischen Tatsachen. Gar oft fehlt die lebendige Beziehung zum Leben und
namentlich zum Leben des Kindes. Da hat nun Förster die Brücke geschlagen.
Er treibt mit den Schülern Seelenkunde, Psychologie, und lässt sie in ihr eigenes
Herz blicken. Überall geht er aus von der lebendigen Anschauung, d. h. von
den Tatsachen des kindlichen Lebens. Dadurch wird das Interesse der Kinder
mächtig geweckt, und sie tragen aus ihrem Erfahrungskreis selber die Bausteine
herbei, die der Lehrer braucht. Allmählich steigt dieser dann auf zu allgemeineren
Gesichtspunkten, zur Feststellung psychischer Gesetze. Diese induktive Methode
ist sicher die richtige ; aber sie ist nicht leicht. Es braucht dazu eine feine
Seelenkenntnis, einen reichen Schatz von Beobachtungen und Erfahrungen des

menschlichen, speziell des kindlichen Lebens und viel Takt. Eine plumpe Hand
würde da mehr zerstören als aufbauen und ein öder Geist nichts als Langeweile
verbreiten. Förster besitzt nun alle Eigenschaften, die ein Lehrer der Lebenskunde

braucht. Sein Buch gibt davon Zeugnis. Wer selber nicht reich genug
ist, kann da aus der Fülle des Gegebenen schöpfen. Wer selber nicht ganz
im klaren ist über die Triebfedern und die kausalen Zusammenhänge des menschlichen

Lebens, findet da Belehrung von einem Manne, der die grössten und die
kleinsten Gedanken der Menschen geprüft hat. Auch wer den Religionsunterricht

nicht durch etwas anderes ersetzen will oder kann, wird aus dem Förster-
schen Buch Gewinn ziehen. Wir können daran unsere Methode des
Religionsunterrichtes prüfen und vielleicht korrigieren, und wir werden darin eine Menge
von Beispielen finden, die sich auch im Religionsunterricht fruchtbar verwerten
lassen.

Wer sich nicht durch Försters Gesamtwerk „Jugendlehre" hindurcharbeiten
will, der findet die für das Kind bestimmten Kapitel, ohne philosophische und
methodische Begründung, in einem Separatbändchen, betitelt „Lebenskunde".
Der Verfasser wendet sich darin an die Jugend selber, der man das Buch als
Lektüre in die Hand geben kann. Der Lehrer wird aber gut tun, die hier
gesammelten Beispiele nicht durch das Medium des gedruckten Wortes ins Herz
des Schülers gelangen zu lassen, sondern selber den Mittler zu machen. Denn
beim blossen Lesen, auch beim Vorlesen, verlieren selbst die anschaulichsten
Beispiele und die feinsten Argumente an Kraft. Der Unterricht geschehe hier,
wie überall, in lebendiger Zwiesprache zwischen Lehrer und Schüler, wobei Försters
Buch als Quelle und Führer dienen kann.

Auf welche Weltanschauung ist nun Försters Moralpädagogik aufgebaut?
Wer vernimmt, dass er den Religionsunterricht durch etwas Neues ersetzen will,
wird vermuten, er sei ein Freigeist, ein sogenannter Aufklärer. Das ist nun



— 222 —

nicht der Fall. Försters Weltanschauung ist eine durchaus religiöse. Er vertritt

mit aller Entschiedenheit den christlichen Gedanken der Bruder-, ja der
Feindesliebe. Wie Tolstoï im „Reiche Gottes", hält er den Grundsatz des Nicht-
widerstrebens für den einzig richtigen und menschenwürdigen. Sein Buch ist
ein Buch der Menschenliebe, eine Absage an Nietzsche. Selbstüberwindung, Selbst-
entäusserung im Dienste der Mitmenschen, das ist seine Forderung. Nach unserer
Ansicht geht er in der Askese zu weit. Ein Glückston, der aus der eigenen
Brust und Lebensfülle kommt, dürfte doch hie und da anklingen. Es geht nicht an,
Nietzsche ganz nur als weltfremden und abstrakten Denker, dessen Lehre völlig
unpsychologisch ist, hinzustellen. Nietzsche repräsentiert eben doch den andern
Pol im menschlichen Geistesleben, die Selbstbehauptung und den Individualismus.
Willensstarke Menschen entstehen nicht nur auf dem Wege der Selbstverneinung
und Entsagung, sondern auch durch positives Schaffen und Bezwingen von
Menschen und Verhältnissen. So gefällt es uns auch nicht, dass Förster sog. Übungen
in der Selbstüberwindung fordert, wie Fasten oder sich einer Lieblingsspeise usw.
Enthalten, ohne dass dazu ein realer Grund vorhanden wäre, also mit rein
formalem Zweck. Sicher haben viele Religionen das aus erzieherischen Gründen
geboten. Aber wie oft war die Folge davon leerer Formendienst, und wie hat
Christus selbst solche nutzlose Askese bekämpft In Tolstois Volkserzählung
„Die beiden Alten" ist der Gedanke „Gott hat Gefallen an der Barmherzigkeit
und nicht am Opfer" wunderschön illustriert. Nicht, als ob Förster die
Barmherzigkeit nicht in den Vordergrund stellte. Aber er vergisst. dass das Opfer
oft schuld ist, dass der Barmherzigkeit vergessen wird. Das Leben, schon das
Leben der Kinder, bietet Gelegenheit genug zu Übungen in Selbstüberwindung und
Entsagung, ohne dass man solche Übungen eigens erfindet und schafft .und damit
der Gefahr Raum gibt, dass der Mensch diese zum Selbstzweck erhebt. ;

Als Gegner des Individualismus hat Förster grossen Respekt vor der
Tradition und der Autorität weiser Männer. Überall verrät er deshalb seine
Vorliebe für die katholische Kirche mit ihrer Einheit, ihren strengen Kultusformen
und ihrer Askese. Er weist gerne auf katholische Denker hin, wohl auch auf
die Weisen Indiens mit ihrem lebenverneinenden Buddhismus und auf den
Pessimisten Schopenhauer. Wir Protestanten vermissen Geisteshelden wie Luther
und Zwingli, die Vertreter des Individualismus im Glauben. Wir können mit
dem Verfasser nicht einig gehen in der Ansicht, dass man seine individuelle
Meinung vor grossen Denkern und vor der Tradition beugen soll. Allerdings
kann aus falsch verstandener Freiheit des Denkens Gedankenanarchie folgen.
Aber aus der Unterdrückung dieser Freiheit entsteht „die Ruhe eines Kirchhofs",
wie sie ein Philipp II. schaffen wollte. Der katholische Einheitsgedanke, den
Förster vertritt, mag theoretisch noch so schön und gut begründet werden, in
der Praxis ist er dem Fortschritt des Menschengeschlechts gefährlich..

Wenn wir aber auch Försters Ansichten in manchem Punkte nicht teilen
können, ein feines Buch ist seine „Jugendlehre" doch. Wir schätzen an ihr
die geniale Methode, die reiche Fülle von Beobachtungen aus dem menschlichen
Leben und die tiefe, schöne Menschenliebe. Sicher wird diese ganz hervorragende
Leistung dem ethischen Unterricht viele neue Anhänger und Freunde verschaffen.


	Moralpädagogik

