
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 185 (2017)

Heft: 27-28

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27-28/2017 • 6. JULI • 185. JAHRGANG ISSN 1420-5041 • FACHZEITSCHRIFT UND AMTLICHES ORGAN

l~K
Schweizerische
irchen-
Zeitung

GOTT UND DIE PHYSIK

Die Zürcher Tagung vom 4. März 2017, vom
Forum für Christliche Studien und der dortigen

Theologischen Fakultät organisiert, bot
wieder einmal die Gelegenheit, einen trans-
disziplinären Dialog zu wagen. Francesco
Papagni berichtet über seine Eindrücke.

Dialoge
zwischen Naturwissenschaft und

Theologie sind aus mehreren Gründen

anspruchsvoll. Zuerst einmal ist das

Vokabular völlig verschieden, aber auch

Methode und Fragestellung. Umso verdienstvoller
ist es, dass sich Physiker wie Arnold Benz seit vielen

Jahren auf diesem Feld engagieren1.

Die Welt ist über weite Strecken
unbekannt
Professor Arnold Benz betonte, dass die

Entwicklung des Universums unergründlich komplex
sei. Zwar habe die Physik grosse Fortschritte
gemacht, die «Karte des Wissens» sei jedoch noch
schneller gewachsen und sei deshalb heute weisser

als früher. Die Arbeitshypothese der Physik
bleibe der (schwache) Physikalismus: alle physikalischen

Phänomene lassen sich restlos physikalisch
erklären. Der emeritierte ETH-Professor fügte
hinzu, diese Hypothese liesse sich von der Physik
nicht beweisen.

Schöpfung, so der Astrophysiker weiter,
lässt sich nicht auf den Urknall reduzieren. Schöpfung

umfasst eine Deutung des ganzen Universums

und ist nur zu verstehen, wenn sie sich auf

teilnehmende Wahrnehmungen wie Staunen und

Erschrecken bezieht oder auf mystische Erfahrungen.

Wenn der Begriff Schöpfung einen Sinn habe,

Einswerdung: Tuschzeichnung Sr. Ruth Nussbaumer.

dann müsse er sich auch auf Gegenwart und
Zukunft erstrecken. Die primäre Schöpfungswahrnehmung,

so der Vortragende, sei die Erfahrung
des eigenen geschenkten Lebens.

Eine andere, aufschlussreiche Beobachtung

betrifft die Naturgesetze. Diese sind selbst

nicht beobachtbar, nur in den Regelmässigkeiten
der Erscheinungen erkennbar. Die Naturgesetze
bilden das Apriori der modernen Naturwissen-

361

THEOLOGIE
UND PHYSIK

363
PAULUS
AKADEMIE

369
KATH.CH
7 TAGE



GOTT UND DIE PHYSIK

schaft. Ihre Stabilität und ihre geringe Zahl sind

eigentlich erstaunlich.

Francesco Papagniist
freier Journalist und lebt

Das Lied der Sängerin
Die nachfolgende Diskussion problematisierte
Termini wie «teilnehmende Wahrnehmungen»,
die offensichtlich eingeführt werden, um die von
der Physik vernachlässigte, subjektgebundene
«Lebenswelt» (E. Husserl) ins Recht zu setzen. Ein

bekanntes, auf den österreichischen Philosophen
und Begründers der Phänomenologie Edmund

Husserl zurückgehendes Beispiel, geht so: Ich

höre das Lied der Sängerin. Nun kommen Physiker
und erklären, das Lied der Sängerin seien eigentlich

Schallwellen. Ich aber beharre darauf, dass

ich das Lied der Sängerin höre, ich lasse mir das

Phänomen nicht wegerklären. Dass das Lied auf
Schallwellen beruht, stellt kein aufgeklärter
Zeitgenosse infrage. Für die Beschreibung des Liedes

braucht es jedoch eine andere, vielleicht
musikwissenschaftliche oder eben phänomenologische
Sprache. Der methodische Reduktionismus der
Naturwissenschaften - der Ersatz der
philosophischen Warum-Frage durch die Frage nach dem

Wie - hat ihren enormen Erfolg ermöglicht, aber

um den Preis, nur einen Ausschnitt aus der
Wirklichkeit in den Blick zu bekommen. Reflektierte
Naturforscher wie Benz sind sich dessen bewusst.

'Vgl. Arnold Benz, Samuel

Vollenweider: Würfelt Gott?
Was Physik und Theologie

einander zu sagen haben.

Ostfildern 2015.

2 Vgl. Lydia Jäger: Wissenschaft

ohne Gott? Zum
Verhältnis von christlichem
Glauben und Wissenschaft.

Bonn 2007.

3C.S. Lewis: The Joyful
Christian, New York City

1996, 216: «Die
Grenzsituation ist tatsächlich so

merkwürdig, dass nichts

ausser der Gewohnheit sie

natürlich erscheinen und

verständlich machen lässt.»

(Übers. F.P.)

Für einen anderen Ausgangspunkt
Lydia Jäger vom Insitut Biblique de Nogent-sur-
Marne (F) schloss hier an und zeigte, wieso die

Ergänzung des physikalistischen Weltbildes mit
Gott uns nur in Sackgassen manövriert2. Diese
Position wäre nichts anderes als eine Neuauflage
einer Weltsicht aus «naturalia» und «supernatu-
ralia», die dann Sache der Theologie wären. Schon

Karl Rahner hat dies «Stockwerkdenken» genannt
und kritisiert. Wie Benz betonte Jäger, dass der

Physikalismus keine physikalische, sondern eine

metaphysische Theorie sei. Der Ausgangspunkt
müsse geändert werden. Wenn wir Genesis I

ernst nehmen, erkennen wir einen Kosmos, der
durch Gott geordnet und in seinem Bestand
gesichert wird. Die Frage lautet dann nicht, wie Gott
in der Welt unterzubringen, vielmehr wie
Naturwissenschaft in einer solchen Welt möglich ist.

Menschen sind nach dem Bilde Gottes erschaffen,

was auch bedeutet, dass sie die Schöpfung erkennen

und erforschen können. Naturwissenschaft,
so die Vortragende, ist eine noble Angelegenheit

- eine Weise, sich die Welt anzueignen, wie der

Schöpfer selbst uns beauftragt hat.

Gegen Verabsolutierung
naturwissenschaftlicher Methode
Wenn wir diese Argumentation annehmen, dann

| JJf 27-28/2017

|Z

gibt es keine ausschliesslich physikalischen Dinge,
vor allem ist dann der Physikalismus ein Surrogat

für die Einheit alles Seienden in Gott. Da der
Mensch nicht umhin kann, Gott zu suchen, schafft

er sich Idole: die Welt ohne Gott als Götze. Mit
der Verabsolutierung der naturwissenschaftlichen
Sichtweise verkennt der Mensch auch jene
Begrenztheit, die der neuzeitlichen Naturwissenschaft

von Anfang an eigen ist. Der vor Jahren in

Fribourg lehrende Wissenschaftsphilosoph Evan-

dro Agazzi sagt es pointiert: Reduktionismus ist
die Negation des wissenschaftlichen Geistes.

Der Mensch,
das eigentliche Rätsel
An einem Phänomen lässt sich dies besonders

gut veranschaulichen, an uns selbst nämlich. Wir
Menschen sind ein bis heute unergründetes
Zusammenspiel von Körper und Geist. Wie lässt sich
die Existenz des Geistes in einer Welt erklären, in

der es ausschliesslich physikalische Gegenstände
geben soll? Jäger schloss mit einem sprechenden
Zitat von C.S. Lewis: «In reality the frontier
situation (zwischen Körper und Geist, F.P.) is so
odd that nothing but custom could make it seem
natural, and nothing but the Christian doctrine
can make it fully intelligible.»3

Die Relevanz
der Teilnehmerperspektive
Einige Naturwissenschaftler wie der deutsche
Hirnforscher Gerhard Roth gehen den entgegengesetzten

Weg und leugnen, dass es so etwas wie
Geist und menschliche Freiheit überhaupt gibt.
Nach Roth sind das Illusionen.

Im Alltag kommen wir aber nicht darum

herum, den anderen so zu begegnen, als wären
sie Personen. Wer etwa seinen Partner oder seine

Partnerin nicht als Person behandelt, wird bald

keine Beziehung mehr führen. Aus der
Beobachterperspektive lassen sich also solche Aussagen
machen, aus der Teilnehmerperspektive aber
nicht durchhalten. Der «performative
Selbstwiderspruch» (Karl-Otto Apel) zeigt an, dass hier
etwas nicht stimmt.

Die Tagung mit dem Titel «Gott und die

Physik» zeigte einmal mehr, wie sehr sich Natur-
und Geisteswissenschaften in Methode und
Vokabular auseinandergelebt haben. Einige Fragen,
vielleicht die wichtigsten, sind nur zu bearbeiten,

wenn die «Zwei Kulturen» (C.P. Snow)
zusammenarbeiten. Gerade die Theologie muss sich

dieser Herausforderung immer wieder stellen,

wenn sie nicht zu einer esoterischen Beschäftigung

werden soll. Nur eine exoterische Theologie
ist jedoch eine relevante Theologie.

Francesco Papagni

362



50 JAHRE PAULUS AKADEMIE ris
|f 27-28/2017

' Z

50 JAHRE PAULUS AKADEMIE

Die Paulus Akademie Zürich schenkte sich im
letztenJahr zu ihrem 50-Jahr-Jubiläum eine kleine
Festschrift mit dem Titel «Fragen zur Zeit».1 Diese
Zeit ist deckungsgleich mit dem halben Jahrhundert

seit dem Ende des II. Vatikanischen Konzils.

Das
macht den besonderen Reiz der Publika¬

tion aus. Da in ihr ausführlich die Gründung
der Akademie, ihre bisherige Entwicklung

und insbesondere ihre Programmgeschichte dargelegt

werden, kommt so gleichzeitig ein interessanter

Teil der nachkonziliaren Entwicklung der
katholischen Kirche Schweiz in den Blick. Auch die

Zukunftsperspektiven und Visionen, die Prof. Stephan

Leimgruber für die Akademie entwickelt, sind von
Belang für die Kirche, die inzwischen vom Schwung
des konziliaren Aufbruchs in die trügerische Stille
der Säkularisation geraten ist.

Entstehung
Urban Fink, Historiker und ehemaliger Redaktionsleiter

der SKZ, nimmt sich gekonnt und facettenreich

der Entstehungsgeschichte der Akademie an.

Kirchliche Akademien entstanden in West- und
Ostdeutschland unmittelbar nach Kriegsende, weil

nach dem Untergang der Nazi-Diktatur die Aufgabe

der moralischen Erneuerung höchste Dringlichkeit

besass. Das traf für unser Land indes so nicht
zu. Die katholische Schweiz hatte zudem ein starkes

Verbands- und Vereinswesen mit entsprechenden

Bildungsangeboten. Die Gründung einer Akademie
schien deshalb nicht notwendig.

Der damalige Generalvikar von Zürich, Alfred
Teobaldi, war nicht dieser Ansicht. Er hielt
Akademiearbeit für unverzichtbar, um ein kontinuierliches

Gespräch zwischen Kirche und Welt, das vor keiner

Fragestellung zurückschreckt, zu ermöglichen. Was

später die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen

Konzils «Gaudium et spes» zum Programm erhob,
darüber machte sich Alfred Teobaldi bereits in den 50er-

Jahren Gedanken. Urban Fink nennt deshalb den

Zürcher Generalvikar zu Recht den geistigen Vater,
den unermüdlichen Promotor und Gründer der

Akademie. Er schildert spannend, welch harte Aufbauarbeit

Teobaldi bis zur Eröffnung der Akademie 1966

zu leisten hatte. Unterstützt wurde er dabei von Josef

Feiner, Churer Theologieprofessor und Konzilstheologe,

der auch der erste Direktor der Akademie wurde.

Spiegel der Jahresberichte
Ebenso sachkundig und prominent ist der Autor des

zweiten Teils, Rolf Weibel, Vorgänger von Urban
Fink als langjähriger Redaktor der SKZ. Er gab

seinem Beitrag, in dem er eine Übersicht über das

Akademie-Programm im Spiegel der Jahresberichte

1966-2015 vorlegt, den Titel «Die Paulus Akademie

als <moderner Areopag»>. Zwei darstellerische

Mittel erleichtern das Lesen: Zum einen finden sich

am Rande jeder Seite fettgedruckte Titel, welche die

wichtigsten Themen der Vorträge und Kurse
festhalten und so erlauben, Aspekte der Entwicklung
des Dialogs der Kirche mit der Welt zu verfolgen.
Zum andern werden Passagen grau unterlegt, welche

die innere Entwicklung der Akademie (Direktion,
Studienleiter, Organisationsstruktur, Finanzen), die
Öffentlichkeitsarbeit, das Verhältnis zur Amtskirche
und zu den staatskirchrechtlichen Gremien,

Kontroversen, versteckte Sanktionsdrohungen und nicht
zuletzt die über all die Jahre hängige Standortfrage
betreffen. Aufgrund seines Wissens und seiner
reichen Erfahrung versteht es Rolf Weibel ausgezeichnet,

Programm und Entwicklung der Akademie im
kirchlichen und gesellschaftspolitischen
Zusammenhang zu kontextualisieren.

Zukunftsperspektiven
«Wie soll die Paulus Akademie mitten in der Weltstadt

Zürich künftig aussehen?», ist die Frage,
anhand derer Stephan Leimgruber (em. Prof. für
Religionspädagogik) seine Zukunftsperspektiven und
Visionen entfaltet. Als erste Aufgabe müsse das

ursprüngliche konziliare Leitbild rekontextualisiert
werden. Zu Beginn des dritten Jahrtausends sind
die Koordinaten für das Gespräch von Kirche und
Welt nicht mehr die gleichen wie vor fünfzig Jahren.

Die Kirche hat sich von der katholischen «Milieugesellschaft»

zu einer «Beteiligungskirche von aktiven
Laien» gewandelt. Die Gesellschaft ist vielfältiger,
individualisierter, digitaler und mobiler geworden.
Die multikulturelle und religiös vielfältige
gesamtgesellschaftliche Situation ist omnipräsent und
selbstverständlich. «Von der Akademie darf erwartet werden,

dass sie die damit verbundenen Aufgaben der

begleitenden Reflexion mutig angeht und einen <Zu-

sammenprall der Kulturen) vermeidet» (125). Durch
die anhaltende Säkularisierung hat die Kirche viel

von ihrer Definitionsmacht verloren, sodass die
modernen Menschen ihre Lebensführung zunehmend

selbständig in Mündigkeit und Freiheit bestimmen.
Auch diesen weitergehenden Prozess soll die Akademie

begleiten und Verstehenshilfen anbieten.

Dem vom Autor dargelegten offenen
Selbstverständnis der Paulus Akademie auf christlicher

Grundlage kann voll und ganz zugestimmt werden.

Die daraus abgeleiteten und in Zukunft anzugehenden

Herausforderungen sind Wegweiser für gute
künftige Programme.

Josef Bruhin SJ

PAULUS
AKADEMIE

P. Josef Bruhin SJ,

promovierter Theologe, war
Provinzial der Schweizer

Jesuiten, Redaktor der
Zeitschrift «Orientierung»,
Direktor des Instituts für
weltanschauliche Fragen
und 1997 bis 2009
Stiftungsratspräsident der Paulus

'Stephan Wirz (Hg.), Fragen

zur Zeit. 50 Jahre Paulus

Akademie, Zürich 2016.

363



REFLEXIONEN AUS ISLAMISCHER PERSPEKTIVE ZUM DSCHIHAD rJs
If 27-28/2017

|Z

REFLEXIONEN AUS ISLAMISCHER
PERSPEKTIVE ZUM DSCHIHAD

gungen, der Muslim Students
Association Zurich (MSAZ)

und der Muslim Students
and Alumni Association

(MSAB) in Bern, und engagiert

sich im Co-Präsidium
des Forums junger Christen

und Muslime (FJCM).

Es ist dunkel. Die Morgendämmerung naht. Ich
liege im Schlaf. Kurze Zeit später klingelt der
Wecker. Scharia! Wie bitte? Ja, die fünf Pflichtgebete

sind für jeden Muslim unabdingbare
tägliche Handlungen, und das erste Gebet ist gleich
nach der Morgendämmerung bis vor Sonnenaufgang

zu verrichten.

Alles
in der Scharia ist geregelt. Und da ich

morgens nicht immer der fitteste Mensch

bin, brauche ich den Dschihad, meine
Motivation für die Verrichtung des Gebets. Ein
richtiger Kampf, aber er trägt süsse Früchte, nämlich
mein Wohlbefinden und tief verinnerlichte
Glückseligkeit. Nun, die Stirn schon in Falten gelegt? Die

Augen verdreht? Alles kein Problem, nur bitte
weiterlesen.

Nun habe ich vielleicht einige Vorurteile

durcheinandergebracht. Genau deshalb ist eine

Differenzierung beim Begriff «Dschihad» notwendig,

denn seine Bedeutung ist breiter, als man sie

durch die mediale Berichterstattung wahrnimmt.
Der Terminus Dschihad wird im Qur'an und in
den Ahadith (Uberlieferungen der Aussprüche und

Handlungen des Propheten Muhammed) in
unterschiedlichen Kontexten verwendet. Grundsätzlich
umfasst Dschihad jegliches «Bemühen» oder

«Anstrengungen» auf dem Weg Gotres. Insbesondere in
westlichen Medien höre und lese ich oft die

Ubersetzung des aus islamisch-normativer Sicht wichtigen

Begriffes Dschihad mit «Heiliger Krieg» à la

Kreuzritter, was der Wahrheit nicht gerecht wird.
Ergo führt diese irrtümliche Deutung dazu, dass

man unter dem Dschihad einen willkürlichen
Angriffskrieg versteht. Die Begriffe des «heiligen» und
des Krieges kommen darin nicht vor.

Würde man «der Heilige Krieg» ins Arabische

übersetzen, dann würde dies wortwörtlich mit «al-

harbu al-muqaddasatu» lauten. Ich werde nun einen

Qur'anvers aufführen und versuchen diesen anhand
der Exegese von Muhammad Assad zu erläutern.

In der Sura 2 Vers 190 heisst es: «Und kämpft für
Gottes Sache gegen jene, die Krieg gegen euch führen,

aber begeht keine Aggression — denn, wahrlich,
Gott liebt Aggressoren nicht.» In diesem und den

weiterführenden Versen sind beide deutschsprachigen

Qur'anexegeten im Konsens (auch unter Einbezug

von den grossen Qu'rankommentatoren wie Ibn
Kathir und Tabari), dass Krieg für die Muslime nur
als Selbstverteidigung und unter Einhaltung strikter

Grenzen und Regeln erlaubt sei. Nebst dessen,

dass man keine Frauen, Kinder, ältere Menschen

und Mönche weder verletzten noch töten darf,
beinhalten diese Regeln der Kriegsführung auch die

Nichtzerstörung des Ackerbaus, Palmen etc. So viel

zum - ich nenne ihn mal - Ausnahmedschihad.

Der tägliche Dschihad
der Muslime
Als die Sahaba (erste Generation der Muslime) mit
dem Propheten Muhammed von einem Krieg
zurückkehrten, da sagte er ihnen, dass sie vom
kleineren zum grösseren Dschihad gekommen sind. Er
meinte damit die religiöse und ethische Pflicht zur
Selbstbeherrschung und Selbstvervollkommnung.

Die spürbare Glückseligkeit für eine/n Mus-
lim/a beginnt gleich mit dem Morgengebet. In den

Sommerzeiten bedeutet dies vor 5.00 Uhr morgens
aufzustehen und sich Gott reumütig in der

Niederwerfung zuzuwenden. Ja, auch an den freien Tagen.
Es ist eine tägliche Bemühung/Dschihad, die Gläubige

für Gott erbringen, um sich dadurch Ihm
nähern zu können und um Seine Liebe für uns spürbar

zu machen. Die Liebe aus tief verinnerlichter
Überzeugung zu Gott muss die Grösste sein, d.h.
sie kommt noch vor der Familie, dem Reichtum
und sonstigen weltlichen Bestrebungen.

Weshalb ist das nun ein ständiger Kampf?
In der Realität ist die Tatsache so, dass der Iman
(Glaube) nicht immer aufdem Höhepunkt schwebt.

Mal ist unsere Zuneigung Gott gegenüber grösser,

mal kleiner. Das Ziel besteht darin, sich von den

weltlichen Dingen nicht ablenken zu lassen, damit

man das Gebet nicht womöglich noch verpasst. Wir
sind alle Zeuge davon, dass es oft schwierige
Situationen gibt, wenn es um die Verrichtung des

Gebetes geht. Die Schwierigkeit besteht aber vor allem

darin, im Gebet die volle Konzentration zu erlangen.

Mit anderen Worten, die Seele soll im Gebet
Ruhe finden.

In einem Qudsî-Hadîth (Hadîth dessen

Wortlaut dem Propheten von Gott direkt eingegeben

wurde) teilt Gott mit, dass Seine Zuneigung
den Gläubigen gegenüber nicht ohne die Einhaltung

der Pflichten, die Er uns auferlegt hat, zuteil
wird. Und weiter: «Und Mein anbetend Dienender
nähert sich Mir mit freiwillig Zusätzlichem, bis Ich
ihn liebe. Wenn Ich ihn liebe, dann bin Ich sein

Gehör, mit dem er hört, sein Augenlicht, mit dem er
sieht, seine Hände, mit denen er festhält, und seine

Füsse, mit denen er läuft. Und wenn er Mich bittet,
dann werde Ich es ihm gewiss geben, und wenn er

bei Mir Zuflucht sucht, dann werde Ich sie ihm
gewiss gewähren. (Al-Buchârî)»

364



REFLEXIONEN AUS ISLAMISCHER PERSPEKTIVE ZUM DSCHIHAD ris
K 27-28/2017

|Z

Beharrlichkeit in der Religion
Die wesentliche Frage stellt sich hier, wie wir schwere

Prüfungen im Leben, wie z. B. Schicksalsschläge,

Angstzustände, Krieg, Hunger, Not, Krisen etc.,
überwinden können. Eine der wichtigsten
Eigenschaften, die wir dabei haben müssen, ist sicherlich
Geduld. Der Islam lehrt den Menschen sowohl in
Zeiten der Annehmlichkeit als auch Unannehmlichkeit

Geduld zu zeigen. As-Sabr (die Geduld)
kommt an sehr vielen Stellen im Qur'an vor, was
wiederum dessen grosse Bedeutung verdeutlicht,
denn die islamische Ethik fordert von den

Gläubigen, dass sie sich bestimmte Charakterwerte

aneignen, wie Geduld, oder auch Besonnenheit,
Höflichkeit, Keuschheit, Mässigung, Nachsicht und
ähnlichem. Das Schmücken des Herzens mit diesen

edlen Charaktereigenschaften macht die Muslime
der Gottesanbetung würdig.

Standhaft in der Religion zu bleiben, ist aber

nicht immer einfach. Zu Beginn der Verkündung
des Islam in Mekka wurden der Prophet Muham-
med und seine Gefolgsleute von den damaligen
Mekkannern gesellschaftlich und wirtschaftlich
drei Jahre lang boykottiert. Sie forderten ihn auf,
die Botschaft des Islam aufzugeben. Doch er
wiederstand und übte sich in Geduld.

Man stelle sich nun heutzutage muslimische
Frauen vor, die durch ihre Kopftücher als

praktizierende Gläubige äusserlich erkennbar sind. Viele

von ihnen berichten, dass sie auf Grund ihres

Gottesdienstes (Kopftuch) z. B. keine Wohnung,
Lehr- und Arbeitsstelle bekommen. Oder sie ernten
abwertende Blicke und Sprüche auf der Strasse. Es

sind jene Momente, in denen die Charaktereigenschaften

der Geduld und Standhaftigkeit auf den

Prüfstand gestellt werden.

Das Vertrauen auf Gott und der Glaube an
eine göttliche Belohnung verhelfen den Gläubigen,
damit sie nicht in eine «erlernte Hilflosigkeit»
verfallen. In der Sura 2 Vers 155 heisst es: «Und Wir
werden euch ganz gewiss mit ein wenig Furcht und
Hunger und Mangel an Besitz, Seelen und Früchten

prüfen. Doch verkünde frohe Botschaft den

Standhaften.» Gott hat diese Welt zu einem Ort
der Prüfungen gemacht, so dass wir uns auf Seinem

Weg bemühen.

Aufklärungsarbeit über den Islam
und Beitrag zum sozialen Frieden
Als Muslim ist man in der Schweiz oder allgemein
im Westen schon fast verpflichtet, eine Meinung
über islambezogene beziehungsweise mit dem
Islam in Verbindung gebrachte Themen zu haben.

Dies sage ich jetzt nicht bezüglich den Muslimen,
die den Islam praktizieren, sondern im Hinblick auf
Muslime, die sich eigentlich kaum mit der Religion
beschäftigen. Auf Grund von in erster Linie medial

thematisierten Aspekten des Islam müssen Muslime
oft Rede und Antwort stehen.

Ich fühle mich freilich Gott und der hiesigen
Gesellschaft gegenüber verpflichtet, Aufklärungsarbeit

zu leisten und dadurch bestenfalls Vorurteile
abzubauen. Sei es bei der Arbeit, im Studium oder

an öffentlichen Vorträgen. Für mich gehört es dazu,
heisse Eisen anzupacken, wie z. B. mit diesem

Beitrag hier über den Dschihad, um Missverständnisse
aufzudecken.

Das Herz reinigen
Der Prophet Muhammed sagte sinngemäss in einer

Überlieferung: «Wahrlich, Allah schaut nicht auf
eure Körper oder eure Formen. Er schaut auf eure
Herzen.» Indem wir das Herz durch den Dschihad
schützen, wehren wir uns gegen die Einflüsterungen

des Teufels, der die Menschen verführen möchte.

Dazu gehören falscher Stolz, Angeberei, Prahlerei,

Arroganz, Hochmut, Neid, Geiz, Macht- und
Rachsucht und vor allem die Hoffnung auf Gott
aufzugeben. Das Sprichwort «Hoffnung stirbt
zuletzt» nimmt im Islam eine wichtige Bedeutung ein,
denn man soll Gott auch dann um Vergebung
bitten, selbst wenn die Sünden sprichwörtlich bis zum
Himmel reichen.

Das Herz reinigt man auch, indem wir unsere

Zunge kontrollieren. Sei es, dass unser Umfeld

von unserer üblen Nachrede verschont bleibt, aber

auch indem wir zur richtigen Zeit und am richtigen
Ort die Wahrheit aussprechen. Der Prophet
Muhammed wies die Gläubigen darauf hin, das Böse

bestenfalls mit der Hand zu beseitigen. Gelingt dies

nicht, dann mit Worten, indem man die Wahrheit
spricht. Wenn auch dies nicht möglich ist, so soll

man diese Tat wenigstens mit dem Herzen
verabscheuen.

Zum Schluss
Zusammengefasst lässt sich sagen, dass der Begriff
Dschihad eine breite Bedeutung aufweist. Die
praktizierenden Muslime bemühen sich, durch ihren
Dschihad, das heisst mit dem Herzen, der Zunge
und den Handlungen Gott näher zu kommen. In
diesem Sinne ist der Dschihad im Leben der Muslime

omnipräsent.
Da er in unserer heutigen Zeit in der

Öffentlichkeit extrem negativ konnotiert wird, versuchen

Muslime, diesen, aus theologischer Sicht,
traditionellen Begriff immer weniger zu benutzen. Das

ist eine gefährliche Entwicklung für die Muslime,
denn viel eher sollten sie sich mit einer differenzierten

Betrachtung des Begriffs auseinandersetzen und

Aufklärungsarbeit leisten, anstatt normative Begriffe
des Islam auf Grund des öffentlichen Druckes zu

meiden.

Burim Luzha

365



VON ÄPFELN UND BIRNEN IM R E LI G IO N S V E RG L E I C H fisI K 27-28/2017

VON ÄPFELN UND BIRNEN
IM RELIGIONSVERGLEICH

Musulmanes (UVAM).

logischer E

Selbst öffentlich-rechtliche Medien bezeichnen
den Islam oft als drittgrösste Religionsgruppe der
Schweiz. Ein grober methodologischer Fehler,
dessen Hintergrund uns aber hilft, viele vorherrschende

Missverständnisse besser zu verstehen.

Nein,
der Islam ist nicht die drittgrösste Re¬

ligion der Schweiz nach Katholizismus und
Protestantismus. Bei Ersterem handelt es sich

effektiv um eine Religion, bei Letzteren jedoch um
zwei Konfessionen derselben Religion. Es werden Äpfel

mit Birnen verglichen. Korrekt würde es also heis-

sen: Der Islam ist die zweitgrösste Religionsgruppe
der Schweiz nach dem Christentum. Weshalb werden

die mehr oder weniger feinen Unterschiede verschiedener

Strömungen beim Christentum herausgestrichen,

beim Islam jedoch nicht? Ich nehme an, dass es

sich lediglich um fehlende Kenntnisse handelt.1

Auf sehr subtile und unbewusste Weise

beginnt genau hier, was viele Muslime mit Recht
als Pauschalisierung bezeichnen. Zu viele in der

Schweiz lebende Menschen, Politiker, Journalisten
und weitere Meinungsführer sind nicht im Stande,
die grosse Vielfalt der islamischen Gemeinschaft

angemessen zu benennen. «Muslimischer Vater
verbietet seiner Tochter die Teilnahme am Schullager.»

Ein Pressetitel, der bei der Mehrheit der Schweizer

Leserinnen keine Irritation auslöst.2 Er ist ja an
sich auch nicht falsch. Bei «Christlicher Vater
verbietet seiner Tochter die Teilnahme am Schullager»
würden die Leserinnen jedoch die notwendige
Nuancierung vermissen: Nämlich, dass der Journalist
uns spätestens im Inhaltsteil sagt, welcher christlichen

Strömung dieser Vater angehört. Dasselbe

wäre der Fall bei «Christen lehnen Religionsfreiheit
und Rechtsstaat ab» oder «Sexueller Missbrauch in
christlicher Gemeinde». Dies sind alles reale Beispiele

aus der Schweiz.

Fehlende Nuancierungen
Ein Grund für die fehlende Nuancierung, was die

islamische Gemeinschaft betrifft, ist wahrscheinlich
der Umstand, dass schon die Schreiber diese

Sensibilität vermissen lassen oder sich nicht bewusst sind,

wie wichtig respektive methodologisch angemessener
diese wäre. Das Resultat ist, dass sich im kollektiven
Unterbewussten das Bild einer homogenen islamischen

Gemeinschaft einprägt, die dann quasi
genossenschaftlich die Verfehlungen jeder abweichenden

Splittergruppe mittragen oder sich zumindest klar
davon distanzieren muss. Dies führt so weit, dass

Vertreter des politischen Christentums, wichtige Schwei¬

zer Politiker, sich zu Aussagen wie «Muslime gehören

zur Schweiz, der Islam nicht» hinreissen lassen, oder,
dass hochrangige Kirchenvertreter in ein fremdes

Land reisen, um mit dem dortigen Oberhaupt der
islamischen Gemeinschaft eine Vereinbarung bezüglich

der Gesinnung von muslimischen Schweizern zu
unterzeichen. Als hätten diese nur darauf gewartet,
um endlich die Schweizer Gesetze respektieren zu
dürfen. Können Sie sich vorstellen, wie demütigend
es für den muslimischen Durchschnittsschweizer ist,
sich von Terror und Gewalt distanzieren zu müssen?

Entgegen schweizerischen Sozial- und
Gesetzesnormen herrscht die Schuldsvermutung. Dabei

gibt es doch auch Terrorgruppen, die sich selber als

christlich definieren. Nennen könnte man zum
Beispiel die Anti-Balaka in der Zentralafrikanischen

Republik, die nationale Befreiungsfront von Tripula
und den Nationalen Sozialistischen Rat von Nagaland

in Indien, die Widerstandsarmee des Herrn in
Uganda oder diverse Gruppen in den USA. Deren
Verbrechen entsprechen in ihrem Ausmass ungefähr
jenen des sogenannten «Islamischen Staates» und
reichen von Zwangsbekehrungen, Kindersoldaten,

Terroranschlägen, Massaker und Vertreibung bis

zu Kannibalismus. Keiner repräsentativen Instanz

von Schweizer Muslimen käme es in den Sinn, von
Schweizer Christen eine Distanzierung von diesen

Gruppen zu fordern. Man kann zwar anführen,
dass diese Terroristen keine Anschläge in Europa
verüben. Genauso könnte man argumentieren, dass

menschliches Leben überall auf der Welt den
gleichen Wert hat und wir gemeinsam für globale
Solidarität und Frieden einstehen sollten.

Repräsentative Ansprechpartner
Dies bringt mich zum letzten Punkt. Immer wieder
hört man das Bedauern, dass es auf muslimischer
Seite keinen repräsentativen Ansprechpartner gäbe.

Dies ist ein weiterer Ausdruck des eingangs erwähnten

Missverständnisses zwischen Konfession und

Religion. Die kantonalen Muslimverbände repräsentieren

gewöhnlich eine grosse Anzahl der lokalen
Gemeinschaften. Bei uns im Kanton Waadt sind es zum

Beispiel 17 von 21 Moscheen, also über 80 Prozent.

Der Föderation Islamischer Dachverbände Schweiz

(FIDS), welche fast alle kantonalen und ethnischen

Verbände vertritt, gehören über 200 von zirka 270

Schweizer Moscheen an, also ebenfalls gegen 80

Prozent. Dagegen gibt es in der Schweiz keine Kirche,
die einen so hohen Prozentsatz an Christen vertritt.
Man soll nicht Äpfel mit Birnen vergleichen.

Pascal Gemperli

366



INTERRELIGIÖSER AUSTAUSCH IN MALAYSIA r«|f 27-28/2017

|Z

INTERRELIGIÖSER AUSTAUSCH
IN MALAYSIA

Die International Association of Liberal
Religious Women (IALRW) führte in Kuala Lumpur
am 8./9. Februar 2017 ein interreligiöses Seminar

durch. Die Vorbereitung übernahm die von
Kamar Oniah Kamaruzaman gegründete lokale
islamische NGO «IMAN».

Als
Professorin für Komparative Religion an

der IIUM1 ist Kamar Oniah Kamaruzaman

auch stellvertretende Direktorin am
Zentrum für muslimische Weltangelegenheiten der

IIUM sowie die erste muslimische Präsidentin der

IALRW2. Muslimas aus Malaysia und Nachbarländern

und Frauen aus andern Glaubensgemeinschaften

von Deutschland, UK, Japan und der Schweiz

nahmen daran teil.

Prekarität bei Haushalthilfen
Das Thema «Haushalthilfen» ist in Malaysia hoch

brisant. Die Frauen («maids») kommen aus Indonesien,

meist als Immigrantinnen ohne legalen Status.

Vertreterinnen aus dem Islam, dem Buddhismus,
Hinduismus, der Sikh-Gemeinschaft und dem

Christentum umrissen die aktuelle Lage und ihren

spirituellen Umgang damit auf sozialer, moralischer
und gemeinschaftlicher Ebene. Sie hinterliessen den

Eindruck, dass die unterschiedlichen Zugänge der

Religionsgemeinschaften zwar untereinander

respektiert werden, jedoch kaum ein Austausch darüber

stattfindet. Die Teilnehmerinnen des Seminars

formulierten gemeinsam Empfehlungen an die

Adresse der Regierung wie zum Beispiel für Training,
Unterstützung und Schutz der Arbeiterinnen und
Massnahmen zur Förderung eines respektvollen
menschenwürdigen Umgangs.

Augenzeuginnen berichten
über Konflikte und Krieg
Vier Studentinnen der IIUM berichteten über
Konflikte und Krieg in ihrem Herkunftsland, in Burma,
Jemen, Kaschmir und Syrien. Ausser in Kaschmir
stellten sie ihre Situation als politische Konflikte dar,

in denen der Islam willkürlich für politische
Machtstrategien missbraucht wurde.

Die 31-jährige Rohingya verliess Burma
2009 aus Sicherheitsgründen und ist seither
staatenlos. Ihre Mutter schärfte ihr ein, sie hätten keine

Wahl, es sei ihr Schicksal. Aber für sie ist es nicht
Schicksal, sondern Verbrechen gegen die Menschlichkeit;

ethnische Säuberung durch Folter,

Vergewaltigungen, Prostitution; das sei Krieg. Der Islam

sei für die Regierung ein Vorwand, um Menschen

hinauszudrängen. Auf ihrer ID-Karte sei kein
ethnischer Vermerk (Rohingya), sondern Bengali, d.h.
aus Bangladesh. Deshalb müssen sie das Land
verlassen. Wegen ihrer dunklen Hautfarbe würden sie

als schmutzig angesehen, das sei rassistisch. Arakan,
die Gegend, wo sie leben, gehörte früher nicht zu
Burma. Sie durchschaut das politische Kalkül der

Militärs, die zur eigenen Machterhaltung Konflikte
zwischen den Religionen schüren. Hassreden gingen
von einem buddhistischen Mönch aus, und
automatisch wurden die Rohingyas beschuldigt. Etwa

56000 Rohingyas leben in Malaysia, einige ohne

Dokumente, d.h. ohne Arbeit.
Die junge Frau aus Jemen ist 26 und kam vor

6 Jahren nach Malaysia. Zuerst studierte sie

Rechtswissenschaft, dann Politische Wissenschaft und
Islamwissenschaft. Sie wollte nach Malaysia, doch

ihre konservative Gesellschaft erlaubte ihr nicht,
allein zu reisen. Als ihr Vater starb, bemühte sich ihr
Onkel um ihre Ausbildung. Ihr Wunsch forderte

ihn heraus. In Jemen zu bleiben schien jedoch nicht

gut für sie, so sandte er seine Tochter und seinen

Sohn mit ihr zusammen nach Malaysia. Die IIUM
hatte den besten Ruf in Asien für Rechtswissenschaft.

Bald merkte sie, dass das Angebot nicht ihren

Vorstellungen von internationalem Recht entsprach.
So wechselte sie zur Politischen Wissenschaft, ihr
Anliegen sind Menschenrechte. Obwohl 97 Prozent

Muslime in Jemen leben, gab es keine grossen Probleme

im Nebeneinander der verschiedenen religiösen
Gemeinschaften. Doch vor einigen Jahren wurde
bewusst Hass verbreitet, was mit dem Krieg noch

eskalierte. Es wird schwierig werden, nach Beendigung

des Krieges die Nation wieder aufzubauen: In
der Zwischenzeit sind Anti-Schiiten-Ressentiments

unter Muslimen aufgekommen. Sie möchte in
Zukunft etwas für ihr Land tun, vor allem in Form von

politischen Lösungen.
Der Kaschmir-Konflikt ist politischer Art.

Kaschmir ist eine der höchstmilitarisierten Zonen
der Welt, was viele Menschenrechtsverletzungen
verursacht. Viele Zivilisten wurden getötet und
Unzählige durch «pellets» lebenslänglich verunstaltet

und behindert. Sie werden wie Tiere behandelt,
erklärt die junge Frau. Seit Juli 2016 gilt abends

allgemeine Ausgangssperre. Mit 18 beantragte sie mit
vielen Schwierigkeiten ein Visum. In Malaysia hat

Indien keine Kontrolle über sie. Ihre Eltern als

Akademiker sind froh, dass sie an der IIUM studieren

kann. Universitäten in Kaschmir haben nicht
dasselbe Niveau. Sie studierte englische Literatur, belegte

Islamstudien und schloss beides ab. Im geteilten

Die evangelisch-reformierte
Theologin und Pfarrerin
Esther R. Suter ist
Fachjournalistin SFJ/ASJ und

engagiert sich bei UN Geneva
als NGO-Representative

Women, bei UN New York
als NGO-Representative for
International Association
for Religious Freedom und

ist Vize-Präsidentin der
International Association of
Liberal Religious Women.

'IIUM Internationale
Islamische Universität Malaysia.
2 Die IALRW, eine der
ältesten interreligiösen
Frauenorganisationen in der

Welt, entstand als ein Zweig
der (heutigen) «International

Association for Religious
Freedom» (IARF, 1900). Die

Anregung für Frauen zur
Gründung einer eigenen
Organisation ging von liberalen

evangelischen sowie von
unitarisch-universalistischen

«Theologen, Denkern und

Arbeitern» aus am fünften
Weltkongress für Freies

Fortschritt 1910 in Berlin.

367



VON ÄPFELN UND BIRNEN IM R E LI G I O N S V E RG L EI C H

Kaschmir gibt es keinen lokalen Medienkanal mehr,

wenige Informationen dringen nach draussen. Unter
indischer und pakistanischer Kontrolle haben sie

keine Kontaktmöglichkeit zum andern Landesteil.
Obwohl 99 Prozent Muslime sind, bestehen keine

religiösen Konflikte. Die junge Generation der 15-

bis 25-Jährigen möchte einfach Freiheit, Redefreiheit,

um sich als Kaschmiri bezeichnen zu können,

um unabhängig zu werden und ihren Staat wieder

zu vereinigen.3

Herausforderung
interreligiöser Dialog
Die IALRW lud den methodistischen Pfarrer Dr.
Hermen Shastri, Generalsekretär des CCM4, und
Victoria Cheng zum Gespräch ein. Shastris Frage

über die Bezeichnung «liberal» im Namen der

IALRW führte zum Ursprung der Organisation
Anfang des 20. Jahrhunderts und ihre ökumenische
und interreligiöse Ausrichtung. «Liberal» stellt laut
Shastri eine Herausforderung dar in Malaysia als

einem säkularen Staat mit dem Islam als Staatsre-

und interkultureller Verein,
der u.a. die Idee eines «Art

Projekt um die Künstlerin
Gabriella Affolter mit der

IALRW-Vizepräsidentin und

Theologin Esther R. Suter

aufgreifen wird. Siehe die

Website www.ialrw.org.

"•Christian Council of
Malaysia - Kirchenrat von

5Chandra Muzaffar ist
Professor für Politische

Wissenschaft an der IIUM

a Just World (JUST).
6 Malaysian Consulta-

(MC-CBCHST).

Victoria Cheng (25) repräsentiert jedoch eine

Jugend, die in aller Freiheit kritische Fragen stellen

will. Victoria ist christlich geprägt und übernahm
nach dem Studienabschluss in Internationalen

Beziehungen und Französisch in Nottingham (GB)
eine Arbeit für Menschenrechtsfragen und
interreligiösen Dialog, ein kontroverses Thema, das an der

IIUM nicht angeboten wird. Sie assistiert dem

Programm-Manager der kleinen NGO «ProjekDialog»
und ist überzeugt von der Möglichkeit, Kontakt
aufzunehmen mit Menschen anderer Überzeugungen,

um einen Raum für Dialog zu eröffnen und
kritisch zu vertiefen.

Die Präsenz des sunnitischen Islam verstärkt
sich in allen Bereichen des täglichen Lebens und
wirkt immer mehr in die politische Sphäre hinein.
Das verändert laut Shastri das Gleichgewicht unter
den Religionen. Die religiösen Minderheiten erleiden

eine Ungleichbehandlung in den Beziehungen

zum malaysischen Staat, zur islamischen Mehrheitsreligion,

stellt Shastri fest. Es gibt zwar einen
offiziellen interreligiösen Dialog mit den Minderheitsreligionen.

Doch das reiche nicht aus: Der Islam

lasse in seiner konservativen Ausprägung auch seine

eigenen progressiven Vertreter nicht als Partner

im interreligiösen Dialog zu. Für Shastri gilt es, die

Grundlagen der säkularen Staatsgründung laut

Verfassung von 1957 zu anerkennen: der Islam als

Religion, die Malaien als Ethnie. Um aufzuzeigen, wie
dieses Ideal verloren ging, zeigte er seine Identitätskarte,

welche einen freien Raum enthält. Für Muslime

steht darin «Islam», bei ihm ist die Stelle leer.

Das sind ungleiche Massstäbe, erklärt er. Auch mit
zunehmendem Einfluss sollte der Islam eine liberale

| |f 27-28/2017

|Z

Sichtweise fördern. Ein aktuelles Beispiel über den

Einfluss im Alltag ist «Halal» als Gütezeichen, als

Reinheitszeichen. Kritische Medien kommentierten:

Beim Verkauf von Pinseln war bis dahin keine

Deklaration von Halal nötig. Das ändert sich nun
und wird Vorschrift. Pinsel mit Halal zu deklarieren,

bedeutet, dass sie keine Schweinehaare enthalten

(dürfen).
Es kam zu Spannungen und Kontroversen

unter den Religionen als Folge eines politischen
Vorschlags von Landesteilen, die Scharia bzw. die

Hadd-Strafen einzuführen wie in Saudi-Arabien,
Sudan oder im Iran. Der muslimische Jurist Chandra

Muzaffar5 erklärt die unterschwellige Problematik

nicht-muslimischer Religionen gegenüber der

Einführung von Scharia-Gesetzesbestimmungen.
In der 2014 publizierten Studie «Hudud Law would
undermine the Federal Constitution» hat der Rat
der Religionen6 klargestellt, dass die Hadd den

Koranvorschriften über Strafe widerspricht und nicht
kompatibel ist mit der Verfassung und dem Strafrecht

Malaysias. In den Staaten, die die

«Rechtsansprüche Gottes» anwenden, werden Frauen und
Nicht-Muslime marginalisiert. Die Hadd würde
Musliminnen wie auch Nichtmuslime diskriminieren,

denn sie dürfen kein Zeugnis ablegen. In vielen
Delikten fällt die Beweislast auf die Seite der Opfer,

vor allem bei Vergewaltigung. Muzaffar führte aus,
sie hätten eine relative Harmonie gehabt. Tatsächlich

sei aber die Freiheit der Muslime eingeschränkt,
denn sie haben kein Recht, die Praxis des Islam in

Frage zu stellen. Der zunehmende Einfluss des Islam
habe zu Bürokratie und Regeln des täglichen Lebens

geführt, die selbst Muslime als aufgesetzt erleben.

Ist «Allah» islamisch!
Muzaffar spricht die Kontroverse zum Gebrauch des

Wortes «Allah» durch Nicht-Muslime an und zitiert
die katholische Revue «Herald». Sie besteht auf dem

Gebrauch durch Christen in Ostmalaysia. Sie lesen

die Bibel auf Malai, wo das Wort «Allah» für Gott
vorkommt. Der Koran spricht nicht von einer

Exklusivität im Gebrauch dieses Wortes und verbietet

es Andersgläubigen nicht, erklärt Muzaffar. Christen

vom Nahen Osten brauchten es vor dem Islam.
Auch in den heiligen Schriften der Sikh und in
Hymnen der Hindus kommt es vor. In Indonesien

sind seit dem 17. Jahrhundert Bibeln im Gebrauch,
die das Wort «Allah» verwenden. Die Vertreter
anderer Religionen können zum Problem zwar Position

beziehen. Aber am besten wäre es, wenn von
muslimischer Seite eine Veränderung käme, findet
Muzaffar.

Esther R. Suter

368



: kaîh.ch
katholisches mectienzenîrum

Annette Studer | © Vera Rüttimann

«Vielen Katholiken fehlt der Mut,
zu konvertieren»
Annette Studer macht bei der
«Gemeinschaft des heiligen Johannes des
Täufers» mit. Diese gehört zur
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Studer,

Mitglied der ersten Stunde,
erzählt im Interview mit kath.ch von der
Glaubenspraxis der Gemeinschaft und
den Sympathien von Katholiken für
ihre Kirche. Am 1. Juli tagte in Ölten
das Generalkapitel der Johannes-Gemeinschaft.

Vera Rüttimann

Wie kam es zur Gründung dieser Gemeinschaft?

Annette Studer: Ich bin in der christkatholischen

Kirche von Kindheit an stark
verwurzelt. Schon meine Eltern und Grosseltern

waren Christkatholiken. So erfuhr
ich im August 1968 aus meinem engen
Umfeld, dass die «Gemeinschaft des

heiligen Johannes des Täufers», die das Wort
«Bruderschaft» in ihrem Namen trug,
aufgrund einer Initiative der drei Solo-

thurner Christkatholiken Andreas Amiet,

Margret Koch und Urs von Arx gegründet
wurde. Ein Jahr später stiess ich als erstes

Mitglied dazu. Die Initianten wollten
Leute um sich scharen, die dem täglichen
Gebet nach einer vorgegebenen Form im

7TAGE
6. JULI 2017 IN0 27-28

EDITORIAL

Alltag einen zentralen Stellenwert geben
wollten.

Wie sieht Ihre Glaubenspraxis konkret aus?

Studer: Man verpflichtet sich, nach
Möglichkeit am Sonntagsgottesdienst
teilzunehmen und jeden Tag morgens die
Laudes oder abends die Vesper zu beten.
Ebenso zentral ist die Teilnahme an unseren

Retraiten und am Generalkapitel, das

jeweils nahe am 24. Juni, dem Geburtstag

von Johannes dem Täufer, stattfindet.
Das Gebet ist uns sehr wichtig. Ganz klar
richten wir uns nach der Tradition der
Klöster, wo diese Tagzeiten gepflegt
werden. Die römisch-katholische Kirche ist
mir auch in dieser Hinsicht sehr nahe.
Was mir gefällt: Unsere Kirche ist sehr
traditionsbewusst. Wir haben in unserer
Liturgie viele Elemente, die ältere Mitglieder

der römisch-katholischen Kirche noch

von früher her kennen. Ein Beispiel ist das

sogenannte Stufengebet in jeder Messe.

Was passiert an diesen Retraiten?

Studer: Zu den zweitägigen Retraiten

unserer Gemeinschaft, die seit 2002
jeweils im März und November stattfinden,

versammeln sich unsere Mitglieder
und weitere Interessierte aus der ganzen
Schweiz. Urs von Arx - wir haben mit ihm

Das Verbindende sehen
Wenn dieses Jahr von Ökumene die
Rede ist, dann richtet sich der Blick

schnell auf die reformierten Kirchen.

Auch in der Schweiz werden «500 Jahre

Reformation» nicht als Jubiläum der

Trennung, sondern als «Frucht der
Geschichte» gesehen, wie es auf der
entsprechenden Homepage heisst. Das

kann, will und muss aber nicht über
die bis heute trennenden Elemente

hinwegtäuschen.

Differenzen standen auch bei der
Entstehung der christkatholischen Kirche

Pate. Am I. Vatikanischen Konzil 1870

führten Entscheidungen über die Stellung

des Papstes und die Unfehlbarkeit

von Lehrmeinungen zu Glaubensinhalten

zu einer weiteren Spaltung. Die
danach ausgerufenen altkatholischen
Bistümer pflegen einen engen Kontakt

beispielsweise mit der anglikanischen
und orthodoxen Kirche. Christliche
Konfessionen, die es auch bei uns gibt.

Die Christkatholiken sind in der
Schweiz eine kleine Minderheit. Die

Grösse einer Kirche allein dürfte mit
Blick auf Glaubensfragen ja auch kein

Kriterium sein. Deshalb lohnt es sich,

trotz aller ansprechenden Veranstaltungen

zu 500 Jahre Reformation,
immer auch ein offenes Auge und Ohr für
die Kirchen zu haben, die bei uns nicht
so sehr im Rampenlicht stehen.

Trennungen und Spaltungen sind

Früchte der Geschichte. Aber heute?
«Die Aufgabe ist, sich immer
näherzukommen, indem wir Christus
näherkommen», sagt der Schweizer
Kurienkardinal Kurt Koch, gefragt nach

einem Ideal von Ökumene. Wenn
Christkatholiken der «Gemeinschaft
des heiligen Johannes des Täufers» mit
Kapuzinerinnen beten und feiern, ist

das ein starkes Zeichen für ein solches

Näherkommen. Und es lenkt den Blick

darauf, was Christen unterschiedlicher
Konfessionen verbindet.

Martin Spilker

369



George Pell. - Die australische Polizei
hat ein Ermittlungsverfahren gegen
den Kurienkardinal und Finanzchef
des Vatikans eingeleitet. Wie der
stellvertretende Polizeipräsident des
Bundesstaates Victoria, Shane Patton,
Ende Juni mitteilte, geht es um länger
zurückliegende Missbrauchsvorwürfe.

Pell soll am 18. Juli vor dem
Amtsgericht in Melbourne erscheinen.
Papst Franziskus hat den Kardinal
inzwischen von seinem Amt als Finanzchef

beurlaubt.

Petra Rüegg. - Die 46-jährige Tog-
genburgerin hat am 1. Juli im
Kapuzinerinnenkloster «Leiden Christi»
in Jakobsbad die Zeitlichen Gelübde
abgelegt. Damit habe die Ordensfrau
drei weitere Jahre Zeit, ihre Berufung
zum Ordensleben zu prüfen, teilte das
Bistum St. Gallen mit. Auf ihrem Weg
ins Kloster wird sie vom Churer
Weihbischof Marian Eleganti begleitet.

Luis Francisco Ladaria Ferrer. -
Papst Franziskus ernannte den
spanischen Kurienerzbischof und
bisherigen Stellvertreter von Kardinal
Gerhard Ludwig Müller zu dessen

Nachfolger als Leiter der
Glaubenskongregation. Am 1. Juli gab der
Vatikan überraschend bekannt, dass
die Amtszeit Müllers, die am 2. Juli
endete, nicht verlängert werde. Der

Spanier Ladaria Ferrer (73) wurde
2008 von Papst Benedikt XVI. zum
Sekretär der vatikanischen
Glaubenskongregation ernannt. Damit war er
zweiter Mann der Behörde. Selbstverständlich

ist seine Ernennung jedoch
nicht: Dass ein Sekretär in derselben
Behörde zum Leiter aufsteigt, ist im
Vatikan selten.

Victor Conzemius. - Am 24.Juni ist der
Priester, Kirchenhistoriker und Publizist

im Alter von 88 Jahren gestorben.
Seit seinem Studium hat er sich
unermüdlich mit kirchengeschichtlichen
Themen auseinandergesetzt und
zugleich vielfältige seelsorgerliche
Aufgaben wahrgenommen. Conzemius

war es ein Leben lang ein tiefes Anliegen,

Lebensläufe und Schicksale
darzustellen. Immer wieder kam er auf
«Propheten und Vorläufer» und auf
«Christen unserer Zeit» zu sprechen,
schreibt Alois Hartmann in einem
Nachruf.

370

einen hervorragenden spirituellen Leiter

- gelingt es stets, interessante Referenten

zu engagieren, die uns in diesen Tagen

geistliche Impulse vermitteln.
Mit den dort lebenden Kapuzinerinnen
feiern wir jeweils vier Tagzeiten: Das

Mittagsgebet, die Vigil am Samstag, die Laudes

und die Vesper am Sonntag. Zwei
davon nach unserem Ritus, zwei nach

ihrem. Leider können wir noch keine
gemeinsame Eucharistiefeier abhalten. Ein

Flöhepunkt ist jeweils das gemeinsame
Speisen mit den Kapuzinerinnen in ihrem
Refektorium.

Welchen Bezug haben Sie zu Johannes dem

Täufer?
Studer: Ich hatte vor meinem Eintritt in

die Gemeinschaft keinen grossen Bezug
zu diesem Heiligen. Das änderte sich erst
nach und nach. Als ich in Colmar erstmals
den Isenheimer Altar mit dem Werk von
Matthias Grünewald sah, wo Johannes
der Täufer mit einem riesigen Zeigefinger
dargestellt wird, der auf Jesus hinzeigt,
begann ich, mich mit ihm noch näher zu

beschäftigen. Johannes der Täufer war
der Vorläufer vonJesus. Er ist sein Wegbereiter.

Unsere Gemeinschaft möchte das
auf ihre Weise auch sein.

Das Thema Bildung spielt bei derJohannes-

Gemeinschaft eine zentrale Rolle.

Studer: Ja. Die christkatholische Kirche

ermöglicht ihren Kirchengliedern, dass sie

Mitverantwortung übernehmen. Ja, sie er-

Ehemalige und aktuelle Schweizergardisten

fanden sich am 1. Juli in Flüe-
li-Ranft zu einer Messe mit Alain de

Raemy ein. Der Weihbischof von
Lausanne, Genf, Freiburg und ehemalige
Gardekaplan stellte erstaunliche
Bezüge zwischen dem Eremiten und den
Gardisten her.

«Sie kennen Stunden, in denen nichts

geschieht. Stunden des Dienstes», sagte
Weihbischof Alain de Raemy, ehemaliger
Gardekaplan, in der Messe zu den aktiven

und ehemaligen Schweizergardisten.
Diese Stille sei ihr grösstes Privileg - nebst

jenem der weltschönsten Uniform natürlich.

«In diesen stillen Stunden arbeitet
Gott in euch.» Innere Unruhe sei nicht

nur schlecht, sondern ein Zeichen dafür,
«dass Gott sich in uns bewegt». Auch
Nikiaus von Flüe habe eine innere Unruhe

gekannt, ehe er Eremit wurde.

mutigt sie geradezu dazu! Verantwortung
übernehmen kann man jedoch nur, wenn
man über einen gewissen Bildungsstand
verfügt. Darum ist Erwachsenenbildung
für uns so wichtig. Nicht umsonst heisst
der Titel des Referates von Pfarrer Adrian

Suter anlässlich des Kapitels «Bildung
schafft Bindung».

Die christkatholische Kirche ist vielen
unbekannt. Wie kommt das?

Studer: Richtig. Ölten gilt als die «Wiege
der Christkatholiken». Es gibt jedoch viele

Orte, wo niemand weiss, was
«christkatholisch» heisst. Wir sind eine der drei
Landeskirchen, sind aber eine sehr kleine

Glaubensgemeinschaft. Es gibt viel Un-

wissen über Christkatholiken. Erstaunt
sind viele, wenn sie erfahren, dass die
Zulassung von Frauen zu den Weiheämtern
von der christkatholischen Kirche bejaht
wurde und somit in der Seelsorge sowohl
Diakoninnen als auch Priesterinnen mit
ihren männlichen Kollegen zusammenarbeiten.

Für manche römisch-katholische Christen

klingt das attraktiv.
Studer: Ich habe oftmals das Gefühl, dass

Mitglieder der römisch-katholischen
Kirche uns Christkatholiken grosse Sympathien

entgegenbringen, weil wir in vielen
Teilen die Kirche sind, die sie sich
wünschen. Aber ich denke, vielen fehlt der
Mut zu konvertieren, weil sie sich in ihren
Pfarreien heimisch fühlen.

Weihbischof Alain de Raemy segnet das

«Ranft-Mobil» | © Oliver Sittel

Am Ende der Messe wurde ein elektrischer

Rollstuhl vorgefahren, der es

behinderten Menschen künftig ermöglichen
soll, über den für gängige Rollstühle zu

gefährlichen steilen Weg in den Ranft zu

gelangen. Einer der Initianten dieses

Projekts, Linus Meier, ist ehemaliger
Schweizergardist. De Raemy segnete das Gefährt
an diesem Anlass. (sys)

*guu

Was Schweizergardisten mit Bruder Klaus verbindet



Bischof Huonder ruft angesichts des Falls Allaz

zur klärenden Selbsteinschätzung auf

Vitus Huonder ermahnt alle Mitarbeitenden

seines Bistums, sich ihrer
Neigungen und Veranlagungen bewusst
zu sein. Der Bischof von Chur knüpfte
in seiner Predigt vom 26. Juni zum
Abschlussgottesdienst des Studienjahres
in Chur an den Fall des inzwischen laii-
sierten pädophilen Priesters Joël Allaz
an. Selbstbeherrschung, Askese und
Gnade könnten tief sitzende Tendenzen

eines Fehlverhaltens verändern,
so Huonder.

Die Schweizer Bischöfe mussten sich «ein

weiteres Mal» mit der Frage der sexuellen

Übergriffe im kirchlichen Umfeld,
insbesondere der Pädophilie, beschäftigen,
hielt Huonder fest. Diese Frage habe mit
dem Buch von Daniel Pittet «Mon Père, je
vous pardonne» neue Aktualität erhalten.
Der Bischof ermahnt nun «alle meine
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen, auch die

angehenden, insbesondere die Priester
und die Priesteramtskandidaten», sich

ihrer eigenen Neigungen und Veranlagungen

bewusst zu sein.

Mensch trägt bösen Keim in sich
Dies gelte für «unser Verhalten allgemein,
dies gilt in der Frage der eigenen sexuellen

Veranlagung im Besonderen». Huonder

verweist auf die christliche Anthropologie.

Sie erkläre, dass der Mensch nach
dem Sündenfall einen bösen Keim in sich

trage, so dass aus dem Menschen auch

Böses und Sündhaftes hervorgehe. Der
Mensch sei anfällig für das Schlechte. In

ihm schlummere auch das Unmenschliche,

das Widergöttliche. Das Böse im
Menschen sei vielfältig und zeige sich nicht bei

jedem Menschen in gleicher Weise.
Um negativen Veranlagungen und Neigungen

entgegenzuwirken, brauche es eine

Die Kirche im Zürcher Einkaufszentrum
Sihlcity wird 2020 geschlossen. Die
ökumenische Trägerschaft hat laut einer
Mitteilung den Mietvertrag gekündigt.

Die Kirche im Einkaufszentrum Sihlcity
ist seit Eröffnung im Jahr 2007 in Betrieb.
Nun soll sie wegen «zu geringer Besucherzahlen»

geschlossen werden. Die

ökumenische Trägerschaft der
evangelischreformierten, römisch-katholischen und

^TAGE

besondere Widerstandskraft. Der Mensch
müsse sich aufgrund der Selbsteinschätzung

fragen, ob er die entsprechende
Widerstandskraft aufbringen könne,
damit «meine negativen Veranlagungen und

Neigungen nicht zum Schaden für andere
werden, zum Schaden für den Glauben,
zum Schaden für die Kirche».

Im Bereich der Sexualität erreiche die

Selbsteinschätzung einen besonders heiklen

Punkt. Deshalb seien die kirchlichen

Weisungen in dieser Hinsicht ausserordentlich

streng. «Die negativen Folgen, die

aus der Weihe von Personen mit tiefsitzenden

homosexuellen Tendenzen erwachsen

können, sind nicht zu übersehen», erklärt
der Bischof mit Verweis auf das Schreiben

der Kongregation für den Klerus «Das
Geschenk der Berufung zum Priestertum».

Seiner selbst Herr werden
Was das Schreiben in Bezug auf Personen

mit homosexuellen Tendenzen sage, gelte

«in Bezug auf jede Veranlagung, welche
leicht zu Übergriffen allgemein führen
könnte». Wenn diesbezüglich eine tiefsitzende

Unordnung im Menschen vorherrsche,

«dann soll man keinen kirchlichen
Beruf anstreben oder dann gründlich
aufräumen». Der Mensch müsse immer
wieder das Notwendige tun und die nötigen

Kräfte sammeln, «um über die Unordnung

seiner Veranlagungen und Neigungen

Herr zu werden».
Huonder zeigt sich überzeugt, dass es

möglich ist, «eine hohe Selbstbeherrschung

zu erreichen, so dass auch tiefsitzende

Tendenzen überwunden und
veredelt werden können». Dies sei eines der
Ziele der christlichen Askese. Der Bischof
setzt zudem auf die Kraft der Gnade.
Diese vermöge «tiefsitzende Tendenzen
eines Fehlverhaltens zu verändern», (gs)

christkatholischen Kirche in Zürich habe
sich für die Kündigung des Mietvertrags
auf Ende März 2020 entschieden. Der
interreligiöse Raum der Stille mit
Glasfenstern des Luzerner Künstlers Hans

Erni sowie das Seelsorgeangebot blieben
noch bis Ende April 2019 bestehen.
Nach der vierjährigen Pilotphase 2011

hiess es, die Kirche habe sich zu einem
wichtigen Faktor des Einkaufs- und
Freizeitzentrums entwickelt, (sys)

KURZ & KNAPP

Fördergelder. - Die freikirchlichen
Jugendverbände, denen die Streichung
der «Jugend und Sport»-Fördergelder
droht, sind bereit, auf den Vorschlag
einzutreten, der in Gesprächen mit
dem Bundesamt für Sport (Baspo)
skizziert wurde. Sie müssen sich als

Vereine organisieren und aufgrund
des eigenen Vereinszwecks Fördergelder

beantragen. Und die Kaderausbildung

von Jungschi-Leitern muss von
einer neu gebildeten Dachorganisation

gemacht werden. Alle Organisationen

müssen auch die Ziele von J+S

umsetzen.

Homophobie. - Die Zeitung «20
Minuten» (28. Juni) hat aufgedeckt, dass

der «Bund Evangelischer Schweizer

Jungscharen» (BESJ) auf seiner Website

homophobe Äusserungen publiziert
hatte. Laut der Zeitung stand da etwa
«Homosexualität gehört zu den Taten
der Gottlosen». Der BESJ hat sich nun
für den Fehler entschuldigt und die

entsprechenden Passagen entfernt.

Homo-Ehe. - Homosexuelle Paare in
Deutschland können künftig die Ehe

schliessen. Das entschied der
Bundestag am 30. Juni in Berlin mit den
Stimmen von SPD, Grünen, Linken
und mehreren Unions-Abgeordneten.
Kanzlerin Angela Merkel (CDU) stimmte

mit Nein. Die Deutsche Bischofskonferenz

bedauert den Entscheid, wie sie

in einer Medienmitteilung kundtut.

«Vaterunser». - Die leicht veränderte
Version des französischen «Vaterunser»

soll in der Schweiz erst an Ostern
2018 eingeführt werden. Ursprünglich
war dies auf den kommenden Advent

geplant gewesen. Die Schweizer
Bischofskonferenz (SBK) hat sich zu dieser

Verschiebung bereit erklärt. Die

anderen christlichen Kirchen in der
Schweiz zeigen sich erleichtert. Nun

haben sie Zeit, in ihren Gremien über
eine Anpassung hin zu einem neuen

ökumenisch identischen Gebet zu

befinden.

Frauen. - Papst Franziskus hat eine
andauernde Benachteiligung von
Frauen in der Arbeitswelt kritisiert. Sie

seien dort «immer noch zweite Klasse»,

sagte er Ende Juni vor Vertretern
des italienischen Gewerkschaftsbundes

(CSIL) im Vatikan.

371

Kirche im Zürcher «Sihlcity» steht vor dem Aus



DIEZAHL

10 000. - Der «Prix Caritas» 2017 in der
Höhe von 10 000 Franken geht nach

Kolumbien: Die Anwältin Luz Estela

Romero und ihr Berufskollege Ricardo

Esquivia durften die Auszeichnung
Ende Juni in Luzern entgegennehmen.
Mario Gattiker, Leiter des
Staatssekretariats für Migration, würdigte das

Engagement der beiden Personen
als beispielhaft für das ganze Land.

Der Einsatz der Preisträger diene der
Überwindung einer «Alltagskultur der
Gewalt», die so in der Schweiz nicht
bekannt sei.

500 000. - Der frühere Abt der
Benediktinerabtei Montecassino muss sich

wegen des Vorwurfs der Unterschlagung

von 500 000 Euro vor Gericht
verantworten. Die Staatsanwaltschaft
wirft Pietro Vittorelli (54) vor, das für
das Kloster und das gleichnamige
Bistum bestimmte Geld auf sein eigenes
Konto umgeleitet zu haben, wie
italienische Medien am 27.Juni berichteten.

DAS ZITAT

«Philosophie fordert
den Glauben heraus»
«Ich habe Philosophie studiert.
Philosophie ist der rationale Herausforderer

des Glaubens. Für mich persönlich
ergibt das Widersprüche. Und diese

muss man aushalten. Das Leben ist

widersprüchlich.»

Das sagt der CVP-Präsident Gerhard
Pfister im Porträt auf Schweizer
Fernsehen SRF (25.6.). Seinen Glauben
setzt er bei einer Skala von null bis

zehn auf fünf.

IMPRESSUM

Katholisches Medienzentrum
Redaktion kath.ch

Pfingstweidstrasse 10, CH-8005 Zürich
Telefon:+41 44 204 17 80

E-Mail: redaktion@kath.ch
Leitender Redaktor: Martin Spilker
kath.ch 7 Tage erscheint als Beilage
der Schweizerischen Kirchenzeitung.
Die Verwendung von Inhalten - ganz
oder teilweise - ist honorarpflichtig
und nur mit Quellenangabe gestattet,
kath.ch 7 Tage als PDF-Abonnement
bestellen: medienzentrum@kath.ch

372

Die Zürcher Kirchen leisten mehr als gefordert

für die Allgemeinheit

50 Millionen Franken erhalten die
römisch-katholische und die reformierte
Kirche jedes Jahr vom Kanton Zürich.
Dies zur Abgeltung von gesamtgesellschaftlichen

Leistungen. Dieser
Beitrag ist mehr als gerechtfertigt, wie
eine aktuelle Studie der Universität
Zürich ergeben hat. Denn die Leistungen
der Kirchen sind - in Geld umgerechnet
- grösser als der Staatsbeitrag.

Die rund 86 000 kirchlichen Angebote,
welche die Studie unter die Lupe nahm,

entsprechen einer Finanzleistung von 62

Millionen Franken. So heisst es in der
Mitteilung vom 27. Juni. «Die Kirchen sind ihr
Geld wert», kommentiert Benno Schnüriger

das Resultat. Das Geld, das den
Kirchen vom Kanton zur Verfügung gestellt
werde, sei «bestens investiert», fügt der
Präsident des Synodalrats der katholischen

Kirche im Kanton Zürich laut
Mitteilung hinzu. Noch nie sei dies mit so viel

Datenmaterial belegt worden. So erhalten

die Katholiken vom Kanton rund 22,7
Millionen Franken. Doch der Wert ihrer
Leistungen ist mit 25,9 Millionen Franken
klar höher. Bei den Reformierten ist der
Unterschied noch grösser. Sie erhalten
26,8 Millionen Franken und erbringen
Leistungen von 35,4 Millionen Franken.

Ein Jahr genau untersucht
Das hat ein Team um Thomas Widmer,
Leiter des Forschungsbereichs Policy-
Analyse und Evaluation am Institut für
Politikwissenschaft der Universität
Zürich, herausgefunden. Es hatte von der
kantonalen Direktion der Justiz und des

Inneren, von der Römisch-katholischen

Körperschaft und der Evangelisch-refor-
mierten Landeskirche des Kantons
Zürich den Auftrag erhalten, die kirchlichen
Leistungen umfassend zu erheben. Unter
die Lupe genommen wurde der Zeitraum
Oktober 2015 bis September 2016.

Migrantenseelsorge wenig beachtet
Die reformierte Kirche erbringt laut Studie

mehr Leistungen im allgemeinen
Interesse. «Das überrascht uns nicht», sagt
Schnüriger gegenüber kath.ch. Denn in

der Studie sei die Migrantenseelsorge mit
einer monetären Einschätzung von zehn

Millionen Franken «nur sehr zurückhaltend

berechnet» worden.
Die Vertreter der Katholiken beurteilen
aber ihre kirchliche Migrantenseelsorge
als insgesamt «von gesamtgesellschaftlicher

Bedeutung». Denn diese wende sich

zwar den katholischen Migrantinnen und

Migranten der jeweiligen Sprachgruppe
zu, stelle aber einen «wesentlichen
Beitrag zum Fussfassen hier bei uns in
Zürich», so Schnürigers Argument in der

Mitteilung.

Staatsbeiträge gerechtfertigt
Die Autoren der Studie empfehlen, die
kantonalen Beiträge wie bisher an die

Kirchen auszurichten. Die Landeskirchen

erbringen im Sinn der Allgemeinheit
Leistungen, «welche die staatlichen
Kostenbeiträge mehr oder weniger deutlich

rechtfertigen», ist ihr Fazit. Gleichzeitig
rufen sie die Kirchen zu mehr Transparenz
bei der Verwendung der staatlichen Gelder

auf. (rp)

AUGENBLICK

Integration.
Die Gärten des

Hilfswerks der evangelischen

Kirchen Schweiz

(Heks) helfen Migrantinnen,

hier Wurzeln zu

schlagen. Das Projekt
«Heks Neue Gärten» ist
seit 2012 kontinuierlich

gewachsen. Aktuell

werden sechs Standorte

betrieben, vier in Zürich,

je einer in Winterthur
und Schaffhausen. |

© Vera Rüttimann



MUSLIMISCH-CHRISTLICHER DIALOG nisIf 27-28/2017

|Z

MUSLIMISCH-CHRISTLICHER DIALOG

Vom 3. bis 10. Februar 2017 fand in Benin die

erste Dialogrunde zwischen der Schweizer
Bischofskonferenz und der Stiftung «Espace
Afrique»1 statt. Thema war «Das Zusammenleben
zwischen Angehörigen verschiedener
Religionsgemeinschaften in Benin und in der Schweiz».

Die Kommission für den Dialog mit den
Muslimen nahm unter der Leitung von Weihbischof
Alain de Raemy daran teil. Erwin Tanner berichtet

von seinen persönlichen Eindrücken.

Auf
dem Programm standen eine zweitägige

Konferenz mit hochrangigen Vertretern aus

Politik, Gesellschaft, Religion und Wissenschaft

in Glo-Djigbé und verschiedene Treffen mit
gesellschaftlichen Würdenträgern, religiösen Führern

und einfachen Gläubigen in Cotonou, Ouidah,
Porto-Novo, Abomey, Parakou und Natitingou.

Tiefe religiöse Beziehung
Eindrücklich ist die mediale Begleitung vor Ort.
Jeder Anlass wird registriert, sei es mit Fotos, Videos,
Berichten oder Interviews. Sicher ist damit ein
Eigeninteresse der Hauptorganisatoren zu einem verbesserten

Marketing ihrer Dienstleistungen verbunden.

Doch zeichnet sich darin auch ein erhebliches Interesse

der Bevölkerung Benins am Religiösen ab. Religion

scheint in Benin zum Leben der Menschen

dazuzugehören und macht auch vor gesellschaftlichen
und staatlichen Einrichtungen nicht Halt. Ganz
unbeschwert spricht etwa der Minister für Justiz und

Gesetzgebung, Joseph Djogbénou, bei der Eröffnung
der Konferenz2 vom Religiösen als gesellschaftlichem,

selbst vom säkularen Staat nicht zu verbietenden

Faktor. Die geistliche Sphäre umrahmt de facto

die weltliche und relativiert diese. Damit hat jeder

Mensch und jede von ihm geschaffene Einrichtung
in Gesellschaft und Staat eine Mission zu erfüllen,

von der auch die geistliche Welt betroffen sein kann.

Förmlich strukturierter Dialog
Entsprechend hoch ist der formelle Rahmen
gesteckt. Die Organisatoren achten peinlich auf die

Wahrung der protokollarischen Formen.
Sicherheitskräfte begleiten die Mitglieder der Delegation
auf Schritt und Tritt. Im Vergleich zu allen anderen

interreligiösen Dialogrunden, an denen die Kommission

für den Dialog mit den Muslimen im islamisch

geprägten Raum teilnahm, ist das starre Korsett der

hierarchischen Konventionen einzigartig und

zugleich eigenartig. Bei allen offiziellen Empfängen
und öffentlichen Begegnungen, sei es in Cotonou,
Ouidah, Porto-Novo, Abomey, Parakou oder

Natitingou, abgesehen von der Konferenz in Glo-Djigbé,

konzentriert sich die beninische Aufmerksamkeit auf
die Person des Leiters der schweizerischen Delegation,

wohl nicht zuletzt, weil dieser augenscheinlich
die Amtskirche verkörpert.

Direkter und humorvoller Dialog
Trotzdem verläuft der Dialog in entspannter
Stimmung, ist mit viel Humor gepaart und von grosser
Offenheit geprägt. So hat neben einem aufAusgleich
bedachten Imam mit seinen besonnen formulierten
und aus dem Publikum mit Applaus belohnten

Aussagen auch ein die Auseinandersetzung nicht scheuender

Imam mit seinen unverblümt formulierten und

aus dem Publikum mit Protest und Spott erwiderten

Aussagen Platz in den Gesprächsrunden. Während
der eine mit einer gewissen religionskritischen
Haltung die beninische Wirklichkeit eines pragmatisch
ausgerichteten friedlichen Miteinanders von
Angehörigen der verschiedenen Religionsgemeinschaften
im alltäglichen Leben lobt und sich konziliant zeigt,
bezeichnet der andere ohne den geringsten
Selbstzweifel an der eigenen Religion das friedliche
Zusammenleben von Menschen verschiedenen Glaubens

zwar als nach wie vor beninische Tatsache, aber

stellt es zugleich herausfordernd mit einer scharfen

Kritik am Christentum bzw. der Römisch-Katholi-
schen Kirche infrage und zeigt sich konfrontativ.

Eigene Gesprächsmethode
Ein solches Gesprächsgebaren ist für die Kommission

für den Dialog mit den Muslimen in ihrer über

15-jährigen Dialogerfahrung im In- und Ausland

völlig neuartig und zeigt beispielhaft die

Andersartigkeit der schwarzafrikanischen Gesprächskultur
mit der ihr eigenen Methodik und Logik auf, in
deren Zentrum das so genannte Palaver-Verfahren

steht, das den einzelnen Menschen in seiner Ganz-
heitlichkeit wahr- und ernst nimmt, auf den

Zusammenhalt des Gesellschaftsverbands mit seiner

irdischen und überirdischen Dimension zielt und
ihm unter Zuhilfenahme vergangener Erfahrungen
eine neue Lebenskraft verleihen will3. Es ist ein
Gespräch, das den einzelnen Menschen ganzheitlich in
den Blick nimmt, alle Menschen — die Ungeborenen,
Lebenden und Verstorbenen - einschliesst und
inhaltlich umfassend ist4.

Nicht ohne traditionelle Religionen
Gesonderte Gespräche zwischen der Expertengruppe
der Schweizer Bischofskonferenz und Vertretern der

Islamisch-Sunnitischen Gemeinschaft sehen die
beninischen Programmverantwortlichen deshalb von
vornherein nicht vor. So nehmen an den Begegnungen

jeweils Vertreter verschiedenster Glaubensrich-

Erwin Tanner-Tizi

ssion für den Dialog

1

www.espaceafrique.org:
«La Fondation Espace

humanitaire engagée pour le

développement de l'Afrique
et la promotion de ses

2 Die Konferenz fand am

4./S. Februar 2017 in Glo-
Djigbé statt.
3 Vgl. Bénézet Bujo: Wider

westlicher Moral. Grundlagen

afrikanischer Ethik
Qaestiones Disputatae

180), Freiburg i.Br./Basel/
Wien 2000, S. 70 ff.

4Vgl. Adalric Féli

jatsa: La place

!s dans la communau-
aine. Contribution
iception chrétienne

îrsonne Théologie
e 2) 2016, S. 45 ff.

373



MUSLIMISCH-CHRISTLICHER DIALOG

tungen teil, angefangen von jenen der Römisch-Ka-
tholischen Kirche, der Himmlischen Kirche Christi5

oder der Evangelisch-Methodistischen Kirche über

jene der Islamisch-Sunnitischen Gemeinschaft bis

hin zu jenen des Voodoo-Kultes. Immer dabei sind

auch die traditionellen Führer oder Häuptlinge, so

genannte gekrönte Häupter, die in ihrer Rolle als

Wahrer der gesellschaftlichen und kulturellen
Tradition im Dienste eines friedlichen und gedeihlichen
Zusammenlebens in Gesellschaft und Staat eine

hohe Wertschätzung geniessen.

che_Christi.

'Vgl. etwas Christoph
enning/Hans Oberländer:

de l'Afrique, Köln 1996.

gl. Jérôme C. Alladaye: Le

Catholicisme au Pays

du Vodun, Cotonou 2003,
S. 297 ff.

8
Vgl. r

fin, Sion 2017.

Synkretismus und religiöser Cocktail
Wo immer eine Auseinandersetzung mit dem

Religiösen stattfindet, ist das Sprechen über Theorie

und Praxis der traditionellen Religionen und damit
auch des Voodoo-Kultes6 nicht wegzudenken. Zum
einen liegt dies sicher daran, dass diese Religionen
und dieser Kult im Leben der Bevölkerung Benins
noch immer tief verankert sind und Elemente davon

zum festen Bestandteil des Glaubens der dort sich

zum Christentum oder Islam bekennenden
Menschen gehören ungeachtet der Verurteilungen durch
ihre religiösen Autoritäten. Zum anderen liegt dies

wohl auch daran, dass Benin, in dem die Wiege der

Voodoo-Religion liegt, diese Religionen wieder als

Verkaufsschlager an die Öffentlichkeit bringen und
ein gutes Geschäft daraus machen will, etwa am jährlich

landesweit wiederkehrenden Voodoo-Fest am
10. Januar, dessen Epizentrum sich in Ouidah befindet

und zahlreiche Menschen aus dem In- und Ausland

anzieht. Dieser Synkretismus aus traditionellem
und christlichem oder islamischem Glauben ist

typisch für Benin7 und wird der Expertengruppe aus

der Schweiz als besänftigender Cocktail für die
Gesellschaft überreicht. Dass sich dieser Synkretismus
aber letztlich als aufpeitschender Cocktail entpuppen
könnte, an dem sich radikalisierte Gegenbewegungen
laben, ist angesichts des Vormarsches fundamentalistischer

Gruppierungen der so genannten importierten

Religionen oder islamistischer oder salafistischer

Strömungen allerdings eine konkrete Gefahr.

Der Mensch ist das Problem
Im Rahmen der Begegnungen betonen die

Teilnehmenden, gleich welcher Glaubensangehörigkeit
sie sind, dass das friedliche Zusammenleben nicht
durch den Bezug der Menschen zu Gott in Frage

gestellt wird, sondern durch deren unterschiedliche

Auslegungen seines Wesens und Willens. So

kann die Verfassung der säkularen Republik
Benin (11.12.1990) bedenkenlos vom Präsidenten der

Republik Benin vor seinem Amtsantritt verlangen,

folgenden Eid abzulegen (Art. 53): «Vor Gott, den

Geistern der Vorfahren, der Nation und dem Volk
Benins schwöre ich feierlich (...)». Und sie kann
auf allgemeine Weise die Angehörigen der Religions-

I |f 27-28/2017

|Z

gemeinschaften klar und deutlich auffordern, ihre

Gottesverehrung und ihr Glaubensleben stets unter
Achtung der öffentlichen Ordnung (ordre public)
und der säkularen Staatsordnung (laïcité de l'Etat)
auszuüben (Art. 23). Damit sieht das Volk Benins

nicht in der Existenz Gottes ein gesellschafts- und

staatspolitisches Problem, sondern im Menschen

selbst und seiner Art zu denken und zu handeln. Die

ständige Präsenz der Sicherheitskräfte macht dies

augenscheinlich und gibt den Eindruck (vermeintlich)
überall lauernder Gefahren, welche die Gesprächspartner

im Rahmen der Begegnungen bei jeder

Gelegenheit tunlichst als nichtig oder zumindest als

geringfügig darstellen. Hinter vorgehaltener Hand
äusseren sich jedoch viele in hohem Masse besorgt
über die Missionierungsversuche fundamentalistischer

Gruppierungen der so genannten importierten
Religionen wie der Himmlischen Kirche Christi,
über die Steuerung der islamischen Gemeinschaft

mit finanziellen und personellen Mitteln aus dem

Ausland oder über den steigenden Einfluss islamistischer

oder salafistischer Strömungen wie der

Terrororganisation Boko Haram.

Christlich-muslimischer Dialog
Aus den Erfahrungen in Benin kann gelernt werden:

• Der Dialog ist gesellschaftsgeschichtlich zu

verorten: Er lässt sich wirklichkeitsnah führen unter
Berücksichtigung der vergangenen und gegenwärtigen

kulturellen und religiösen Entwicklungen der

Gesellschaft.

• Der Dialog ist zu erden: Er verlangt den

Einbezug von Akteuren der verschiedensten Ebenen

der daran beteiligten Religionsgemeinschaften.
• Der Dialog erfasst den Menschen ganzheitlich:

Er ist erfolgreich, wenn er die Teilnehmenden

in ihrer Seele, ihrem Geist und ihrem Herzen
berührt. Ein rein intellektueller Sachdialog bringt die

Menschen in ihrem Zusammenleben nicht weiter.

Wenn sich zwischen allen auch persönliche
Beziehungen aufbauen, lassen sich Fortschritte erzielen.

• Der Dialog ist offen, direkt, aber zugleich
besonnen und verständnisvoll zu führen: Er kann
als aufrichtiger Dialog keine Themen aussparen,
sondern alle, auch heikle, Fragen zulassen, sie mit
«Klugheit und Liebe» ansprechen und mit
Besonnenheit, Klarheit und Bestimmtheit erörtern (Vgl.
Nostra Aetate 2).

• Am Dialog können sich auch Menschen mit
radikalen religiösen Ansichten beteiligen: Da in der

Gesellschaft auch Menschen mit ideologisch extremen

Haltungen leben und auf die Gestaltung des

Zusammenlebens der Religionsgemeinschaften und
ihrer Mitglieder Einfluss nehmen8, sind diese wegen
ihrer nicht zu unterschätzenden Bedeutung ins

Gespräch einzubinden.
Erwin Tanner-Tiziani

374



ALTERNATIVE EUROPAIDEE IM ZEICHEN DER LATINITÄT ris
|f 27-28/2017

|Z

ALTERNATIVE EUROPAIDEE
IM ZEICHEN DER LATINITÄT

Die österreichische Zeitschrift «Tumult»
veröffentlichte 1993 die Übersetzung einer französischen

Denkschrift unter der Überschrift «Das
Lateinische Reich» - ohne grösseres Echo. Zwanzig
Jahre später ist jener Entwurf besonders in Frankreich

und Italien ein Thema. Worum geht es?

Im
Jahr 1945 schreibt der Philosoph Alexandre

Kojève, zu dieser Zeir im Pariser Wirtschaftsministerium

tätig, ein Aide-Mémoire zur internen

Benützung; darin schlägt er vor, dass die «lateinischen

Mächte» Frankreich, Italien, Spanien und

Portugal sich samt ihren weltumspannenden Kolonien

zu einem Bund - von einem Empire hat

Kojève selbst nicht gesprochen - zusammenschliessen.

Dass Deutschland nicht wieder zu einem Feind werden

würde, konnte man damals noch nicht wissen.

Auch hätte dieser Bund ein Gegengewicht zur
Vorherrschaft der angelsächsischen Länder bilden sollen.

Die Versöhnung mit (West-)Deutschland durch De
Gaulle und Adenauer lässt dann aber eine andere

Europaidee Realität werden.
Wieso der Text heute neu an Aktualität

gewinnt, liegt auf der Hand; In der immer wieder

neu aufflammenden Euro- und Schuldenkrise hat

Deutschland das Sagen. Alternative politische
Entwürfe namentlich aus Frankreich und Italien können

sich nicht durchsetzen, nicht zuletzt deshalb,

weil die deutsch-französische Allianz Frankreich

einen gewissen Einfluss sichert, der, wenn's hart auf
hart kommt, nicht für ungewisse Alternativen aus

der Hand gegeben wird. Frankreich ist also

paradoxerweise mal Promotor, mal Hindernis eines «ande-

Die lange Geschichte einer Idee1
Wolf Lepenies rekonstruiert im vorliegenden Buch

die lange Vorgeschichte des Kojève'schen Strategiepapiers.

In der Tat sprachen bereits die Saint-Simo-
nisten im 19. Jahrhundert von einem Zusammen-
schluss der lateinisch geprägten Länder. Was macht
aber diese vielbeschworene Latinität aus? In dieser

Frage sind sich die Intellektuellen nicht einig. Es gibt
einerseits die Entgegenstellung lateinisch-katholische

Länder gegen protestantisch-germanische bzw.

angelsächsische, andererseits das Gegensatzpaar
Süden - Norden bzw. Mittelmeer - Atlantik. Wer wie
Albert Camus im 20. Jahrhundert gegen die Latinität
als Gemeinsamkeit Protest einlegt, tut dies im
Namen einer Mittelmeer-Zugehörigkeit, die den Bogen

zu den islamisch geprägten Ländern zu schlagen
imstande ist. Immerhin war Camus Algerien-Franzose.

Im Zeichen der Lati t. Antoni Gaudi, Barcelona.

Foto: Walter Bucher

Sicher ist dieser ganze Diskurs auch ein Symptom

des Leidens an der Dominanz Deutschlands und
Grossbritanniens, später der USA. Der Sieg Preus-

sen-Deutschlands 1871 wird nicht nur in Frankreich
als Zeitenwende wahrgenommen. Aber dies ist nur
eine Dimension, die andere ist die einer Suche nach
Gemeinsamkeit jenseits nationalstaatlicher Grenzen;

im Falle einer mittelmeerischen Gemeinsamkeit

auch jenseits religiös-kultureller Grenzen.

Die neue Zentralität des
Mittelmeeres
Paradoxerweise rückt heute das Mittelmeer wegen
der Migration, nicht wegen seiner kulturellen
Schöpfermacht wieder ins Zentrum der Aufmerksamkeit.

Lange ist die jetzige Situation nicht auszuhalten,

nicht zuletzt deswegen, weil niemand erwarten
kann, dass Griechenland und Italien die Aufnahme
und Integration der Flüchtlinge allein bewältigen.
Eine neue Mittelmeerpolitik ist vonnöten, nicht im
Zeichen einer lateinisch-katholischen Gemeinsamkeit,

vielmehr einer Nord-Süd-Kooperation, die
auch die Migrationsfrage einschliessen würde. Der
Anlauf Nicolas Sarkozys zu einer «Union
Méditerranéenne», die den Ländern des Nahen Ostens auch

eine wirtschaftliche Zusammenarbeit hätte bieten

wollen, wurde von Deutschland torpediert. Ein
autonomes französisches Projekt konnte in Berlin
offensichtlich nicht geduldet werden. Der französische
Präsident und seine Berater unterschätzten jedoch
auch die Spannungen unter den einzelnen Staaten.

Dennoch müssen die Länder Europas den

Mittelmeer-Anrainern eine Perspektive geben, soll die Lage

etwa im Libanon oder in der Türkei, aber ebenso in
Griechenland oder Italien nicht explodieren. Und
das hätte fatale Folgen für Europa insgesamt.

Francesco Papagni

Francesco Papagni i:

freier Journalist und

'Wolf Lepenies: Die Macht

Träume von einem anderen

Europa. München 2016.

375



HEIDEGGER UND KEIN ENDE.. ris
|f 27-28/2017

|Z

HEIDEGGER UND KEIN ENDE

Francesco Papagni is

freier Journalist und let
in Ziiricl

1 Donatella Di Cesare:

Heidegger und die Juden,
Frankfurt am Main 2016.

406 S. Orig. ital. Torino
2014.

deggei wieder

Propheten des Eigentli-
hen - ein Prophet, der die

fission Deutschlands darin

ieht, gegen die Mächte der
Moderne anzutreten.

Heidegger und kein Ende, könnte man seufzen.
Doch ist Martin Heidegger der wirkmächtigste
deutsche Philosoph des 20. Jahrhunderts,
namentlich für die Theologie vermittelt über
Bultmann und Welte.

m Nachlass wurden die sogenannten Schwarzen

Hefte gefunden, eine Art intellektuelles Tagebuch
der späten 30er-Jahre, in denen der Denker explizit

antisemitische Aussagen macht. Die ehemalige
Vizepräsidentin der Heidegger-Gesellschaft hatte

privilegierten Zugang zum Archiv und präsentiert ein

wohlinformiertes Buch.1

Interessanterweise äussert Heidegger seinen

Antisemitismus nicht 1933, wo er als Rektor der

Universität Freiburg i. Br. der Nazibewegung nahesteht,

sondern später, wo er enttäuscht sich zurückzieht. Es

ist kein rassischer Antisemitismus, der in den Schwarzen

Heften offenbar wird, vielmehr ein metaphysischer:

Der Jude ist nicht nur entwurzelt, er entwurzelt

selbst. In der Verfallsgeschichte, die die
abendländische Geschichte für Heidegger seit der Verdunkelung

des Seins durch das Seiende darstellt, sind die

Juden Treiber eben jenes Verfalls.2 Selbstredend sind

hier vulgäre antisemitische und nationalkonservative

Vorstellungen auf die geschichtsphilosophische Ebe¬

ne gehoben, dennoch sind die Schwarzen Hefte ein

Novum, denn man kannte Heidegger so noch nicht.
Der Denker aus dem Schwarzwald war

Philosoph und Antisemit zugleich. Er repräsentiert
nicht die Ausnahme, sondern leider die Regel unter
den deutschen Philosophen der ersten Hälfte des

20. Jahrhunderts. Das wäre nicht so erschütternd,
wäre Heidegger nicht Ideengeber für sehr viele

Philosophen in Deutschland, Frankreich, Italien und

überhaupt in der Welt. Auch politische Antipoden
wie Jean-Paul Sartre zehren von ihm. Di Cesares

These ist nun, dass Heidegger dem Judentum einiges
verdankt, dieses jedoch konsequent verschweigt. Damit

dreht sie den Verdunkelungstopos gegen seinen

Erschaffer. Ja, das ganze Werk Heideggers ist nach

der Verfasserin ein Messianismus ohne Messias: die

Befreiung, wenn denn dieser Begriff hier überhaupt
verwendet werden darf, würde von der Entbergung
des Seins kommen. Es gibt aber niemanden, der dies

bewerkstelligen könnte, Heidegger sah sich selbst

höchstens als Künder, nicht als Erlöser. Der Mann,
der wenige Tage im Jesuitenkolleg Feldkirch
verbrachte und dann zeit seines Lebens ein höchst

zwiespältiges Verhältnis zum Katholizismus gehabt hat,

bleibt ein erratischer Block.
Francesco Papagni

EINE THEOLOGISCHE BIOGRAFIE

Dr. Stephan Leimgruber
ist Spiritual am Seminar

ändig für die Theologin-
:n und Theologen in der

Berufseinführung.

1 Peter Opitz, Ulrich Zwingli,
Prophet, Ketzer, Pionier

des Protestantismus,
Zürich 2015, 119 Seiten,

ISBN 978-3-290-17828-4.

Peter Opitz, Leiter des Instituts für
Reformationsgeschichte in Zürich, gelingt es, Anliegen,
Gedankengang und Wirkung Ulrich Zwingiis
(1484-1531) verständlich darzustellen1.

m Vergleich zu Gäblers Einführung in Leben und
Werk Zwingiis (32004) konzentriert sich Opitz auf
die geschichtlichen Abfolgen und theologischen

Debatten. Er wartet mit soliden historischen Kenntnissen

zur Reformation in Zürich und in der Schweiz

auf und koloriert Zwingli mit Bezug zu Martin
Luther. Auffallend ist das Bemühen des Reformators,
die Botschaft Jesu Christi aufgrund der Heiligen
Schrift - auf griechischem Urtext - kennen zu lernen

und sein Angesicht zum Leuchten zu bringen. Nicht
die Rechtfertigungslehre steht im Zentrum wie bei

Luther, sondern Jesu Einladung, bei ihm Ruhe und

Geborgenheit zu finden (Mt 11,28 0- Konfliktiv waren

alle angeblich von Menschen erfundenen
Zeremonien und Gesetze, wobei es an vertieften Kenntnissen

zum Judentum mangelte; dann war strittig die

damalige Auffassung von der Eucha ristie als «Mess¬

opfer», das nicht mit dem Opfer und der Hingabe
Jesu Christi vermittelt werden konnte (Transsubs-

tantiationslehre!). Immer galt es für die Reformatoren,

biblische Anhalte zu finden, und wo sie

ausblieben, musste abgeschafft oder erneuert werden:

Bilderverehrung, Almosenordnung, Ehegesetze,

Zölibatsvorschrift, Klöster, Zehnten. Interessant wäre

nun ein neues Ringen in ökumenischer Perspektive.

Gefragt sind die aktuellen katholischen Antworten
auf die einstigen Anfragen von Seiten der einstigen
Reformatoren anzuführen. Für die Diskussion beim

Reformationsgedenken im Jahre 2017 und folgende
aber gilt allemal, dass die Bezeichnung für Zwingli,
ein «Prophet, Ketzer, Pionier der Reformation»

gewesen zu sein, immer noch zutrifft. Nur muss für
den Weg in die Zukunft die heutige ökumenische

Theologie einbezogen werden. Viele Anfragen des

Reformators haben sich mittlerweile erledigt. Hilfreich

ist gegenwärtig eine zuverlässige Information
über den Gang der Reformation in der Schweiz, und
dies gibt die knappe Darstellung in optimaler Weise.

Stephan Leimgruber

376



DOKUMENTATION

DOKUMENTATION
Nikiaus von Flüe -
Wort der Schweizer Bischöfe auf den I. August 2017

Die Schweiz gedenkt 2017 in

reicher Vielfalt des Nikiaus von Flüe,

der vor 600 Jahren das Licht der

Welt erblickte. Die Schweizer

Bischöfe richten mit diesem Schreiben

ein Wort an das Volk, das

den heiligen Eremiten in seiner

spirituellen Eigenart zu umreissen
und seine Botschaft für die heutige

Zeit zu skizzieren versucht.

Das Leben
von Nikiaus von Flüe
Nikiaus von Flüe kam 1417 auf
dem Flüeli in Sachsein OW zur
Welt. Seine Eltern waren Bauern.

Auch er wuchs zum Landwirt heran

und besass einen stattlichen
Eigenbetrieb. 1447 heiratete er
Dorothea Wyss. Dem Paar wurden

zehn Kinder geschenkt. Ni-
klaus war angesehen und versah
Ämter in Sachsein und im Land

Obwalden, für das er als

Landammann vorgesehen war. An den

Landesauszügen jener Zeit nahm

er als Rottmeister teil. 1467 gab
Nikiaus von Flüe Familie, Heim
und Hof, auch alle Ämter auf und

zog sich in den Ranft zurück, um

Gott in Einsamkeit und Gebet
näher zu sein. Innerlich geläutert,

wirkte er als Menschenfreund

und Friedensmahner in

politisch stürmischer Zeit. 1487

beendete Nikiaus von Flüe sein
Leben. Die Verehrung setzte
sogleich ein. Sie ist in katholischen,
reformierten und weiteren
christlichen Konfessionen sowie
in nichtchristlichen Religionen
lebendig. 1649 erfolgte die Selig-
und 1947 die Heiligsprechung.
Bruder Klaus gilt heute in der
Schweiz und weit über die Grenzen

hinaus als Schutzpatron des

Friedens.

Wir richten einen dreifachen
Blick auf den Eremiten vom
Ranft: auf den Beter und
Mystiker: auf den Mahner zu Friede
und Gerechtigkeit; schliesslich

auf den Ehemann und Vater
sowie den menschenfreundlichen

Helfer in mannigfacher Not.

Botschaften des Heiligen
Beter und Mystiker
Nikiaus hörte die innere Stimme,
die ihm seit der Jugendzeit ein
Leben nahelegte, das in besonderer

Weise mit Gott verbunden
ist. Und erfolgte ihr. Er brach die
aussichtsreiche politische Karriere

ab und verliess alles, um dem
Rufe zu gehorchen. Er brach als

Pilger in eine ungewisse Zukunft
auf, um dann nach dem Scheitern
dieses Versuches im Ranft, wo er
für seine Familie erreichbar blieb,
seine Abgeschiedenheit zu
finden. Er lebte fortan in strenger
Askese. So soll er sich jeglicher
Speise und jeglichen Trankes
enthalten und einzig von der Eucharistie

ersättigt haben.

Der Tagesablauf des Einsiedlers
ist nirgends überliefert. Doch
steht fest, dass das Gebet sehr
bestimmend war. Die ältesten
Bilder des Heiligen zeigen ihn
immer mit der Gebetskette,
der Vorgängerin des Rosenkranzes.

Nikiaus pflegte das «Vater
unser» zu beten, wobei er an die
einzelnen Bitten Betrachtungen
anschloss. Vertraut gewesen sein
dürfte dem Beter Nikiaus auch
das «Grosse Gebet der Eidge-

Der grosse Beter war mit der
Gabe der Mystik begnadet. An
Anregungen fehlte es Nikiaus
nicht. Die Mystiktradition seit
der Zeit der Wüstenväter bis

ins Spätmittelalter, als besonders
Heinrich Seuse und die
Laienbewegung der «Gottesfreunde»
einflussreich waren, berührten,
über verschiedene Kreise
vermittelt, auch Bruder Klaus. Oft
und oft sprach er vom «Einig
Wesen», mit dem sich zu verbinden

sein tiefstes Verlangen war.
Darum bat der Mystiker im Gebet,

das auch wir heutige Christen

mitsingen und mitbeten:

Mein Herr und mein Gott,
nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir.

Mein Herr und mein Gott, gib alles
mir, was mich fördert zu dir.

Mein Herr und mein Gott,
nimm mich mir und gib mich ganz
zu eigen dir.

In Not und Bedrängnis vertiefte
sich Nikiaus vor allem in die

Betrachtung der Passion Christi.
Zu jeder kanonischen Stunde

von der Vesperzeit am Abend
bis zur Non am Nachmittag des
nächsten Tages hielt er inne und

vergegenwärtigte sich den

Leidensweg Jesu vom Ölberg bis

zur Hinrichtung auf Golgotha
und zum Tod am Kreuz. Der
Mensch solle das Leiden Christi
im Herzen tragen, so der
Gottsucher, dies sei der grösste Trost
am letzten End.

Bruder Klaus hatte in seiner
Einsiedelei auch ein Betrachtungsbild.

Dieses bezeichnete er, er
war ja des Lesens unkundig, als

«mein Buch, darin ich lerne und
suche die Kunst dieser Lehre».
Das Bild wird von den vier
Evangelistensymbolen umrahmt, was
unterstreicht, dass die
Evangelien die Grundlage des

Bildgehaltes sind. Die Darstellung
zeigt in der Mitte die ungeteilte
Gottheit, die als Schöpfervater,
als eingeborener Sohn und als

heiliger Geist die Geschichte
leitet. Das Heilsgeschehen wird,
in sechs Bildern verdichtet,
ausgedrückt durch: Schöpfung,
Verkündigung, Geburt, Verrat im

Ölberg, Kreuzestod, Messopfer.
In Symbolen sind die Werke der
Barmherzigkeit angetönt, mit
denen die Menschen als Antwort
auf die Liebe Gottes beauftragt
sind. Nikiaus von Flüe war diese
Glaubenslehre wichtig, er mahnte,

Anfeindungen im Glauben
ritterlich zu widerstehen.

Mahner zu Friede und

Gerechtigkeit
Nikiaus von Flüe zeichnete sich
aus durch sein mutiges, von
christlicher Überzeugung geprägtes

politisches Engagement. Er
stellte sich für Dorf- und Landesämter

zur Verfügung. Auch in der
Einsiedelei im Ranft war er über

|f 27-28/2017

\Z

die Zeitläufe bestens informiert
und von eidgenössischen Orten
wie auswärtigen Herrschaften
als Ratgeber aufgesucht. Seine
Kernbotschaften waren:
Selbstbestimmung; Kompromissfähigkeit;

Friede und Gerechtigkeit.
Auf Gemeindeebene war dem
Politiker Nikiaus von Flüe die

Loslösung der Dorfschaften von
adeligen und kirchlichen
Feudalstrukturen ein Anliegen. Die
Menschen sollen, so wollte es

Nikiaus von Flüe, ihren eigenen
Lebensraum selbst gestalten
können. Deshalb setzte er sich

für freie, von den Betroffenen
selbstbestimmte öffentliche
Strukturen ein. Damit nahm Bruder

Klaus vorweg, was die
neuzeitliche Soziallehre der Kirche
als Subsidiaritätsprinzip zu Recht
stark gewichtet.
Nikiaus' Ratschlag von 1481 an
die Tagsatzung von Stans ermöglichte

eine Einigung unter den

eidgenössischen Orten, woraus

das bis 1798 gültige Stanser
Verkommnis hervorging. Nun
konnte die Eidgenossenschaft
wieder wachsen und neue Städte-

wie Länderorte aufnehmen.
Die Worte des Eremiten an
die Tagsatzungsgesandten sind

zwar nicht bekannt. Was aber
feststeht: Sie bewirkten bei den

zerstrittenen Lagern rasch
einen Kompromiss, ein Verzichten
einerseits auf Rechtsansprüche
und ein Aufeinander-Zugehen
anderseits. Der Gottesmann
Bruder Klaus vermochte zu
vermitteln. Seine Abgeklärtheit und
seine Weisheit verliehen ihm
ein Ansehen und eine
Überzeugungskraft, die jegliche parteiische

Starrheit überwanden.
Nikiaus von Flüe trat als Friedensmahner

hervor. «Friede ist immer
in Gott, denn Gott ist der Friede.
Friede wird nicht zerstört werden,

Unfriede aber wird zerstört.
Darum sollt ihr den Frieden
suchen.» So lautete Nikiaus' knappe

und klare Botschaft. Sie drückt
aus, dass Gott der Gott des
Friedens sei (Rom 15,33), dass Friede
dem Wesen Gottes entspreche.
Friede, ein biblischer Begriff,
besagt: Wohlwollen, Einvernehmen,
Freundschaft, Befreiung, Heil,
Treue. Wolle man Frieden, so

Bruder Klaus, solle man in Händeln

das Rechtsverfahren nur als

äusserstes Mittel beschreiten.

377



DOKUMENTATION

Besser sei, gütlich zu wirken,
denn Gutes erzeuge wieder Gutes.

«Seid einander gehorsam»,
riet Nikiaus weiter. Gehorsam sei

die grösste Ehre. Damit in

Verbindung brachte der Gottesmann
die Weisheit, die alles zum Besten

anfange. Für das Gelingen des

Friedenswerkes nannte Nikiaus
als unverzichtbare Voraussetzungen:

offenes Unrecht abwehren:

der Gerechtigkeit beistehen;
Schwache, namentlich Witwen
und Waisen, beschirmen;
Dankbarkeit gegenüber Gott für
irdisches Glück, damit es sich auch

im Himmel mehre.

Ehemann und Vater,

Menschenfreund
Dass Nikiaus von Flüe, um dem

inneren Verlangen nach einem
Leben in Einsamkeit zu folgen,
seine Frau Dorothea mit der
zehnköpfigen Kinderschar ver-
liess, wurde immer schon
kritisch hinterfragt. Konnte darin
der Wille Gottes bestanden
haben? Wir werfen einen Blick auf
die wichtigsten zeitgenössischen
Quellen. Nikiaus rang mit
diesem Entscheid. Er öffnete sich

seiner Frau, sie wusste um die
Gewissensnot ihres Gatten.
Betriebliche und finanzielle Probleme

konnten gut gelöst werden,
da bereits erwachsene Söhne für
die Führung des Bauernbetriebes
da waren. Nach zweijährigem
Suchen willigten Dorothea und

die Familie in das Vorhaben des

Gatten und Vaters ein, was Nikiaus

später als eine der grössten
Gnaden, die Gott ihm geschenkt
habe, wertete. Im nahen Ranft

war Niklaus für seine Lieben
immer erreichbar. Dorothea blieb
ihm in Liebe verbunden. Man traf
sich in der Einsiedelei zur
gelegentlichen Messfeier oder zu
Gesprächen und Beratungen. Der
fromme Sinn lebte in der Familie

weiter. Das jüngste Kind Nikolaus

entschied sich zum Priesterstand

und wurde später Pfarrer
von Sachsein.
Es beeindruckt, wie Niklaus von
Flüe trotz Einsamkeit, strengster

Askese und intensiver
spiritueller Lebensführung weltoffen
blieb, sich für alles interessierte
und über alles informiert war.
Besucher erlebten ihn keineswegs

«traurigen Mutes, sondern
in allem seinem Tun und Wan¬

deln und Handeln leutselig,
mitteilsam, behaglich, fröhlich und

zu allen Dingen freundlich». So

vermochte er den vielen
Menschen, die zu ihm kamen, zu
helfen. Er teilte ihre politischen
Sorgen und konnte Lösungen
vorschlagen. Er half Ungezählten
in inneren Nöten und tröstete.
Bruder Klaus war nicht nur ein
«Gottesfreund», sondern in

besonderem Masse auch ein
«Menschenfreund».

Niklaus von Flüe und wir
Niklaus von Flüe, die Gestalt
aus dem ausgehenden Mittelalter,

ist in unserer so andersartigen

Zeit bekannter denn je.
Das zeigen allein schon die
zahlreichen Kirchen und Kapellen in

der Schweiz, im benachbarten
Ausland und in entfernten
Kontinenten, die Bruder Klaus
geweiht sind. Was hat der Heilige
heute zu sagen? Wir weisen im

Folgenden auf einige Botschaften
hin, die aus dem Leben und der
Spiritualität von Niklaus von Flüe

zu uns sprechen können.

Die strenge Askese des Eremiten
deutet einen Weg an, von der oft
drückenden Befangenheit in

Zerstreuung und Konsumsucht frei
zu werden. Beherrschen von
Leidenschaften, Masshalten in allen

Dingen sind für jeden Menschen

wichtige Tugenden. Sie befähigen

uns, unsere innere Bestimmung zu

erkennen und ihr nachzuleben, sie

helfen, die eigene Identität zu
finden und ganz Person zu werden.

Grundlagen
Eine Vielzahl von Quellen und
Studien ist im Bruder-Klaus-
Gedenkjahr zugänglich. Die
SKZ verweist auf ihre
Sonderausgabe 48/2016 und die via
Online-Archiv www.kirchenzei-
tung.ch auffindbaren Beiträge.

Weitere Zugänge finden sich

über die von Werner T. Huber
verantwortete Website www.
nvf.ch und www.mehr-ranft.ch.

Darüber hinaus verweisen wir
auf folgende Auswahl:

W. Oehl: Bruder Klaus und die
deutsche Mystik, in: ZSKG II,
1917, 161-174, 241-254.

M.L. von Franz: Die Visionen
des Niklaus von Flüe, Zürich

Der Mensch möchte ruhig werden

und in sich gehen. Niklaus hat
dies vorgelebt im Verzichten auf

Unwichtiges und im Beten. Erfüllte

Innerlichkeit ist ein menschliches

Grundbedürfnis. Darin
berühren sich alle Menschen, über
Konfessions-, Religions- und Kul-

turgrenzen hinweg.
Dabei können wir schöpfen aus
der spirituellen Tradition des

christlichen Abendlandes und aus
dem Leben der Kirchen. Die seit
der Väterzeit reiche mystische
Tradition dauerte auch nach
Niklaus von Flüe an, in der
katholischen wie in der reformierten
Glaubensgemeinschaft. Der über

Jahrhunderte gewachsene
spirituelle Reichtum erlaubt, die Mystik

gemeinsam zu pflegen. Dies
kann ein ökumenischer Ansatz
sein, auf dem Weg zur Einheit im

Glauben Fortschritte zu erzielen.
Das Betrachtungsbild von Bruder

Klaus mündet - wie aufgezeigt

- aus in den Werken der
Barmherzigkeit: Hungrige speisen,

Durstigen zu trinken
geben, Nackte bekleiden, Kranke
besuchen, Fremde beherbergen,
Gefangene besuchen, Tote
begraben. Sind unsere Kirchen
nicht gerade heute aufgerufen,
im nahen und fernen Bereich

dieser Aufforderung vermehrt
nachzuleben? Uberzeugende
Diakonie gehört zur Wahrhaftigkeit

und Glaubwürdigkeit der
christlichen Botschaft. Schauen

wir auf den österlichen Jesus, wie
er seinen nach langer und erfolg-

und Stuttgart 1959 (Studien aus
dem C.G. Jung-Institut Zürich).

Peter Ochsenbein: Die
Vaterunser-Betrachtung im verlorenen

Bettbuoch des Bruder
Klaus, in: Gfr. 140, 1987,43-80.

Peter Ochsenbein: Das grosse
Gebet der Eidgenossen.
Überlieferung - Text - Form und
Gehalt. Bern: Francke, 1989

(Bibliotheca Germanica 29).

Werner T. Huber: Dorothea.
Die Ehefrau des hl. Niklaus von
Flüe. Freiburg 1994.

Ernst Walder, Heinrich Stirni-

mann, Niklaus von Flüe: Flüe,

Niklaus von, in: H LS 4, 2005,
574-575.

|f 27-28/2017

|Z

loser Fischerei müden Jüngern
frühmorgens am See Tiberias
begegnet: Er macht Feuer, backt
Brot und brät Fische und lädt ein:
«Kommt und haltet das Mahl!
Niemand aber unter den

Jüngern wagte, ihn zu fragen: Wer
bist du? denn sie wussten, dass

es der HERR war. Da kommt
Jesus und nimmt das Brot und

gibt es ihnen, desgleichen auch

die Fische» (Joh. 21,9-13). Die
christliche Tradition ergänzt die
sieben in der Endzeitrede von
Jesus genannten leiblichen (Mt 25,

34-46) mit den geistlichen Werken

der Barmherzigkeit: lehren,
beraten, trösten, zurechtweisen,
verzeihen, ertragen, für Lebende
und Verstorbene beten. Leibliche

wie geistliche Werke tun
not, in jeder Gemeinschaft und

zu allen Zeiten
Die Art und Weise, wie Niklaus

von Flüe zum Frieden rät,
ist heute, wo manche Bereiche
der Politik zu erstarren drohen
und weltweit Konflikte schier
unlösbar scheinen, von grösster
Aktualität. Wir können vom
Eremiten lernen: Nicht aus
Rechthaberei Frieden verhindern:
Frieden schaffen nicht als Diktat
des Stärkeren. Frieden im Geiste
von Bruder Klaus wächst hervor
aus dem Geist des Gehorsams.
Gehorsam ist die Tugend des

Hörens, des sich Verständigens,
des sich Verstehens. Und wichtig
ist ferner, so Niklaus von Flüe:

Friede, als dauerhafter Zustand
des Heils, ruht auf Gerechtigkeit

und auf der Solidarität mit
den Schwachen. Gerechtigkeit
und Solidarität sind überall, in

kleinen und grossen
Gemeinschaften, Voraussetzung von
friedlichem Zusammenleben. Sie

beanspruchen heute, im Zeitalter

der Globalisierung, zudem
eine weltweite Gültigkeit. Sie

schliessen auch das Postulat der
Erhaltung der Schöpfung mit ein.

Papst Franziskus hat diese
drängende Thematik in der Enzyklopädie

«Laudato si'» von 2015
umfassend zum Ausdruck gebracht.
Der Heilige vom Ranft sagt uns
auch: Wir sollen uns bemühen,
in allen Lebenslagen, auch in

angestrengtesten Berufs- und

Arbeitssituationen, menschenfreundlich,

mitteilsam, aufmerksam

und einfühlend, hilfsbereit
zu bleiben. Wichtig ist immer der

378



AMTLICHER TEIL

AMTLICHER TEIL

BISTUM BASEL

Beauftragung
Diözesanbischof Felix Gmür beauftragte
(Missio canonica) per I.Juli 2017:

- Hugo Albisser-Seeliger als Gefängnisseelsorger

der Ökumenischen Gefängnis-Seelsorge

Solothurn.

Im Herrn verschieden
Maria Raab, em. Gemeindeleiterin, Wangen

bei Ölten (SO), verstorben am 25. Juni
2017. Am 15. November 1959 in Weinheim

(Deutschland) geboren, erhielt die Verstorbene

am 15. Juni 1991 die Institutio des

Bistums Basel. Von 1991 bis 1996 wirkte sie

als Pastoralassistentin in Langenthal (BE).

Als Gemeindeleiterin stand sie von 1996 bis

2003 in der Pfarrei Matzendorf (SO), von
2003 bis 2006 in der Pfarrei Kleindöttingen
AG und von 2007 bis 2013 in der Pfarrei
Hellbühl (LU) im Dienst. Zudem war sie

Co-Dekanatsleiterin des Dekanats Zurz-
ach von 2004 bis 2006. Die Verstorbene
wirkte als Pastoralassistentin von 2007 bis

2013 in Neuenkirch (LU) und von 2013 bis

2016 in Winznau (SO), sowie von 2014 bis

2016 in den Pfarreien Lostorf (SO), Nieder-
gösgen (SO) und Obergösgen (SO). Bis zu
ihrem Tod lebte sie in Wangen bei Ölten
(SO) und Weinheim (Deutschland). Der
Beerdigungsgottesdienst fand am I.Juli 2017 in

der Pfarrkirche St. Ulrich Neuenkirch (LU)

Anton Scheiben, Mitarbeitender Priester,
Richenthal (LU), verstorben am 26. Juni 2017.

Am 7. Oktober 1937 in Hünenberg (ZG)
geboren, empfing der Verstorbene am 28. Juni
1964 in Hochdorf (LU) die Priesterweihe.
Nach der Priesterweihe stand er als Vikar
von 1964 bis 1970 in der Pfarrei Don Bosco
Basel und von 1970 bis 1976 in der Pfarrei
St. Michael Luzern im Dienst. Von 1976 bis

2006 wirkte er als Pfarrer der Pfarrei Willisau

(LU) und von 2003 bis 2006 als

Pfarrverantwortlicher der Pfarrei Luthern (LU).
Zudem war der Verstorbene von 1986 bis

2003 Dekan des Dekanats Willisau. Von
2006 bis 2009 wohnte er als em. Pfarrer in
Richenthal (LU). Seit 2009 stand er als

Mitarbeitender Priester im Dienst in der Pfarrei

Richenthal (LU). Der Beerdigungsgottesdienst

fand am 5. Juli 2017 in der Pfarrkirche
St. Cäcilia in Richenthal (LU) statt.

BISTUM CHUR

Ausschreibungen
Für die Pfarreien des Seelsorgeraums Sur-

ses (GR) wird auf den I. Oktober 2017 oder
nach Vereinbarung ein Pfarrer bzw. ein
Pfarradministrator gesucht.

Im Kantonsspital Chur wird auf den I. Oktober

2017 oder nach Vereinbarung eine Stelle

für einen Spitalseelsorger bzw. eine Spitalseel-

sorgerin ausgeschrieben.

Interessenten sind gebeten, sich bis zum
15. August 2017 beim Bischöflichen Ordinariat,

Sekretariat des Bischofsrates, Hof 19,

7000 Chur, zu melden.

BISTUM ST. GALLEN

Priesterweihe
Am Samstag, 19. August, wird Diakon
Raphael Troxler von Bischof Markus Büchel zum
Priester geweiht. Die Weihegottesdienst-
Feier ist um 16.00 Uhr in der Kirche St.

Nikolaus, Wil. Danach sind alle herzlich zu

Begegnung und Imbiss eingeladen. Am Sonntag
ist um 9.30 Uhr der feierliche Primizgottes-
dienst in St. Peter mit Erteilung des Primiz-

segens und um 16.00 Uhr Dankandacht.

Raphael Troxler (1985) stammt aus Emmen

(LU). Schon während der Kantonsschulzeit

|f 27-28/2017

\T

verspürte er immer stärker den Wunsch
nach religiösen und spirituellen Themen,
das Theologiestudium stand zunehmend im

Vordergrund. Die Mitarbeit in der
Schönstatt-Bewegung bestärkte ihn zu diesem
Entschluss. Er studierte in Fribourg, nach

einem Aufenthalt in Lateinamerika trat er
der Schönstatt-Bewegung bei. Nach weiteren

seelsorgerischen Erfahrungen und
Studien folgte am 8. Oktober 2016 die Weihe
zum Diakon durch Bischof Markus Büchel.

Seit I. November 2016 arbeitet Raphael
Troxler in der Seelsorgeeinheit Wil.

Ernennungen
Per I. August:

- P. Gregor Rakoczy SAC, Pfarradministrator

ad interim für die Seelsorgeeinheit
Walensee, umfassend die Pfarreien Berschis-
Tscherlach, Flums, Mols, Murg, Quarten
und Walenstadt.

- Verena Süess, Pastoralassistentin für die

Seelsorgeeinheit Gäbris, umfassen die
Pfarreien Gais, Speicher-Trogen-Wald und Teu-
fen-Bühler.

- Marco Süess, Pastoralassistent für die

Seelsorgeeinheit Gäbris, umfassend die
Pfarreien Gais, Speicher-Trogen-Wald und
Teufen-Bühler.

- Peter Schlickeiser, Pastoralassistent für die

Seelsorgeeinheit Bad Ragaz-Taminatal,
umfassend die Pfarreien Bad Ragaz, Pfäfers,
Valens und Vättis.

- Karin Allmendinger, Pastoralassistentin in

Pastoraler Einführung für die Seelsorgeeinheit

Bazenheid-Gähwil-Kirchberg, umfassend

die gleichnamigen Pfarreien. Die
Beauftragung ist befristet bis 31. Juli 2019.

- Rolf Dittli, Pastoralassistent für die
Seelsorgeeinheit Unteres Toggenburg, umfassend

die Pfarreien Bütschwil, Ganterschwil,
Libingen, Lütisburg, Mosnang und Mühlrüti.
Die Beauftragung ist befristet bis 31. Juli
2019.

- Rolf Tihanyi, Katechet für die Seelsorgeeinheit

Mittleres Fürstenland, umfassen die

Pfarreien Lenggenwil, Niederhelfenschwil,
Züberwangen und Zuzwil.

Augenblick. Denn im flüchtigen,
nicht wiederkehrenden Augenblick

hat sich der Mensch zu
bewähren.

Und noch ein Wort zu Dorothea,

der Ehefrau von Nikiaus

von Flüe. Die schwere Entscheidung

zur Einsamkeit im Ranft

wurde vom Einverständnis der
Ehefrau mitgetragen. Sie nahm

ihren Mann in seinem tiefsten

Wesen an und liess ihn frei, dem
Ruf Gottes zu folgen. Die Eheleute

blieben in Liebe mit einander
verbunden. Dorothea war eine
gläubige, starke Frau. Die
Bindung von Nikiaus und Dorothea
und die Freiheit, die sie sich in

verantworteter Liebe zugestanden,

sind eindrücklich und
vorbildlich. Liebe und Verantwortung

sind für jede Lebensgemein¬

schaft in ihrem wechselvollen
Verlauf notwendig und gerade in

der heutigen Zeit gefordert.
Die Botschaften von Nikiaus von
Flüe werden in diesem Gedenkjahr

ins Bewusstsein gerufen. Es

ist uns Anlass, auf die Stimme
des Heiligen vom Ranft zu hören
und seine Ratschläge zu befolgen.

Es wird unserem Land und

dem Schweizervolk zum Nutzen

gereichen. Das Beispiel und die

Tugendlehren von Bruder Klaus,
die nichts von ihrer Aktualität

verloren haben, können die
christlichen Kirchen und die
weiteren Religionsgemeinschaften in

der Schweiz mit frischer Kraft
erfüllen. Mögen sie auch für jene
zum Segen gereichen, die, aus

ihrer Heimat vertrieben, bei uns
Schutz und Schirm erbitten.

379



SKZ 27-28/2017

Autorin und Autoren
MTh Francesco Papagni
Zeughausstrasse 65, 8004 Zürich
f.papagni@gmx.ch

Dr. theol. Josef Bruhin SJ

Hirschengraben 74, 8001 Zürich

Pascal Gemperli
Président Union Vaudoise des

Associations Musulmanes, UVAM
Ch. de la Brume 2, 1110 Morges
gemperlipascal@gmail.com

Esther R. Suter
Dornacherstrasse 286, 4053 Basel

esther-r.suter@unibas.ch
Dr. Erwin Tanner-Tiziani

Generalsekretär
Schweizer Bischofskonferenz
rue des Alpes 6, Case postale 278
1701 Fribourg
erwin.tanner@
conferencedeseveques.ch

Dr. theol. Stephan Leimgruber
Geistlicher Begleiter
der Theologiestudierenden
St. Leodegarstrasse I I, 6006 Luzerr
Stephan. Ieimgruber@

Schweizerische
Kirchenzeitung
Fachzeitschrift für Theologie
und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistümer
Basel, Chur, St.Gallen, Lausanne-

Genf-Freiburg und Sitten

Redaktion
Maihofstrasse 76

Postfach, 6002 Luzern
Telefon 041 429 53 27
E-Mail skzredaktion@nzz.ch
www.kirchenzeitung.ch
www.e-periodica.ch

Redaktionsleitung
Walter Bucher
Dr. Stephan Schmid-Keiser

Redaktionskommission
Prof. Dr. Adrian Loretan (Luzern)
Pfr. Heinz Angehrn (Abtwil)
Giuseppe Gracia (Chur)

Herausgeberin
Deutschschweizerische
Ordinarienkonferenz (DOK)

Herausgeberkommission
GV Dr. Markus Thürig (Solothurn)
GV Dr. Martin Grichting (Chur)
GV Guido Scherrer (St. Gallen)

Stelleninserate
Telefon 041 429 58 72
E-Mail skzinserate@nzz.ch

Kommerzielle Inserate
Telefon 041 370 38 83
E-Mail hj.ottenbacher@gmx.net

Abonnemente
Telefon 041 429 58 72
E-Mail skzabo@nzz.ch

Abonnementspreise
Jährlich Schweiz: Fr. 169.-
Ausland zuzüglich Versandkosten
Studentenabo Schweiz: Fr. 98.-
Ausland zuzüglich Versandkosten
Einzelnummer: Fr. 3.-
zuzüglic

«Kath.ch 7 Tage»
als SKZ-Beilage
Redaktionelle Verantwortung:
Katholisches Medienzentrum
Pfingstweidstrasse 10, 8005 Zürich
E-Mail redaktion@kath.ch

Solidarität mit bedürftigen
Katholiken: Berücksichtigen
Sie die IM in Ihrem
Testament.

Broschüre bestellen:
Tel. 041 710 15 01

info@im-solidaritaet.ch
www.im-solidaritaet.ch

pfarrei peter aarau

Die Pfarrei Peter und Paul liegt im Zentrum der Stadt
und ist die grösste und älteste Pfarrei im Pastoralraum
Region Aarau. Die Pfarreipatrone waren Personen mit
unterschiedlichen Meinungen. Sie fanden immereinen
gemeinsamen Weg, um den Menschen nach dem
Beispiel Jesu zu dienen.

Der Stelleninhaber ist verstorben und wir suchen für
das Team und die Pfarrei eine/einen passende/n
Nachfolger/in per 1. August 2017 oder nach Vereinbarung:

Pastoralassistentin/
Pastoralassistent 80-100%
Wir wünschen uns eine kommunikative, selbständige
Persönlichkeit mit der Fähigkeit und der Erfahrung,
in unserem Team folgende Aufgaben wahrzunehmen:
Ansprechperson für einen Ortsteil von Aarau;
Liturgiegestaltung zusammen mit den anderen
Pastoralassistentinnen, Katechetinnen und Priestern,
Kasualien;
Seelsorge, Gruppenbegleitung, Präses-Aufgaben;
ausserschulischer Religionsunterricht für die Oberstufe;
Engagement im Bereich Kinder-Jugend-Familie.

Wir erwarten:
eine weltoffene theologische Grundhaltung;
abgeschlossenes Theologiestudium und Berufseinführung

Bistum Basel (oder gleichwertige Ausbildung);
Freude an der Arbeit im Team;
Bereitschaft, Ihre bisherigen Erfahrungen in einem
neuen, anspruchsvollen Umfeld einzubringen.

Wir bieten eine interessante Aufgabe mit Gestaltungsund
Entwicklungsmöglichkeiten in einer lebendigen

Pfarrei, Mitarbeit in einem engagierten Team und zeit-
gemässe Anstellungsbedingungen.

Weitere Informationen finden Sie auf unserer Homepage

(www.pfarrei-aarau.ch).

Für Auskünfte steht Ihnen Pfarrer Gregor V. P. Tolusso
zur Verfügung:
Tel. 062 832 42 00, gregor.tolusso@pfarrei-aarau.ch

Ihre Bewerbung richten Sie bitte elektronisch so bald
als möglich an: Abteilung Personal des Bistums Basel,
personalamt@bistum-basel.ch
Kopie an Pfarrer Gregor V. P. Tolusso:
gregor.tolusso@pfarrei-aarau.ch

Ver a s-i Vergolden
Reparieren

Restaurieren
Ihre wertvollen und antiken Messkelche,
Vortragskreuze, Tabernakel, Ewiglichtampeln
und Altarleuchter restaurieren wir stilgerecht
und mit grossem fachmännischem Können.

SILBAG AG
Grossmatte-Ost 24 • 6014 Luzern

Tel. 041 259 43 43 • Fax 041 259 43 44
e-mail info@silbag.ch • www.silbag.ch


	...

