
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 184 (2016)

Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10/2016 • 10. MÄRZ • 184. JAHRGANG ISSN 1420-5041 • FACHZEITSCHRIFT UND AMTLICHES ORGAN

Schweizerische
irchen-

eitun

VON MIMOSEN UND SANFTHEIT

Alles
hat seine Zeit (Koh 3,1-8). Die

Substanz des Lebens besteht aus Freude

und Trauer. Keimen und Wachsen,
Blühen und Verblühen, Jugend und

Alter sind Wegstrecken zur Ewigkeit. Der Mensch

ist ein «Homo viator», immer auf dem Weg. «Ab

hora diei ad horam dei.» Der Weg ist das Ziel,
in jedem neuen Lebensanschnitt. Die rückwärtslaufende

Uhr gibt es nur
im Dom von Florenz.

Eine meditative

Wanderung von Bormes-

les-Mimosas hinauf in das

Massif des Maures an der
nahen Mittelmeerküste
in der Provence, wo im

Wintermonat Januar die

Mimosen zu blühen

anfangen, schenkt uns

Momente der Zeitlosigkeit.
Blühende Mimosen

öffnen uns den Blick zum
Himmel. Der «Kleine Prinz» war es, der erkannte,

dass es ausser dem Auge noch andere visuelle

Organe gibt, nämlich das Herz: «Man sieht nur
mit dem Herzen gut» (Antoine de Saint-Exupéry).
Bei denen, die mit dem Herzen sehen, gipfelt das

Aufblühen der Mimosen in einen Lobgesang an den

Schöpfer wie beim greisen Simeon (Lk 2,29-31).

Hoffnung
Mimosen («Mimosa pudica») sind kleine Blumen,
«schamhafte Sinnpflanzen», die während der
kurzen Blütezeit mit ihrer Sanftheit versuchen,
das Licht Gottes zu bewahren. Gegen Ende des

rWjJpSe«

Winters, wenn nichts zu keimen und zu wachsen

scheint, wenn bei uns «der Sämann die Hände ringt
und nach den Wolken schaut», überzieht sich in

der Provence das Massif des Maures mit Mimosen:
ein Teppich aus zarten goldenen Kugeln, bedeckt

von Schneekristallen, welche unter der Sonne

schmelzen. Ein Wunder der Natur, ein Symbol aus

der Werkstätte Gottes, das über allen Verstand

geht und das Herz
höher schlagen lässt. «Das
Tote wird lebendig, das

verloren Geglaubte
erholt sich, und tausend
Blumen loben und preisen

des Schöpfers
allmächtige Kraft.» Friedliche

Ruhe, beglückende
Sanftheit. Dieser Anblick
lädt uns ein, angesichts
aller Vergänglichkeit jene
Liebe zu suchen, die

nicht stirbt, und von der
die Bibel spricht (I Kor 13). Mimosen schenken

Hoffnung wie die Lilien des Feldes (Mt 6,28).
Ich durfte Bormes-Ies-Mimosas vor vielen

Jahren, zunächst als Tourist, kennen und lieben
lernen. Ein Gnadenort der globalisierten Liebe, an

den ich als Freund immer wieder heimkehrte! Für

einen Arzt ein Ort «Sans Frontières» (MSF)! Die
Sonnenuhr an der Blumenfassade der Eglise Saint-

Trophyme lädt uns ein einzutreten zum Beten,

Singen und Danken (eucharistein): «AB HORA DIEI

-AD HORAM DEI.»I

Jedes Jahr wird dem aufmerksamen Wanderer

mitten im Winter die Vision geschenkt, dass

117

MIMOSEN

119

KARFREITAG

120
KONZILSBLOG

123

KATH.CH
7 TAGE

129

AMTLICHER
TEIL



VON MIMOSEN UND SANFTHEIT ri s
|f 10/2016

Z

MIMOSEN

Dr. med. Roland Moser,
Facharzt FMH für Gynäko¬

logie und Geburtshilfe,
absolvierte nach seiner

Pensionierung 2002 den

Theologiekurs für Laien

in Zürich.
Er beschäftigt sich in Wort

und Schrift mit Medizinethik
und Spiritualität im

Spannungsfeld von Wissen und

Weisheit.

Verwendete Literatur:

Jeremias Gotthelf:
Kalenderpredigten. Riehen bei Basel

1986; Benedikt Schwank:

Blumen schenken Hoffnung.
Beuron (2005); Didier

Hascoët: Das Abenteuer des

Glaubens. Hrsg. von Roland

W. Moser. Berlin 2014.

hier alle Lebewesen die Mimosen gleichsam erwarten,

wie eine Seele auf der Suche nach einer Begegnung.

Denn: «Alles wirkliche Leben ist Begegnung»

(Martin Buber). Meine Sprache ist zu arm und zu

schwach, um diesen Eindruck in Worte zu fassen,

dieses Gefühl, das sich den Worten entzieht; das

rational machen zu wollen, was ausserrational und

im Transzendenten angesiedelt ist. Bormes-Ies-
Mimosas feiert dieses Naturwunder jedes Jahr mit
dem «Corso Fleuri».

Blühende Mimosen. Sanftheit bedeckt das

Dorf, angelehnt an eine Bergflanke, wo das Meer
und der Himmel über die Schönheit des Blau streiten.

«Ex oriente lux»; Mimosen offenbaren in der
Morgenröte ihr Geheimnis. Gott möchte uns
Wesentliches zeigen. Es bleibt jenen verborgen, die
das Staunen verlernt haben.

Die kleine Kapelle Saint-François-de-Paule,
hoch oben in Bormes-Ies-Mimosas, überragt das

Dorf, nicht bloss durch die Statue dieses heiligen
Mannes, sondern durch sein Lebenswerk;
Barmherzigkeit. «Am Fest der Mimosen errichtet die

aufgehende Sonne in dieser Kapelle einen Regenbogen

des Friedens, der gegen elf Uhr seltsamerweise

über dem grossen Kruzifix steht und den

Leib Christi wie ein Leichentuch des Lichts
umhüllt und freudig umarmt. Pfarreiangehörige haben

vor dem Chor bereits die ersten Mimosenzweige
hingelegt, deren Duft dem Weihrauch den Hof
macht» (Didier Hascoët).

Vergebung
«Hoffen heisst, an das Abenteuer der Liebe zu

glauben, Vertrauen zu den Menschen zu haben,
den Sprung ins Ungewisse zu tun und sich ganz
Gott zu überlassen» (Dom Helder Camara).

«Hoffnung kann nur keimen, wo Menschen um

Verzeihung bitten und die Vergebung des anderen
annehmen können» (Hascoët). Mimosen schenken

Hoffnung. Am «Corso Fleuri», inmitten der bunten

Menschenmenge sowie der vorbeiziehenden

Blumenwagen und der Musik, könnte es sein, dass der

Urgrund («arché») des Festes in Vergessenheit
gerät. Es sind die Mimosen, die von Sanftheit künden
und uns Hoffnung spenden möchten. Um einzelne
Mimosen zu betrachten, muss man sich niederbeugen.

«Für dieses Hinschauen, Betrachten, Sehen

steht im Griechischen das Wort «kata-manthâ-
nein»; «katâ» heisst «herunter» und «manthânein»
«lernen, verstehen, kennenlernen» (Schwank). Es

geht um ein demütiges, sich herabbeugendes
Betrachten, um mit dem Herzen zu sehen und zur
Quelle der Sanftheit und der Hoffnung zu gelangen.

Der Blumenteppich aus zarten goldenen
Kugeln, den der Schöpfer mit sanfter Hand über dem
Massif des Maures ausgelegt hat, hilft unsere Ängste

abzubauen, Ängste vor der Wirklichkeit.

Liebe
«Es ist die Liebe der Sanftmut, Grund und Wurzel,

die Liebe, die ausharret und den Glauben nicht
verliert; es ist die Demut der Sanftmut Stütze und
Stab» (Jeremias Gotthelf). Die Sanftmut («leni-
tas») Jesu war es, welche Petrus das Schwert in

die Scheide stecken liess (Joh 18,11). «AB HORA
DIEI»: Das heilige Tagwerk beginnt im Morgenlicht,
wenn die Mimosen ihr Geheimnis offenbaren. «AD
HORAM DEI»: Das heilige Tagwerk beginnt beim

Läuten der Kirchenglocken, wenn Menschen auf
dem Weg, Gläubige und Suchende, zum Gottesdienst

in die Kirche einziehen, um das Wort Gottes

zu hören und Jesus zu begegnen: «Selig sind die

Sanftmütigen; denn sie werden das Land besitzen»

(Mt 5,5). Roland W. Moser

Die Improperien für den Karfreitag
Die Liturgie des Karfreitag gibt den Gesang der Improperien als fakultativ an. Andere Gesänge sind also möglich.

Im Auftrag der Deutschen Bischofskonferenz wurde zum HeiligenJahr im Jahr 2000 ein alternativer Text zu den Improperien erarbeitet:

Mein Volk, was habe ich dir getan,
womit nur habe ich dich betrübt?

Antworte mir!

Aus allen Völkern habe ich dich berufen.
Das Evangelium der Befreiung habe ich dir gebracht.
Du aber hast anderen Lasten auferlegt. Hagios

Deinetwegen habe ich das Kreuz auf mich genommen,
auf meinen Schultern deine Schuld getragen.
Du aber hast mich vor den Menschen verleugnet. Hagios

Die Liebe zu den Brüdern und Schwestern habe ich dir
vorgelebt, dich zu Gottes erwähltem Volk hinzuberufen.
Du aber hast mich mit ihm unterdrückt. Hagios

Ich habe dich gesandt, den Völkern die frohe Botschaft zu

verkünden, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden Trost.
Du aber hast meinen Namen missbraucht. Hagios

Am Kreuz habe ich für meine Peiniger gebetet.
Ich habe dir aufgetragen, dem anderen zu vergeben.
Du aber hast deine Gegner verfolgt. Hagios

Die gleiche Würde aller Menschen habe ich dich gelehrt.
Juden und Heiden, Sklave und Freie, Männer und Frauen

sind eins in mir. Du aber hast andere beherrscht. Hagios

Die Barmherzigen habe ich selig gepriesen. Barmherzigkeit
will Gott, nicht Opfer. Du aber warst erbarmungslos

gegenüber denen, die anders denken. Hagios

Quelle: Wiederentdeckung der Verbundenheit der Kirche mit dem Judentum. Arbeitshilfe. Hrsg. vom Beauftragten der Deutschen Bischofskonferenz

für das Heilige Jahr 2000, Weihbischof Dr. Hans-Jochen Jaschke Das Heilige Jahr. Arbeitshilfe 15). Bonn, 2. erweiterte Auflage 2000, 188.

118



risLESEJ AH R C I K 1 0/20 1 6

|Z

IM KREUZ IST HEIL - IM KREUZ IST LEBEN

Gedanken zum Karfreitag

Die Liturgie des Karfreitag als ganzheitliche Feier
Die «Feier vom Leiden und Sterben Christi» am Karfreitag ist
als Teil einer Drei-Tage-Feier von Ostern ein ungewöhnlicher
und gleichzeitig tief berührender Gottesdienst. Verbale und

nonverbale Elemente gehen hier eine besonders enge Verbindung

ein.

Da ist zunächst die Proklamation der Johannespassion, in

der Christus verkündet wird als das Pesachlamm, das als König
auf seine Erhöhung am Kreuz zugeht. Keine andere
Passionserzählung nimmt die Hörenden so direkt hinein in das Leiden

Christi, das den Zeugnissen zufolge zur neunten Stunde seinen

Höhepunkt nahm, also zu der Stunde, zu der sich die jetzt
Versammelten zum Gedenken des Todes Jesu versammelt haben.
Ein weiteres gewichtiges Wortelement dieses Gottesdienstes

stellen die Grossen Fürbitten dar. Eindrucksvoll sind sie

nicht nur durch die Breite der Anliegen, sondern insbesondere
durch ihre Inszenierung. Hier wird deutlich, dass Gebet ein
intensives Geschehen ist, an dem der Einzelne durch sein je
persönliches flehentliches Gebet in kniender Gebetshaltung und
die Gemeinschaft der Getauften in aufrechter Gebetshaltung
zusammenwirken.

Doch sind es nicht nur diese Wortgestalten, die der
Karfreitagsliturgie ihr besonderes Gepräge geben. Schon der

Beginn des Gottesdienstes ist ungewöhnlich. Da strecken sich

der Vorsteher und seine Assistenz vor Gott auf dem Boden
aus - und kein Wort stört diese tiefe Geste der Hingabe. Leider

hindern die Kirchenbänke daran, dass die ganze versammelte

Gemeinde die Möglichkeit hat, diese Prostratio ebenfalls

zu üben. Alle Mitfeiernden jedoch sind zur Verehrung dessen

eingeladen, der am Kreuz Sünde und Tod besiegt hat. Diese

Kreuzverehrung ist nicht beiläufig oder gar verzichtbar, denn
sie ist direkte Reaktion auf die Begegnung mit der Heilsbotschaft

der Passion. Prozession zum Kreuz, Kniebeuge oder
Kuss als Verehrungsgesten lassen sinnenhaft erleben, dass der
Tod Christi Heilsbedeutung hat im Hier und Jetzt. Die Verehrung

des Kreuzes ist ein ohne Worte gesprochenes
Glaubensbekenntnis und tiefer Ausdruck der Hoffnung, dass im Kreuz
das Heil ist. Die Antiphon, die zur Kreuzverehrung gesungen
wird, ist entsprechend Ausdruck der Freude, die «wegen des

Kreuzes» die Welt erfüllt: «Dein Kreuz, o Herr, verehren wir,
und deine Auferstehung preisen und rühmen wir. Denn siehe,

wegen des Kreuzes ist Freude in die Welt gekommen.»

Die Karfreitagsliturgie und der jüdisch-christliche Dialog
Das Johannesevangelium betont die Freiwilligkeit, mit der sich

Jesus in Gehorsam gegenüber dem Vater dem Tod übergab.
Doch gleichzeitig schreibt es dem jüdischen Volk die

Verantwortung für das Leiden und den Tod Jesu zu. Die Kirche
rechtfertigte damit über viele Jahrhunderte die Verachtung gegenüber

den Juden. Heute ist unbestritten, dass das jüdische Volk

trotz seines Neins zu Jesus weiterhin von Gott geliebt und von
ihm erwählt ist. Im Beten muss dies seinen Niederschlag finden.

Der zweite, fakultativ vorgesehene Gesang zur Kreuzverehrung,

die sogenannten Improperien, rezitieren Vorwürfe und

Anschuldigungen, die die Gemeinde in das Drama der Passion

hineinstellen sollen. Mittels alttestamentlicher Zitate wird
den Wohltaten Gottes der Ungehorsam des Volkes
gegenübergestellt. In der Liturgie des Karfreitags werden diese

Anschuldigungen Christus in den Mund gelegt, die, so war man
sich über Jahrhunderte einig, gegen das Volk Israel gerichtet
sind. Heute sollen die Anschuldigungen gehört werden als

Erinnerung an die Schuld der Christen und ihre Verantwortung
für Passion und Kreuzigung. Doch ist dies möglich, wenn es

heisst: «Mein Volk, was habe ich dir getan? Oder wodurch
habe ich dich betrübt? Antworte mir. Aus der Knechtschaft
Ägyptens habe ich dich herausgeführt. Du aber bereitest das

Kreuz deinem Erlöser.»
Kann man nach der Shoah heute noch verantwortlich

so zur Kreuzverehrung singen? Stellt sich das erneuerte
Verständnis bei den Mitfeiernden ein, wenn gesungen wird: «Vier-

zigjahre habe ich dich geleitet durch die Wüste. Ich habe dich

mit Manna gespeist und dich hineingeführt in das Land der

Verheissung. Du aber bereitest das Kreuz deinem Erlöser?»
Und weiter: «Was hätte ich dir mehr tun sollen und tat es
nicht? Als meinen erlesenen Weinberg pflanzte ich dich, du

aber brachtest mir bittere Trauben, du hast mich in meinem
Durst mit Essig getränkt und mit der Lanze deinem Erlöser die
Seite durchstossen.» Können diese Sätze gehört werden unter

Absehung einer Schuldzuschreibung an das jüdische Volk?
Es seien keineswegs diejuden, denen die christliche Gemeinde
in diesem Gesang zur Kreuzverehrung die Schuld am Kreuzestod

Christi unterschiebt, sondern man müsse die liturgische
Situation des «ego - tu» beachten: Da die Improperien im

Gegenüber zur Gemeinde gesungen werden, sei es die Gemeinde
selbst, die hier als Angeklagte vor ihrem Richter stehe. «Es

sind nicht die Juden (von damals), sondern es ist die Sünde

der Heutigen, die Sünde der zum Gottesdienst versammelten

Gemeinde, die Christus in den Tod geführt hat», schreibt
Reinhard Messner.1 Deshalb versteht er die Anschuldigungen
als eindringlichen Ruf zur Umkehr.

Theologisch mag dies stringent sein. Doch können die
Mitfeiernden der Karfreitagsliturgie dies ohne Erläuterung
verstehen? Braucht es nicht eine Korrektur des Textes bei

Wahrung der Tradition der Gerichtsrede zur Kreuzverehrung?

Die Arbeitsgruppe «Fragen des Judentums» der Deutschen

Bischofskonferenz hat im Jahr 2000 eine alternative,
unmissverständliche Gestaltung der Improperien für die

Karfreitagsliturgie vorgelegt (vgl. Kasten auf der nebenstehenden
linken Seite). Birgit Jeggle-Merz
1 Reinhard Messner: Einführung in die Liturgiewissenschaft.
Paderborn 22009, 351-355, hier 354.

Birgit Jeggle-Merz ist ordentliche Professorin für Liturgiewissenschaft an

der Theologischen Hochschule Chur und ao. Professorin an der Theologischen

Fakultät der Universität Luzern.

119



DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL - EI N E AU F G ESTO S S E N E PFORTE Fi s
K 10/2016

z

DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL -
EINE AUFGESTOSSENE PFORTE

KONZILSBLOG

Dr.theol. Michael Quisinsky
ist Privatdozent für

Fundamentaltheologie an der
Theologischen Fakultät der

Universität Freiburg i.Ü.
und Religionslehrer.

1

http://w2.vatican.va/con-
tent/francesco/de/

homilies/20l5/documents/
papa-francesco_2015120 8_

giubileo-omelia-apertura.
html

2 www.kirchenblogs.ch/d/
blogs/konzilsblog/

projektidee
3 Ebd.
4 Ebd.
5 Ebd.

6Ebd.

7Ebd.

8Grundsätzlich siehe auch:

Jean-Claude Boillat/
François-Xavier Amherdt:

Web & Co et pastorale. Les

nouvelles technologies de

l'information et de la com¬

munication (NTIC) et
la transmission de la foi

Perspectives pastorales
6). St-Maurice 2013.

9Weitere Blog-Projekte mit
Beteiligung von Redaktionsmitgliedern

des Konzilsblogs
sind www.feinschwarz.net

und http://www.kirche-mit.
ch/de/

Das Konzilsblog-Ende und der Beginn einer neuen Rezeptionsphase

«Wenn wir heute durch die Heilige Pforte gehen — hier

in Rom und in allen Diözesen der Welt -, wollen wir
auch an eine andere Pforte denken: an die Tür, welche

die Väter des Zweiten Vatikanischen Konzils vorfünfzig
Jahren zur Welt hin aufgestossen haben. Dieses

Jahresgedenken darfaber nicht nur wegen des Reichtums der

erstellten Dokumente erwähnt werden, die bis in unsere

Tage erlauben, den grossen Fortschritt festzustellen, der

im Glauben gemacht wurde. An erster Stelle war das

Konzil eine Begegnung. Eine wirkliche Begegnung
zwischen der Kirche und den Menschen unserer Zeit. Eine

von der Kraft des Geistes gekennzeichnete Begegnung, der

seine Kirche drängte, aus der Dürre, die sie viele Jahre

lang in sich selbst verschlossen gehalten hatte, herauszukommen,

um mit Begeisterung den missionarischen Weg

wieder aufzunehmen. Es war ein neuer Aufbruch, um

aufjeden Menschen dort zuzugehen, wo er lebt: in seiner

Stadt, in seinem Haus, am Arbeitsplatz... wo auch

immer er sich befindet, da muss die Kirche ihn erreichen,

um ihm die Freude des Evangeliums zu bringen und ihm
das Erbarmen und die Vergebung Gottes zu bringen. Ein
missionarischer Impuls, also, den wir nach diesen

Jahrzehnten mit derselben Kraft und derselben Begeisterimg
wieder aufnehmen. Das Jubiläum fordert uns zu dieser

Öffnung heraus und verpflichtet uns — entsprechend der

Mahnung des seligen Pauls VI. beim Konzilsabschluss —,

dît aus dem Vaticanum II hervorgegangene Mentalität
des barmherzigen Samariters nicht zu vernachlässigen.

Möge also das Durchschreiten der Heiligen Pforte heute

für uns mit dem Anspruch verbunden sein, uns die Haltung

des barmherzigen Samariters zu Eigen zu machen.»1

Deutlicher als es Papst Franziskus mit diesen

Worten anlässlich der Eröffnung des Heiligen Jahres

am 8. Dezember 2015 tat, kann man die bleibende

Bedeutung des Zweiten Vatikanischen Konzils
nicht zum Ausdruck bringen. Mit der Ausrufung
des Heiligen Jahres der Barmherzigkeit, das christliches

Leben und Denken gleichermassen anspricht
und beide auf eine höchst anregende Weise in
Beziehung bringt, kommt der Papst einer gewissen

Erschöpfung in Sachen Konzilserinnerung vor. Denn
die zahllosen Initiativen und Veröffentlichungen, die

zwischen 2012 und 2015 dem fünfzigjährigen Bestehen

des Zweiten Vatikanischen Konzils galten und
eine insgesamt erfreuliche Wiederbesinnung auf das

Konzil mit sich brachten, werden naturgemäss nach

Abschluss des Jubiläums geringer.
Zum 31. Dezember 2015 endete auch der

«Konzilsblog» (www.konzilsblog.ch), der weit über

die Schweiz hinaus auf Aufmerksamkeit stiess. So

stellt sich hier exemplarisch die Frage, die mit Blick
auf das Zweite Vatikanische Konzil für Theologie
und Kirche insgesamt gilt: Und jetzt? Denn
Konzilserinnerung war und ist ja nie Selbstzweck. Mit dem

Heiligen Jahr bündelt Papst Franziskus im Motiv der

Barmherzigkeit nun in zugleich geistlicher wie
theologischer, gesamtkirchlicher wie je persönlicher Weise

die notwendige Inspiration durch das Konzil einerseits,

mit der je konkreten Aufmerksamkeit für die

Fragen der Gegenwart und Zukunft andererseits. Ein
Rückblick auf Idee und Durchführung des Konzilsblogs

sowie eine Reflexion der dabei leitenden Uber-

legungen und gewonnenen Einsichten mögen dabei

helfen, exemplarisch einige praktische wie grundsätzliche

Aspekte einer kirchlichen Erinnerungskultur zu
identifizieren und theologisch zu analysieren.

I. Die Projektidee
Zunächst sei an die Projektidee erinnert. Diese ging
von einer spezifisch konzilshermeneutischen

Fragestellung aus: «Die neuere Forschung zum II.
Vatikanischen Konzil betont, dass das Konzil als Ereignis

zu lesen ist, wenn man seiner Dynamik auf die Spur
kommen möchte. Dem Ereignis Konzil und den

Entwicklungen und Umbrüchen, die damit verbunden

sind, würde man nicht gerecht, würde das Konzil nur
an den Konzilsdokumenten entlang erinnert werden.

Ohne Kenntnis der Entwicklungen könnte man die

Texte nicht verstehen. Das, was auf Konzilien immer
wieder als pfingstliches Ereignis erfahren wurde, liesse

sich nicht nachvollziehen. Eine Annäherung an
das Konzil verlangt also, sich die beteiligten Personen,

Konzilsväter, Berater usw. vor Augen zu führen,

geradezu symbolische Ereignisse in den Blick zu

nehmen, die einflussreichen Schauplätze am Rande

des Konzils aufzusuchen, Begegnungen nachzuvoll-

ziehen usw.»2 Während dies durchaus als Mainstream

gegenwärtiger Konzilsforschung gelten kann, hat es

den Konzilsblog ausgezeichnet, Forschungsergebnisse
bewusst über den wissenschaftlichen und kirchlichen
Binnendiskurs hinaus kommunizieren zu wollen,

um so «während des Konzilsjubiläums 2012-2015
eine niederschwellige detailreiche Erinnerung an die

Ereignisse des Konzils [zu] ermöglichen».3 Ein
methodisches Vorgehen lag durch diese Kombination

von Konzilshermeneutik mit ihrem langen Atem
einerseits und dem Publikationsort Internet mit seiner

Ausrichtung an der Tagesaktualität andererseits ge-

120



DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL - EINE AUFGESTOSSENE PFORTE Fi
s

gg 10/2016

Z

radezu auf der Hand: «Viele der Einträge werden in
einer <Tagebuchoptik> zurückschauen: <Was geschah
heute vor 50 Jahren?». In den Blick kommt dann

möglicherweise die Rede eines Bischofs in der
Konzilsaula. Gelegentlich wird der Blog die Leser und
Leserinnen an Kommissionssitzungen teilhaben lassen,

an Treffen der Bischöfe verschiedener Sprachgruppen
während oder zwischen den Konzilssessionen. Oder
das Auge fällt auf einen Eintrag in einem der zahlreichen

Konzilstagebücher oder auf Briefe von Beteiligten.»4

Da das Konzil aber eben vieldimensional war,
konnte es nicht allein bei dieser Perspektive bleiben:

«Weitere Blogs nehmen eine Themenoptik» ein. Vor
dem Oktober 2012 werden zusammenfassend
vorbereitende Entwicklungen beschrieben. Manche Blogs
machen mit Frauen bekannt, die als Beobachterinnen
oder im Umfeld des Konzils eine Rolle spielten. Nicht
zuletzt wird es in einer <Rezeptionsoptik> Ausblicke
auf die Konzilsrezeption in der Schweiz und in
anderen Ländern geben.»5 Zwar galt der Schweizer

Perspektive ein besonderes Augenmerk: «Jedoch werden

darüber hinaus auch andere Länder und Sprachgruppen

Interesse auf sich ziehen.»6 Hier kamen dann
insbesondere die «jungen» Kirchen Lateinamerikas und
Asiens zu Ehren. Selbstredend konnte ein solches Projekt

nicht beanspruchen, «neue Forschungsergebnisse

vorzulegen». Vielmehr wurden «aus der Archivarbeit
und Forschung der vergangenen Jahrzehnte einige
Mosaiksteine» aufgenommen «und einem breiteren

Publikum einfach zugänglich» gemacht.7

2. Die Durchführung
Der Konzilsblog wurde von einer vierköpfigen
Redaktion in Zusammenarbeit mit dem Katholischen
Mediendienst Zürich getragen. Die Redaktion
bestand zunächst aus Arnd Bünker, Leiter des

Pastoralsoziologischen Instituts St. Gallen, Eva-Maria Faber,

Professorin für Dogmatik und Fundamentaltheologie

der Theologischen Hochschule Chur, sowie
Urban Fink-Wagner, Redaktionsleiter der «Schweizerischen

Kirchenzeitung», später stiess noch Michael

Quisinsky, Privatdozent für Fundamentaltheologie
an der Theologischen Fakultät der Universität
Freiburg i. U. hinzu. Als Mitarbeitende konnten zahlreiche

Theologen und Theologinnen aus der Schweiz

und dem Ausland gewonnen werden, darunter etwa
die Professoren Giancarlo Collet (früher Münster),

Hans-Joachim Sander (Salzburg), Christian Bauer

(Innsbruck) und Hanjo Sauer (Linz).
Zwischen Juli 2012 und Ende Dezember 2015

hat der Konzilsblog 1278 Beiträge zur Geschichte,

zur Theologie und zur Rezeption des Zweiten
Vatikanischen Konzils publiziert. Wegen einer technischen

Umstellung lässt sich die Statistik nur bis Mitte Februar

2013 zurückverfolgen. In der Gesamtzählung ab

Februar 2013 ist aber immerhin die stolze Zahl von
1220000 Besuchen registriert, eine Zahl, die schon

als solche sehr erfreulich ist. Obwohl keine neuen

Beiträge mehr aufgeschaltet werden, wird der

Konzilsblog immer noch aufgesucht: Der letzte Beitrag,
der seit 31. Dezember 2015 sozusagen die Startseite

bildet, hat bis zum 22. Februar 2016 fast 10000
Besucher gezählt.

Es bleibt freilich schwer zu eruieren, welches

Mass an Nachhaltigkeit in der Volatilität des Internets

erreicht werden kann. Auch wäre es eine eigene

Frage, inwiefern die jeweilige «Kommentarkultur»

aussagekräftig ist, die verschiedene Blogs auf je
unterschiedliche Weise hervorbringen. In jedem Fall
scheinen niedrigschwellige, dabei aber theologisch
fundierte Angebote durchaus auf eine auch spirituell

nachklingende Resonanz zu stossen, die ein bloss

oberflächliches Surfen übersteigt. So bedankte sich

am 1. Januar 2016 der frühere Einsiedler Abt Martin
Werlen OSB über die Kommentarfunktion: «Danke

für die grosse Arbeit! Ihr habt damit den Geist des

II. Vatikanischen Konzils in vielen Menschen
geweckt und lebendig erhalten. Es ist der Geist, der die

Kirche auch heute lebendig macht.»

3. Der Konzilsblog und die
Herausforderungen (christlicher)
Erinnerungskultur(en) im Internet
Mit dem Konzilsblog wurde sowohl konzilsherme-
neutisch als auch publizistisch Neuland betreten.

Dies betrifft zunächst die Form. Ein Blog ist naturge-
mäss eine eher niederschwellige Publikationsform. Er

entspricht den Gesetzmässigkeiten der neuen Medien

im Guten wie im Schlechten. Darüber könnte man
lange diskutieren, Fakt aber ist, dass theologische
Bildung und Weiterbildung heute auch unverkrampft
und verantwortungsvoll im Zusammenspiel mit diesen

Gesetzmässigkeiten erfolgen muss.8 Natürlich
ist es im Stimmengewirr der Blogs und Tweets mit
einer einschlägig bekannten Tendenz zur Einseitigkeit,

Oberflächlichkeit und gegebenenfalls

Radikalisierung gerade für Stimmen der Vernunft nicht
einfach, Aufmerksamkeit zu erlangen. Die Erfahrung
des Konzilsblogs zeigt aber doch, dass ein Thema, das

einerseits «dran ist» und andererseits durch entsprechende

Vernetzung (konkret: durch die Verlinkung
auf www.kath.ch) platziert wird, Gehör findet. Dies

gilt umso mehr, wenn ein gewisser langer Atem auch

über im volatilen Netz unvermeidliche Durststrecken

hinweg für Verlässlichkeit sorgt.9
Gerade ein tägliches und mitunter tagesaktuelles

Erinnern zeigt, wie die Erinnerung an das

II. Vaticanum von gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen

beeinflusst wird. Jenseits allgemeiner Fragen

(und Klagen), ob und inwiefern ein entsprechend
geschultes historisches Bewusstsein zu einer sinnvollen

Auseinandersetzung mit Fragen der Gegenwart und
Zukunft beitragen kann, ist hier eine an Jahrestagen
sich ausrichtende Erinnerungskultur zu beobachten.

KONZILSBLOG

l0Peter Hünermann/
Bernd-Jochen Hilberath
(Hrsg.): Herders Theologischer

Kommentar zum
Zweiten Vatikanischen

Konzil, 5 Bände. Freiburg
i.Br. 2004-2006.
11 Giuseppe Alberigo/Klaus
Wittstadt (ab Band 4 Günther

Wassilowsky) (Hrsg.):
Geschichte des Zweiten
Vatikanischen Konzils

(1959-1965). Mainz-Ostfildern

1997-2008.
l2Yves Congar: Mon journal
du Concile, présenté et
annoté par Eric Mahieu. Paris

2002. Siehe auch: Hermann-
Josef Sieben:

Konzilstagebücher. Eigenschaften,
Entfaltung und Bestand

einer Gattung, in: Theologie
und Philosophie 83 (2008),
1-31.
13 Dazu jetzt: Philippe
Chenaux (ed.): II concilio
Vaticano II alia luce degli
archivi die padri conciliari.
Città del Vaticano 2015.

Im deutschen Sprachraum
herausragend ist das in

jeder Hinsicht ausgezeichnete,

leider aber ausser von
historisch arbeitenden
Konzilsforschern viel zu wenig

genutzte Kardinal-Döpfner-
Archiv in München; vgl. u.a.

Guido Treffler/
Peter Pfister (Bearb.):
Erzbischöfliches Archiv München.

Julius Kardinal Döpfner.
Archivinventar der Dokumente
zum Zweiten Vatikanischen
Konzil Schriften des

Archivs des Erzbistums
München und Freising 6).

Regensburg 2004.

121



DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL- E I N E AU F G E STO S S E N E PFORTE

14Gilles Routhier: Die
Hermeneutik der Reform als

Aufgabe für die Theologie,
in: Theologie der Gegenwart

55 (2012), 253-268 und

56(2013), 44-56.
l5Siehe vor allem: https://

w2.Vatican.va/content/

francesco/de/apost_letters/
documents/papa-francesco_
bolla_2015041 l_misericor-

diae-vultus.html
l6Vgl. Gilles Routhier:

Vatican II. Herméneutique
et réception Héritage et
projet 69). Montréal 2006.

l7Markus Ries: Auf der
Suche nach Ausgleich. Die

Schweizer Synode 72, in:

Joachim Schmiedl (Hrsg.):
Nationalsynoden nach dem

Zweiten Vatikanischen Konzil.

Rechtliche Grundlagen
und öffentliche Meinung
Theologische Berichte 35).

Fribourg 2013, 101 — 112; Rolf
Weibel, Synode 72. The-

menfindung und Beteiligung
der Öffentlichkeit, in: Ebd.,

236-257.
l8Gemeinsame Synode der

Bistümer in der Bundesrepublik

Deutschland. Offizielle
Gesamtausgabe. Mit einem

Vorwort zur Neuausgabe

von Karl Kardinal Lehmann.

Freiburg i.Br. 2012.

l9Sabine Demel/Hanspeter
Heinz/Christian Pöpperl:

«Löscht den Geist nicht
aus.» Synodale Prozesse
in deutschen Diözesen.

Freiburg i.Br. 2005; Dominik
Burkard: Diözesansynoden

und synodenähnliche Foren
sowie Kirchenvolksbegehren

der letzten Jahrzehnte in

den deutschsprachigen
Ländern, in: Römische Quartalschrift

101 (2006), 113-140;
für den französischen

Sprachraum siehe: Arnaud

Join-Lambert: Les liturgies
des synodes diocésains

français 1983-1999. Préface
de Mgr Stanislas Lalanne

collection Liturgie 15).

Paris 2004.
20Zur Synode von 1985 siehe

auch: Michael Quisinsky :

«La relation entre l'histoire
humaine et l'histoire du

salut doit être expliquée
à la lumière du mystère

pascal». Une contribution
du synode extraordinaire de

1985 à l'horizon théologique

de la réception de

Vatican II, in: Ders./Karim
Schelkens / François-Xavier
Amherdt (éd.): «Theologia

Das ist einerseits durchaus positiv zu sehen, zeigt sich

so doch im Dickicht der Informationsflut ein Gespür
dafür, dass die Gegenwart nicht der Weisheit letzter
Schluss ist. Andererseits bringt dies die Gefahr mit
sich, dass historische Ereignisse und Entwicklungen
für eine schlechtestenfalls kommerzialisierte und

gesellschaftlich, politisch und analog auch kirchlich
folgenlose Erinnerungsunkultur verzweckt werden.

Hier zeigt die Erfahrung des Konzilsblogs, dass es in
der Tat nicht genügt, Jahrestage zu erinnern, und dass

nicht selten auch umgekehrt aktuelle Ereignisse (etwa
die von Papst Franziskus einberufene Synode) dazu

herausfordern, Vergangenes auf Aspekte hin zu
befragen. Diese sind gerade auch dann lehrreich, wenn
man weiss, dass sich Geschichte bei allen durchaus

möglichen Parallelen nicht einfach wiederholt,
sondern immer in der Verantwortung derer ist, die sie'

gestalten.

Spezifisch theologisch ist die Frage nach der

Bedeutung, die der Erinnerung an das Konzil insgesamt
und der je konkreten Kurzdarstellung einzelner

Aspekte des Konzils zukommt. Der Umgang mit
Erinnerung ist ebenso wie die Darstellung komplexer
Sachverhalte nie anders als konkret möglich. Beides

ist abhängig von Kenntnissen und Fragen derer, die
sich erinnern oder an etwas erinnern bzw. die aus der

Fülle von Informationen diesen oder jenen Aspekt
darstellen und bewerten. Insofern für die Erstellung
eines Blogbeitrags im Rahmen des Konzilsblogs in
der Regel auf vorhandene Literatur zurückgegriffen
wird, kommt es zu einer Verschränkung zwischen je

persönlicher Perspektive und jener Perspektive, die

in Gestalt des Forschungsstandes vorliegt. Konkret
fällt auf, dass der Konzilsblog, wie übrigens auch

andere Projekte zum II. Vatikanum bis hin zu dem

von Peter Hünermann und Bernd Jochen Hilberath
herausgegebenen Herderschen theologischen
Kommentar zum Konzil,10 sich in hohem Masse auf die

unter der Leitung von Giuseppe Alberigo erarbeitete

Geschichte des IL Vatikanums11 und Quellen wie das

Konzilstagebuch von Yves Congar12 beruft. Hinsichtlich

der Chronologie der Ereignisse stellt dies kein
Problem dar. Wo hingegen - aus welchen Gründen
auch immer - Kritik an den Ergebnissen dieser Art
von Grundlagenforschung geäussert wird, meldet
sich hier die hermeneutische Frage. Was wissen wir
eigentlich jenseits der Endtexte vom Konzil? Und

vor allem: Warum ist dieser oder jene Sachverhalt

bekannt, andere, möglicherweise ebenso interessante

und aufschlussreiche Details hingegen nicht? In der

Tat schlummern zu viele Erkenntnisse noch in
mittlerweile durchaus zugänglichen Archiven oder

Veröffentlichungen, die im deutschsprachigen Raum noch

nicht rezipiert sind.13 Von der historischen Forschung
her, die im Rahmen eines täglichen Blogs, der auf
ihren Ergebnissen aufbaut, nicht selbst betrieben werden

kann, wird damit einerseits deutlich, dass eine

| |f 10/2016

I*
jede Konzilsinterpretation ihrer Perspektivität und

Unabgeschlossenheit eingedenk sein muss.
Es liegt in der Natur der Sache eines Blogs,

dass Wahl und Art der Behandlung von Themen der

Beiträge von grundsätzlichen Konstellationen,
konkreten Anlässen und persönlichen Akzentsetzungen

geprägt sind. Es wäre reizvoll, die Blogeinträge nach

direkten und indirekten Anspielungen auf die jeweils

gegenwärtige Grosswetterlage oder auf konkrete
Anlässe durchzuforsten. Zwar besteht bei derlei

Unterfangen immer auch (in beide Richtungen) die Gefahr
eines Hineinlesens, bei dem der Wunsch Vater des

Gedankens ist. Man kann diese Mehrfachperspektivi-
tät als Nachteil betrachten, den der Konzilsblog dann
freilich mit den allermeisten Formen menschlicher

Kommunikation teilt. Allerdings zeigt sich hier eher

umgekehrt der Vorteil einer - in diesem Fall vom
Internet ermöglichten — besonders hilfreichen Dimension

einer kirchlichen Erinnerungskultur, die man
weder zu überhohen noch geringzuachten braucht: in
einem transversal-unabgeschlossenen, im Sinne des

jüngst verstorbenen Umberto Eco «semiotisch»-offe-

nen Zugang, vermögen perspektivische Erinnerungskulturen

stets neue Erkenntnisse offenzulegen und

anzuregen. Einen solchen Erkenntnisgewinn, der

aus einer «offenen» und «transversalen» Lektüre von
Geschichte und Gegenwart mit ihren Parallelen und
Unterschieden, Assoziationsketten und blinden
Flecken erfolgt, gilt es eigens zu erwähnen: Es ist dies die

ökumenische Perspektivenverschränkung. So kam

im Konzilsblog etwa immer wieder Lukas Vischer zu

Wort, der 2008 verstorbene, ursprünglich aus Basel

stammende und (auch dank des Konzils) zunehmend

weltweit vernetzte «nichtkatholische Beobachter» des

in Genf ansässigen ORK.

4. Der Konzilsblog und
die Konzilshermeneutik
Während die Resonanz auf den Konzilsblog in den

Monaten nach seinem Start beständig zunahm, setzte

sich dieser Aufschwung mit dem Wechsel des Pontifi-
lcats nicht fort. Vielmehr war eine sich konsolidierende

Kerngruppe von Leserinnen und Lesern des Blogs
festzustellen. Diese Entwicklung hängt möglicherweise

mit einem biografischen Bezug der Päpste
Benedikt XVI. und Franziskus zum Konzil zusammen.
Während Joseph Ratzinger zu den einflussreichen

Konzilsakteuren gehörte, steht Jorge Mario Bergoglio
für die grosse Zahl der Angehörigen einer jüngeren
Generation, für die das Konzil zwar ein in höchstem

Masse prägendes geistliches Geschehen war, an dessen

Verlauf sie aber selbst keinen Anteil hatten. In
jedem Fall zeigte sich schnell, dass sich Fragen der

Konzilshermeneutik im neuen Pontifikat verlagerten.

Papst Benedikt XVI. hatte diesbezüglich nicht
zuletzt mit seiner Weihnachtsansprache an die Kurie im
Jahre 2005 die Diskussion bestimmt, in der er eine

122



tei.il!
katholisches medienzenîrum

WBÊÊÈtÊË

Schwuler Theologe: «Wir wollen Respekt,

nicht Barmherzigkeit»
Die Kirche als System hat eine gewisse

Grausamkeit, die bei Schwulen und
Lesben viel Leiden auslöst, sagt Peter
Lack im Gespräch mit kath.ch. Dem
schwulen katholischen Theologen
verwehrte der heutige Kardinal Kurt Koch
1998 als Basler Bischof die kirchliche
Beauftragung, was einem Berufsverbot

gleichkam.

Regula Pfeifer

Der Papst hat am 8. Dezember das Jahr der

Barmherzigkeit eröffnet. Was halten Sie

davon?

Peter Lack: Obwohl ich katholischer Theologe

bin, löst das nichts in mir aus, weder
etwas Positives noch etwas Negatives.

Haben Sie die Kirche als barmherzig oder als

unbarmherzig erlebt?

Lack: Barmherzigkeit ist an und für sich

etwas Positives. Doch wenn Sie mich als

schwulen Mann fragen, bekommt das

eine überindividuelle Dimension. Dann

bekommt Barmherzigkeit etwas
Herablassendes und Antiquiertes. Schwule

Männer und lesbische Frauen wollen keine

Barmherzigkeit, wir wollen Respekt
und Anerkennung.

Wie kam es zu Ihrem Ausscheiden aus dem

kirchlichen Dienst?

Lack: Ich habe in der Schweiz und in den
USA Theologie studiert. In den USA arbeitete

ich in einem auf Aids spezialisierten
Spital. Zurück in der Schweiz arbeitete ich

in einer Freiburger Pfarrei, was mir gefiel.
Damals lebte ich mit meinem Partner
zusammen und machte daraus gegenüber
Gemeinde und Dekanat kein Geheimnis.
Auf meinen Wunsch hin wechselte ich an
die kirchliche Aidsseelsorge in Basel. Auch

dort ging ich offen mit meinem Schwulsein

um. Das war unter dem damaligen
Basler Bischof Hansjörg Vogel kein Pro-

A n
b

10. MÄRZ 2016 IN010

EDITORIAL

Reform mit Respekt
Das waren noch Zeiten, als Rothaarige
auf den Schulhöfen systematisch
gehänselt wurden. Kinder mit dieser eher
seltenen Haarfarbe mussten sich so
manches Schimpfwort gefallen lassen.

Anders ist es mit der «Schwulen Sau».

Diese ist heute noch eine der häufigsten

Beleidigungen auf Pausenplätzen.
Nicht unschuldig daran ist die
Geschichte der katholischen Kirche in

ihrem Umgang mit gleichgeschlechtlich
Liebenden. In einer langen Sündengeschichte

wurden unzählige Menschen

diskriminiert, eingepackt in

pseudotheologische Begründungen.
Homosexuelle Handlungen sind «in sich

nicht in Ordnung», «Verstössen gegen
das natürliche Gesetz», «entspringen
nicht einer wahren affektiven
Ergänzungsbedürftigkeit», «sind in keinem
Fall zu billigen», so der Originalton des

Weltkatechismus von 1992. Gipfel der
Ironie ist jedoch die anschliessende

Aufforderung: «Ihnen ist mit Achtung,
Mitgefühl und Takt zu begegnen.»
In diesem Jahr feiert der Verein Adamim

- Schwule Seelsorger Schweiz seine

20-jährige Existenz. Linus Roache

in der Rolle des schwulen Father Greg
rüttelte damals im Film «The Priest»

uns homosexuell empfindende
Theologiestudenten durch. Um die
Jahrtausendwende schüttelte Richard Sipes
wissenschaftliche Studie die
Kirchenobrigkeiten auf mit der Aussage, dass

20 bis 40 Prozent aller katholischer
Priester homosexuell empfänden.
Doch die Kirche pflegt weiterhin nur
ihre Pseudobarmherzigkeit gegenüber
einer 5-Prozent-Minderheit Homosexueller

in der Gesellschaft. «Wer bin ich

denn, dass ich verurteilte ...»Jenes Zitat
von Papst Franziskus auf dem Rückflug
von Brasilien ist nur Ausdruck einer
neuen Rhetorik. Eine Reform der
katholischen Sexuallehre lässtwohl noch

lange auf sich warten. Eine Reform, die
nicht Barmherzigkeit, sondern Respekt
Minderheiten zollt.

Bruno Fluder
Pressesprecher www.adamim.ch

123



NAMEN

George Pell. - Der australische
Kurienkardinal hat im Umgang mit
Missbrauchsfällen «enorme Fehler»

eingeräumt. Vor der australischen
Missbrauchskommission sagte er, er
werde «nicht das Unhaltbare
verteidigen». Australiens Kirche habe «die

Dinge versaut und Menschen im Stich

gelassen». Über konkrete Fälle wüss-

te er nichts. Pell wies die Schuld dem

damaligen Bischof Ronald Mulkearns
zu, der ihn getäuscht habe. Offenbar
habe eine «signifikante Zahl von
Menschen» vom Missbrauch gewusst.

Schwester Benedikta. - Seit Ende
Februar steht die Einsiedelei St. Verena
bei Solothurn leer. Schwester Benedikta

hat ihre Anstellung als Einsiedlerin

gekündigt. Der Ort habe ihr nicht das

spirituelle Leben ermöglicht, das sie

suche, sagte Sergio Wyniger,
Bürgergemeindepräsident. Sie lebte seit Juli
2014 in der Schlucht. Die Mutter von
vier Kindern will wieder als «Stadt-

emeritin» wirken.

Marc Ducommun. - Der muslimische

Religionsunterricht, der im Pfarreizentrum

St.Joseph in Basel stattfindet,
gefällt nicht allen. Der ehemaliger
Synodenpräsident hat dies zum Anlass

genommen, einen Antrag an die Synode

der römisch-katholischen Kirche
des Kantons Basel-Stadt zu stellen. «In

Räumen der katholischen Kirche sollten

keine didaktischen oder kultischen

Flandlungen oder Veranstaltungen
stattfinden, die die Dreifaltigkeit Gottes
in Frage stellen», meint Ducommun.

Anton Rotzetter. - Der Kapuziner und
Tierschützer ist im Alter von 77 Jahren
überraschend an Flerzversagen gestorben.

Er war als Schriftsteller und
Dozent auch einem breiteren Publikum
bekannt. Die Schöpfungsmystik des
Franz von Assisi war ihm ein Ansporn,
sich für die verletzte Natur und die
Würde der Tiere einzusetzen.

Gottfried Locher. - Der Präsident
des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes und der Gemeinschaft

Evangelischer Kirchen in Europa wurde
von Papst Franziskus in Privataudienz

empfangen. Themen seien die Ökumene

in Europa und der Schweiz gewesen,

sagte Locher im Anschluss an das

Gespräch.

124

blem. Das bischöfliche Personalamt
forderte mich gar auf, die Berufseinführung
zu machen, um meine berufliche Stellung
zu sichern. Es ging dabei explizit um den

beruflichen Schutz von schwulen und
lesbischen Seelsorgenden. Alles war sehr

positiv und freundlich.

Wann kippte dies denn?

Lack: Bischof Vogel wurde Vater und ver-
liess den Kirchendienst. Auf ihn folgte
Kurt Koch. Er lud mich zu zwei Gesprächen

nach Solothurn ein und fragte mich,
ob ich mit einem Partner zusammenleben
würde, was ich bejahte. Darauf sagte er,
ich könne so das Evangelium nicht
verkünden und auf keinen Fall Kinder
unterrichten. Und er sagte, ich könnte an der
aktuellen Stelle bleiben, würde aber keine

Missio für eine nächste Anstellung erhalten.

Da war klar für mich: Ich brauchte
eine berufliche Alternative.

Belastete Sie das?

Lack: Die Aussagen des Bischofs
schockierten und verletzten mich. Aber mir
war noch nicht bewusst, was das alles für
mich bedeutete. Ich realisierte zwei
Seiten: die mir positiv eingestellte Kirchenbasis

in Basel und die ablehnende Haltung
des Bischofs. Dann handelte ich einfach.
Erst später merkte ich: Das hat meine
Berufslaufbahn kaputt gemacht.

Erhielten Sie Unterstützung?
Lack: Ja, viele Leute in der katholischen

Körperschaft unterstützten mich. Das war
und ist auch rückblickend eindrücklich.

Distanzierten Sie sich von der Kirche?

Lack: Ja, ich hatte das kirchliche System
als unbarmherzig erlebt. Als Papst
Benedikt XVI. später verlautbaren liess,

dass Priesteramtskandidaten fortan auf
ihre Homosexualität quasi präventiv ge-
screent würden und erst nach dreijähriger

Enthaltsamkeit zum Priester geweiht
werden würden, merkte ich: Hier habe ich

nichts mehr verloren.

Wo fanden Sie neue berufliche Chancen?

Lack: Im Gesundheitswesen. Ich spezialisierte

mich aufs Coaching, auf Supervision

und die Beratung in Ethikfragen und

gründete eine eigene Firma. Seit letztem

Jahr bin ich Geschäftsführer einer
Dachorganisation und führe meine bisherige
Tätigkeit im Nebenamt weiter.

Bringen Sie da ihr theologisches Fundament

mit ein?

Lack: Meine berufliche Identität hat sich

geändert. Die Religion ist für mich zur Pri¬

vatsache geworden. Dennoch: Aus dem
Feedback der Leute entnehme ich, dass
sie meine seelsorgerliche Art, meine
Anteilnahme, mit denen ich sie in schwierigen

Situationen begleite, durchaus
wahrnehmen.

Was ich merke: Mir macht es keine

Schwierigkeiten, einfach da zu sein für
Menschen, die verzweifelt sind oder mit
einer schweren Krankheit kämpfen. Hier
hilft mir meine Erfahrung in der Klinik-
und Aidsseelsorge. In all den Jahren habe
ich mir die unter Theologen verbreitete
pastorale Redeart abgewöhnt und ebenso

die Tendenz, auf komplexe Fragen
rasche Antworten zu geben. Ich lernte, auf
die Leute zuzugehen und ihnen genau
zuzuhören.

Handeln Sie dabei barmherzig?
Lack: Das würde ich nicht sagen, weil ich

mit dem Wort nichts anfangen kann. Ich

würde mich als mitfühlend, empathisch
bezeichnen.

Wie verhält sich die katholische Kirche
aktuell gegenüber Homosexuellen in den eigenen

Reihen?

Lack: Ich sehe keine Bestrebungen in der
Kirche, den Umgang mit Homosexuellen
zu ändern. Ich kann nicht anders, als diese

resignierte Aussage machen.

Papst Franziskus pflegt zwar eine andere
Wortwahl - man denke an sein Statement
auf dem Rückflug von der letztjährigen
Südamerika-Reise. Doch wenn er es ernst
meinte, müsste er eingreifen. Im letzten

Jahr hätte er bei einem von kirchlichen
Kreisen mitgetragenen politischen Vor-

stoss in der Slowakei Stellung nehmen
müssen. Dieser hatte zum Ziel, die Rechte

der Homosexuellen stark einzuschränken.

Das tat er aber nicht.

Sollte die Kirche gegenüber Schwulen und
Lesben barmherzig sein?

Lack: Nein, Barmherzigkeit ist eine

Haltung von oben herab, das will ich nicht.
Ich kann aber nicht für alle Homosexuellen

sprechen. Da gibt es eine unglaubliche
Vielfalt an Meinungen und Bedürfnissen.
Viele kirchlich verankerte Schwule und
Lesben sehnen sich nach einer Versöhnung

mit der Kirche.
Ich stehe mit einigen privat oder beruflich
in Kontakt, die in so grosser seelischer

Not sind aufgrund des Verhaltens der
Kirche, dass sie psychologische
Unterstützung brauchen. Die Kirche als System
hat eine gewisse Grausamkeit, die viel
Leiden auslöst. Das steht in krassem

Widerspruch zur befreienden Botschaft des

Christentums.



Bevorzung christlicher Flüchtlinge ist unhaltbar
Schweizer Bischöfe und Politiker
fordern, die Schweiz solle bevorzugt
christliche Flüchtlinge aufnehmen.
Lässt sich diese Haltung mit dem
geltenden Asylgesetz vereinbaren? Nein,
sagt Stefan Frey, Mediensprecher der
Schweizerischen Flüchtlingshilfe (SFH).

Er hält die Diskussion über eine solche
Selektion für «sehr gefährlich».

Der Basler Bischof Felix Gmür hatte es

bereits in der «Schweizer Illustrierten»
(SI) gesagt, ehe Gerhard Pfister, einziger
Kandidat für das Amt des Präsidenten
der CVP Schweiz, in der «Rundschau» auf
Schweizer Fernsehen SRF Ähnliches
formulierte. «Viele Flüchtlinge werden
deshalb verfolgt, weil sie Christen sind - etwa
im Irak. Für sie sollten unsere Türen weiter

offen stehen», so Bischof Felix Gmür

gegenüber der SI.

Er begründete seine Haltung damit, dass

Christen oft nicht in arabische Länder
flüchten könnten. «Saudi-Arabien nimmt
keine Flüchtlinge auf, schon gar keine

Christen.» Gegenüber kath.ch ergänzt er,
dass die Migration ein «systemisches
Problem» sei, das global vernetzt gelöst werden

müsse. «Was fehlt, ist die Mitwirkung
einiger arabischer Länder» Insgesamt
dürfe es keine Bevorzugung geben, aber
auch keine Benachteiligung. Felix Gmür
hat in seinem Bischofssitz in Solothurn
neun christliche und drei muslimische

Flüchtlinge untergebracht.

Wer braucht Schutz?
Stefan Frey, Mediensprecher der
Schweizerischen Flüchtlingshilfe, zeigt zwar
Verständnis dafür, dass sich ein Kirchenmann

so äussert, stellt dann aber gegenüber

kath.ch klar: «Das Problem stellt
sich so nicht.» Bei den Menschen, die an
die Schweizer Grenze kommen, laute die

Frage einzig: Wer braucht Schutz? «Diese

Frage haben wir ungeachtet von der
Herkunft zu beantworten, und Religion spielt
in dem Bereich explizit keine Rolle.»

Dass Christen verfolgt seien, sei eine
unbestrittene Tatsache. Doch die Genfer
Konvention definiere den Schutzstatus

von Flüchtlingen unabhängig von der
Religionszugehörigkeit. Das Problem sei also

keine rein schweizerische Angelegenheit.
Dennoch verhehlt Frey ein gewisses
Befremden nicht: «Das Evangelium
beschreibt mehrfach, dass man Fremde
aufnehmen soll, und auch in der christlichen

Tradition wurden Flüchtlinge bislang
unabhängig von ihrer Herkunft
aufgenommen.»

Genau dies sagt auch Markus Büchel,
Bischof von St. Gallen, in einer entsprechenden

Anfrage von kath.ch: «Meine christlichen

Wurzeln, mein Christ-Sein bedeutet
für mich, offen zu sein für alle Menschen
in Not, egal welcher Staatsangehörigkeit
oder Religion.»

Christen zu helfen, darf kein Tabu sein
Dennoch zeigt er Verständnis für seinen
Basler Amtskollegen und kann unterstützen,

dass dieser christlichen Flüchtlingen
«die Türen weit offenhalten möchte».
Deutlicher wird Martin Grichting, Generalvikar

des Bistums Chur: «Es darf nicht länger

verschwiegen werden, dass die Christen

weltweit am meisten wegen ihres
Glaubens verfolgt und getötet werden.

Neuerdings werden sie, einfach, weil sie

Christen sind, sogar in Flüchtlingseinrichtungen

in Europa bedroht und verfolgt.»
Grichting verweist auf Medienberichte,
wonach es in Berliner Flüchtlingsheimen
immer wieder zu religiös motivierten
Übergriffen auf Christen komme. Deshalb

dürfe es «kein Tabu sein, diesen am
meisten diskriminierten Frauen, Kindern
und Männern besonders zu helfen», so

Grichting gegenüber kath.ch.
Eine Selektion aufgrund der Religionszugehörigkeit

hält Frey jedoch für «sehr
gefährlich». Auch aus dem Blickwinkel der
Nächstenliebe könne man nicht sagen:
«Ihr seid Christen, ihr seid die Guten, und
die andern interessieren uns nicht!»

Christliche Flüchtlinge ins Land holen?
Wie aber sieht es aus, wenn die Schweiz

gezielt christliche Flüchtlinge ins Land

holen würde? Auch hier winkt Frey ab.

Solche Stimmen habe man bereits
gehört, als der Bundesrat entschieden habe,

Kontingentflüchtlinge aus Syrien
aufzunehmen. «Man hat das damals abgelehnt
mit dem Argument, es komme darauf
an, welcher Mensch unter welchen
Zuständen am meisten leidet.» Frey sieht
ausserdem die Gefahr, dass eine Sogwirkung

entstehen könnte, wenn die Schweiz
deklarieren würde, sie konzentriere sich

auf christliche Flüchtlinge. «Dann würden
wohl Zehntausende bei uns anklopfen.»
Dem oft gehörten Argument, christliche
Flüchtlinge liessen sich besser in unsere
christlich geprägte Kultur integrieren als

muslimische, kann Frey gar nichts
abgewinnen. Viele syrische oder eritreische
Flüchtlinge seien orthodoxe Christen. Diese

hätten in ihrer Ausprägung von Kirche
nicht viel zu tun mit der katholischen oder
reformierten Kirche in der Schweiz, (sys)

KURZ & KNAPP

Festfreude. - Im Aargau hat das

Stimmvolk die Volksinitiative «Weg
mit dem Tanzverbot» verworfen und

gegen die Lockerung des Verbots
gestimmt. Auch die Landeskirchen haben
sich gegen die Vorlage ausgesprochen.
Die Kirche ist erfreut, sagt der Präsident

des Kirchenrats der Römisch-
Katholischen Landeskirche im Aargau,
Luc Humbel, und ergänzt: Auch eine

Liturgie kann Festfreude ausstrahlen.

Aufklärung. - Die Vatikanzeitung «Os-

servatore Romano» sieht den Oscar-

Gewinnerfilm «Spotlight» nicht als
antikatholischen Film. Dieser thematisiert
die Aufdeckung des Missbrauchs in der
US-Kirche durch ein Journalistenteam.
Der Film gehe nicht auf den Kampf

gegen Missbrauch durch Joseph
Ratzinger als Präfekt der Glaubenskongregation

ein. Die Schwierigkeiten, auf die

Ratzinger gestossen sei, bestätigten
die These des Films, dass die Institution
Kirche «zu oft nicht mit ausreichender
Entschiedenheit vorzugehen wusste».

Kreuzvorhänge. - Das Luzerner
Stadtparlament hat beschlossen, die Ein-

segnungs- und Abdankungshalle des

Friedhofs Friedental von christlichen

Symbolen zu befreien. Die CVP ergriff
das Referendum «gegen diesen

unsäglichen Entscheid». Die SVP regt an,

Vorrichtungen zu erstellen, die das
Abdecken der Symbole ermöglichen.

Neuorientierung. - Nachdem die
in der Entwicklungszusammenarbeit
tätige «Bethlehem Mission Immensee»

sich mit zwei anderen
Organisationen zu «Comundo»
zusammengeschlossen hat, richtet sich deren
Publikation «Wendekreis» neu aus.
Die aktuelle Ausgabe thematisiert die

Loslösung von einer katholisch-christlichen

Weltsicht.

Frauenpredigt. - Die Vatikanzeitung
«Osservatore Romano» thematisiert
die Frauenpredigt. In Gastbeiträgen
der Sonderbeilage «Frauen - Kirche -
Welt» erörtern zwei Ordensfrauen und
der prominente Klostergründer Enzo

Bianchi die Möglichkeit, Frauen stärker

in die Verkündigung einzubinden.
Nach dem geltenden Kirchenrecht ist
die Auslegung des Evangeliums in der
Messfeier Priestern und Diakonen
vorbehalten.

7tage



Bischof Huonder lanciert Umfrage zu Bistum Zürich
DIEZAHL

47. - Das Schweizer Stimmvolk hat die

Initiative «Für Ehe und Familie - gegen
die Fleiratsstrafe» am 28. Februar mit
50,8 Prozent der Stimmen äusserst

knapp abgelehnt. Sehr viele Katholiken
nahmen am Passus im Initiativtext «Die

Ehe ist die auf Dauer angelegte und
gesetzlich geregelte Lebensgemeinschaft
von Mann und Frau» Anstoss, sagte ein

Sprecher des Zürcher Umfrageinstituts
Sotomo gegenüber kath.ch. Demnach

waren rund 47 Prozent der Katholiken
der Ansicht, dass eine Ehe nicht nur
zwischen Mann und Frau geschlossen werden

kann. Bei den Protestanten waren
es knapp über 50 Prozent und bei den

Konfessionslosen gegen 60 Prozent.

4000. - An 700 Orten der Schweiz wurden

am 5. März 130 000 Rosen zu Gunsten

der Ökumenischen Kampagne der

Entwicklungsorganisationen Brot für
alle, Fastenopfer und Partner sein
verkauft. Über eine halbe Million Franken

flössen in Projekte der drei
Entwicklungsorganisationen. Getragen wird der

jährliche Verkauf von Max-Havelaar-
Rosen aus Tansania von rund 850

Kirchgemeinden und Pfarreien aus der ganzen

Schweiz und etwa 4000 Freiwilligen.

1,272 Milliarden. - Von 2005 bis 2014

nahm die Zahl der Katholiken gemäss
Vatikan um 14,1 Prozent von 1,115

Milliarden auf 1,272 Milliarden zu. Die

Weltbevölkerung wuchs im gleichen
Zeitraum um 10,8 Prozent. Der Anteil
der Katholiken an der Weltbevölkerung
stieg von 17,3 auf 17,8 Prozent. Das

dynamischste Wachstum verzeichnete die

Kirche in Afrika. Das Interesse am
Priesteramt ist seit 2011 in allen Kontinenten

ausser Afrika rückläufig.

IMPRESSUM

Katholisches Medienzentrum
Redaktion kath.ch
Bederstrasse 76, CH-8027 Zürich
Telefon: +41 44 20417 80

E-Mail: redaktion@kath.ch
Leitender Redaktor: Martin Spilker
kath.ch 7 Tage erscheint als Beilage
der Schweizerischen Kirchenzeitung.
Die Verwendung von Inhalten - ganz
oder teilweise - ist honorarpflichtig
und nur mit Quellenangabe gestattet,
kath.ch 7 Tage als PDF-Abonnement
bestellen: medienzentrum@kath.ch

Bischof Vitus Huonder möchte wissen,
wie die Angestellten seiner Diözese
über ein mögliches Bistum Zürich denken.

Aus diesem Grund hat er eine
Umfrage lanciert. Darin wird nach Gründen

für und gegen die Errichtung eines
Bistums Zürich gefragt sowie für oder
gegen die zusätzliche Errichtung eines
Bistums Urschweiz.

«Welche Gründe sprechen aus Ihrer Sicht

für ein Bistum Zürich, welche dagegen?
Bitte notieren Sie Ihre Hauptargumente»,
so lautet die erste Frage, die im Online-

Fragebogen gestellt wird. Dieser geht
laut Mitteilung des Bistums Chur an die

aktiven Seelsorgenden im Bistum, die

Kadermitarbeiter, Beratungsgremien,
Ordensgemeinschaften und Kirchgemeindepräsidenten.

Diese werden aufgefordert,
Pro- und Contra-Argumente zu notieren.
Die zweite Frage ist hypothetischer: «Falls

ein Bistum Zürich gegründet werden sollte,

was würde aus Ihrer Sicht für oder
gegen die zusätzliche Errichtung eines
Bistums Urschweiz sprechen?»

Standpunkte eruieren
Die Umfrage sei entstanden, nachdem
die römisch-katholische Körperschaft
des Kantons Zürich 2012 das Gespräch
über die Schaffung eines Bistums
Zürich lanciert hatte, schreibt das Bistum
Chur in seiner Mitteilung vom 7. März.
Nach Gesprächen mit den Präsidenten
der Exekutiven der staatskirchenrechtli-
chen Körperschaften, einer Beratung im

Bischofsrat sowie in Absprache mit dem

Apostolischen Nuntius nehme Bischof
Huonder dieses Anliegen nun auf. Ziel der

Umfrage sei es, dass der Bischofsich «ein

besseres Bild über die verschiedenen
Haltungen betreffend ein allfälliges Bistum
Zürich» machen könne.
Nebst dieser internen Befragung will der
Churer Bischof direkt Stellungnahmen
einholen bei den Kantonsregierungen,
den Körperschaften und den
evangelischreformierten Landeskirchen. Für die

Auswertung sei das «Zentrum für Human

Capital Management» der «Zürcher
Hochschule für Angewandte Wissenschaften»
in Winterthur beauftragt worden. Resultate

werden bis Ende April erwartet.

Chur ist weit weg
Die Zürcher Katholiken sind unzufrieden
mit der gegenwärtigen Situation. 2012
erneuerten sie das Gesuch von 1990 für ein

eigenes Bistum zuhanden der Schweizer
Bischofkonferenz. Anlass dafür war eine

Anfrage in der Synode. Der Ist-Zustand sei

vor allem pastoral «nicht sinnvoll», sagte
damals Josef Annen, Generalvikar für die
Kantone Zürich und Glarus: «Der Bischof

von Chur ist meistens in Chur.» Und in

Anspielung auf das konfliktgeladene Verhältnis

der Zürcher Katholiken zu Diözesanbi-

schof Vitus Huonder: «Der ganze Konflikt
hat auch damit zu tun: Der Bischof ist weit

weg. Er erlebt oft gar nicht, was die Leute

hier empfinden, welche Entscheidungs-
prozesse sie mitmachen. Wenn man nicht

täglich im Dialog ist, kann man nicht leiten

und führen.»
Der Kanton Zürich gehört seit 1819 nur
provisorisch zum Bistum Chur, zusammen

mit weiteren Teilen der Diözese.

Beobachter und Vertreter aus den übrigen

Bistumsregionen plädieren für eine

Gesamtreorganisation der Schweizer

Diözesen. (sys)

AUGENBLICK

kath.ch



s
DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL- EINE AUFGESTOSSENE PFORTE | gg 10/2016

Z
ri

Konzilshermeneutik des Bruchs ausmachte und
demgegenüber einer Konzilshermeneutik der Reform den

Vorzug gab.14 Papst Franziskus seinerseits hat in der

für ihn zentralen Dogma und Pastoral verbindenden

Weise das Konzil mit dem Thema der Barmherzigkeit

verknüpft, worauf noch einmal zurückzukommen

sein wird.15 Insgesamt scheint sich die kirchliche

Grosswetterlage mit dem Amtsantritt von Papst
Franziskus dahingehend verändert zu haben, dass

nunmehr weniger dem II. Vatikanum selbst in seiner

historischen Dimension Aufmerksamkeit gezollt wird
als vielmehr seiner möglichen Bedeutung für künftige
Wege der Kirche. Allerdings wäre es fatal, würde die

immer neu inspirierende Lektüre der Konzilstexte unter

Ausblendung der Rezeptionsgeschichte erfolgen.
Deshalb ist für den Blick nach vorn eine Vergewisserung

über Phasen der Konzilsrezeption — und damit
verbunden der Konzilshermeneutik - notwendig.16

Soll also eine Konzilserinnerung jedweder Art nicht
im luftleeren Raum erfolgen, gilt es aufgrund der

Zielsetzung des Konzils selbst, nicht nur die

Fachtheologie im engeren Sinne zu berücksichtigen,
sondern auch kirchliche und gesellschaftliche Wegmarken,

die den Rahmen der lokal und regional oft recht

verschieden verlaufenen Rezeptionsereignisse und

-prozesse bilden. Im deutschsprachigen Raum sind
hier zuvorderst die Synode 72 in der Schweiz17 sowie
die Würzburger Synode18 zu nennen, aber auch die

zahlreichen Diözesanforen usw. der 1990er-Jahre.19

Universalkirchlich stellen neben den Amtszeiten der

Päpste - Paul VI., Johannes Paul I., Johannes Paul II.,
Benedikt XVI., Franziskus - einzelne Ereignisse und

Entwicklungen wie die Ausserordentliche Bischofssynode

von 1985 unter Johannes Paul II.20 zentrale

Wegmarken dar, ebenso wie die zahlreichen Diskussionen

im Anschluss an den Versuch Benedikts XVI.,
mit der Bewegung um Erzbischof Marcel Lefebvre

zu einer für alle Seiten tragfähigen Verständigung zu
kommen.21

Gerade vor diesem umfassenden Horizont von
Entwicklungslinien und Potenzialen stellen die

Akzente der beiden Päpste, während deren Pontifikat
der Konzilsblog aktiv war, keinen Gegensatz dar. In
diesem Sinn lohnt sich übrigens der Hinweis auf die

«Hermeneutik der Evangelisierung»,22 die der

Freiburger Kirchenhistoriker Mariano Delgado und der

Frankfurter Jesuit Michael Sievernich gleichsam an
der Schnittstelle der beiden Pontifikate ins Spiel
gebracht haben.

War der Konzilsblog naturgemäss kein Ort
fundamentaler konzilshermeneutischer Reflexion, so

spiegelte er diese doch wider, allerdings, wenn man
so will, kaleidoskopartig. Die zugrundeliegenden her-

meneutischen Annahmen konkretisierten sich durch
das tagesaktuell akzentuierte blitzlichtartige Aufweisen

von weiterführenden Einzelstimmen, inspirierenden

konkreten Ereignissen und aufschlussreichen

Querverbindungen im Vorder- wie im Hintergrund,
die für das gemeinsame Nachdenken aller Christinnen

und Christen mit Blick auf die Zukunft hilfreich
sein können. Deutlich wurde dies besonders auch in
den Blogbeiträgen, die Bezug auf die Synoden von
2014 und 2015 nahmen. So stellte sich der Konzilsblog

nicht in den Dienst einer bestimmten
Konzilshermeneutik, sondern erinnerte die Konzilshermeneutiken

verschiedener Couleur an eine wegweisende

Einsicht, die Papst Franziskus im Zusammenhang

mit dem während der Synode 2015 gefeierten
50. Jahrestag der Errichtung der Bischofssynoden
formulierte: «Vom Zweiten Vatikanischen Konzil bis zur
gegenwärtigen Versammlung haben wir allmählich
immer deutlicher die Notwendigkeit und die Schönheit

des (gemeinsamen Vorangehens> erfahren.»23 Der
Papst weiss freilich auch: «Gemeinsam voranzugehen

- Laien, Hirten und der Bischof von Rom —, ist ein

Konzept, das sich leicht in Worte fassen lässt, aber

nicht so leicht umzusetzen ist.»24

Wer die Konzilsblogeinträge Revue passieren

lässt, sieht dies vollauf bestätigt und weiss doch umso
mehr die Einheit in Vielfalt zu schätzen, die das Konzil

ausgezeichnet hat. Betrachtet man mit Johannes

XXIII. das II. Vatikanum als «neues Pfingsten», so

zeigte der Konzilsblog täglich neu: Es handelte sich

- wie könnte es in der Geschichte anders sein — um
ein «Pfingsten im Fragment». Gerade so aber kann
das Menschliche prophetisch auf Gott hin verweisen.

5. Der Konzilsblog im Spiegel
des Konzilsjubiläums
Einem vielzitierten Wort von Karl Rahner wurde die

katholische Kirche mit dem II. Vatikanum tatsächlich

zur «Weltkirche». Weltweit wurde denn auch in
zahllosen Veranstaltungen und Veröffentlichungen
des Konzils gedacht, wodurch dessen Texte, Themen

und Intentionen bedacht und oft neu entdeckt wurden.

In diesem Sinn kann denn auch — neben den

zahlreichen oft den deutschen Sprachraum akzentuierenden

Gedenkveranstaltungen an deutschsprachigen

Fakultäten und Akademien, gleichsam gipfelnd
in der Münchener Tagung «Das Konzil <eröffnen>»26

- als ein herausragendes Ereignis des Konzilsjubiläums

ein in Zusammenarbeit mit der «Fédération

Internationale des Universités Catholiques» (FIUC)
erfolgter weltweiter Reflexionsprozess genannt werden,
der in eine in dieser Gestalt bislang einzigartige
theologische Diskussion und deren Dokumentation führte.

Der zunächst in den drei Sprachen (Französisch,

Englisch, Spanisch) der FIUC erschienene, auf einer

grossen Tagung in Paris im April 2015 verabschiedete

Endtext dürfte für die kommende im Wortsinn
«katholische» Auseinandersetzung mit Fragen der

Konzilsrezeption von grösster Bedeutung sein.27 Dass

übrigens sowohl die Münchner als auch die Pariser

Tagung in hohem Masse dialogisch angelegt waren,

semper iuvenescit». Études

sur la réception de Vatican
Il offertes à Gilles Routhier

Théologie pratique en

dialogue 39). Fribourg 2013,
195-234.

21 Peter Hünermann (Hrsg.):
Exkommunikation oder
Kommunikation? Der Weg
der Kirche nach dem

II. Vatikanum und die Pius-

Brüder Quaestiones
disputatae 236). Freiburg
i.Br. 2009; Routhier, Die
Hermeneutik der Reform

(wie Anm. 14).

22Mariano Delgado/Michael
Sievernich: Zur Rezeption
und Interpretation des

Konzils der Metaphern, in:

Dies. (Hrsg.): Die grossen
Metaphern des Zweiten
Vatikanischen Konzils.
Ihre Bedeutung für heute.

Freiburg i.Br. 2013, 15-32,
hier 29-31.
23 http://w2.vatican.va/
content/francesco/de/
speeches/2015/octo -

ber/documents/papa-
francesco_20151017_50-
anniversario-sinodo.html
Der Papst fährt fort: «Nachdem

das Zweite Vatikanische

Konzil betont hat, dass

das Volk Gottes aus allen

Getauften gebildet und zu

<einem geistigen Bau und

einem heiligen Priestertum>

zusammengerufen ist,
verkündet es: <Die Gesamtheit
der Gläubigen, welche die

Salbung von dem Heiligen
haben (vgl. I Joh 2,20.27),
kann im Glauben nicht irren.
Und diese ihre besondere

Eigenschaft macht sie durch
den übernatürlichen
Glaubenssinn des ganzen Volkes
dann kund, wenn sie <von
den Bischöfen bis zu den

letzten gläubigen Laien> ihre

allgemeine Übereinstimmung
in Sachen des Glaubens und

der Sitten äussert.) Das ist
das berühmte (unfehlbar in

credendo>.»
24 http://w2.vatican.va/
content/francesco/de/
speeches/2015/octo-
ber/documents/papa-
francesco_20l5IOI7_50-
anniversario-sinodo.html
25 Karl Rahner: Über eine

theologische Grundinterpretation

des II. Vatikanischen
Konzils, in: Zeitschrift für
Katholische Theologie 101

(1979), 290-299, hier 290.

127



DAS ZWEITE VATIKANISCHE KONZIL - EINE AUFGESTOSSENE PFORTE

KONZILSBLOG

26Zur Münchener Tagung
siehe: Stefan Orth: Jenseits

der Jubiläen. Theologen
loten die Zukunft des

Zweiten Vatikanums aus,

in: Herder Korrespondenz
70(2016), 31-34.

27 Vgl. exemplarisch die

französischsprachige Ausgabe:
Mathijs Lamberigts/Gilles

Routhier/Pedro Rubens

Ferreira Oliveira/Christoph
Theobald / Dries Bosschaert

(éd.): 50 ans après le Concile
Vatican II. Des théologiens
du monde délibèrent. Cité

du Vatican 2015.
28 www.konzilsblog.ch,

28. Dezember 2015.
29 Ebd.

30 Léon-Joseph Suenens:

Souvenirs et espérances.
Paris 1991, 56. Siehe auch

Michael Quisinsky: «In

Sachen Konzil sind wir alle

Novizen» (Johannes XXIII.).
Gegenwärtige und künftige

Perspektiven auf das Zweite
Vatikanische Konzil, in:

Ders./Peter Walter (Hrsg.):
Personenlexikon zum Zweiten

Vatikanischen Konzil.

Freiburg 2012, 9-16.
31 Dom Helder Cama-

ra: Lettres conciliares

(1962-1965), vol. 2. Paris

2006, 894.

32Orth, Jenseits der Jubiläen

(wie Anm. 26), 34.
33 https://w2.vatican.va/
content/francesco/de/

letters/2015/documents/
papa-francesco_20150303_
lettera-universita-cattolica-

argentina.html
34 www.konzilsblog.ch,

19. Dezember 2015.
35 Ebd.

spricht mit Blick auf das Erbe des II. Vatikanums für
Theologie und Kirche für sich.

Einer der letzten Blogbeiträge des Konzilsblogs
stellte eine Bilanz der schweizerischen Aktivitäten
zum Konzilsjubiläum dar: «Die Schweizer
Bischofskonferenz setzte für das 50-Jahr-Jubiläum des Zweiten
Vatikanischen Konzils eine Kommission ein, welche

im Wesentlichen Flyer erarbeitete und die

Jubiläumsveranstaltung der Schweizer Bischofskonferenz vom
II. Oktober 2012 in Bern vorbereitete und
durchführte. In der Eucharistiefeier fand an diesem

Jubiläumstag das Wort <Konzil> keinen Eingang in die

Predigt. Am Nachmittag wurde im Rahmen einer

Podiumsdiskussion unter der Moderation von Mariano

Delgado durch Mgr. Dr. Peter Henrici SJ, Mgr.
Amédée Grab, Mgr. DDr. Charles Morerod OP, Xe-

nia Schmidlin, Don Italo Molinaro und Sr. Marie-

Brigitte Seeholzer diese Lücke behoben, die Vorträge

und das Gespräch waren höchst interessant. Die
Anstösse der Schweizer Bischofskonferenz schliefen

jedoch gegen Ende 2013 ein, denn die Homepage
www.vaticanum2.ch wurde seither nicht mehr
aktualisiert.»28 Allerdings - so im gleichen Konzilsblogein-

trag - riefen die Schweizer Bischöfe in ihrem gemeinsamen

Fastenhirtenbrief des Jahres 2014 das Konzil
in Erinnerung. Nach dem Verweis auf einige
(wenige) Arbeitshilfen und Fortbildungsveranstaltungen

kommt Urban Fink-Wagner zum Schluss: «Das

grösste Konzilsprojekt in der Schweiz war und ist der

vorliegende Konzilsblog Mit dem 31. Dezember

2015 findet dieses Grossprojekt seinen erfolgreichen
Abschluss, die Texte werden über diesen Zeitpunkt
hinaus unter www.konzilsblog.ch zugänglich sein.»25

6. Und jetzt - vor einer neuen Phase
der KonzilshermeneutikT
Am 25. September 2012 zitierte der Konzilsblog den

einstigen Erzbischof von Mechelen-Brüssel, Léon-

Joseph Kardinal Suenens, demzufolge in der Vorbereitungszeit

«der erneuernde Wind von Pfingsten nicht

gerade in Böen wehte». Der Kardinal tröstete sich mit
einer Ermutigung durch Johannes XXIII, der gesagt
habe: «In Sachen Konzil sind wir alle Novizen.»30 Der
letzte Blogeintrag greift diesen Gedanken auf, wenn
wiederum Suenens zitiert wird, der beim Konzilsende

1965 sagte: «Unser Noviziat geht zu Ende. Wir sind

bereit für das III. Vatikanum.»31 Damit stellt auch

der Konzilsblog die Frage, wie es nach Abschluss des

Konzilsjubiläums weitergeht. Die Frage, ob es eines

III. Vatikanums bedarf, wurde auch bei der Münchener

Tagung «Das Konzil <eröffnen>» diskutiert. Der
Mainzer Bischof, Karl Kardinal Lehmann, zeigte
sich dabei «abermals skeptisch, ob ein solches Vorhaben

sinnvoll sei, gebe es doch noch genügend bei der

Umsetzung des Zweiten Vatikanums zu tun».32 Papst
Franziskus seinerseits hält in diesem Zusammenhang
fest, dass das Konzil, «das eine Aktualisierung, eine

If 10/2016
I z

Relecture des Evangeliums aus der Perspektive der

gegenwärtigen Kultur war», eine «irreversible, vom
Evangelium ausgehende Erneuerungsbewegung
hervorgebracht» habe. Er fährt fort: «Und jetzt muss

man vorangehen.»33 Dies geschieht dem Papst zufolge
immer dann, wenn das Evangelium und die Nöte
der Menschen zusammentreffen. Folgerichtig
verknüpft Papst Franziskus denn auch die Konzilshermeneutik

mit dem Thema der Barmherzigkeit, sodass

man mit Blick auf das II. Vatikanum eine

«Konzilshermeneutik der Barmherzigkeit» als einen dringenden

Appell seines Pontifikats ausmachen kann. In
diesem Sinne hiess es im Blogeintrag vom 19.

Dezember 2015:

«1. Der Papst rückt die Verschränkung von
Evangelium und Leben ins Zentrum der Konzilshermeneutik.

Das Konzil und seine Hermeneutik stehen

im Dienst dieser Evangelisierung, die letztlich ein

Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch ist.

2. Der Papst schreibt das Konzil in die
Geschichte der Kirche und diese in die Geschichte der

Welt ein. Das Konzil und seine Hermeneutik
stehen näherhin im Dienst der Mitverantwortung, die

Christinnen und Christen für die immer auch zu
gestaltende Geschichte der Menschheit haben.

3. Der Papst bindet mit Verweis auf das

Konzilsverständnis des heiligen Johannes XXIII. und des

seligen Paul VI. das Konzil und seine Hermeneutik

an die zentrale Botschaft von der Barmherzigkeit.
Das Konzil und seine Hermeneutik stehen in besonderer

Weise im Dienst dieser frohen Botschaft.»34

Eine dergestalt verstandene «Konzilshermeneutik

der Barmherzigkeit» kann durchaus als «Synthese

der in den vergangenen Jahren und Jahrzehnten

erfolgten aufrichtigen Bemühungen um ein

angemessenes Verständnis des Konzils und seiner Rezeption»

verstanden werden.

«Ihre eigentliche Tiefendimension erhält eine
solche <Konzilshermeneutik der Barmherzigkeit) aber

dadurch, dass sie nicht etwa auf die wissenschaftliche
Konzilshermeneutik beschränkt bleibt, sondern die

gesamte Kirche in der Gestalt eines Heiligen Jahres

in Anspruch nimmt. In der Tat ermöglicht es ein
solches Heiliges Jahr, christliches Leben und Denken,
Pastoral und Dogma, Volksfrömmigkeit und theologische

Erkenntnis (vgl. Evangelii gaudium 122-126!)

zusammenzubringen. Dies erfolgt näherhin dergestalt,

dass durch deren wechselseitige Verschränkung
jeweils beide Seiten — und in der Folge die gesamte
Kirche für die Welt - in höchstem Masse bereichert

werden können. Eine wechselseitige Verschränkung

erfolgt ebenso, wenn Geist und Buchstabe
des Konzils auf die je konkrete Barmherzigkeit hin
ausgerichtet werden, die grundsätzliche Barmherzigkeit

ihrerseits aber immer wieder auch konkret von
Geist und Buchstabe des Konzils genährt wird.»3'

Michael Quisinsky

128



s
AMTLICHER TEIL | |f 10/2016

Z
ri

AMTLICHER TEIL

BISTUM BASEL

Missio canonica
Diözesanbischof DDr. Felix Gmür erteilte
die Missio canonica per I. Februar 2016 an

Ueli Rüttimann als Katechet (KlL) in den

Pfarreien Johannes der Täufer Menzingen

(ZG) und Maria Geburt Neuheim (ZG).

Feier der Erwachsenenfirmung
Am Freitag, 22. April 2016, wird in der
Jesuitenkirche in Solothurn die Firmung an

erwachsene Personen gespendet. Firmspender
wird Bischof Felix Gmür sein. Interessierte
Personen können sich beim Wohnortspfarramt

für die Vorbereitung melden. Voraussetzungen

zum Empfang der hl. Firmung sind:

Die Bestätigung über die empfangene Taufe

(Taufzeugnis einreichen); die Bestätigung des

Pfarramtes über den absolvierten
Firmunterricht; die/der Firmpatin/Firmpate muss
katholisch und selber gefirmt sein.
Die schriftlichen Anmeldungen mit den

Unterlagen sind vom Pfarramt an die Bischöfliche

Kanzlei weiterzuleiten. Anmeldungen
können bis zum 4. April 2016 erfolgen.
Vor der Erwachsenenfirmung ist ein Treffen

der Kandidatinnen und Kandidaten zum
Austausch und Kennenlernen mit Firmspender

Bischof Felix Gmür geplant. Das Treffen

findet am Donnerstag, 14. April 2016, um
19 Uhr im Bischöflichen Ordinariat in

Solothurn statt. Eine persönliche Einladung zu

diesem Treffen erhalten die Firmanden nach

Eingang der Anmeldung.

Barbara Castro, Sekretariat Bischöfl. Kanzlei

Im Herrn verschieden

Joseph Nietlispach, em. Pfarrer,
Arisdorf(BL)

Der am 11. Februar 2016 Verstorbene wurde

am 12. Juli 1932 in Muri (AG) geboren
und empfing am 26. Juni I960 in Aarau (AG)
die Priesterweihe. Nach der Priesterweihe
stand er von I960 bis 1964 als Vikar in der
Pfarrei St. Christoph Basel und von 1965 bis

1968 als Vikar in der Pfarrei St. Clara Basel

im Dienst. Als Pfarrer wirkte er von 1969

bis 1986 in der Pfarrei St. Peter und Paul All-
schwil (BL) und von 1987 bis 1994 in Rhein-

felden (AG). Von 1994 bis 1996 war er als

priesterlicher Mitarbeiter in Münchenstein

(BL) und im Dominikus-Haus in Riehen (BS)

im Einsatz. Seinen Lebensabend verbrachte
er in Arisdorf (BL). Der Beerdigungsgottesdienst

fand am 22. Februar 2016 in der
Pfarrkirche Peter und Paul Allschwil (BL)
statt.

Edgar Inter, curé modérateur, Morges
Le décédé est né le 6 février 1955 à Berne.

Après des études à l'Ecole supérieure
de commerce de La Neuveville (BE), il

alterne des périodes militaires et des séjours
à l'étranger. Il effectue son séminaire à Fri-

bourg entre 1979 et 1984, puis son stage
pastoral à Bassecourt (JU) en 1984-1985.
Ordonné prêtre pour le diocèse de Bâle, à

Berne, le 8 juin 1985, il est nommé membre
de l'équipe pastorale des paroisses de Por-

rentruy (JU) et Bressaucourt (JU), auxquelles

s'ajoute la paroisse de Fontenais (JU)
en 1990. En 1991 il est nommé membre de

l'équipe pastorale des paroisses de Cour-
tételle (JU), Courfaivre (JU) et Develier
(JU). En 2001 il devient curé de la paroisse
de Moutier (BE). A cette tâche s'ajoute en

2004 la fonction de doyen du Doyenné du

Jura bernois et, à la fin de la même année,
il est nommé au chapitre cathédral du
diocèse de Bâle comme chanoine non résident
du canton de Berne. Son installation a lieu le

9 mars 2005. II termine son mandat à Moutier

(BE) fin 2006.
Dès 2007 il est engagé dans le diocèse de

Lausanne, Genève et Fribourg, tout d'abord
à Vevey (VD), de 2007 à 2012, puis à Morges

(VD), de 2012 à 2016, en tant que Curé
Modérateur de l'Unité pastorale La Veno-
ge-L'Aubonne. Il est décédé le vendredi 19

février 2016 Les funérailles ont eu lieu à

Neuchâtel le 24 février 2016.

ORDEN UND
KONGREGATIONEN

Im Herrn verschieden

Ewald Beck, Kapuziner, Missionar

Bruder Ewald ist 1930 geboren und in Sursee

aufgewachsen, er trat 1951 in den Orden
ein, wurde 1956 in Solothurn zum Priester

geweiht und verreiste bald nachher in die

Missionen nach Indonesien. An den beiden

Orten, da er hauptsächlich wirkte (Pusat

Pamai und Sanggau auf der Insel Borneo)
setzte er sich mit vollem Engagement und

grossem Erfolg für den Aufbau und Ausbau
der Schulen mit Internaten ein. Er starb am
31. Oktober 2015 und wurde mit riesiger
Beteiligung des Volkes (2500 Personen) in

Sanggau zu Grabe getragen. R.I.P.

Wendelin Kaufmann, Kapuziner

Bruder Wendelin ist 1941 geboren und in

Wauwil (LU) aufgewachsen. Nach dem

Eintritt bei den Kapuzinern und der
theologischen Grundausbildung (Priesterweihe
1966 in Solothurn) rundete er seine Studien
in Paris mit einer Einführung in die Kateche-
tik ab. Er wirkte dann als Katechet in Wien
und neun Jahre am Institut der Schwestern
in Baldegg, nachher im Orden als Guardian
in Wil, Brig und Altdorf. Recht früh meldete

sich seine ererbte Krankheit an (Alzheimer).

Sie äusserte sich vor allem im fortlaufenden

Verlust seiner Sprache, bis ihm nur
noch sein liebenswürdiges, friedliches und

erlöstes Lächeln blieb. Er starb am 31.

Januar 2016 in Schwyz und ist dort begraben.
R.I.P.

Josef Kaufmann SMB

Im Alter von über 94 Jahren starb am
13. Januar 2016 Josef Kaufmann SMB im
Missionshaus Bethlehem Immensee. Nach
einer Jugend an verschiedenen Wohnorten
und dem Abschluss des Gymnasiums schloss

er sich 1942 der Missionsgesellschaft
Bethlehem an und wurde am 21. März 1948 zum
Priester geweiht. Ausgestattet mit einem in

London erworbenen Buchhaltungsdiplom
reiste er 1949 nach Rhodesien (Zimbabwe)
aus und wurde Sekretär und Finanzchef des

Bischofs von Gwelo. 13 Jahre war er
Finanzverwalter für die Diözese. 1962 wurde er
nach Immensee zurückberufen, zum
Generalökonom der Missionsgesellschaft. Während

drei Jahrzehnten hat er eine
verantwortungsvolle, straffe und nachhaltige
Finanzverwaltung geführt. Sie zeichnete sich

aus durch eine gesellschaftseigene
Altersvorsorge, ein effizientes Wertschriftenanla-

geprogramm, eine Fürsorgestiftung für
Mitarbeitende. Er war in vielen Kommissionen
ein gefragter Berater, z.B. im Verein
Missionshaus Bethlehem, in der Baukommission,

im Finanzrat. 1992 konnte er seinem

Nachfolger geordnete Finanzen übergeben
und stand mit Beratung und Mitarbeit weiter

zur Verfügung. Seit den Siebzigerjahren
litt er an gesundheitlichen Problemen, und
seine Sehkraft sank auf 30 Prozent. Trotz
der Behinderung blieb er bis zuletzt voll
interessiert. Er wurde auf dem Friedhof der
Missionsgesellschaft in Immensee begraben.



BÜCHER |f 10/2016

|Z

BÜCHER

Welche Rolle hat die
Religion in der
Lehrerbildung des 19. Jahrhunderts

gespielt?

Guido Estermann: Einfluss von Religion

aufdie staatliche Lehrerbildung
der beiden Kantone Bern und Lu-

zern am Beispiel der beiden Semi-

narien Bern-Hofwyl und Hitzkirch
zwischen 1832 und 1946. Luzern

2014, 302 Seiten (Online-Veröffentlichung

unter www.zhbluzern.ch).

Die bildungsgeschichtliche
Dissertation von Guido Estermann,
Dozent an der Pädagogischen
Hochschule Schwyz und Leiter
Fachstelle Bildung-Katechese-
Medien BKM Baar, befasst sich

mit dem Stellenwert der Religion
in der staatlichen Lehrerbildung
der Kantone Bern und Luzern im

Zeitraum der Aufklärung bis nach

dem Zweiten Weltkrieg. Beispielhaft

kommen die Lehrerseminare
Hitzkirch und Bern-Hofwyl zur
Darstellung, also zwei konfessionell

pointiert verschiedene

Lehrerbildungsanstalten, sowie
deren entsprechenden katholischen
und evangelischen Kontexte.
Eigentlich ist es eine vergleichende
religionspädagogische Arbeit auf
den historischen Quellen
seminaristischer Bildung.

«Katholische Pädagogik»
Die Kapitel I bis 4 (Teil A: S. 26-
170) befassen sich mit der «katholischen

Pädagogik», wie sie auf der
Basis eines offenbarungstheologischen

dogmatischen Ansatzes von
den katholischen Lehrerbildnern
vertreten wurde. Im Anschluss

an Abt Johann Ignaz von Felbiger
(1747-1810) waren in Hitzkirch
bekannte Exponenten wie Franz

Xaver Kunz (1847-1910;
Seminardirektor 1880-1907) oder
Seminardirektor Lorenz Rog-

ger (1878-1954) federführend.
Kennzeichen dieser «katholischen

Pädagogik» waren der

Katechismus-Hintergrund mit dem

christlich-augustinisch geprägten
Menschenbild und gewissen
katholischen Grundsätzen mit
bestimmten ethisch-religiösen
Positionen. Ein weitgehend wörtliches
Bibelverständnis und eine Gehor¬

samserziehung gehörten ebenso
dazu wie die katholischen Vereine
und die «erziehenden Faktoren»
Gebet, Sakramente und religiöse
Praxis. Das ergab einen katechetisch

geprägten Schulunterricht
und Lehrerbildung insgesamt, wie
sie im katholischen Milieu bis in

die I960er-Jahre üblich waren.
Damit hatte eine kirchlich
ausgerichtete Religion eine ansehnliche

Bedeutung für die katholische
Lehrerschaft, und sie wirkte sich

deutlich aus in der Bildung der
katholischen Subgesellschaft. Nach
dem Verfasser erbrachte diese

religiöse Dimension der Bildung
gesellschaftlich einen «Mehrwert»
und spielte persönlich für das

Zusammenleben eine «durchaus

integrierende Rolle» (S. 171).

Pietistisches Verständnis
Ein anderes Profil hatte die Lehrerbildung

im Lehrerseminar Bern-

Hofwyl, dargestellt in den Kapiteln

5 bis 10, Teil B (S. 172-271).
Es war bestimmt vom sendungs-
bewussten Philipp Emanuel

Fellenberg 1771 — 1841 vom weit
über die Schweiz hinaus bekannten

Jeremias Gotthelf (Albert
Bitzius, 1797-1854), von Heinrich
Morf (1818-1899), Hans Rudolf

Rüegg (1824-1893) und Friedrich

Eymann (1887-1954). Sie alle

kennzeichnete ein positivistisches
Menschenbild und die aufklärerische

Überzeugung (Kant) von der
Bildbarkeit des Menschen. Oft
dominierte ein pietistisches
Selbstverständnis einer gottgewollten
Entwicklung. Bis heute sind die

«Armenschulen» aus Gotthelfs
Zeiten bekannt und geradezu ein

feststehender Begriff. Die
Volksschule hatte die mit Armut
verbundenen Missstände zu beheben,
die christliche Ethik sollte in den

Dienst des Gemeinwohls gestellt
werden und so am Reiche Gottes
mitwirken. Das heute auf Pestalozzi

zurückgeführte didaktische

Prinzip eines Lernens mit Kopf,
Herz und Hand spielte wohl eine

untergeordnete Bedeutung im

Vergleich zu den dominierenden

staatspolitischen Diskursen.
Bedeutend waren für Gotthelf und

die Lehrer der Aufklärungszeit die

«Jenseitsperspektive mit der
unsterblichen Seele» (205) und eine

Wissensvermittlung durch die

«Bildung des menschlichen
Herzens» (ebd.). Die Lehrerbildung
war in den Anfängen mit ihren

sogenannten «Musterschulen» -
heute in etwa «Praktikumsschulen».

Dies waren Übungsfelder für
die Studierenden. Die damalige
Lehrerschaft war nicht nur
moralisches Vorbild der Schülerinnen
und Schüler, sondern auch Träger
neuer Staatsideen, die von den

Regierungen streng kontrolliert
wurden. Zahlreich waren
unüberbrückbare Konflikte, Absetzungen
von Lehrern und Schuldirektoren,

«Krisen» in Schulen wegen
(aus heutiger Sicht) Lappalien wie
fehlender Turnhallen. Im

Religionsunterricht wurden früher als

im katholischen Bereich Erkenntnisse

der historisch-kritischen
Methoden aufgenommen. Bereits
1876 plädierte der spätere Direktor

des bernischen Lehrerseminars

(1880-1905), Pfarrer Emanuel

Martig (1839-1906), für den
«konfessionslosen Religionsunterricht»
(253). Der zuletzt dargestellte
Seminarlehrer Friedrich Eymann

vertrat gar ein anthroposophisch

inspiriertes Weltbild im Geiste
Rudolf Steiners (1861-1925).

Vergleich
Teil C (S. 272-278) vergleicht nun
in Kapitel 11 die beiden Lehrerbildungen

in den Kantonen Bern und

Luzern und kommt zu folgenden
Ergebnissen: In beiden Kantonen
stand die Lehrerbildung im
Zeichen der zunehmenden Professi-

onalisierung und des vermehrten
Einbezugs der sich erst
entwickelnden Wissenschaften Psychologie

und Pädagogik. «Der
Unterschied lag im erkenntnistheoretischen

Zugang zur Wirklichkeit
und zur Gotteserkenntnis» (273).
Die «informierte» Berner Lehrerbildung

stand mehr im Zeichen
der philosophischen Aufklärung,
im Zeichen einer christlichen

Staatserziehung und beförderte
eine liberale unabhängige Lehrerbildung

(274), während katholi-
scherseits das augustinische
Menschenbild und die natürliche
Gotteserkenntnis, definiert auf dem
Ersten Vatikanischen Konzil, der
kirchlich orientierte Religionsunterricht

und die religiöse Praxis

entscheidend waren. Konflikte

gab es mehr innerhalb der
konfessionellen Paradigmen als

zwischen den kantonalen Lehrerbildungen

Bern und Luzern. So gab

es reformierterseits Differenzen
zwischen orthodoxem und
liberalem Bibelverständnis, während
katholischerseits erst die Bibelenzyklika

von 1943 den Zugang zur
historisch-kritischen
Bibelhermeneutik eröffnete. Estermanns

Abschlussgedanke; «Heute spielt
die Frage nach Religion in der
Lehrerbildung kaum mehr eine Rolle»

(278) würde ich gerne ergänzen,
insofern die viel sichtbarere
Religiosität der Muslime ein neues Be-

wusstsein schafft und viele neue

(und alte) Fragen aufwirft. Religion

hat eine zentrale Rolle
gespielt und spielt weiterhin eine
nicht zu unterschätzende Rolle.

- Insgesamt bringt die auf vielen

Quellen erarbeitete historische
und religionspädagogische Arbeit
einen lebendigen Einblick in die

religiöse Dimension der Lehrerbildung

des 19. und 20. Jahrhunderts

in der deutschsprachigen
Schweiz. Vielen Dank!

Stephan Leimgruber

Christentumsgeschichte

in Italien

Dizionario del sapere storico-religio-
so del Novecento. II Vol. A cura di

Alberto Melloni. (il Mulino) Bologna

2010, 1810 Seiten.

Das anzuzeigende Lexikon will
Wissen zusammenführen, das in

Italien institutionell an verschiedenden

Orten produziert wird:
Seit 1873 gibt es in der Apenni-
nenrepublik keine theologischen
Fakultäten an staatlichen
Universitäten, aber es gibt ein Fach,

das «Storia delle religioni» heisst
und sich mehr als unsere hiesige

Religionswissenschaft mit
Christentumsgeschichte beschäftigt.
Dann gibt es theologisches wie
auch kanonistisches Wissen an

kirchlichen Hochschulen und

päpstlichen Universitäten. Zu guter

Letzt existieren an juristischen
Fakultäten staatlicher Universitäten

Abteilungen für kanonisches
Recht. Das in Bologna angesiedelte

«Istituto per le scienze

religiose Giovanni XXIII.», das durch

Giuseppe Dossetti und Giuseppe

Alberigo geprägt wurde und an



SKI 10/2016

dem Alberto Melloni wirkt, hat
sich seit jeher nicht um
Disziplingrenzen gekümmert. Nun hat

es Melloni geschafft, das

wissenschaftliche Wissen unserer Zeit
über Religion in einem zweibändigen

Lexikon zusammenzufassen,
und dies erst noch mit einem
internationalen Verfasserkreis. Der
Artikel «Teologia politica» ist zum
Beispiel vom in Luzern lehrenden
Edmund Arens geschrieben,
englische und französische Namen
sind gut vertreten. Christentum
wird nicht wie oft in Italien mit
Katholizismus gleichgesetzt, Artikel

zu verschiedenen protestantischen

Bekenntnissen sind genauso
vorhanden wie zu anderen

Religionen und dem Lexikonnamen

entsprechend zu historischen
Themen. Zwar fehlen Einträge zur
Altorientalistik, aber Qumran,
Nag Hammadi und die biblische

Archäologie sind mit je einem

Eintrag gewürdigt. Der Schwerpunkt
des Lexikons liegt also bei der

jüdisch-christlichen Tradition, und

innerhalb dieser wird der Textkritik

besondere Aufmerksamkeit
geschenkt. Erfreulich ist auch das

Gewicht, das der oft verkannten
rechtlichen Dimension von Re¬

ligion eingeräumt wird. So gibt
es beispielsweise neben Artikeln
zum jüdischen und islamischen

Religionsrecht ein eigenes Lemma

zum Recht der anglikanischen wie
der orthodoxen Kirche, und zwei
Artikel behandeln das

römischkatholische Kirchenrecht. Im ersten

stellt Melloni die Entwicklung
der Kirchenrechtswissenschaft
seit dem 19. Jahrhundert dar, im

zweiten gibt Carlo Fantappiè
einen weltweiten Überblick über
die Orte, wo Kirchenrecht
gelehrt wird usw. Beide gehen von
der Grundlagenkrise aus, in

welcher die Kanonistik nach Rudolf
Sohm geraten ist. Die Antwort
der Münchner Schule, die Arbeiten

der Schule der italienischen
Laienkanonisten und der Schule

von Navarra finden Platz. Fantappiè

schliesst mit einen hochinteressanten

Aufriss der zeitgenössischen

kanonistischen Diskussion.
Ausführliche Bibliographien
vervollständigen alle Einträge. Also
ein Handbuch für Themen und

Disziplingeschichte. Ja, die Artikel
bieten eigentliche konzise Einführungen

ins jeweilige Fachgebiet.
Das Lexikon ist ein Glücksfall.

Francesco Papagni

Osterkerzen und
Heimosterkerzen
mit zusammenpassenden Verzierungen
in traditioneller und moderner
Ausführung. Preisgünstig.

Verlangen Sie unverbindlich Unterlagen.

Einsenden an:
Lienert-Kerzen AG, Kerzenfabrik, 8840 Einsiedeln
Tel. 055/4122381, Fax 055/4128814

Senden Sie mir Abbildungen mit Preisen

Name

Adresse

PLZ/Ort

Telefon

aLIENERTD KERZEN

Die Römisch-katholische
Kirchgemeinde Baden-Ennetbaden

sucht für unsere Pfarrei St. Michael in Ennetbaden
Ehepaar oder Einzelperson

für die neu zu besetzende Position

Sakristan - Hauswart -
Reinigungskraft

mit einem Gesamtpensum von 80-100%

Ihr Aufgabenbereich umfasst den Sakristanendienst
für die modern eingerichtete katholische St.-Michaels-
Kirche, alle Hauswartsdienste und alle Reinigungsarbeiten

des ganzen Pfarrei-Komplexes. Gelegentliche
Sakristanen-Aushilfsdienste in der Stadtkirche Baden
komplettieren Ihren Tätigkeitsbereich.

Wir erwarten eine Grundausbildung im Sakristanendienst

und für die Hauswarts- und Reinigungsaufgaben
handwerkliches Geschick sowie eine positive Einstellung

zu Glaube und Kirche und die Fähigkeit und den
Willen zur Teamarbeit. Berufserfahrung wäre von
Vorteil. Die Entlohnung und Anstellungsbedingungen
erfolgen gemäss Richtlinien der Landeskirche des
Kantons Aargau. Die zu beziehende Dienstwohnung
im neu umgebauten 2-Familien-Haus liegt gleich am
Kirchplatz. Der Stellenantritt erfolgt auf Vereinbarung,
der Bezug der Wohnung ist frühestens per 1. Juli 2016
vorgesehen.

Haben wir Ihr Interesse geweckt, in einem kreativen und
zukunftsorientierten Team zu arbeiten? Dann melden
Sie sich bei der Kirchenpflegepräsidentin Beatrice Eglin,
079 249 84 90, oder senden Sie die Bewerbung mit den
üblichen Unterlagen an Beatrice Eglin,
Terrassenweg 18d, 5408 Ennetbaden,
oder per E-Mail an beatrice.eglin@bluewin.ch

Wir freuen uns auf Sie!

Autorin und Autoren
Prof. Dr. Birgit Jeggle-Merz
Alte Schanfiggerstrasse 7

7000 Chur
birgit.jeggle@thchur.ch
Prof. em. Dr. Stephan Leimgruber
Landschaustrasse 2, 6006 Luzern

Stephan.Ieimgruber@bistum-basel.ch
Dr. med. Roland W. Moser

Bahnhofplatz 2/28, 301 I Bern

roland.moser@janiba.com
MTh Francesco Papagni

Zeughausstrasse 65, 8004 Zürich
f.papagni@gmx.ch
PD Dr. Michael Quisinsky
Rue des Bugnons I0, 12 I 7 Meyrin

michaelquisinsky@gmx.de

Schweizerische
Kirchenzeitung
Fachzeitschrift für Theologie
und Seelsorge / Amtliches Organ

Redaktion
Maihofstrasse 76, PF 6002 Luzern
Telefon 041 429 53 27
E-Mail skzredaktion@nzz.ch
www.kirchenzeitung.ch

Redaktionsleiter
Dr. Urban Fink-Wagner EMBA

Stellen-Inserate
Telefon 04I 429 58 72

E-Mail skzinserate@nzz.ch

Kommerzielle Inserate
Telefon 041 370 38 83

E-Mail hj.ottenbacher@gmx.net

Abonnemente
Telefon 041 429 58 72

E-Mail skzabo@nzz.ch

Abonnementspreise
Jährlich Schweiz: Fr. 169.—

Ausland zuzüglich Versandkosten
Studentenabo Schweiz: Fr. 98.-

Redaktionsschluss und Schluss der Inseratenannahme:

Freitag der Vorwoche, 11.00 Uhr.

Das vollständige Impressum erschien in der
SKZ-Ausgabe Nr. 7-8/2016, S. 89.

«Kath.ch 7 Tage»
als SKZ-Beilage
Redaktionelle Verantwortung:
Kath. Medienzentrum
Pfingstweidstrasse 10, 8005 Zürich
E-Mail redaktion@kath.ch

131



SKZ 10/2016

Für unsere Pfarrei Pfäffikon SZ suchen wir auf den 1. Juni 2016 oder
nach Vereinbarung eine/n

Sakristan/in (100%)
Das Amt des Sakristans ist ein wichtiger Teil im Pfarreileben. Es
ermöglicht und unterstützt die Durchführung von Liturgien und anderen
Anlässen in der Pfarrei. Ihr Engagement und Ihr Auftreten werden von
der Öffentlichkeit wahrgenommen und prägen das Erscheinungsbild
unserer Pfarrei bzw. der Kirche wesentlich mit.

Aufgaben
Mittragen der liturgischen Aufgaben
Vor- und Nachbereiten von Gottesdiensten
Liturgische Gewänder und Geräte aufbewahren und pflegen
Gebäudeunterhalt inkl. kleinerer Reparaturen
Bedienung und Wartung der technischen Anlagen
Reinigung der Kirche und des Pfarreizentrums inkl. Nebenräume
Vorbereitung von Räumen bei kirchlichen Anlässen
Mitarbeit in der Ministrantenschar

Wir bieten
Zeitgemässe Anstellungsbedingungen
Angemessene Entlohnung
Vielseitige und interessante Tätigkeit in motiviertem Team
Eine unterstützende Behörde

Wir erwarten
Aktive Teilnahme am Pfarreileben
Zuverlässigkeit, Selbständigkeit und Teamfähigkeit
Einfühlungsvermögen im Umgang mit Gruppen und Personen
Abgeschlossene Berufslehre in einem handwerklichen Beruf
Sakristanenkurs oder Bereitschaft, den Kurs zu besuchen
Bereitschaft, in der Gemeinde Freienbach zu wohnen

Nähere Auskünfte zu dieser interessanten Tätigkeit erteilen Ihnen
gerne:
• Gerda Reichmuth, Ressortvorsteherin Tel. 079 447 89 15
• Piermann Schneider, Gemeindeleiter Tel. 055 410 22 65

Ihre schriftliche Bewerbung mit den üblichen Unterlagen senden Sie
bitte an:
Röm.-kath. Kirchgemeinde Freienbach, Plerr Daniel Corvi,
Kirchstr. 47, 8807 Freienbach, kirchgemeinde.freienbach@swissonline.ch

IM - Schweizerisches
katholisches Solidaritätswerk

z
cZ

N
D

<
N
<

N
SZ

Solidarität mit bedürftigen
Katholiken: Berücksichtigen
Sie die IM im Testament.

Broschüre bestellen:
Tel. 041 710 15 01

info@im-solidaritaet.ch
www.im-solidaritaet.ch

Röm.-kath. Kirchgemeinde
Binningen-Bottmingen

Wir sind eine mittelgrosse
stadtnahe, aktive Pfarrei bei Basel
mit 5300 Katholiken.

Infolge Pensionierung suchen wir
auf 1. September 2016 oder nach
Vereinbarung einen

Diakon
bzw. eine

Pastoralassistentin
oder einen

Pastoralassistenten 70-80%
Ihre Aufgaben

- Senioren-und Krankenpastoral
- Predigtdienst und Gottesdienste
- Beerdigungen
- Erwachsenenbildung
- Begleitung von pfarreilichen Gruppen

Ihr Profil
- Theologiestudium und Berufseinführung Bistum

Basel (oder äquivalenter Abschluss)
- Freude am Kontakt zu den Mitmenschen,

besonders zu Seniorinnen und Senioren
- Ökumenische Offenheit und Zusammenarbeit

Wir bieten
- Grösseres Seelsorgeteam
- Engagierte Freiwillige
- Gut ausgebaute Infrastruktur
- Besoldung nach den Richtlinien der Anstellungsund

Besoldungsordnung der Röm.-kath. Landeskirche

Basel-Landschaft

Weitere Informationen finden Sie unter
www.rkk-bibo.ch

Auskunft erteilt Ihnen gern Diakon Markus Wentink,
Gemeindeleiter ad interim
Fon 061 425 90 00, m.wentink@rkk-bibo.ch

Ihre schriftliche Bewerbung richten Sie bitte an
- Bischöfliches Ordinariat, Abteilung Personal,

Baselstrasse 58, Postfach 216, 4501 Solothurn
oder personalamt@bistum-basel.ch

- Eine Kopie schicken Sie bitte an den Kirchgemeindepräsidenten

Robert Weller, Neumattstrasse 39,
4103 Bottmingen oder robert.weller@bluewin.ch

Oster- und
Heimosterkerzen
Gerne stellen wir Ihnen unsere
neuen Sujets vor.

Kerzenfabrik Hongler
9450 Altstätten SG

Betriebsführungen für
Gruppen ab 10 Personen.

Kataloge bestellen
unter Tel 071/788 44 44
oder www.hongler.ch


	...

