
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 173 (2005)

Heft: 4

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4/2005 • 27. JANUAR • 173. JAHRGANG ISSN 1420-5041 • FACHZEITSCHRIFT UND AMTLICHES ORGAN

Schweizerische
irchen-
Zeitun

MEHR SELBSTBEWUSSTSEIN

Bis
vor fünzig oder sechzig Jahren war der

Weg zum Priesterberuf für den männlichen
Teil der ländlichen Bevölkerung oftmals die

einzige Möglichkeit, ein Studium zu ergrei-
fen und damit den sozialen Aufstieg schaffen zu

können. Im katholischen Milieu war es damais vie-

lerorts üblich, dass aus den noch kinderreichen Fa-

milien ein junger Mann Priester wurde und eine
Frau in ein Kloster eintrat. Der Priester- und Or-
densberuf war im katholischen Milieu nicht nur ak-

zeptiert, sondern wurde unterstützt und mitgetra-
gen. Ideelle Komponenten, soziale Anerkennung,
die für damalige Verhältnisse offenbar grosse At-
traktivität und ein günstiges Umfeld führten zu ei-

nem Boom von Berufungen, mit der Folge, dass es

sogar arbeitslose Priester gab.

Heute ist eher das Gegenteil der Fall. Die

Bildungs- und Berufsmöglichkeiten haben sich seit
dem Konjunkturhoch der Nachkriegszeit massiv

ausgeweitet. Das frühere katholische Milieu hat

gott und den
menschen nah
Priester im Volk Gottes

sich aufgelöst, auch katholische Lebenswelten ha-

ben sich so säkularisiert und «modernisiert», dass

das Umfeld für Priester- und Ordensberufungen
geradezu garstig geworden ist. Die sexuelle Revo-

lution führte zu einer Scheidungsquote von vierzig
Prozent und einer Überbewertung der Sexualität

mit entsprechender Geringschätzung der zölibatä-

ren Lebensform. Die dadurch bedingte Wirtschaft-
liehe und soziale Not wird dabei nur zu gerne ver-
drängt. Wir folgen auch in katholischen Kreisen
oftmals naiv einer öffentlichen Meinung, die zu we-
nig bedenkt, dass die vergangenen Jahrzehnte nicht

nur Fortschritte wie etwa die rechtliche und sozia-
le Gleichberechtigung der Frau gebracht hat, son-
dem auch ein schwierigeres und anstrengenderes
wirtschaftliches Umfeld, gestiegene und veränder-

te, oftmals rein diesseitige Erwartungen an gelin-
gendes Leben und der Wunsch nach einem so ho-
hen Lebensstandard, wie die Zukunft diesen wohl
nicht mehr gewährleisten kann.

Wenn in der katholischen Kirche im Jahr
2005 speziell für Priesterberufungen und 2006 für
Berufungen zum kirchlichen Dienst allgemein ge-
betet und nachgedacht werden sollte, geschieht
dies in einem Umfeld, wo das Verständnis dafür
selbst bis in katholische Kreise hinein deshalb nicht
besonders gross ist.

Gerade deswegen lohnt es sich, mit dem

Thema Priesterberufung speziell und der Frage der
Berufung allgemein genauer auseinander zu setzen.
Das Thema Berufung ist zu wichtig, um es zu einer
Alibi-Übung verkommen zu lassen.

Das Jahr der Priesterberufungen kann zum
Nachdenken anregen; etwa darüber, dass das

Weiheamt zur Verfassung der katholischen Kirche

65

BERUFUNG

67

LESEJAHR

ZUR LITURGIE
FÄHIG?

73
KIPA-WOCHE

79
AMTLICHER
TEIL

I-XII
REGISTER 2004



s
MEHR SELBSTBEWUSSTSEIN | |f 4/2005

!Z
fit

BERUFUNG

gehört - eine zwar trivial anmutende, aber offen-
bar nicht mehr in allen Pfarreien geltende oder von
allen Katholiken rundweg akzeptierte Aussage. Mit
der Auffassung über die Wichtigkeit des Weihe-
amtes verbindet sich dann automatisch die Frage,

wie ein Umfeld erhalten oder geschaffen werden
kann, in dem Priester gemäss ihrer Aufgabe wirken
und ihre Berufung und ihr Menschsein leben kön-

nen, verbunden auch mit dem Respekt vor ihrer
heute noch verlangten zölibatären Lebensform.

Im Jahr der Priesterberufungen müssen wir
uns weiter fragen - kirchliche Obere, Mitarbeiten-
de in Pfarreien, in anderen kirchlichen oder Staats-

kirchenrechtlichen Gremien und die Gläubigen -
wo, wie und warum Priester und kirchliche Mitar-
beitende ab und zu richtiggehend «verheizt» wer-
den und wie dies verhindert werden kann.

Ziemlich schnell kommt die Diskussion im

Zusammenhang mit dem Priesterberuf auf die Fra-

ge der Zulassungsbedingungen. Obwohl ich hier
grundsätzlich Änderungen befürworte, möchte ich

doch dafür plädieren, diese Diskussion nicht so

verengt zu führen, wie dies oft heute geschieht. Es

wäre sicher falsch, von einer Änderung der Zulas-

sungsbedingungen Wunder zu erwarten, viele Pro-
bleme wären wohl genauso virulent wie heute. Ein

Blick auf Schwesterkirchen zeigt dies ja instruktiv
auf.

Das Wohl der katholischen Kirche in der
Schweiz hängt zweifellos nicht nur davon ab, ob
auch Verheiratete und Frauen zu Priestern geweiht
werden können. Ja vielleicht wird mit dem gegen-
wärtig so oft beschworenen Personalmangel nur
ein Stück weit verdeckt, dass unsere Strukturen,
seien dies nun die noch häufig sehr kleinräumigen
Pfarrei- und Kirchgemeindegrenzen und noch vie-
les mehr, neu überdacht und überarbeitet werden
müssten. Diese Strukturfragen, die offenbar von
sehr vielen noch als Tabu betrachtet werden, müss-

te «von oben» her, von den Bischöfen in Zusam-

menarbeit mit den kantonalen staatskirchenrecht-
liehen Gremien, unbedingt angepackt werden.
Denn Notbehelfe wie Pfarreiverbände bringen
häufig nur noch mehr Bürokratie, kaum aber ein

Denken und Leben der Gläubigen in grösseren
Räumen. Und eine solche Bewegung «von unten»
zum Aufbruch oftmals verkrusteter und manchmal

schlicht und einfach nicht mehr lebensfähiger und

lebensfreudiger Strukturen zu erwarten, wäre
doch reichlich optimistisch. Ein Abwarten bis zum

Zeitpunkt, der wegen finanziellen Engpässen klei-

nere Kirchgemeinden zum Handeln zwingt, verbes-

sert die Qualität einer Neustrukturierung nämlich

keineswegs.
Der Personalmangel, der zu zahlreichen An-

Stellungen von Laientheologinnen und Laientheolo-

gen aus Deutschland und von Priestern aus Ost

und Süd geführt hat, deutet wohl nicht nur darauf
hin, dass unsere bisherigen volkskirchlichen Struk-

turen überholt sind, sondern offensichtlich auch

ein «Gläubigenmangel» herrscht - sonst wäre ja
die Rekrutierung von Mitarbeitenden für kirchliche
Berufe einfacher.

Kehren wir aber wieder zum Anfang unseres
Artikels zurück: So wie vor vierzig oder fünfzig Jah-

ren der Priesterberuf attraktiv war, hat er heute an

Anziehungskraft verloren. Selbst einheimische

Laientheologen sind Mangelware, so dass, wenn
man die gegebenen Strukturen als die richtigen
einschätzen würde, also nicht nur vom Priester-,
sondern auch vom Theologenmangel gesprochen
werden müsste.

Sind der Priesterberuf und andere kirchliche
Aufgaben und Berufungen aber wirklich so un-
attraktiv? Wenn an der Pressekonferenz zum Jahr
der Priesterberufungen der welsche Priester Do-
minique Rimaz darauf hinwies, dass der Priester-
beruf auch heute - trotz allen Schwierigkeiten -
ein exzellenter Beruf sei, der Möglichkeiten auf-

weise, die andere Berufe nie bieten können, hatte

er völlig Recht. Dies gilt mit gewissen Einschrän-

kungen ausserdem auch für Theologinnen und

Theologen, die im Laienstatus in der Kirche mitar-
beiten. In welchen übrigen Arbeitsbereichen sind

so viele menschliche Begegnungen möglich, so viel
Freiraum für Kreativität, für die Umsetzung eige-

ner Ideen, für die Entfaltung eigener Stärken und

Vorlieben, ohne dass damit grosse Einschränkun-

gen oder Vorgaben von «oben» verbunden sind,
die in anderen Arbeitsbereichen selbstverständlich
wären? Ein Blick in vom Lohn her vergleichbare
Arbeitsfelder in der Industrie, im Dienstleistungs-
bereich und in der Verwaltung, wo es zunehmend
finanziell enger wird, kann hier wohl ganz heilsam

sein.

Gerade aber, weil der Priesterberuf und

kirchliche Berufe heute nicht so attraktiv sind, ist
damit keinesfalls die Sinnhaftigkeit dieser Aufgabe
in Frage zu stellen - im Gegenteil! Die Kirche hat
als Ganze, die Priester, Ordensleute und weitere
kirchliche Angestellte im einzelnen, in unserer Ge-
Seilschaft eine wichtige Aufgabe zu erfüllen. Sie soll

mit ihren Angestellten und allen Gläubigen der
Welt aufzeigen, dass die Welt mehr ist als das, was

wir sehen und gemeinhin so anstreben. Die Kirche
kann mit ihren Mitarbeitenden aufzeigen, dass wir
auf einen Gott vertrauen dürfen, der uns liebt, uns

annimmt und uns weiterbringen will. In diesem

Sinne haben Priester, Ordensleute und weitere
kirchliche Angestellte trotz allen Widrigkeiten
allen Grund, etwas selbstbewusster zu werden und

in der Welt freudig Zeugnis für Gott und die Men-

sehen abzulegen.
Urban F/nk-Wagner

66



|—f S
n«LESEJAHR A | K 4/2005

ï z

EINE KIRCHE FUR DIE WELT

5. Sonntag im Jahreskreis: Mt 5,13-16

Im Gefängnis der Gestapo entwarf Dietrich
Bonhoeffer eine Schrift, die er wegen seiner

Hinrichtung am 9. April 1945 nicht vollen-
den konnte. Seine These: «Die Kirche ist
nur Kirche, wenn sie für andere da ist...
Sie muss an den weltlichen Aufgaben des

menschlichen Gemeinschaftslebens teilneh-

men, nicht herrschend, sondern helfend und
dienend. Sie muss den Menschen aller Be-

rufe sagen, was ein Leben mit Christus ist,

was es heisst, <für andere dazusein).»' Um
diese universale Weltverantwortung geht es

Mt. Nach den Verheissungen der Seligprei-

sungen beschreibt er die grosse Aufgabe
der Kirche: Sie soll nicht selbstgenügsam in

einem Winkel verborgen leben, sondern
sich der Kritik der Menschen aussetzen und

durch ihr christliches Leben Zeugin für das

Evangelium sein.

Der Kontext
Mt verbindet zwei ursprünglich selbständige
Bildworte (Salz: Mk 9,50; Lk 14,34 f.; Lampe:
Mk 4,21; Lk 8,16; 11,33). Damit wird sein ek-

klesiologisches Anliegen thematisiert: «ihr
seid Salz der Erde, Licht der Welt» be-

stimmt die Funktion der Kirche nach aus-

sen zur Welt (5,13 f.); parallel dazu «ihr alle
seid Brüder (und Schwestern)» jene nach

innen (23,8 f.). Die Aufgabe nach aussen und

jene nach innen erläutern einander. Die Bil-
der setzen die Verhältnisse im palästinischen
Haus voraus (Lampe, Scheffel); das Zertre-
tenwerden (unbrauchbares Salz) ist im AT
Gerichtsmotiv; die Stadt auf dem Berg ent-
spricht der prophetischen Vision der Völ-
kerwallfahrt. Der Schluss 5,16 (gute Werke)
ist wie ein Titel für 5,17-48 (Erklärung, was

gute Werke sind).

Der Text
Mit dem betonten «ihr seid» wird die ver-
folgte und geschmähte Gemeinde (5,II f.)

direkt angesprochen. Salz wurde im AT für
die Opfer verwendet (Lev 2,13: «Jede deiner
Opfergaben sollst du mit Salz darbringen»).
In Griechenland war Salz Symbol der Gast-
freundschaft. «Sol et sal», Sonne und Salz,

bezeichneten in Rom Lebensnotwendiges,
Unersetzliches, Alltägliches. Was Salz und
Erde miteinander zu tun haben, ist zunächst
nicht unmittelbar einleuchtend. Die Ver-
fremdung lässt aufhorchen: Die Erde (ge) ist
nicht der Humus, sondern die Welt (kos-
mos). Dass Salz «dumm» wird (unbrauch-
bar), ist bildhafter Ausdruck für eine un-
mögliche Möglichkeit. «Salzloses Salz» ist
ein mit andern Stoffen verunreinigtes Ge-
misch, das desintegriert durch Feuchtigkeit

ätzend wirkt (bei der Salzgewinnung aus
dem Toten Meer war nur 'A Kochsalz neben

Magnesium-, Kalzium- und Kaliumchlorid,
Magnesiumbromid und weiteren Stoffen).
Das «Weggeworfenwerden» ist bei Mt häu-

fige Gerichtsmetapher (3,10; 7,19: ins Feuer;
5,25: ins Gefängnis; 5,29: in die Gehenna);
ebenso das «Zertretenwerden» als altes

prophetisches Gerichtsbild (jes 63,3-6:
Keltertreter; 28,3: «mit seinen Füssen zer-
tritt er die stolze Krone»). Wie das Salz ist
die Jüngerschaft Jesu unersetzlich für die

Welt, doch wo sie versagt, hat sie das Ge-
rieht der Menschen zu erwarten. Die uni-
versale Ausrichtung ist Mt wichtig (13,38:
der Acker ist die Welt; 28,19: die Sendung
geht «in alle Welt»). Sie wird im Licht auf
dem Leuchter und in der hochragenden
Stadt auf dem Berg (5,14) betont. Das Licht
leuchtet «allen im Haus», die Bergstadt ist
weithin sichtbarer Anziehungspunkt (5,15).
Wie sich Israel im Motiv der Völkerwall-
fahrt als Licht für die Völker sieht (Jes

2,2-5; Midrasch Hld 1,3: «Wie das Öl der
Welt Licht bringt, so ist Israel das Licht der
Welt»), so versteht Mt die kleine verfolgte
Gruppe als Ort, wo das Licht für die Welt
ausstrahlen soll. Der Auftrag der Kirche
entspricht der Sendung Jesu (4,16: «Das

Volk, das in Finsternis sitzt, sah ein gewal-
tiges Licht»; Jes 42,6). Auch da können
die Jünger und Jüngerinnen das Licht zum
Erlöschen bringen, wenn sie es «unter den
Scheffel» stellen (Getreidemass von 8,75 Li-

tern; Mk 4,21: unter das Bett) - eine seit
Luther stehende Redewendung. Wie die
Öllampe im Haus auf einen Ständer gehört,
ist das Licht der Kirche anvertraut, dass es

ausstrahlt. Licht und Stadt enthalten beide

Aspekte: die missionarische Sendung und
die Anziehungskraft (Völkerwallfahrt). Dem
Indikativ («ihr seid») folgt der Imperativ
(«so soll euer Licht leuchten»): Der An-
spruch muss sich in den Taten, durch «gute
Werke», verwirklichen (5,16). Der jüdische
Topos von der Bewährung vor den Men-
sehen durch gute Taten, wird gerade in der
Verfolgungssituation zum missionarischen
Tatbeweis (vgl. I Petr 2,12: «führt unter den
Heiden ein rechtschaffenes Leben, damit sie,

die euch als Übeltäter verleumden, durch
eure guten Taten zur Einsicht kommen und

Gott preisen am Tag der Heimsuchung»).
Die «guten Werke» sind wie im Judentum
Werke der Barmherzigkeit (25,35-46), die
in den Seligpreisungen genannten Haltungen
(5,1-12), das Tun der grösseren Gerechtig-
keit (5,21-48: Antithesen). Das Christen-
tum der Tat ist Aufgabe der ganzen Kirche
(Tertullian: «Wo ein Christ ist, da predigt
er»). Das Ziel ist jedoch nicht eigennützige
Werbung, kein Zur-Schau-Stellen der eige-
nen Tugend, sondern das Lob Gottes: «da-
mit sie euren Vater im Himmel preisen»
(5,16). Zum ersten Mal nennt Mt hier Gott
mit dem herausragenden Prädikat «euer
Vater im Himmel» - seine Ehre ist Ziel-
punkt allen christlichen Lebens und Han-
delns. /Vlar/e-Lou/se Gub/er

' D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 3. Au-

gust 1944.

Die Autorin: Dr. Marie-Louise Gubler unterrichtete
am Lehrerinnenseminar Menzingen Religion und

am Katechetischen Institut Luzern Einführung und

Exegese des Neuen Testaments.

Die Bergpredigt
Zwei Akzente bestimmen die grosse Rede vom Berg: die eschatologische Ausrich-
tung (Verheissung der Seligpreisungen, Bitte um Kommen des Reiches im Vaterunser,
Gerichtsgleichnis am Schluss) und die Forderung nach der grösseren Gerechtigkeit
(5,20; 6,1). Das Leitmotiv von der «Erfüllung von Gesetz und Propheten» fasst alles

klammerartig zusammen (5,17; 7,12). Durch die ganze Rede zieht sich eine antitheti-
sehe Struktur (5,21-48: «zu den Alten wurde gesagt - ich aber sage euch»; 6,1-18:
«nicht wie die Heuchler - sondern...»; 7,13-14: viele - wenige; 7,17: guter - schlechter
Baum; 7,24-27: verständiger - törichter Hausherr).

Damit werden die Zuhörenden vor eine Entscheidung gestellt, die Konsequen-
zen hat. Auffällig ist die ringförmige Struktur der Redekomposition: Dem Aufstieg
zum Berg (5,1) entspricht der Abstieg Jesu (7,28-8,1); dem Wechsel von der 3. Person

zur direkten Anrede (5,11) folgt der umgekehrte Vorgang (7,21); die Erwähnung der
Herrschaft der Himmel folgt am Anfang und Ende (5,3.10; 7,21), ebenso das Thema
von Gesetz und Propheten (5,17; 7,12). An zentraler Stelle in der Mitte steht das Va-

terunser (6,9-13). Die «grössere Gerechtigkeit» vor den Menschen (5,20) hat ihre
Entsprechung in der aufrichtigen «Gerechtigkeit» vor Gott.

67



ZUR LITURGIE FÄHIG?! r«
s

K 4/2005

Z

THEOLOGIE

Martin Klöckener ist seit
1994 ordentlicher Professor
für Liturgiewissenschaft an

der Universität Freiburg. Er

ist Mitglied der Liturgischen
Kommission der Schweiz, des

Kuratoriums für das Liturgi-
sehe Institut und derTheolo-

gischen Kommission der
Schweizer Bischofskonferenz.

*Vgl. Romano Guardini: Der
Kultakt und die gegenwärtige

Aufgabe der liturgischen
Bildung, in: Liturgisches

Jahrbuch 14. 1964, 101-106.
* Robert Trottmann, in: Ist

der Mensch von heute noch

liturgiefähig? Ergebnisse einer

Umfrage. Hrsg. von Theodor
Bogler OSB Liturgie und

Mönchtum 38). Maria Laach

1966, 118-121, hier 119.

"Ebd. 121.

* Benedikt Kranemann/
Eduard Nagel/Elmar Nübold

(Hrsg.): Heute Gott feiern.

Liturgiefähigkeit des Men-
sehen und Menschenfähigkeit

der Liturgie. Freiburg i.Br.
1999.

ZUR LITURGIE FÄHIG?!

Drei persönliche, ganz auf die Sache zentrierte
Stellungnahmen zur Frage nach der Liturgiefähig-
keit des heutigen Menschen standen im Mit-
telpunkt des Festakts anlässlich der Eröffnung
des Liturgischen Instituts der deutschsprachigen
Schweiz in Freiburg am 4. Dezember 2004. Um
ihre Stellungnahme gebeten waren Persönlich-
keiten verschiedener Generationen und verschie-
dener Profession: ein Journalist, eine Dichterin,
ein Soziologie-Thomas Binotto, Silja Walter und
Alfred Dubach. Die Einführung in die Frage sowie
die Folgerungen für die Arbeit des neuen Insti-
tuts formulierten der Freiburger Liturgiewissen-
schaftler Prof. Martin Klöckener und P. Peter

Spichtig OP, Leiter des Liturgischen Instituts. Die
SKZ dokumentiert den Festakt.' Die Fotos
machte Christian Murer.

' Der Charakter der mündlichen Rede wurde weitgehend
beibehalten.

Liturgiegeschichtlicher Kontext
der Frage - eine Einführung
von Martin Klöckener
«Zur Liturgie fähig»: versehen mit einem Fragezeichen
und einem Ausrufezeichen, so hat das neue Team des

Liturgischen Instituts die drei folgenden Statements

überschrieben.

Die beiden Satzzeichen deuten die Spannung

an, in der das liturgische Handeln der Kirche heute

steht. Sind wir selbst, sind unsere der Kirche verbun-
denen Mitchristen und — darüber hinaus — sind un-
sere Zeitgenossen, ist der Mensch der Gegenwart
überhaupt zur Liturgie fähig? Und dann steht dort —

eine optimistische Antwort insinuierend - das Ruf-
zeichen, das für manche Seelsorger und Seelsorgerin-

nen wie eine Provokation wirken könnte, wenn da-

mit ausgedrückt wird: Ja, die Menschen von heute

sind zur Liturgie fähig!
Wo ist anzusetzen, wenn das Liturgische Insti-

tut für die deutschsprachige Schweiz nun von neuem
aufgegleist wird, eher beim Fragezeichen oder eher

beim Rufzeichen? Sicher lässt sich beides miteinander
verbinden, aber je nachdem, wo der Schwerpunkt ge-
setzt wird, wird die Arbeit des Liturgischen Instituts
im hiesigen kirchlichen, gesellschaftlichen und kultu-
rellen Umfeld je anders zu akzentuieren sein.

Die meisten, die sich mit dem Thema «Litur-

gie» befassen, werden wissen, dass die Frage nach der

Liturgiefähigkeit 40 Jahre älter ist als das uns vorlie-

gende Programm. Erstmals als solche hat sie in aller

Schärfe Romano Guardini in einem Brief ins Bewusst-

sein gehoben, den er am 1. April 1964, gerade vier

Monate nach Veröffentlichung der Liturgiekonstitu-
tion des Zweiten Vatikanischen Konzils, an den deut-

sehen Liturgischen Kongress in Mainz gerichtet hatd
Die kritische Frage Guardinis, der doch mit solchem

Optimismus die Liturgische Bewegung seit dem Ende
des Ersten Weltkriegs massgeblich und gerade in Ver-

bindung mit der Jugendbewegung inspiriert hatte, hat
schon frühere Verantwortliche für die liturgische Ar-
beit herausgefordert. Soeben hatte die Liturgiekonsti-
tution, am 4. Dezember 1963 als programmatisches
Dokument nicht irgendeiner Kirchenversammlung,
sondern eines Ökumenischen Konzils mit mehr als

2000 Bischöfen aus dem ganzen Erdkreis verabschie-

det, die verkrustete und in einem rubrizistischen Kor-
sett gefangene Liturgie der katholischen Kirche auf
hoffnungsvolle und zukunftsgewandte Wege geführt.
Da weckte dieser Ruf aus der Feder des angesehenen
Gelehrten Guardini auf überraschende Weise die

Fachwelt und die Kirchenleute auf.

Ein engagiertes Zeitdokument erschien zwei

Jahre später in der von der Abtei Maria Laach her-

ausgegebenen Reihe «Liturgie und Mönchtum» unter
dem von Guardini ausgehenden Titel: «Ist der

Mensch von heute noch liturgiefähig?» Robert Trott-

mann, damals Mitarbeiter und später Leiter des Li-
turgischen Instituts der Schweiz mit Sitz in Freiburg,
hat sich zur Frage geäussert. Er brachte in seinem Bei-

trag nicht nur die anthropologische Dimension der

Liturgie ins Spiel, sondern hob mit Berufung auf die

Liturgiekonstitution die theologische Qualität dieser

Frage hervor; vor allem ging es ihm darum, das Wir-
ken des Geistes Gottes im Menschen und in der Li-
turgie hervorzuheben. So verwundert es nicht, wenn
seine Antwort auf die Frage nach der Liturgiefähig-
keit des modernen Menschen grundsätzlich positiv
ausfiel; andernfalls «würde man der Wirksamkeit des

Gottesgeistes Grenzen setzen, der doch weht, wo er

will».' Und im Blick auf die Formen der Liturgie be-

deutete nach Trottmann die Anfrage an die Liturgie-
fähigkeit nicht «das Ende des (liturgischen Aktes>

schlechthin, sondern nur das Ende einer seiner zeit-

bedingten Ausprägungen. Deshalb ist der Mensch

aber noch lange nicht weniger <liturgiefähig>, sofern

nur Gottes Geist in ihm wirkt».""

Interessanterweise hat das Deutsche Liturgische
Institut (Trier) seine 50-Jahr-Feier 1997 unter ein

ähnliches Motto gestellt, allerdings dabei die Perspek-

tive erweitert.' Es wurde nicht mehr nur mit Guar-

dini nach der «Liturgiefähigkeit des Menschen» ge-

fragt, sondern neuerdings auch nach der «Menschen-

fähigkeit der Liturgie», so im Untertitel des Tagungs-
bandes. Damit geschieht eine Zuspitzung, die auf
ihre Weise eine liturgiekritische Fortschreibung der

Guardini-Frage versucht. Es zeigt sich darin nicht zu-
letzt, dass Guardinis Einwurf ein Stachel im Fleisch

der Liturgiewissenschaft und — mehr noch - der für

68



ZUR LITURGIE FÄHIG?! ri s
K 4/2005

Z

die Liturgiepastoral Verantwortlichen, wie sie das Li-

turgische Institut beherbergt, geblieben ist.

In den folgenden Beiträgen gehen Thomas Bi-

notto, Schwester Silja Walter und Alfred Dubach aus

je unterschiedlicher Perspektive auf den Titel, auf das

Fragezeichen und das Rufzeichen ein und vermitteln
damit je auf ihre Art dem Liturgischen Institut Im-
pulse für die Zukunft.
Martin Klöckener

Liturgie, Eskapismus und der Reiz
der Wiederholung - ein Statement
von Thomas Binotto
Als vierfacher Familienvater, als Nicht-Theologe,
sondern als Philosoph, als Journalist und Filmkritiker
werde ich zu Veranstaltungen wie dieser gerne als

exotischer Farbtupfer eingeladen. Damit habe ich

keine Probleme, im Gegenteil, ich fühle mich als

blökender Laie in der Nachfolge von C. S. Lewis

sozusagen schafswohl. Mehr noch, ihre Erwartungs-

haltung sehe ich als Herausforderung zu einem exoti-

sehen, ja geradezu eskapistischen Gedankengang.

Allerdings, meine Antwort auf die Frage «Zur

Liturgie fähig?» ist enttäuschend knapp und unspek-
takulär. Sie lautet schlicht und einfach: «Ja!»

Spannender wird es erst, wenn ich die Argu-
mente aufliste, die mich keine Sekunde an der Li-
turgiefähigkeit heutiger Menschen zweifeln lassen.

Denn diese Argumente lauten: Martini geschüttelt,
nicht gerührt; hohe Einsätze im Casino; tiefe Décol-
letés; wilde Autoverfolgungsjagden; nach der Welt-
herrschaft trachtende Bösewichte; dezent gar nicht
bekleidete Girls; Miss Moneypenny; Felix Leitner...

Ich könnte diese Liste fast endlos weiterfüh-

ren, aber da ich bereits jetzt - selbst in dieser feierlich

gesinnten Runde — in einigen Gesichtern etwas auf-

blitzen sehe, was ich für Mitwissen halte, will ich die

Ahnungslosen nicht länger aussen vor lassen. Meine
Liste bezieht sich auf ein einziges, weltbekanntes

Phänomen - eines, das sich selbst immer mit der

stereotypen Redewendung einführt: «Meine Name
ist Bond, James Bond.»

Seit 1962, seit «James Bond 007 jagt Dr. No»,

pilgern wir Bond-Fans so ungefähr jedes zweite Jahr

just zur Weihnachtszeit für ein neues Abenteuer des

Geheimagenten ihrer Majestät ins Kino. Seine wag-
halsigen Abenteuer sind zwar purer Eskapismus, die

mit unserem biederen Alltag nichts, aber auch gar
nichts zu tun haben, gleichzeitig folgen sie aber einem

überraschend streng genormten Muster: In jedem
Bond muss es eine Autorverfolgungsjagd geben; jedes

Mal bestellt er einen Martini geschüttelt; jedes Mal
flirtet er mit Miss Moneypenny und jedes Mal fällt
der Satz: «Mein Name ist Bond, James Bond.»

Hier gerinnt Eskapismus zu unverwechselba-

rem Stil. Und Wahrscheinlichkeitskrämer packt bei

derart konsequenter Stilisierung, Unlogik und Un-

glaubwürdigkeit der kalte Graus. Bond, das ist nichts

weniger als die streng ritualisierte und reglementierte

Liturgie der Action-Filmgemeinde. Selbst kleine Ab-

weichungen werden von eingefleischten Fans mit un-
bestechlichem Blick wahrgenommen und mit stren-

ger Zurechtweisung geahndet. Bond-Abenteuer sind

nicht spannend - und schon gar nicht abwechslungs-
reich. Ihr Erfolgsrezept besteht in der Wiederholung,
in der Wiedererkennungsgarantie, in der Variation
des ewig Gleichen. James Bond, das ist für gern exo-
tisch sein möchtende Familienväter wie Ferien zu
Hause - alles am richtigen Platz, überschaubar und

geordnet.
«Ernste Naturen, die ganz auf Erkenntnis der

Wahrheit angelegt sind, die in allem die sittliche Auf-

gäbe sehen, überall den Zweck suchen, empfinden
leicht angesichts von Bond-Filmen eine eigentüm-
liehe Schwierigkeit. Ihnen erscheinen diese leicht als

etwas Zweckloses, als ein überflüssiges Gepränge, als

nutzlos verwickeltes, gekünsteltes Wesen. >A

Dieses Zitat stammt von Romano Guardini,
ist aber selbstverständlich nicht ganz korrekt wieder-

gegeben, denn er spricht 1918 nicht von «007», son-
dem vom «Geist der Liturgie». Dennoch hat sich bei

mir diese scheinbar verquere Assoziation mehrmals

eingestellt, als ich im Hinblick auf dieses Referat

Guardinis Ausführungen zur Liturgie wieder gelesen

habe. Ich bin mir zwar ziemlich sicher, dass er über

meinen Vergleich mit James Bond die Stirne gerun-
zeit hätte. Dennoch erlaube ich mir dieses Spiel, weil

es mir überraschend ergiebig scheint.

Beispielsweise lernen wir durch den Erfolg von
Bond, dass die Liturgie ihren Reiz nicht aus der Ab-

wechslung sondern aus der Wiederholung gewinnt.
Wir entdecken, dass eine strenge Form, wo das «Ein-

zelhafte vor dem Allgemeinen zurücktritt» erst glo-
bale Vermarktung erlaubt. Wir spüren, dass der klare

Rahmen unseren Eskapismus, unseren befreienden

Ausbruch, erst möglich macht. Und wir ertappen uns

dabei, wie wir gerade in Zeiten — auch des kirchli-
chen Aktivismus - die leichtfertige Zwecklosigkeit als

Labsal empfinden. Selbst die emotionslose Achter-

bahndramaturgie, die Verweigerung jeglicher Psycho-

logisierung und das banale Gut-Böse-Muster gehören

zum Erfolgsgeheimnis. Denn, wie Guardini sagt: «Die

Liturgie als Ganzes liebt das Übermass des Gefühls

nichtW «Nicht zu fein gespitzte, zu zarte, weiche,

sondern kräftige, klare und natürlich-einfache Emp-
findungen.» ®

Nicht zuletzt wird uns aber dank Bond be-

wusst, dass es in diesem Spiel auf Individualität und
Personenkult nicht ankommt. Es ist keineswegs ein

Zufall, dass für die Rolle von James Bond nie Stars

ausgewählt wurden. Der Schauspieler hat hinter der

Figur zurückzutreten, ja optimalerweise verloren Sean

Connery, Roger Moore und Pierce Brosnan ihr eige-

THEOLOGIE

Lie. phil. Thomas Binotto ist
seit kurzem Chefredaktor
des «Forum», des Pfarrblatts
der katholischen Kirche im

Kanton Zürich.

' Das Zitat lautet korrekt:
«Ernste Naturen, die ganz auf

Erkenntnis der Wahrheit
angelegt sind, die in allem die

sittliche Aufgabe sehen, über-
all den Zweck suchen, emp-
finden leicht in der Liturgie
eine eigentümliche Schwierig-
keit. Ihnen erscheint die

Liturgie leicht als etwas

Zweckloses, als ein überflüs-

siges Gepränge, als nutzlos

verwickeltes, gekünsteltes
Wesen» (Romano Guardini:
Vom Geist der Liturgie.
Freiburg i.Br. 1983, 89).
'Ebd. 28.

«Ebd. 30.

69



s
ZUR LITURGIE FÄHIG?! K 4/2005

Z
ni«

THEOLOGIE

Die Schriftstellerin Silja

Walter, die am 23. April 2004
ihren 85. Geburtstag feiern

konnte, lebt seit 56 Jahren als

Schwester Maria Hedwig im

Kloster Fahr.

'Ebd. 48.

>Ebd 100 f.' Ebd. 48.

" Ebd 100 f.

nes Profil und wurden nur noch mit James Bond
identifiziert. Um wieder Guardini zu bemühen: «Das

Einzelwesen muss darauf verzichten, seine eigenen
Gedanken zu denken, seine eigenen Wege zu gehen.
Es hat den Absichten und Wegen der Liturgie zu

folgen.»' Oder, in meinen eigenen Worten: Wer die

liturgischen Handlungen vollzieht, ist Werkzeug, nie

Schöpfer, ja nicht einmal Handwerker oder Stellver-

treter.
Deshalb übrigens auch das überwältigende

Dekor, die exotischen Schauplätze bei Bond und die

prächtigen, unpraktischen und funktionslosen Mess-

gewänder im Gottesdienst. Sie dienen dazu, vom Ze-

lebranten abzulenken, ihn praktisch verschwinden zu
lassen. Das mag nun nach einer hoffnungslos anti-

quierten Vorstellung von Liturgie klingen, führt mich
aber zwangsläufig zu einer provokativen Schlussfol-

gerung: Was spricht, so gesehen, dagegen, dass auch

Frauen zum reinen Werkzeug der Liturgie werden?

Das alles mag für die wohlwollenden unter ih-

nen kindlich, für die anderen eher kindisch klingen.
Und damit haben sie natürlich vollkommen Recht.

Bond-Abenteuer sind etwas für das Kind im Manne.
Aber Gilbert Keith Chesterton, der meinen exotisti-
sehen Gedankengängen wahrscheinlich mehr abge-

winnen könnte als Guardini, Chesterton hat immer
wieder betont, dass der Wunsch von Kindern nach

ewiger und exakter Repetition kein Zeichen von Ver-

blödung, sondern von ungeheurer Vitalität ist. An-
dersherum betrachtet: Es überrascht mich nicht, dass

in unserer unausgeschlafenen, hyperaktiven Zeit die

Menschen nach permanenter Abwechslung lechzen;

Hauptsache es tut sich was, das sich wie Lebensfreude

anfühlt, auch wenn es nur Hektik ist. Ausgeschlafene
Kinder dagegen legen Wert darauf, eine Geschichte

immer wieder auf die genau gleiche Art zu hören.

Diesem immer Wiederkehrenden, Stetigen und All-
täglichen, so Chesterton, begegnen wir auch in der

Schöpfung, und auch dieses weist auf die unendliche

Vitalität und Lebensfreude Gottes hin.
Kinder haben deshalb für Liturgie ein nahezu

untrügliches Gespür. Und wenigstens mit meinen ei-

genen Kindern mache ich die Erfahrung, dass sie sich

im ganz gewöhnlichen, genormten Gottesdienst am
wohlsten fühlen. Sie bedürfen weder halbgelungener
Sachkundelektionen noch ganz misslungener Mär-
chenstunden.

Nebenbei bemerkt: Wer erwartet, dass ein bi-
schöflich zelebriertes Hochamt, für Kinder (und
Erwachsene) der Gipfel an unverzweckt liturgischem
Eskapismus sei, gewissermassen James Bond für Ka-

tholiken, der sieht sich leider enttäuscht. In den ver-

gangen Jahren habe ich kein Hochamt mehr erlebt,
das vor repetitiver Lebensfreude gestrotzt hätte. Zwar
dauern sie immer noch genauso lange wie eh und je.
Aber nicht weil wir uns herzhaft in nutzlosem Pomp

ergehen würden, sondern weil einfach noch länger

geredet, gepredigt und ermahnt wird. Manchmal
habe ich den Eindruck, als ob nichts in der katholi-
sehen Kirche so rigoros protestantisiert wurde wie die

Hochämter. Es ist, wie wenn man James Bond durch
Umberto Ecos William von Baskerville ersetzte, da-

mit auch Bildungsbürger Gelegenheit haben, auf
hohem intellektuellem Niveau auszubüxen und dann

zu glauben, das sei nun Action.
Damit bin ich glücklich wieder bei James Bond

angekommen, dem Kind in mir und den Kindern

um uns herum. Meine Antwort auf die Frage: Ist der

Mensch heute noch liturgiefähig? bleibt simpel und
wird doch zur grossen Herausforderung. Sie lautet:

Ja, solange der Mensch als Kind zur Welt kommt, ist

er auch liturgiefähig. Oder, um nochmals Guardini

zu bemühen: «In ihr wird dem Menschen Gelegen-
heit geboten, dass er, von der Gnade getragen, seinen

eigensten Wesenssinn verwirkliche, dass er ganz so

sei, wie er seiner göttlichen Bestimmung gemäss sein

sollte und möchte: ein <Kind Gottes» In der Liturgie
soll er vor Gott <sich seiner Jugend erfreuen»»"
Thomas ß/notto

Bin ich liturgiefähig! - Geistliche
(An-)Fragen der Schriftstellerin
Silja Walter
Zur Liturgie fähig? - Bin ich liturgiefähig?

Ich liebte die tägliche, sogenannte stille, vor-
konziliare Messe. Ihr Latein hatte mich von allzu viel

gedanklich-wörtlichem Nachvollzug ihrer Texte und
Gebete dispensiert. Mit der deutschsprachigen Reform
der Messliturgie geriet ich in Probleme. Es macht mir
Mühe, mich von einer Gebetsaussage zur anderen in-
nerlich dabei zu halten und mitzugehen. Ich empfin-
de sie oft als aufdrängend, an mir vorbei, zu abstrakt

und dogmatisch.
Mir war und ist klar: die neue theologische,

traditions- und fachgerechte Struktur der Messe und
deren zeitgemäss angepasstes Ritual soll nur den Ort
schaffen für ihr Geheimnis, für das Mysterium Jesu

Christi «Tut dies zu meinem Gedächtnis». Aber wäh-

rend die alte lateinische Messe dem Laien eine gewisse

Freiheit und meditative Ruhe schenkte, persönlich
darin zu sein in der Erfahrung des Heiligen Gesche-

hens, hat man sich jetzt mit der fast pausenlosen Ab-

folge von Texten vom Einzugslied an bis zum «Gehet

hin in Frieden», mit gutem Willen andächtig abzu-

finden.
Kürzlich suchte ich eine Deutung des Begriffs

Mystagogie. Nach Balthasar Fischer ist ihr Ziel: eine

vollere und fruchtbarere Erkenntnis der Heilsmysterien
durch eine neue, vertiefte Auslegung und vor allem

durch die Erfahrung der empfangenen Sakramente.

Vor allem durch die Erfahrung.
Könnte die Liturgie des 2. Vatikanischen Kon-

zils erfahrbarer, erlebbarer werden?

70



is
ZUR LITURGIE FÄHIG?! I K 4/2005

Z
ri

THEOLOGIE

Zur Liturgie fähig - Bin ich liturgiefähig?
Nach dem Konzil, in den Jahren 1972 und

1973, versuchte ich, meine Erfahrungen aufzuschrei-

ben, und es sind zwei kleine Bände entstanden. Bin
ich liturgiefähig? Ich antworte Ihnen mit drei Texten

aus diesen Jahren.

Szz»z??//zzyy vor r/er Messe

Herr und Gott,
da bin ich,

Nichts als ich,

vor dir.

Ich bringe nichts mit
als mich selbst,

Nichts als mich selbst.

Was wird nun geschehn

mit mir?

vor dir?

Geschieht etwas?

Die andern sind auch da.

Jeder hat sich mitgebracht,
sich selbst.

Das genügt schon

an Last.

Da sind wir also da

vor dir.

Soviel jeder kann,

ist er da.

Was noch nicht da ist,

das holen wir noch herein,

wo du doch da bist,

Herr und Gott,
nichts als du.

Gut Herr,

wir sind zusammengeholt,

hereingeholt,

von draussen herein,

gesammelt in deine alles

hereinholende,
alles in sich sammelnde

Gegenwart.

Amen.

G/orz'zz

Wir loben dich,

wir preisen dich,

wir beten dich an,
Ach nein mein Geliebter,

weiss man denn,

wie tödlich du bist?

Wir sagen dir Dank.
Ach nein,

mein Dunkelgänger,

ewiger Türsteher,

mich Packender,

Netzwerfer —

Dank?

Schon ja.

Aber Herr,

wer lobt dich denn

wirklich?

Man singt doch so vieles.

Mein Stummer,
mein mich immer umarmender

Nichtda.
Wie ist es denn,

toter, tosender Gott,
wie ist es denn mit dir und mir?

Ozean

in meinem windschiefen Zelt?

Du allein bist der Heilige.
Ich sage nichts,

Geliebter,

ich fasse bloss deine Füsse

im Krokusbeet,

in den gelben ewigen Osterglocken.
Denn du allein bist der Herr,

von Ewigkeit zu Ewigkeit,
Amen.

GeMf /</« zAz ArzVzzAz. & «f.

Fortgehen?

Im Ernst?

Wer sagt denn so etwas?

Wohin denn,
Geliebter?

Setz dich doch

Mein Fürst,

wir sind doch zwei Ewige.

Der Tag kommt schon

über den Hügel gelaufen,
schon wieder.

Setz dich

Mein Fürst,

setz dich zu Tisch,

wir sind doch ein Ewiges.

Ich hol dir den Tag

in einer Kanne,

frisch von der Trotte,
du trinkst ihn am besten

vor Aufgang der Sonne.

Ich hole mich dir,

ich hole mich dir nun herein.

Einen ganzen Teller

voll gemahlenes Nichts,
in deinem Feuer geröstet,
das liebst du,

ich weiss.

Wir gehen natürlich nicht fort,
wir bleiben.

Von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Amen.

S///0 Wolter

Dr. Alfred Dubach ist Insti-
tutsleiter des Schweizeri-
sches Pastoralsoziologischen
Instituts (SPI) in St. Gallen.

Liturgie als Lebenskunst -
eine Erwartung des Religions-
Soziologen Alfred Dubach
Quer durch die Sozialwelt der Gegenwart hat sich ein

Diskurs von nie gekannter Intensität entwickelt, was
ein gutes, schönes, eigenes, erfülltes Leben unter den

gesellschaftlichen Bedingungen von heute bedeutet,

in den Printmedien, in Talkshows, in der Alltags-
kommunikation, in Konsum und Werbung, in der

Psychoszene, in der Ratgeberliteratur. Alle Welt macht
sich darüber Gedanken, jeder berät jeden, man glaubt,

zweifelt, verwirft und glaubt erneut. Auffallend ist

die Vielfalt der Vorstellungen.
Es gibt, nach Aussagen prominenter Kultur-

Soziologen, wohl kaum ein verbreiteter Wunsch als

den, ein eigenes Leben zu führen. Wer danach fragt,

was die Menschen wirklich bewegt, was sie anstreben,

wofür sie kämpfen, wo für sie der Spass aufhört,

wenn man es ihnen nehmen will, dann stösst er auf
den Wunsch nach einem eigenen Leben. In diesem

Wunsch drückt sich die Restgemeinschaft von uns
allen aus.

71



s
ZUR LITURGIE FÄHIG?! | |f 4/2005

Z
I~k

THEOLOGIE

Es geht also darum, noch menschlich zu leben

in einer Welt, die nach ihren Strukturprinzipien auf
das Person-Sein oft wenig Rücksicht nimmt. Es geht
noch tiefer um die Frage, wie der Mensch sich als

einer vorkommen kann, der sich akzeptiert weiss, der

sich geliebt weiss, der in sich hineinblicken kann, der

ruhig werden kann, der weiss, wer er selbst ist. Wahr-
scheinlich liegt das spezifisch religiöse Moment der

Neuzeit gerade in solchen Formen der Selbstfindung.
Christ ist heute einer, der aus der Begegnung mit
dem lebendigen Gott die Kraft zur Selbstaneignung
und Selbstermächtigung zieht. So gesehen, kann die

Liturgie Gotteserfahrung in neuer Weise eröffnen.
Sie thematisiert auf ihre Weise die Frage nach den Be-

dingungen der Möglichkeit unseres Selbstseins und
lässt die Menschen eine Lebensfundierung finden,
die sie letztendlich der Selbstrechtfertigung jeder Art
enthebt.

Liturgie ist nur dann noch gut, sie ist nur dann
noch not-wendend — notwendig, wenn sie Menschen

zu sich selbst ermächtigt.

Gegen die Faszination, ein eigenes Leben zu
führen, hat kein Argument eine Chance. Es ist die

Steigerungslogik unseres Möglichkeitsraumes, der

Menschen dazu zwingt, sich mit sich selbst auseinan-

der zu setzen. Doch die Ungewissheit, wer bin ich

und was will ich aus meinem Leben machen, ist

gross. Diese Frage zielt auf essentielles Selbstver-

stehen. Die eigene Subjektivität wird derart fragil, ge-
fordert und gefährdet erlebt, dass es aus soziologi-
scher Sicht nicht abwegig erscheint, von einer neuen
Offenheit für die liturgische Symbolwelt zu sprechen.
Geradezu widersinnig mutet es auf dem Hintergrund
soziologischer Beobachtungen an, wenn aus Mangel
an Priestern Eucharistiefeiern in überschaubaren So-

zialformen abgebaut werden.

Die Liturgie lässt sich unter den Bedingungen
der Moderne als Enklave begreifen, in der Lebens-

kunst in einer Situation historisch beispielloser Ge-

staltungsoffenheit und in einer Umwelt konkurrie-
render Ansprüche, Optionen und Widersprüche er-
lernt werden kann, erlebbar und erfahrbar in Zeichen,

Symbolen, Riten, Erzählungen, Bildern, Gesten, Er-

innerungen. Liturgiefähig bleiben die Kirchen, wenn
sie vom Menschen und seiner möglichen Lebenskunst

ausgehen. Unter Lebenskunst wird grundsätzlich die

Möglichkeit und die Anstrengung verstanden, das

Leben aus einer orientierenden Perspektive zu führen,

um es nicht unbewusst einfach nur dahingehen zu
lassen. Sie bestärkt die Menschen in ihrer Selbstan-

eignung und Selbstmächtigkeit, befähigt sie zu einer

autonomen Hermeneutik des Selbst. In der Lebens-

kunst gewinnt vieles an Zusammenhang, was hoff-

nungslos in Einzelteile zersplittert erschien, vieles was

mit Ignoranz gestraft worden ist, zieht neues Inter-
esse auf sich und verhilft dazu, die Fülle des Lebens

in ihrer ganzen Spannbreite zu erfahren und nicht bei

der Erfahrung des Nichts, das um uns her uns an-

gähnt, stehen zu bleiben. Sie vermittelt eine starke

Wahrnehmung der Gegenwart und erschliesst durch
das Vorausdenken künftige Möglichkeiten der Exis-

tenz.

Liturgie bietet Raum für das Innehalten und

Befragen seiner selbst und der eigenen Zeit, für Le-

bensfragen, die andernorts ausser Acht gelassen wer-
den, ja nicht einmal formuliert werden können, und
hält das Leben aus der unbedingten Zusage Gottes
offen für Uberraschendes, Unerwartetes, Unverfüg-
bares. Zugleich kommt in den Blick, dass das Subjekt
sein Selbstverständnis nicht allein aus sich selbst, son-
dern nur in der Sorge um die Freiheit der anderen ge-
winnt.

Wachsende Handlungsspielräume und zuneh-
mende Abhängigkeiten, Forderungen nach Selbstbe-

Stimmung und Selbstverantwortung, Ansprüche auf
Autonomie und Schwierigkeiten im Umgang mit ris-
kanter Freiheit — das ist der Kontext, in dem Liturgie
bestehen muss. Eine besondere Herausforderung liegt
für sie dabei in der Thematisierung des strukturellen

Widerspruchs zwischen dem Anspruch auf Freiheit
und den Möglichkeiten zu ihrer Realisierung.

Das zeitgenössische Selbst richtet den Blick
nach Innen. Wer in sich selbst hineinhört, bekommt
einen Eindruck von der Vielfältigkeit seines Ichs, von
den vielen Stimmen und Instanzen, die sich gegensei-

tig mahnen, unterstützen und befehden. Wer es wie-
der und wieder tut, entwickelt allmählich ein Unter-
Scheidungsvermögen, das einen bewussten Umgang
mit den vielen, oft gegenläufigen Aspekten seines

Selbst ermöglicht.

Liturgie regt zu einer gelungenen Lebensfüh-

rung an, zu einer zeitgemässen Lebensform, das Le-
ben so zu führen, dass ein wahres und erfülltes Leben

daraus wird. Diese Lebensführung meint nicht die

Abwicklung des Lebens nach vorgefertigten und fest-

gefügten Deutungen und Ordnungen. Seine Aufgabe
sieht das Subjekt in einer selbstgestalteten und -ver-

antworteten Lebensform, die je neu erfunden und ins

Werk gesetzt wird. Das Ganze, worauf Religion im-

mer wieder zu rekurrieren hat, kann heute nur mehr
das Ganze des je individuellen Lebensprozesses sein,

das heisst die je eigene sinnkonstituierende «innere

Dauer».

Der moderne Mensch ist durchaus liturgie-
fähig, doch zu seinen Bedingungen. Eine Liturgie,
die ihrem Anspruch unter den Bedingungen der Zeit

gerecht werden will, nimmt die gesamte Landschaft

des Lebens unter der Perspektive der Lebenskunst in
den Blick, im Horizont der Aussage des Kirchenva-

ters Irenäus von Lyon: «Die Ehre Gottes ist der leben-

dige Mensch».

Alfred Duboch

/wttfföKwg' 77

72



Das Wichtigste
ti b e r

Religion
Kirchen

un cl

Gesellschaft
25.1.2005 / Nr. 4

kipa W OCHKatholische Internationale Presseagentur

Die Enge des Systems sieht

neu Gewachsenes nicht vor
Schweizer Theologe Leo Karrer ist besorgt über den Zustand der Kirche

Von /ose/ßossarf

Freiburg i. Ü. - Er sieht die katholi-
sehe Kirche der Schweiz zunehmend
durch gegensätzliche Kräfte polari-
siert: Leo Karrer (67), Professor für
Pastoraltheologie in Freiburg, mahnt
besorgt, die Kirche gehe mit pluralis-
tischen Entwicklungen schlecht um.
Es sei dies eine tiefgreifende Krise,
meint der Theologe: Zu eng seien die
Bedingungen des "Systems Kirche",
als dass heute neu Gewachsenes und
Aufgebrochenes darin Platz fänden.

Es sei ein "verantwortlicher Ver-
such", im Rahmen der von der Univer-
salkirche vorgegebenen Bedingungen
die Praxis in der Kirche der Schweiz zu
schützen, sagt Karrer zu den beiden neu-
en Schreiben der Schweizer Bischöfe.
Darin äussern sie sich zur Frage der

Leo Är/rrer (ß/'M: /L>)

"beauftragten Laien im kirchlichen
Dienst" sowie zur vatikanischen Litur-
gie-Instruktion "Redemptionis Sacra-
mentum" (Das Sakrament der Erlösung,
2004).

Der Zeitpunkt der Veröffentlichung
durch die Bischöfe dürfte mit Bedacht
gewählt worden sein: Vom 1. bis 5. Feb-

ruar weilen die Schweizer Oberhirten
zum Ad-limina-Besuch in Rom. Die Ad-

ressaten der beiden Dokumente seien
denn auch eigentlich in Rom zu finden,
mutmasst Karrer. Auf "theologisch sehr

induktive Weise" werde in den Doku-
rnenten prinzipiell der Rahmen benannt,
in welchem die Praxis der Schweizer
Kirche begründet und verortet werde. In
den Augen Karrers wollen die Bischöfe
"ohne Zweifel Gewachsenes und Be-
währtes schützen". Mute man allerdings
Bischofskonferenzen derartige "Slalom-
fahrten" zu, so müsse nach der "Qualität
der Piste" gefragt werden, meint Karrer.

In den beiden Schreiben der Schwei-
zer Bischöfe komme jedenfalls deutlich
zum Ausdruck, welche engen Vorgaben
die katholische Kirche als "zentralisti-
sches und patriarchales System" der
Vielfalt der "empirischen Kirche" ma-
che. Unter den "engen Bedingungen"
des "monarchischen Systems" schlage
sich dies in einem "Taktieren" nieder,
das auf Dauer weder theologisch noch

pastoral sinnvoll sei, sondern bloss Kri-
sen und künstliche Spannungen erzeuge,
sagt Karrer kritisch.

Es braucht ein neues Gleichgewicht
Zwischen den gewachsenen Struktu-

ren einerseits und der Sendung der Kir-
che andererseits müsse ein neues Gleich-
gewicht gefunden werden. Passe sich die
Kirche einfach bloss der Gesellschaft an
und lasse etwa im liturgischen Bereich
ihr eigentliches Anliegen nicht mehr
spürbar werden, so gebe es eine

"Auflösung" dessen, was Kirche ausma-
che. Verschliesse sich die Kirche jedoch
dem Wandel, so isoliere sie sich und
verliere dadurch den Anschluss an die
heutige Zeit und den jeweiligen Kontext.

Leo Karrer befürchtet, dass die katho-
lische Kirche mitten in einer "systembe-
dingten Selbst-Säkularisierung" steckt,
und erklärt: Eine Kirche, die nicht mehr
mit ihrer "grossartigen mystischen Tie-

Editorial
Ein wichtiger Schritt. - Die feierliche
Unterzeichnung der "Charta Oecumeni-
ca" im idyllisch im Jura gelegenen, tief
verschneiten Saint-Ursanne hat in den
Schweizer Tageszeitungen kaum Spuren
hinterlassen. Wenn überhaupt, wurden
dem Ereignis nur wenige Zeilen einge-
räumt.

Dankbar ist man deshalb dem
Schweizer Fernsehen dafür dass die
Feier live in alle Landesteile übertragen
wurde. Dass sie ausgerechnet an der
Grabstätte des heiligen Einsiedlers Ursi-
cinus stattfand, hat auch mit dem Fernse-
hen zu tun. Das Westschweizer Fernse-
hen strahlt nämlich 2005 alle Sonntags-
gottesdienste aus den gleichen Gottes-
häusern aus: die katholischen Messen

aus der Stiftskirche von Saint-Ursanne,
die reformierten Gottesdienste aus der
Kirche von Bernex GE.

Die Unterzeichnung der Charta durch
die Bevollmächtigten der zehn Kirchen
und Gemeinschaften, die die Arbeitsge-
meinschaft christlicher Kirchen in der
Schweiz bilden, bezeichnete Bischof
Kurt Koch mit Recht als "einen Meilen-
stein in der Ökumene in der Schweiz".
Bedeutet sie doch die Anerkennung ei-
nes Leitbildes für die wachsende Zusam-
menarbeit unter den Kirchen in Europa.

Bischof Amédée Grab sprach bei der

Unterzeichnung davon, dass die Zusam-
menarbeit nicht neu erfunden werden
müsse: "Sie existiert, sie widersteht, sie

wird enger werden trotz der Schwierig-
keiten, die entstehen oder andauern."

Die Kirchen verpflichten sich mit der
Annahme der Charta Oecumenica, ihren
Beitrag zur Einheit Europas, zur Wah-

rung der Menschenrechte, zur Bewah-

rung der Schöpfung und des Friedens
sowie zur Versöhnung der Völker und
zur ökumenischen Zusammenarbeit zu
leisten. Als langfristiges Ziel nimmt die
Charta auch die Abendmahlsgemein-
schaft in den Blick.

Es sind Anliegen, für die auch Ursici-
nus bitten könnte, war er doch nach der
Überlieferung ein Gefährte des irischen
Mönches Kolumban, der in Europa er-
folgreich missionierte.

Walter Müller

73



fe" zum Zeichen werde für die Nähe
Gottes zu den Menschen und den Men-
sehen in den konkreten Herausforderun-

gen des Lebens nicht mehr diene, habe
ihren Sinn verloren und sich selber säku-
larisiert.

Dass die im März anlaufende mehr-
monatige Veranstaltung "Perspektiven
im Bistum Basel", die in Zusammenar-
beit mit der Bistumsleitung stattfindet,
auf geringes Interesse stösst - es melde-
ten sich gerade mal 64 Teilnehmer im
weitläufigen Bistum mit 1,07 Millionen
Katholiken -, ist für Karrer bezeich-
nend: "Viele wollen sich höchstens noch
auf der Ebene der Pfarrei engagieren.
Gegenüber dem Bistum und der Gesamt-
kirche stelle ich eine grosse Verdrossen-
heit und geradezu ein Burnout fest."

Kaum mehr gefragt
Die Kirche komme nicht darum her-

um, Tradition aktiv-dynamisch zu ver-
stehen und in einem dauernden

"Transformationsprozess" zu sein. Dies
sei umso dringender, als derzeit in der
Gesellschaft eine Suche nach Religion
festzustellen sei, die auf der Angebots-
seite zur Schaffung eines "religiösen Su-

permarktes" geführt habe. Als Instituti-
on, die Religiosität vermittle, sei die
Kirche jedoch immer weniger gefragt.

Diese Entwicklung gebe zu grosser
Sorge Anlas,s, sagt Leo Karrer. Denn das

heisse nichts anderes, "als dass die Kir-
che sozusagen ihre eigenen Produkte
und letztlich ihre Sendung kompromit-
tiert" - und dabei könnten die Kirchen in
Karrers Augen wirklich "die Lobby für
Humanität und menschenfreundliche
Religiosität sein". Dies wäre umso wich-
tiger in einer Zeit, "in der manche in der

Gegenwart versinken oder in der reinen

Diesseitigkeit zu ersticken drohen."

Statt dessen sieht Karrer in der katho-
lischen Kirche der Schweiz zunehmend

Frontenbildungen und Rechthabereien.
Er verweist auf die in den letzten Mona-
ten in der kirchlichen Öffentlichkeit teil-
weise gehässig ausgetragene Polemik
zwischen Vertretern staatskirchenrecht-
licher Modelle einerseits und Verfech-
tern einer pastoralen, kanonischen Kir-

74

che andererseits: "Die einen sind für das

eine Modell, und die anderen absolut
dagegen. Dabei wird übersehen, dass

jedes System seine Tücken, aber auch
seine Dienstbarkeiten hat! Angesichts
der herrschenden Polarisierung wird je-
doch nicht miteinander gesprochen."

In Deutschland müssten sich mehrere
Bischöfe angesichts der Finanznot in
den Bistümern statt mit kirchlichen Visi-
onen mit harten Sparmassnahmen ausei-

nandersetzen, erinnert Karrer: Dank des

in der Schweiz geltenden "dualen Sys-
tems" müssten sich die hiesigen Bischö-
fe nicht mit derlei Fragen zu befassen
und hätten freiere Hand für Wichtigeres.

Ohne Zweifel würden aber in der
Schweiz auch Grenzen überschritten,
wenn einzelne Gruppen "heisse Eisen"
wie die Zölibatspflicht oder die Frauen-
ordination mangels besserer Gelegenheit
in die eigene Hand nehmen wollten.

Darin komme zum Ausdruck, dass es

an einer innerkirchlichen Kommunikati-
onskultur fehle: "Es braucht eine Struk-
tur des Dialogs, die der wachsenden Plu-
ralität gerecht wird, eine dialogische
Streitkultur, in der die Konflikte nicht
weggeblasen werden, sondern wo man
miteinander ringt!"

Bis in die Ordinariate hinein
Doch statt dessen glaubt Karrer fest-

zustellen, dass ein "polarisierendes
Freund-Feind-Schema" in der Schweiz
bis in bischöfliche Ordinarien hinein an
Boden gewinne: "Je nachdem, mit wem
man spricht, ist man schon einer ganz
bestimmten Gruppe zugeschrieben!" Po-
lare Spannung sei jedoch das Prinzip des

Lebens an sich. Ein System, welches
keine Spannungsherde aushalte, habe
kaum Zukunft.

Manches deute auch in der Schweiz
darauf hin, dass ein stilles Verlassen der
Kirchen im Gange sei, wie dies bereits

vor Jahren in den skandinavischen Län-
dem eingetreten sei. Karrer: "80 bis 90
Prozent gehören zwar noch irgendwie
einer Kirche an, doch ihre religiöse Nah-

rung holen sie sich anderswo - wenn Li-

berhaupt." (kipa)

C/tarta Oecw/weMz'cfl. - Dz'e C/zarfa CA-
cwznenz'ca AT azze/z z'n r/z?/' Sc7zwzz <ize

Lez'r/zzzze /z'z> die vim/zvczzf/e Zzzsawzwze/?-

r/zTzezr zzzzTez- c/en Kz'zr/zezz zzz £zz/'opa. Awz

2J. /flzzzzflz' zzzztcz'rezc/zzzeTezz zzz Saz'zzT-

f/z'.?az7Z7e 71/ r/ze RcvoZ/zzztfr/zT/gTezz r/er
ze/7/7 Mzrg/zefAfa'z-cAezz r/ez' Az'/ze/rsge-
77zf777.sc/7q/T c/zz'At/zc/zer Kzzr/zezz zzz r/ez-

Sc/zvt'c/z f/a.v Dofazzzzezzt. - 7z?z Vozz/ez'-

gz'zzzzc/; 5Ac/zo/AzzzAr/ee Gzö/z zzzzzf P/dz'-
z'cz' r/zo7Z7ö.v R7p/, vvö/zz'ezzf/ zvt'ez LeAto-
z'czz c/z'c C/zazta /esezz. (ißz7f/; CzVz'c)

Namen & Notizen
Jan Hermanovsky. - Der 70-jährige
katholische Priester wurde in der russi-
sehen Stadt Briansk umgebracht. Der
mutmassliche Mörder des aus der Slo-
wakei stammenden Geistlichen wurde
bereits verhaftet, (kipa)

Henrik Hoser. - Der aus Warschau
stammende Pallotinerpater (62) wurde
zum Präsidenten der Päpstlichen Missi-
onswerke und gleichzeitig zum zweiten
Sekretär der vatikanischen Missions-
kongregation ernannt. Zuvor leitete er
die Missionsprokur seines Ordens in
Brüssel, (kipa)

Rainer E. Gut. - Der frühere Chef der
Credit Suisse und abtretende Verwal-
tungsratspräsident der Nestlé wird zu-
sammen mit anderen Finanzexperten
die Abtei Einsiedeln bei der Bewälti-
gung finanzieller Sorgen beistehen. In
den kommenden Jahren wird für die
umfangreichen anstehenden Sanie-
rungsarbeiten an den grossen histori-
sehen Liegenschaften des Klosters mit
Ausgaben von mehreren Dutzend Mil-
lionen Franken gerechnet, (kipa)

Jean-Pierre Chevrolet. - Der Juras-
sier ist neuer Schweizer Provinzial der
Afrika-Missionare (Weisse Väter); in
den letzten Jahren war er als Missionar
im westafrikanischen Nigeria tätig.
Chevrolet folgt auf Raphaël Deillon,
der als Assistent des Generaloberen der
Weissen Väter nach Rom ging, (kipa)

Max Elmiger. - Der 47-j ährige Theo-
loge und stellvertretende Geschäftslei-
ter von Interteam wird neuer Direktor
von Caritas Zürich. Der verheiratete
Vater zweier Kinder folgt auf Guido
Biberstein, der dieses Amt 33 Jahre

lang ausübte, (kipa)

Andreas Cavelti. - Der Ehrendomherr
und ehemalige Dekan, Regionaldekan
und Pfarrer von Sankt Anton in Basel
starb im Alter von 82 Jahren. Er habe
wie kein anderer die Geschicke der rö-
misch-katholischen Kirche in Basel-
Stadt geprägt, heisst es in einem Nach-
ruf der Kirche Basel-Stadt, (kipa)

Basile Casmoussa. - Der im nordirak-
tischen Mossul entführte syrisch-
katholische Erzbischof (66) wurde
nach einem Tag wieder freigelassen.
Nach Angaben seiner Kirche wurde
kein Lösegeld gezahlt, (kipa)

kipa WOCHEKatholische Internationale Presseagentur


	

