Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 173 (2005)
Heft: 4

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4/2005 » 27. JANUAR - 173. JAHRGANG

ISSN 1420-5041 -

Schweizerisc
Kirchen-

| Zeitung

MEHR SELBSTBEWUSSTSEIN

00 0000000000000 0000000000000000000000000000000000000000000000000000

is vor fiinzig oder sechzig Jahren war der

Weg zum Priesterberuf fir den méannlichen

Teil der landlichen Bevélkerung oftmals die

einzige Moglichkeit, ein Studium zu ergrei-
fen und damit den sozialen Aufstieg schaffen zu
koénnen. Im katholischen Milieu war es damals vie-
lerorts tiblich, dass aus den noch kinderreichen Fa-
milien ein junger Mann Priester wurde und eine
Frau in ein Kloster eintrat. Der Priester- und Or-
densberuf war im katholischen Milieu nicht nur ak-
zeptiert, sondern wurde unterstiitzt und mitgetra-
gen. |ldeelle Komponenten, soziale Anerkennung,
die fiir damalige Verhiltnisse offenbar grosse At-
traktivitit und ein giinstiges Umfeld fithrten zu ei-
nem Boom von Berufungen, mit der Folge, dass es
sogar arbeitslose Priester gab.

Heute ist eher das Gegenteil der Fall. Die
Bildungs- und Berufsmoglichkeiten haben sich seit
dem Konjunkturhoch der Nachkriegszeit massiv
ausgeweitet. Das frihere katholische Milieu hat

gott und den

menschen nah
Priester im Volk Gottes

sich aufgelGst, auch katholische Lebenswelten ha-
ben sich so sakularisiert und «modernisiert», dass
das Umfeld fiir Priester- und Ordensberufungen
geradezu garstig geworden ist. Die sexuelle Revo-
lution flihrte zu einer Scheidungsquote von vierzig
Prozent und einer Uberbewertung der Sexualitit
mit entsprechender Geringschitzung der zolibata-
ren Lebensform. Die dadurch bedingte wirtschaft-
liche und soziale Not wird dabei nur zu gerne ver-
drangt. Wir folgen auch in katholischen Kreisen
oftmals naiv einer o6ffentlichen Meinung, die zu we-
nig bedenkt, dass die vergangenen Jahrzehnte nicht
nur Fortschritte wie etwa die rechtliche und sozia-
le Gleichberechtigung der Frau gebracht hat, son-
dern auch ein schwierigeres und anstrengenderes
wirtschaftliches Umfeld, gestiegene und verinder-
te, oftmals rein diesseitige Erwartungen an gelin-
gendes Leben und der Wunsch nach einem so ho-
hen Lebensstandard, wie die Zukunft diesen wohl
nicht mehr gewihrleisten kann.

Wenn in der katholischen Kirche im Jahr
2005 speziell fiir Priesterberufungen und 2006 fiir
Berufungen zum kirchlichen Dienst allgemein ge-
betet und nachgedacht werden sollte, geschieht
dies in einem Umfeld, wo das Verstindnis dafiir
selbst bis in katholische Kreise hinein deshalb nicht
besonders gross ist.

Gerade deswegen lohnt es sich, mit dem
Thema Priesterberufung speziell und der Frage der
Berufung allgemein genauer auseinander zu setzen.
Das Thema Berufung ist zu wichtig, um es zu einer
Alibi-Ubung verkommen zu lassen.

Das Jahr der Priesterberufungen kann zum
Nachdenken anregen; etwa dariiber, dass das
Weiheamt zur Verfassung der katholischen Kirche

FACHZEITSCHRIFT UND AMTLICHES ORGAN

c

65
BERUFUNG
67
LESEJAHR

68
ZUR LITURGIE
FAHIG?

7
KIPA-WOCHE

3
79
AMTLICHER
TEIL

I-XII
REGISTER

2004




MEHR SELBSTBEWUSSTSEIN

BERUFUN G

66

gehort — eine zwar trivial anmutende, aber offen-
bar nicht mehr in allen Pfarreien geltende oder von
allen Katholiken rundweg akzeptierte Aussage. Mit
der Auffassung liber die Wichtigkeit des Weihe-
amtes verbindet sich dann automatisch die Frage,
wie ein Umfeld erhalten oder geschaffen werden
kann, in dem Priester gemiss ihrer Aufgabe wirken
und ihre Berufung und ihr Menschsein leben kén-
nen, verbunden auch mit dem Respekt vor ihrer
heute noch verlangten zélibatiren Lebensform.

Im Jahr der Priesterberufungen missen wir
uns weiter fragen — kirchliche Obere, Mitarbeiten-
de in Pfarreien, in anderen kirchlichen oder staats-
kirchenrechtlichen Gremien und die Glaubigen —
wo, wie und warum Priester und kirchliche Mitar-
beitende ab und zu richtiggehend «verheizty wer-
den und wie dies verhindert werden kann.

Ziemlich schnell kommt die Diskussion im
Zusammenhang mit dem Priesterberuf auf die Fra-
ge der Zulassungsbedingungen. Obwohl ich hier
grundsitzlich Anderungen befiirworte, méchte ich
doch dafiir pladieren, diese Diskussion nicht so
verengt zu fiihren, wie dies oft heute geschieht. Es
wire sicher falsch, von einer Anderung der Zulas-
sungsbedingungen Wunder zu erwarten, viele Pro-
bleme wiéren wohl genauso virulent wie heute. Ein
Blick auf Schwesterkirchen zeigt dies ja instruktiv
auf.

Das Wohl der katholischen Kirche in der
Schweiz hingt zweifellos nicht nur davon ab, ob
auch Verheiratete und Frauen zu Priestern geweiht
werden koénnen. Ja vielleicht wird mit dem gegen-
wirtig so oft beschworenen Personalmangel nur
ein Stlick weit verdeckt, dass unsere Strukturen,
seien dies nun die noch haufig sehr kleinraumigen
Pfarrei- und Kirchgemeindegrenzen und noch vie-
les mehr, neu lberdacht und iliberarbeitet werden
missten. Diese Strukturfragen, die offenbar von
sehr vielen noch als Tabu betrachtet werden, miiss-
te «von obeny» her, von den Bischéfen in Zusam-
menarbeit mit den kantonalen staatskirchenrecht-
lichen Gremien, unbedingt angepackt werden.
Denn Notbehelfe wie Pfarreiverbiande bringen
haufig nur noch mehr Biirokratie, kaum aber ein
Denken und Leben der Glaubigen in grosseren
Raumen. Und eine solche Bewegung «von unten»
zum Aufbruch oftmals verkrusteter und manchmal
schlicht und einfach nicht mehr lebensfihiger und
lebensfreudiger Strukturen zu erwarten, wire
doch reichlich optimistisch. Ein Abwarten bis zum
Zeitpunkt, der wegen finanziellen Engpéssen klei-
nere Kirchgemeinden zum Handeln zwingt, verbes-
sert die Qualitat einer Neustrukturierung namlich
keineswegs.

Der Personalmangel, der zu zahlreichen An-
stellungen von Laientheologinnen und Laientheolo-
gen aus Deutschland und von Priestern aus Ost

S
B 4/2005

| Z

und Siid gefiihrt hat, deutet wohl nicht nur darauf
hin, dass unsere bisherigen volkskirchlichen Struk-
turen iiberholt sind, sondern offensichtlich auch
ein «Glaubigenmangel» herrscht — sonst wire ja
die Rekrutierung von Mitarbeitenden fiir kirchliche
Berufe einfacher.

Kehren wir aber wieder zum Anfang unseres
Artikels zuriick: So wie vor vierzig oder fiinfzig Jah-
ren der Priesterberuf attraktiv war, hat er heute an
Anziehungskraft verloren. Selbst einheimische
Laientheologen sind Mangelware, so dass, wenn
man die gegebenen Strukturen als die richtigen
einschitzen wiirde, also nicht nur vom Priester-,
sondern auch vom Theologenmangel gesprochen
werden miisste.

Sind der Priesterberuf und andere kirchliche
Aufgaben und Berufungen aber wirklich so un-
attraktiv? Wenn an der Pressekonferenz zum Jahr
der Priesterberufungen der welsche Priester Do-
minique Rimaz darauf hinwies, dass der Priester-
beruf auch heute — trotz allen Schwierigkeiten —
ein exzellenter Beruf sei, der Moglichkeiten auf-
weise, die andere Berufe nie bieten kénnen, hatte
er vollig Recht. Dies gilt mit gewissen Einschrin-
kungen ausserdem auch fiir Theologinnen und
Theologen, die im Laienstatus in der Kirche mitar-
beiten. In welchen (brigen Arbeitsbereichen sind
so viele menschliche Begegnungen méglich, so viel
Freiraum fiir Kreativitdt, fir die Umsetzung eige-
ner Ideen, fiir die Entfaltung eigener Stiarken und
Vorlieben, ohne dass damit grosse Einschrankun-
gen oder Vorgaben von «oben» verbunden sind,
die in anderen Arbeitsbereichen selbstverstindlich
wiren? Ein Blick in vom Lohn her vergleichbare
Arbeitsfelder in der Industrie, im Dienstleistungs-
bereich und in der Verwaltung, wo es zunehmend
finanziell enger wird, kann hier wohl ganz heilsam
sein.

Gerade aber, weil der Priesterberuf und
kirchliche Berufe heute nicht so attraktiv sind, ist
damit keinesfalls die Sinnhaftigkeit dieser Aufgabe
in Frage zu stellen — im Gegenteil! Die Kirche hat
als Ganze, die Priester, Ordensleute und weitere
kirchliche Angestellte im einzelnen, in unserer Ge-
sellschaft eine wichtige Aufgabe zu erfiillen. Sie soll
mit ihren Angestellten und allen Gldubigen der
Welt aufzeigen, dass die Welt mehr ist als das, was
wir sehen und gemeinhin so anstreben. Die Kirche
kann mit ihren Mitarbeitenden aufzeigen, dass wir
auf einen Gott vertrauen diirfen, der uns liebt, uns
annimmt und uns weiterbringen will. In diesem
Sinne haben Priester, Ordensleute und weitere
kirchliche Angestellte trotz allen Widrigkeiten
allen Grund, etwas selbstbewusster zu werden und
in der Welt freudig Zeugnis fir Gott und die Men-
schen abzulegen.

Urban Fink-Wagner



LESEJAHR A

5. Sonntag im Jahreskreis: Mt 5,13-16

S
K 4/2005

Im Gefingnis der Gestapo entwarf Dietrich
Bonhoeffer eine Schrift, die er wegen seiner
Hinrichtung am 9. April 1945 nicht vollen-
den konnte. Seine These: «Die Kirche ist
nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist...
Sie muss an den weltlichen Aufgaben des
menschlichen Gemeinschaftslebens teilneh-
men, nicht herrschend, sondern helfend und
dienend. Sie muss den Menschen aller Be-
rufe sagen, was ein Leben mit Christus ist,
was es heisst, «fiir andere dazuseiny.»' Um
diese universale Weltverantwortung geht es
Mt. Nach den Verheissungen der Seligprei-
sungen beschreibt er die grosse Aufgabe
der Kirche: Sie soll nicht selbstgeniigsam in
einem Winkel verborgen leben, sondern
sich der Kritik der Menschen aussetzen und
durch ihr christliches Leben Zeugin fiir das
Evangelium sein.

Der Kontext

Mt verbindet zwei urspriinglich selbstindige
Bildworte (Salz: Mk 9,50; Lk 14,34 f.; Lampe:
Mk 4,21; Lk 8,16; 11,33). Damit wird sein ek-
klesiologisches Anliegen thematisiert: «ihr
seid Salz der Erde, Licht der Welty be-
stimmt die Funktion der Kirche nach aus-
sen zur Welt (5,13 f.); parallel dazu «ihr alle
seid Briider (und Schwestern)» jene nach
innen (23,8f.). Die Aufgabe nach aussen und
jene nach innen erldutern einander. Die Bil-
der setzen die Verhiltnisse im paldstinischen
Haus voraus (Lampe, Scheffel); das Zertre-
tenwerden (unbrauchbares Salz) ist im AT
Gerichtsmotiv; die Stadt auf dem Berg ent-
spricht der prophetischen Vision der Vol-
kerwallfahrt. Der Schluss 5,16 (gute Werke)
ist wie ein Titel fur 5,17—48 (Erklarung, was
gute Werke sind).

Der Text

Mit dem betonten «ihr seid» wird die ver-
folgte und geschmihte Gemeinde (5,11f.)
direkt angesprochen. Salz wurde im AT fiir
die Opfer verwendet (Lev 2,13: «Jede deiner
Opfergaben sollst du mit Salz darbringeny).
In Griechenland war Salz Symbol der Gast-
freundschaft. «Sol et sal», Sonne und Salz,
bezeichneten in Rom Lebensnotwendiges,
Unersetzliches, Alltdgliches. Was Salz und
Erde miteinander zu tun haben, ist zunéchst
nicht unmittelbar einleuchtend. Die Ver-
fremdung lasst aufhorchen: Die Erde (ge) ist
nicht der Humus, sondern die Welt (kos-
mos). Dass Salz «dummy wird (unbrauch-
bar), ist bildhafter Ausdruck fiir eine un-
mogliche Moglichkeit. «Salzloses Salz» ist
ein mit andern Stoffen verunreinigtes Ge-
misch, das desintegriert durch Feuchtigkeit

atzend wirkt (bei der Salzgewinnung aus
dem Toten Meer war nur !4 Kochsalz neben
Magnesium-, Kalzium- und Kaliumchlorid,
Magnesiumbromid und weiteren Stoffen).
Das «VWeggeworfenwerdeny ist bei Mt hau-
fige Gerichtsmetapher (3,10; 7,19: ins Feuer;
5,25: ins Gefangnis; 5,29: in die Gehenna);
ebenso das «Zertretenwerdeny» als altes
prophetisches Gerichtsbild (Jes 63,3-6:
Keltertreter; 28,3: «mit seinen Fiissen zer-
tritt er die stolze Kroney). Wie das Salz ist
die Jingerschaft Jesu unersetzlich fiir die
Welt, doch wo sie versagt, hat sie das Ge-
richt der Menschen zu erwarten. Die uni-
versale Ausrichtung ist Mt wichtig (13,38:
der Acker ist die Welt; 28,19: die Sendung
geht «in alle Welty). Sie wird im Licht auf
dem Leuchter und in der hochragenden
Stadt auf dem Berg (5,14) betont. Das Licht
leuchtet «allen im Hausy, die Bergstadt ist
weithin sichtbarer Anziehungspunkt (5,15).
Wie sich Israel im Motiv der Vélkerwall-
fahrt als Licht fir die Voélker sieht (Jes
2,2-5; Midrasch HId 1,3: «Wie das Ol der
Welt Licht bringt, so ist Israel das Licht der
Welty), so versteht Mt die kleine verfolgte
Gruppe als Ort, wo das Licht fiir die Welt
ausstrahlen soll. Der Auftrag der Kirche
entspricht der Sendung Jesu (4,16: «Das
Volk, das in Finsternis sitzt, sah ein gewal-
tiges Lichty; Jes 42,6). Auch da konnen
die Jiinger und Jiingerinnen das Licht zum
Erldschen bringen, wenn sie es «unter den
Scheffely stellen (Getreidemass von 8,75 Li-
tern; Mk 4,21: unter das Bett) — eine seit
Luther stehende Redewendung. Wie die
Ollampe im Haus auf einen Stinder gehért,
ist das Licht der Kirche anvertraut, dass es

ausstrahlt. Licht und Stadt enthalten beide
Aspekte: die missionarische Sendung und
die Anziehungskraft (Volkerwallfahrt). Dem
Indikativ («ihr seidy) folgt der Imperativ
(«so soll euer Licht leuchteny): Der An-
spruch muss sich in den Taten, durch «gute
Werkey, verwirklichen (5,16). Der jiidische
Topos von der Bewihrung vor den Men-
schen durch gute Taten, wird gerade in der
Verfolgungssituation zum missionarischen
Tatbeweis (vgl. | Petr 2,12: «fiihrt unter den
Heiden ein rechtschaffenes Leben, damit sie,
die euch als Ubeltiter verleumden, durch
eure guten Taten zur Einsicht kommen und
Gott preisen am Tag der Heimsuchungy).
Die «guten Werke» sind wie im Judentum
Werke der Barmherzigkeit (25,35-46), die
in den Seligpreisungen genannten Haltungen
(5,1-12), das Tun der grésseren Gerechtig-
keit (5,21—48: Antithesen). Das Christen-
tum der Tat ist Aufgabe der ganzen Kirche
(Tertullian: «Wo ein Christ ist, da predigt
ery). Das Ziel ist jedoch nicht eigenniitzige
Werbung, kein Zur-Schau-Stellen der eige-
nen Tugend, sondern das Lob Gottes: «da-
mit sie euren Vater im Himmel preiseny
(5,16). Zum ersten Mal nennt Mt hier Gott
mit dem herausragenden Pradikat «euer
Vater im Himmel» — seine Ehre ist Ziel-
punkt allen christlichen Lebens und Han-
delns. Marie-Louise Gubler

' D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, 3. Au-
gust 1944,

Die Autorin: Dr. Marie-Louise Gubler unterrichtete
am Lehrerinnenseminar Menzingen Religion und
am Katechetischen Institut Luzern Einfiihrung und
Exegese des Neuen Testaments.

Die Bergpredigt

Zwei Akzente bestimmen die grosse Rede vom Berg: die eschatologische Ausrich-
tung (Verheissung der Seligpreisungen, Bitte um Kommen des Reiches im Vaterunser,
Gerichtsgleichnis am Schluss) und die Forderung nach der grésseren Gerechtigkeit
(5,20; 6,1). Das Leitmotiv von der «Erfiillung von Gesetz und Propheteny fasst alles
klammerartig zusammen (5,17; 7,12). Durch die ganze Rede zieht sich eine antitheti-
sche Struktur (5,21-48: «zu den Alten wurde gesagt — ich aber sage euchy; 6,1-18:
«nicht wie die Heuchler — sondern...»; 7,13—14: viele — wenige; 7,17: guter — schlechter
Baum; 7,24-27: verstandiger — tdrichter Hausherr).

Damit werden die Zuhérenden vor eine Entscheidung gestellt, die Konsequen-
zen hat. Auffillig ist die ringférmige Struktur der Redekomposition: Dem Aufstieg
zum Berg (5,1) entspricht der Abstieg Jesu (7,28-8,1); dem Wechsel von der 3. Person
zur direkten Anrede (5,11) folgt der umgekehrte Vorgang (7,21); die Erwihnung der
Herrschaft der Himmel folgt am Anfang und Ende (5,3.10; 7,21), ebenso das Thema
von Gesetz und Propheten (5,17; 7,12). An zentraler Stelle in der Mitte steht das Va-
terunser (6,9—13). Die «grossere Gerechtigkeit» vor den Menschen (5,20) hat ihre
Entsprechung in der aufrichtigen «Gerechtigkeit» vor Gott.

67




ZUR LITURGIE FAHIG?!

T

M
1994
fur

HEOLOGIE

.

artin Kldckener ist seit
ordentlicher Professor
Liturgiewissenschaft an

der Universitit Freiburg. Er
ist Mitglied der Liturgischen

Kommission der Schweiz, des
Kuratoriums fiir das Liturgi-
sche Institut und der Theolo-

g
Schwe

2Vgl.

ischen Kommission der
izer Bischofskonferenz.

Romano Guardini: Der

Kultakt und die gegenwirtige
Aufgabe der liturgischen

Bildung, in: Liturgisches

Jahrbuch 14. 1964, 101-106.

’R

obert Trottmann, in: Ist

der Mensch von heute noch

liturgiefdhig? Ergebnisse einer

Umfr

age. Hrsg. von Theodor

Bogler OSB (= Liturgie und

Mén

chtum 38). Maria Laach
1966, 118—121, hier 119.
“Ebd. 121.

® Benedikt Kranemann/

Eduard Nagel/Elmar Niibold

(Hr

sg.): Heute Gott feiern.

Liturgiefihigkeit des Men-

schen

und Menschenfihigkeit

der Liturgie. Freiburg i.Br.

68

1999.

S
B 4/2005
| Z

ZUR LITURGIE FAHIG?!

00000 000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000C0CRREIOIEOICIOIORI0GOEL

Drei personliche, ganz auf die Sache zentrierte
Stellungnahmen zur Frage nach der Liturgiefahig-
keit des heutigen Menschen standen im Mit-
telpunkt des Festakts anldsslich der Eréffnung
des Liturgischen Instituts der deutschsprachigen
Schweiz in Freiburg am 4. Dezember 2004. Um
ihre Stellungnahme gebeten waren Personlich-
keiten verschiedener Generationen und verschie-
dener Profession: ein Journalist, eine Dichterin,
ein Soziologie — Thomas Binotto, Silja Walter und
Alfred Dubach. Die Einfiihrung in die Frage sowie
die Folgerungen fiir die Arbeit des neuen Insti-
tuts formulierten der Freiburger Liturgiewissen-
schaftler Prof. Martin Kl6ckener und P. Peter
Spichtig OP, Leiter des Liturgischen Instituts. Die
SKZ dokumentiert den Festakt.! Die Fotos
machte Christian Murer.

! Der Charakter der miindlichen Rede wurde weitgehend
beibehalten.

Liturgiegeschichtlicher Kontext

der Frage = eine Einfiihrung

von Martin Klockener

«Zur Liturgie fihigy: versehen mit einem Fragezeichen
und einem Ausrufezeichen, so hat das neue Team des
Liturgischen Instituts die drei folgenden Statements
iiberschrieben.

Die beiden Satzzeichen deuten die Spannung
an, in der das liturgische Handeln der Kirche heute
steht. Sind wir selbst, sind unsere der Kirche verbun-
denen Mitchristen und — dariiber hinaus — sind un-
sere Zeitgenossen, ist der Mensch der Gegenwart
iiberhaupt zur Liturgie fahig? Und dann steht dort —
eine optimistische Antwort insinuierend — das Ruf-
zeichen, das fiir manche Seelsorger und Seelsorgerin-
nen wie eine Provokation wirken kénnte, wenn da-
mit ausgedriickt wird: Ja, die Menschen von heute
sind zur Liturgie fihig!

Wo ist anzusetzen, wenn das Liturgische Insti-
tut fiir die deutschsprachige Schweiz nun von neuem
aufgegleist wird, eher beim Fragezeichen oder eher
beim Rufzeichen? Sicher lisst sich beides miteinander
verbinden, aber je nachdem, wo der Schwerpunke ge-
setzt wird, wird die Arbeit des Liturgischen Instituts
im hiesigen kirchlichen, gesellschaftlichen und kultu-
rellen Umfeld je anders zu akzentuieren sein.

Die meisten, die sich mit dem Thema «Litur-
gie» befassen, werden wissen, dass die Frage nach der
Liturgiefahigkeit 40 Jahre dlter ist als das uns vorlie-
gende Programm. Erstmals als solche hat sie in aller
Schirfe Romano Guardini in einem Brief ins Bewusst-
sein gehoben, den er am 1. April 1964, gerade vier
Monate nach Veréffentlichung der Liturgiekonstitu-
tion des Zweiten Vatikanischen Konzils, an den deut-

schen Liturgischen Kongress in Mainz gerichtet hat.?
Die kritische Frage Guardinis, der doch mit solchem
Optimismus die Liturgische Bewegung seit dem Ende
des Ersten Weltkriegs massgeblich und gerade in Ver-
bindung mit der Jugendbewegung inspiriert hatte, hat
schon frithere Verantwortliche fiir die liturgische Ar-
beit herausgefordert. Soeben hatte die Liturgiekonsti-
tution, am 4. Dezember 1963 als programmatisches
Dokument nicht irgendeiner Kirchenversammlung,
sondern eines Okumenischen Konzils mit mehr als
2000 Bischéfen aus dem ganzen Erdkreis verabschie-
det, die verkrustete und in einem rubrizistischen Kor-
sett gefangene Liturgie der katholischen Kirche auf
hoffnungsvolle und zukunftsgewandte Wege gefiihrt.
Da weckte dieser Ruf aus der Feder des angesehenen
Gelehrten Guardini auf iiberraschende Weise die
Fachwelt und die Kirchenleute auf.

Ein engagiertes Zeitdokument erschien zwei
Jahre spiter in der von der Abtei Maria Laach her-
ausgegebenen Reihe «Liturgie und Ménchtum» unter
dem von Guardini ausgehenden Titel: «Ist der
Mensch von heute noch liturgiefihig?» Robert Trott-
mann, damals Mitarbeiter und spiter Leiter des Li-
turgischen Instituts der Schweiz mit Sitz in Freiburg,
hat sich zur Frage geiussert. Er brachte in seinem Bei-
trag nicht nur die anthropologische Dimension der
Liturgie ins Spiel, sondern hob mit Berufung auf die
Liturgickonstitution die theologische Qualitit dieser
Frage hervor; vor allem ging es ihm darum, das Wir-
ken des Geistes Gottes im Menschen und in der Li-
turgie hervorzuheben. So verwundert es nicht, wenn
seine Antwort auf die Frage nach der Liturgiefihig-
keit des modernen Menschen grundsitzlich positiv
ausfiel; andernfalls «wiirde man der Wirksamkeit des
Gottesgeistes Grenzen setzen, der doch weht, wo er
will».> Und im Blick auf die Formen der Liturgie be-
deutete nach Trottmann die Anfrage an die Liturgie-
fihigkeit nicht «das Ende des diturgischen Aktes:
schlechthin, sondern nur das Ende einer seiner zeit-
bedingten Ausprigungen. Deshalb ist der Mensch
aber noch lange nicht weniger diturgiefihig, sofern
nur Gottes Geist in ihm wirkt».4

Interessanterweise hat das Deutsche Liturgische
Institut (Trier) seine 50-Jahr-Feier 1997 unter ein
dhnliches Motto gestellt, allerdings dabei die Perspek-
tive erweitert.” Es wurde nicht mehr nur mit Guar-
dini nach der «Liturgiefihigkeit des Menschen» ge-
fragt, sondern neuerdings auch nach der «Menschen-
fahigkeit der Liturgie», so im Untertitel des Tagungs-
bandes. Damit geschieht eine Zuspitzung, die auf
ihre Weise eine liturgiekritische Fortschreibung der
Guardini-Frage versucht. Es zeigt sich darin nicht zu-
letzt, dass Guardinis Einwurf ein Stachel im Fleisch
der Liturgiewissenschaft und — mehr noch — der fiir



ZUR LITURGIE FAHIG?!

die Liturgiepastoral Verantwortlichen, wie sie das Li-
turgische Institut beherbergt, geblieben ist.

In den folgenden Beitriigen gehen Thomas Bi-
notto, Schwester Silja Walter und Alfred Dubach aus
je unterschiedlicher Perspektive auf den Titel, auf das
Fragezeichen und das Rufzeichen ein und vermitteln
damit je auf ihre Art dem Liturgischen Institut Im-
pulse fiir die Zukunft.

Martin Klockener

Liturgie, Eskapismus und der Reiz
der Wiederholung - ein Statement
von Thomas Binotto

Als vierfacher Familienvater, als Nicht-Theologe,
sondern als Philosoph, als Journalist und Filmkritiker
werde ich zu Veranstaltungen wie dieser gerne als
exotischer Farbtupfer eingeladen. Damit habe ich
keine Probleme, im Gegenteil, ich fiihle mich als
blokender Laie in der Nachfolge von C. S. Lewis
sozusagen schafswohl. Mehr noch, ihre Erwartungs-
haltung sehe ich als Herausforderung zu einem exoti-
schen, ja geradezu eskapistischen Gedankengang.

Allerdings, meine Antwort auf die Frage «Zur
Liturgie fihig?» ist enttduschend knapp und unspek-
takulir. Sie lautet schlicht und einfach: «Jal»

Spannender wird es erst, wenn ich die Argu-
mente aufliste, die mich keine Sekunde an der Li-
turgiefihigkeit heutiger Menschen zweifeln lassen.
Denn diese Argumente lauten: Martini geschiittelt,
nicht geriihrt; hohe Einsitze im Casino; tiefe Décol-
letés; wilde Autoverfolgungsjagden; nach der Welt-
herrschaft trachtende Bésewichte; dezent gar nicht
bekleidete Girls; Miss Moneypenny; Felix Leitner...

Ich koénnte diese Liste fast endlos weiterfiih-
ren, aber da ich bereits jetzt — selbst in dieser feierlich
gesinnten Runde — in einigen Gesichtern etwas auf-
blitzen sehe, was ich fiir Mitwissen halte, will ich die
Ahnungslosen nicht linger aussen vor lassen. Meine
Liste bezieht sich auf ein einziges, weltbekanntes
Phinomen — eines, das sich selbst immer mit der
stereotypen Redewendung einfithrt: «Meine Name
ist Bond, James Bond.»

Seit 1962, seit «James Bond 007 jagt Dr. No,
pilgern wir Bond-Fans so ungefihr jedes zweite Jahr
just zur Weihnachtszeit fiir ein neues Abenteuer des
Geheimagenten ihrer Majestit ins Kino. Seine wag-
halsigen Abenteuer sind zwar purer Eskapismus, die
mit unserem biederen Alltag nichts, aber auch gar
nichts zu tun haben, gleichzeitig folgen sie aber einem
tiberraschend streng genormten Muster: In jedem
Bond muss es eine Autorverfolgungsjagd geben; jedes
Mal bestellt er einen Martini geschiittelt; jedes Mal
flirtet er mit Miss Moneypenny und jedes Mal fillt
der Satz: «Mein Name ist Bond, James Bond.»

Hier gerinnt Eskapismus zu unverwechselba-

rem Stil. Und Wahrscheinlichkeitskrimer packt bei

derart konsequenter Stilisierung, Unlogik und Un-
glaubwiirdigkeit der kalte Graus. Bond, das ist nichts
weniger als die streng ritualisierte und reglementierte
Liturgie der Action-Filmgemeinde. Selbst kleine Ab-
weichungen werden von eingefleischten Fans mit un-
bestechlichem Blick wahrgenommen und mit stren-
ger Zurechtweisung geahndet. Bond-Abenteuer sind
nicht spannend — und schon gar nicht abwechslungs-
reich. Thr Erfolgsrezept besteht in der Wiederholung,
in der Wiedererkennungsgarantie, in der Variation
des ewig Gleichen. James Bond, das ist fiir gern exo-
tisch sein mochtende Familienviter wie Ferien zu
Hause — alles am richtigen Platz, iiberschaubar und
geordnet.

«Ernste Naturen, die ganz auf Erkenntnis der
Wahrheit angelegt sind, die in allem die sittliche Auf-
gabe sehen, iiberall den Zweck suchen, empfinden
leicht angesichts von Bond-Filmen eine eigentiim-
liche Schwierigkeit. Thnen erscheinen diese leicht als
etwas Zweckloses, als ein tiberfliissiges Gepringe, als
nutzlos verwickeltes, gekiinsteltes Wesen.»®

Dieses Zitat stammt von Romano Guardini,
ist aber selbstverstindlich nicht ganz korrekt wieder-
gegeben, denn er spricht 1918 nicht von «007», son-
dern vom «Geist der Liturgie». Dennoch hat sich bei
mir diese scheinbar verquere Assoziation mehrmals
eingestellt, als ich im Hinblick auf dieses Referat
Guardinis Ausfiihrungen zur Liturgie wieder gelesen
habe. Ich bin mir zwar ziemlich sicher, dass er iiber
meinen Vergleich mit James Bond die Stirne gerun-
zelt hitte. Dennoch erlaube ich mir dieses Spiel, weil
es mir iiberraschend ergiebig scheint.

Beispielsweise lernen wir durch den Erfolg von
Bond, dass die Liturgie ihren Reiz nicht aus der Ab-
wechslung sondern aus der Wiederholung gewinnt.
Wir entdecken, dass eine strenge Form, wo das «Ein-
zelhafte vor dem Allgemeinen zuriicktrito» erst glo-
bale Vermarktung erlaubt. Wir spiiren, dass der klare
Rahmen unseren Eskapismus, unseren befreienden
Ausbruch, erst méglich macht. Und wir ertappen uns
dabei, wie wir gerade in Zeiten — auch des kirchli-
chen Aktivismus — die leichtfertige Zwecklosigkeit als
Labsal empfinden. Selbst die emotionslose Achter-
bahndramaturgie, die Verweigerung jeglicher Psycho-
logisierung und das banale Gut-Bése-Muster gehéren
zum Erfolgsgeheimnis. Denn, wie Guardini sagt: «Die
Liturgie als Ganzes liebt das Ubermass des Gefiihls
nicht.»” «Nicht zu fein gespitzte, zu zarte, weiche,
sondern kriftige, klare und natiirlich-einfache Emp-
findungen.»®

Nicht zuletzt wird uns aber dank Bond be-
wusst, dass es in diesem Spiel auf Individualitit und
Personenkult nicht ankommt. Es ist keineswegs ein
Zufall, dass fiir die Rolle von James Bond nie Stars
ausgewihlt wurden. Der Schauspieler hat hinter der
Figur zuriickzutreten, ja optimalerweise verloren Sean
Connery, Roger Moore und Pierce Brosnan ihr eige-

I_l_s
K& 4/2005
| Z

THEOLOGIE

Lic. phil. Thomas Binotto ist
seit kurzem Chefredaktor

des «Forumy, des Pfarrblatts

der katholischen Kirche im

Kanton Zirich.

¢ Das Zitat lautet korrekt:

«Ernste Naturen, die ganz auf

Erkenntnis der Wahrheit

angelegt sind, die in allem die

sittliche Aufgabe sehen

, uber-

all den Zweck suchen, emp-
finden leicht in der Liturgie

eine eigentiimliche Schwierig-

keit. Ihnen erscheint die
Liturgie leicht als etwas

Zweckloses, als ein Uberflus-

siges Gepringe, als nutzlos
verwickeltes, gekiinsteltes
Weseny (Romano Guardini:

Vom Geist der Liturgie
Freiburg i.Br. 1983, 89).
7 Ebd. 28.
8 Ebd. 30.

69



ZUR LITURGIE FAHIG?!

THEOLOGIE

Die Schriftstellerin Silja
Walter, die am 23. April 2004
ihren 85. Geburtstag feiern
konnte, lebt seit 56 Jahren als
Schwester Maria Hedwig im

70

Kloster Fahr.

°Ebd. 48.
'©Ebd 100f.° Ebd. 48.
"9 Ebd 100f.

nes Profil und wurden nur noch mit James Bond
identifiziert. Um wieder Guardini zu bemiihen: «Das
Einzelwesen muss darauf verzichten, seine eigenen
Gedanken zu denken, seine eigenen Wege zu gehen.
Es hat den Absichten und Wegen der Liturgie zu
folgen.»® Oder, in meinen eigenen Worten: Wer die
liturgischen Handlungen vollzieht, ist Werkzeug, nie
Schépfer, ja nicht einmal Handwerker oder Stellver-
treter.

Deshalb iibrigens auch das iiberwiltigende
Dekor, die exotischen Schauplitze bei Bond und die
prichtigen, unpraktischen und funktionslosen Mess-
gewinder im Gottesdienst. Sie dienen dazu, vom Ze-
lebranten abzulenken, ihn praktisch verschwinden zu
lassen. Das mag nun nach einer hoffnungslos anti-
quierten Vorstellung von Liturgie klingen, fithrt mich
aber zwangsldufig zu einer provokativen Schlussfol-
gerung: Was spricht, so gesehen, dagegen, dass auch
Frauen zum reinen Werkzeug der Liturgie werden?

Das alles mag fiir die wohlwollenden unter ih-
nen kindlich, fiir die anderen eher kindisch klingen.
Und damit haben sie natiirlich vollkommen Recht.
Bond-Abenteuer sind etwas fiir das Kind im Manne.
Aber Gilbert Keith Chesterton, der meinen exotisti-
schen Gedankengingen wahrscheinlich mehr abge-
winnen konnte als Guardini, Chesterton hat immer
wieder betont, dass der Wunsch von Kindern nach
ewiger und exakter Repetition kein Zeichen von Ver-
blédung, sondern von ungeheurer Vitalitit ist. An-
dersherum betrachtet: Es iiberrascht mich nicht, dass
in unserer unausgeschlafenen, hyperaktiven Zeit die
Menschen nach permanenter Abwechslung lechzen;
Hauptsache es tut sich was, das sich wie Lebensfreude
anfiihlt, auch wenn es nur Hektik ist. Ausgeschlafene
Kinder dagegen legen Wert darauf, eine Geschichte
immer wieder auf die genau gleiche Art zu héren.
Diesem immer Wiederkehrenden, Stetigen und All-
tdglichen, so Chesterton, begegnen wir auch in der
Schépfung, und auch dieses weist auf die unendliche
Vitalitit und Lebensfreude Gottes hin.

Kinder haben deshalb fiir Liturgie ein nahezu
untriigliches Gespiir. Und wenigstens mit meinen ei-
genen Kindern mache ich die Erfahrung, dass sie sich
im ganz gewdhnlichen, genormten Gottesdienst am
wohlsten fithlen. Sie bediirfen weder halbgelungener
Sachkundelektionen noch ganz misslungener Miir-
chenstunden.

Nebenbei bemerkt: Wer erwartet, dass ein bi-
schoflich zelebriertes Hochamt, fiir Kinder (und
Erwachsene) der Gipfel an unverzwecke liturgischem
Eskapismus sei, gewissermassen James Bond fiir Ka-
tholiken, der sieht sich leider enttiuscht. In den ver-
gangen Jahren habe ich kein Hochamt mehr erlebr,
das vor repetitiver Lebensfreude gestrotzt hitte. Zwar
dauern sie immer noch genauso lange wie eh und je.
Aber nicht weil wir uns herzhaft in nutzlosem Pomp
ergehen wiirden, sondern weil einfach noch linger

'S
K 4/2005
| Z

geredet, gepredigt und ermahnt wird. Manchmal
habe ich den Eindruck, als ob nichts in der katholi-
schen Kirche so rigoros protestantisiert wurde wie die
Hochimter. Es ist, wie wenn man James Bond durch
Umberto Ecos William von Baskerville ersetzte, da-
mit auch Bildungsbiirger Gelegenheit haben, auf
hohem intellektuellem Niveau auszubiixen und dann
zu glauben, das sei nun Action.

Damit bin ich gliicklich wieder bei James Bond
angekommen, dem Kind in mir und den Kindern
um uns herum. Meine Antwort auf die Frage: Ist der
Mensch heute noch liturgiefihig? bleibt simpel und
wird doch zur grossen Herausforderung. Sie lautet:
Ja, solange der Mensch als Kind zur Welt kommy, ist
er auch liturgiefihig. Oder, um nochmals Guardini
zu bemiihen: «In ihr wird dem Menschen Gelegen-
heit geboten, dass er, von der Gnade getragen, seinen
eigensten Wesenssinn verwirkliche, dass er ganz so
sei, wie er seiner gottlichen Bestimmung gemiss sein
sollte und méchte: ein Kind Gottes. In der Liturgie
soll er vor Gott «sich seiner Jugend erfreuens.»'°
Thomas Binotto

Bin ich liturgiefahig? - Geistliche
(An-)Fragen der Schriftstellerin
Silja Walter

Zur Liturgie fihig? — Bin ich liturgiefihig?

Ich liebte die tigliche, sogenannte stille, vor-
konziliare Messe. Thr Latein hatte mich von allzu viel
gedanklich-wortlichem Nachvollzug ihrer Texte und
Gebete dispensiert. Mit der deutschsprachigen Reform
der Messliturgie geriet ich in Probleme. Es macht mir
Miihe, mich von einer Gebetsaussage zur anderen in-
nerlich dabei zu halten und mitzugehen. Ich empfin-
de sie oft als aufdringend, an mir vorbei, zu abstrakt
und dogmatisch.

Mir war und ist klar: die neue theologische,
traditions- und fachgerechte Struktur der Messe und
deren zeitgemiss angepasstes Ritual soll nur den Ort
schaffen fiir ihr Geheimnis, fiir das Mysterium Jesu
Christi «Tut dies zu meinem Gedichtnis». Aber wih-
rend die alte lateinische Messe dem Laien eine gewisse
Freiheit und meditative Ruhe schenkte, persénlich
darin zu sein in der Erfahrung des Heiligen Gesche-
hens, hat man sich jetzt mit der fast pausenlosen Ab-
folge von Texten vom Einzugslied an bis zum «Gehet
hin in Frieden», mit gutem Willen andichtig abzu-
finden.

Kiirzlich suchte ich eine Deutung des Begriffs
Mystagogie. Nach Balthasar Fischer ist ihr Ziel: eine
vollere und fruchtbarere Erkenntnis der Heilsmysterien
durch eine neue, vertiefte Auslegung und vor allem
durch die Erfahrung der empfangenen Sakramente.

Vor allem durch die Erfahrung.

Kénnte die Liturgie des 2. Vatikanischen Kon-
zils erfahrbarer, erlebbarer werden?



ZUR LITURGIE FAHIG?!

Zur Liturgie fihig — Bin ich liturgiefihig?
Nach dem Konzil, in den Jahren 1972 und
1973, versuchte ich, meine Erfahrungen aufzuschrei-

ben, und es sind zwei kleine Binde entstanden. Bin
ich liturgiefihig? Ich antworte Ihnen mit drei Texten
aus diesen Jahren.

Sammlung vor der Messe

Herr und Gott,
da bin ich,
Nichts als ich,

vor dir.

Ich bringe nichts mit
als mich selbst,
Nichts als mich selbst.

Was wird nun geschehn
mit mir?

vor dir?

Geschieht etwas?

Die andern sind auch da.
Jeder hat sich mitgebracht,
sich selbst.

Das geniigt schon

an Last.

Da sind wir also da
vor dir.

Soviel jeder kann,
ist er da.

‘Was noch nicht da ist,
das holen wir noch herein,

wo du doch da bist,
Herr und Gortt,
nichts als du.

Gut Herr,

wir sind zusammengeholt,
hereingeholt,

von draussen herein,
gesammelt in deine alles
hereinholende,

alles in sich sammelnde
Gegenwart.

Amen.

Gloria

Wir loben dich,

wir preisen dich,

wir beten dich an,

Ach nein mein Geliebter,
weiss man denn,
wie todlich du bist?

Wir sagen dir Dank.

Dank?

Ach nein,

mein Dunkelgiinger,
ewiger Tiirsteher,
mich Packender,
Netzwerfer —

Schon ja.

Aber Herr,

wer lobt dich denn
wirklich?

Man singt doch so vieles.

Mein Stummer,

mein mich immer umarmender
Nichtda.

Wie ist es denn,

toter, tosender Gott,

wie ist es denn mit dir und mir?
Ozean

in meinem windschiefen Zelt?

Du allein bist der Heilige.

Ich sage nichts,

Geliebter,

ich fasse bloss deine Fiisse

im Krokusbeet,

in den gelben ewigen Osterglocken.

Denn du allein bist der Herr,

Liturgie als Lebenskunst -

von Ewigkeit zu Ewigkeit,
Amen.

Gebet hin im Frieden. Ite, missa est.

Fortgehen?

Im Ernst?

Wer sagt denn so etwas?
Wohin denn,

Geliebter?

Setz dich doch
Mein Fiirst,
wir sind doch zwei Ewige.

Der Tag kommt schon
iiber den Hiigel gelaufen,
schon wieder.

Setz dich

Mein Fiirst,

setz dich zu Tisch,

wir sind doch ein Ewiges.

Ich hol dir den Tag

in einer Kanne,

frisch von der Trotte,

du trinkst ihn am besten
vor Aufgang der Sonne.

Ich hole mich dir,

ich hole mich dir nun herein.
Einen ganzen Teller

voll gemahlenes Nichts,

in deinem Feuer gerdstet,

das liebst du,

ich weiss.

Wir gehen natiirlich nicht fort,
wir bleiben.

Von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Amen.

Silja Walter

eine Erwartung des Religions-
soziologen Alfred Dubach

Quer durch die Sozialwelt der Gegenwart hat sich ein
Diskurs von nie gekannter Intensitit entwickelt, was
ein gutes, schones, eigenes, erfiilltes Leben unter den
gesellschaftlichen Bedingungen von heute bedeutet,
in den Printmedien, in Talkshows, in der Alltags-
kommunikation, in Konsum und Werbung, in der
Psychoszene, in der Ratgeberliteratur. Alle Welt macht
sich dariiber Gedanken, jeder berit jeden, man glaubrt,

zweifelt, verwirft und glaubt erneut. Auffallend ist
die Vielfalt der Vorstellungen.

Es gibt, nach Aussagen prominenter Kultur-
soziologen, wohl kaum ein verbreiteter Wunsch als
den, ein eigenes Leben zu fithren. Wer danach fragt,
was die Menschen wirklich bewegt, was sie anstreben,
wofiir sie kimpfen, wo fiir sie der Spass authére,
wenn man es thnen nehmen will, dann stosst er auf
den Wunsch nach einem eigenen Leben. In diesem
Wunsch driicke sich die Restgemeinschaft von uns
allen aus.

S
BE 4/2005

| Z

THEOLOGIE

Dr. Alfred Dubach ist Insti-
tutsleiter des Schweizeri-
sches Pastoralsoziologischen
Instituts (SPI) in St. Gallen.

71



ZUR LITURGIE FAHIG?!

THEOLOGIE

72

Es geht also darum, noch menschlich zu leben
in einer Welt, die nach ihren Strukturprinzipien auf
das Person-Sein oft wenig Riicksicht nimmt. Es geht
noch tiefer um die Frage, wie der Mensch sich als
einer vorkommen kann, der sich akzeptiert weiss, der
sich geliebt weiss, der in sich hineinblicken kann, der
ruhig werden kann, der weiss, wer er selbst ist. Wahr-
scheinlich liegt das spezifisch religiose Moment der
Neuzeit gerade in solchen Formen der Selbstfindung.
Christ ist heute einer, der aus der Begegnung mit
dem lebendigen Gott die Kraft zur Selbstaneignung
und Selbstermichtigung zieht. So gesehen, kann die
Liturgie Gotteserfahrung in neuer Weise erdffnen.
Sie thematisiert auf ihre Weise die Frage nach den Be-
dingungen der Méglichkeit unseres Selbstseins und
lisst die Menschen eine Lebensfundierung finden,
die sie letztendlich der Selbstrechtfertigung jeder Art
enthebrt.

Liturgie ist nur dann noch gut, sie ist nur dann
noch not-wendend — notwendig, wenn sie Menschen
zu sich selbst ermichtigt.

Gegen die Faszination, ein eigenes Leben zu
fiihren, hat kein Argument eine Chance. Es ist die
Steigerungslogik unseres Méglichkeitsraumes, der
Menschen dazu zwingt, sich mit sich selbst auseinan-
der zu setzen. Doch die Ungewissheit, wer bin ich
und was will ich aus meinem Leben machen, ist
gross. Diese Frage zielt auf essentielles Selbstver-
stehen. Die eigene Subjektivitit wird derart fragil, ge-
fordert und gefihrdet erlebt, dass es aus soziologi-
scher Sicht nicht abwegig erscheint, von einer neuen
Offenbheit fiir die liturgische Symbolwelt zu sprechen.
Geradezu widersinnig mutet es auf dem Hintergrund
soziologischer Beobachtungen an, wenn aus Mangel
an Priestern Eucharistiefeiern in iiberschaubaren So-
zialformen abgebaut werden.

Die Liturgie lisst sich unter den Bedingungen
der Moderne als Enklave begreifen, in der Lebens-
kunst in einer Situation historisch beispielloser Ge-
staltungsoffenheit und in einer Umwelt konkurrie-
render Anspriiche, Optionen und Widerspriiche er-
lernt werden kann, erlebbar und erfahrbar in Zeichen,
Symbolen, Riten, Erzihlungen, Bildern, Gesten, Er-
innerungen. Liturgiefihig bleiben die Kirchen, wenn
sie vom Menschen und seiner méglichen Lebenskunst
ausgehen. Unter Lebenskunst wird grundsitzlich die
Maéglichkeit und die Anstrengung verstanden, das
Leben aus einer orientierenden Perspektive zu fiithren,
um es nicht unbewusst einfach nur dahingehen zu
lassen. Sie bestirkt die Menschen in ihrer Selbstan-
eignung und Selbstmichtigkeit, befihigt sie zu einer
autonomen Hermeneutik des Selbst. In der Lebens-
kunst gewinnt vieles an Zusammenhang, was hoff-
nungslos in Einzelteile zersplittert erschien, vieles was
mit Ignoranz gestraft worden ist, zieht neues Inter-
esse auf sich und verhilft dazu, die Fiille des Lebens
in ihrer ganzen Spannbreite zu erfahren und nicht bei

S
K& 4/2005
| Z

der Erfahrung des Nichts, das um uns her uns an-
gihnt, stehen zu bleiben. Sie vermittelt eine starke
Wahrnehmung der Gegenwart und erschliesst durch
das Vorausdenken kiinftige Méglichkeiten der Exis-
tenz.

Liturgie bietet Raum fiir das Innehalten und
Befragen seiner selbst und der eigenen Zeit, fiir Le-
bensfragen, die andernorts ausser Acht gelassen wer-
den, ja nicht einmal formuliert werden kénnen, und
hilt das Leben aus der unbedingten Zusage Gottes
offen fiir Uberraschendes, Unerwartetes, Unverfiig-
bares. Zugleich kommt in den Blick, dass das Subjekt
sein Selbstverstindnis nicht allein aus sich selbst, son-
dern nur in der Sorge um die Freiheit der anderen ge-
winnt.

Wachsende Handlungsspielriume und zuneh-
mende Abhingigkeiten, Forderungen nach Selbstbe-
stimmung und Selbstverantwortung, Anspriiche auf
Autonomie und Schwierigkeiten im Umgang mit ris-
kanter Freiheit — das ist der Kontext, in dem Liturgie
bestehen muss. Eine besondere Herausforderung liegt
fiir sie dabei in der Thematisierung des strukturellen
Widerspruchs zwischen dem Anspruch auf Freiheit
und den Méglichkeiten zu ihrer Realisierung.

Das zeitgendssische Selbst richtet den Blick
nach Innen. Wer in sich selbst hineinhort, bekommt
einen Eindruck von der Vielfiltigkeit seines Ichs, von
den vielen Stimmen und Instanzen, die sich gegensei-
tig mahnen, unterstiitzen und befehden. Wer es wie-
der und wieder tut, entwickelt allmzhlich ein Unter-
scheidungsvermdgen, das einen bewussten Umgang
mit den vielen, oft gegenliufigen Aspekten seines
Selbst erméglicht.

Liturgie regt zu einer gelungenen Lebenstfiih-
rung an, zu einer zeitgemissen Lebensform, das Le-
ben so zu fithren, dass ein wahres und erfiilltes Leben
daraus wird. Diese Lebensfithrung meint nicht die
Abwicklung des Lebens nach vorgefertigten und fest-
gefiigten Deutungen und Ordnungen. Seine Aufgabe
sieht das Subjekt in einer selbstgestalteten und -ver-
antworteten Lebensform, die je neu erfunden und ins
Werk gesetzt wird. Das Ganze, worauf Religion im-
mer wieder zu rekurrieren hat, kann heute nur mehr
das Ganze des je individuellen Lebensprozesses sein,
das heisst die je eigene sinnkonstituierende «innere
Dauer».

Der moderne Mensch ist durchaus liturgie-
fihig, doch zu seinen Bedingungen. Eine Liturgie,
die ihrem Anspruch unter den Bedingungen der Zeit
gerecht werden will, nimmt die gesamte Landschaft
des Lebens unter der Perspektive der Lebenskunst in
den Blick, im Horizont der Aussage des Kirchenva-
ters Irendus von Lyon: «Die Ehre Gottes ist der leben-
dige Menscho.

Alfred Dubach

Fortsetzung auf Seite 77



Das Wichtigste
tuber
Religion | I::) EEE]
Kirchen
und

Gesellschaft
25.1.2005/ Nr. 4

atolische Itern

2

Die Enge des Systems sieht
neu Gewachsenes nicht vor

Schweizer Theologe Leo Karrer ist besorgt iiber den Zustand der Kirche

Von Josef Bossart

Freiburg i. U. — Er sieht die katholi-
sche Kirche der Schweiz zunehmend
durch gegensatzliche Krifte polari-
siert: Leo Karrer (67), Professor fiir
Pastoraltheologie in Freiburg, mahnt
besorgt, die Kirche gehe mit pluralis-
tischen Entwicklungen schlecht um.
Es sei dies eine tiefgreifende Krise,
meint der Theologe: Zu eng seien die
Bedingungen des '"Systems Kirche",
als dass heute neu Gewachsenes und
Aufgebrochenes darin Platz finden.

Es sei ein "verantwortlicher Ver-

such", im Rahmen der von der Univer-
salkirche vorgegebenen Bedingungen
die Praxis in der Kirche der Schweiz zu
schiitzen, sagt Karrer zu den beiden neu-
en Schreiben der Schweizer Bischofe.

Leo Karrer (Bild: jb)

"beauftragten Laien im kirchlichen
Dienst" sowie zur vatikanischen Litur-
gie-Instruktion "Redemptionis Sacra-
mentum" (Das Sakrament der Erlosung,
2004).

Der Zeitpunkt der Veroffentlichung
durch die Bischofe diirfte mit Bedacht
gewihlt worden sein: Vom 1. bis 5. Feb-
ruar weilen die Schweizer Oberhirten
zum Ad-limina-Besuch in Rom. Die Ad-

ressaten der beiden Dokumente seien
denn auch eigentlich in Rom zu finden,
mutmasst Karrer. Auf "theologisch sehr
induktive Weise" werde in den Doku-
menten prinzipiell der Rahmen benannt,
in welchem die Praxis der Schweizer
Kirche begriindet und verortet werde. In
den Augen Karrers wollen die Bischofe
"ohne Zweifel Gewachsenes und Be-
wihrtes schiitzen". Mute man allerdings
Bischofskonferenzen derartige "Slalom-
fahrten" zu, so miisse nach der "Qualitt
der Piste" gefragt werden, meint Karrer.
In den beiden Schreiben der Schwei-
zer Bischofe komme jedenfalls deutlich
zum Ausdruck, welche engen Vorgaben
die katholische Kirche als "zentralisti-
sches und patriarchales System" der
Vielfalt der "empirischen Kirche" ma-
che. Unter den "engen Bedingungen"
des "monarchischen Systems" schlage
sich dies in einem "Taktieren" nieder,
das auf Dauer weder theologisch noch
pastoral sinnvoll sei, sondern bloss Kri-
sen und kiinstliche Spannungen erzeuge,
sagt Karrer kritisch.
Es braucht ein neues Gleichgewicht
Zwischen den gewachsenen Struktu-
ren einerseits und der Sendung der Kir-
che andererseits miisse ein neues Gleich-
gewicht gefunden werden. Passe sich die
Kirche einfach bloss der Gesellschaft an
und lasse etwa im liturgischen Bereich
ihr eigentliches Anliegen nicht mehr
spiirbar  werden, so gebe es eine
"Auflosung” dessen, was Kirche ausma-
che. Verschliesse sich die Kirche jedoch
dem Wandel, so isoliere sie sich und
verliere dadurch den Anschluss an die
heutige Zeit und den jeweiligen Kontext.
Leo Karrer befiirchtet, dass die katho-
lische Kirche mitten in einer "systembe-
dingten Selbst-Sdkularisierung” steckt,
und erklért: Eine Kirche, die nicht mehr
mit ihrer "grossartigen mystischen Tie-

5
%
i

lonale Presseagentur

Ein wichtiger Schritt. — Die feierliche
Unterzeichnung der "Charta Oecumeni-
ca" im idyllisch im Jura gelegenen, tief
verschneiten Saint-Ursanne hat in den
Schweizer Tageszeitungen kaum Spuren
hinterlassen. Wenn iiberhaupt, wurden
dem Ereignis nur wenige Zeilen einge-
raumt.

Dankbar ist man deshalb dem
Schweizer Fernsehen dafiir , dass die
Feier live in alle Landesteile iibertragen
wurde. Dass sie ausgerechnet an der
Grabstitte des heiligen Einsiedlers Ursi-
cinus stattfand, hat auch mit dem Fernse-
hen zu tun. Das Westschweizer Fernse-
hen strahlt namlich 2005 alle Sonntags-
gottesdienste aus den gleichen Gottes-
hdusern aus: die katholischen Messen
aus der Stiftskirche von Saint-Ursanne,
die reformierten Gottesdienste aus der
Kirche von Bernex GE.

Die Unterzeichnung der Charta durch
die Bevollmichtigten der zehn Kirchen
und Gemeinschaften, die die Arbeitsge-
meinschaft christlicher Kirchen in der
Schweiz bilden, bezeichnete Bischof
Kurt Koch mit Recht als "einen Meilen-
stein in der Okumene in der Schweiz".
Bedeutet sie doch die Anerkennung ei-
nes Leitbildes fiir die wachsende Zusam-
menarbeit unter den Kirchen in Europa.

Bischof Amédée Grab sprach bei der
Unterzeichnung davon, dass die Zusam-
menarbeit nicht neu erfunden werden
miisse: "Sie existiert, sie widersteht, sie
wird enger werden trotz der Schwierig-
keiten, die entstehen oder andauern."

Die Kirchen verpflichten sich mit der
Annahme der Charta Oecumenica, ihren
Beitrag zur Einheit Europas, zur Wah-
rung der Menschenrechte, zur Bewah-
rung der Schépfung und des Friedens
sowie zur Versohnung der Volker und
zur okumenischen Zusammenarbeit zu
leisten. Als langfristiges Ziel nimmt die
Charta auch die Abendmahlsgemein-
schaft in den Blick.

Es sind Anliegen, fiir die auch Ursici-
nus bitten konnte, war er doch nach der
Uberlieferung ein Gefihrte des irischen
Monches Kolumban, der in Europa er-
folgreich missionierte.

Walter Miiller

73



fe" zum Zeichen werde fiir die Néhe
Gottes zu den Menschen und den Men-
schen in den konkreten Herausforderun-
gen des Lebens nicht mehr diene, habe
ihren Sinn verloren und sich selber séiku-
larisiert.

Dass die im Mirz anlaufende mehr-
monatige Veranstaltung "Perspektiven
im Bistum Basel", die in Zusammenar-
beit mit der Bistumsleitung stattfindet,
auf geringes Interesse stosst — es melde-
ten sich gerade mal 64 Teilnehmer im
weitldufigen Bistum mit 1,07 Millionen
Katholiken —, ist fiir Karrer bezeich-
nend: "Viele wollen sich héchstens noch
auf der Ebene der Pfarrei engagieren.
Gegeniiber dem Bistum und der Gesamt-
kirche stelle ich eine grosse Verdrossen-
heit und geradezu ein Burnout fest."

Kaum mehr gefragt

Die Kirche komme nicht darum her-
um, Tradition aktiv-dynamisch zu ver-
stthen und in einem dauernden
"Transformationsprozess" zu sein. Dies
sei umso dringender, als derzeit in der
Gesellschaft eine Suche nach Religion
festzustellen sei, die auf der Angebots-
seite zur Schaffung eines "religiosen Su-
permarktes” gefiihrt habe. Als Instituti-
on, die Religiositdt vermittle, sei die
Kirche jedoch immer weniger gefragt.

Diese Entwicklung gebe zu grosser
Sorge Anlass, sagt Leo Karrer. Denn das
heisse nichts anderes, "als dass die Kir-
che sozusagen ihre eigenen Produkte
und letztlich ihre Sendung kompromit-
tiert" — und dabei konnten die Kirchen in
Karrers Augen wirklich "die Lobby fiir
Humanitdt und menschenfreundliche
Religiositit sein". Dies wére umso wich-
tiger in einer Zeit, "in der manche in der
Gegenwart versinken oder in der reinen
Diesseitigkeit zu ersticken drohen."

Statt dessen sieht Karrer in der katho-
lischen Kirche der Schweiz zunehmend
Frontenbildungen und Rechthabereien.
Er verweist auf die in den letzten Mona-
ten in der kirchlichen Offentlichkeit teil-
weise gehissig ausgetragene Polemik
zwischen Vertretern staatskirchenrecht-
licher Modelle einerseits und Verfech-
tern einer pastoralen, kanonischen Kir-

che andererseits: "Die einen sind fiir das
eine Modell, und die anderen absolut
dagegen. Dabei wird {iibersehen, dass
jedes System seine Tiicken, aber auch
seine Dienstbarkeiten hat! Angesichts
der herrschenden Polarisierung wird je-
doch nicht miteinander gesprochen."

In Deutschland miissten sich mehrere
Bischofe angesichts der Finanznot in
den Bistiimern statt mit kirchlichen Visi-
onen mit harten Sparmassnahmen ausei-
nandersetzen, erinnert Karrer: Dank des
in der Schweiz geltenden "dualen Sys-
tems" miissten sich die hiesigen Bischo-
fe nicht mit derlei Fragen zu befassen
und hitten freiere Hand fiir Wichtigeres.

Ohne Zweifel wiirden aber in der
Schweiz auch Grenzen iiberschritten,
wenn einzelne Gruppen "heisse Eisen"
wie die Zolibatspflicht oder die Frauen-
ordination mangels besserer Gelegenheit
in die eigene Hand nehmen wollten.

Darin komme zum Ausdruck, dass es
an einer innerkirchlichen Kommunikati-
onskultur fehle: "Es braucht eine Struk-
tur des Dialogs, die der wachsenden Plu-
ralitit gerecht wird, eine dialogische
Streitkultur, in der die Konflikte nicht
weggeblasen werden, sondern wo man
miteinander ringt!"

Bis in die Ordinariate hinein

Doch statt dessen glaubt Karrer fest-
zustellen, dass ein "polarisierendes
Freund-Feind-Schema" in der Schweiz
bis in bischofliche Ordinarien hinein an
Boden gewinne: "Je nachdem, mit wem
man spricht, ist man schon einer ganz
bestimmten Gruppe zugeschrieben!" Po-
lare Spannung sei jedoch das Prinzip des
Lebens an sich. Ein System, welches
keine Spannungsherde aushalte, habe
kaum Zukunft.

Manches deute auch in der Schweiz
darauf hin, dass ein stilles Verlassen der
Kirchen im Gange sei, wie dies bereits
vor Jahren in den skandinavischen Lin-
dern eingetreten sei. Karrer: "80 bis 90
Prozent gehoren zwar noch irgendwie
einer Kirche an, doch ihre religiose Nah-
rung holen sie sich anderswo — wenn ii-
berhaupt." (kipa)

Charta Oecumenica. — Die Charta Oe-
cumenica ist auch in der Schweiz die
Leitlinie fiir die wachsende Zusammen-
arbeit unter den Kirchen in Europa. Am
23. Januar unterzeichneten in Saint-
Ursanne JU die Bevollmdchtigten der
zehn Mitgliedskirchen der Arbeitsge-
meinschaft christlicher Kirchen in der
Schweiz das Dokument. — Im Vorder-
grund: Bischof Amédée Grab und Pfar-
rer Thomas Wipf, wdhrend zwei Lekto-
ren die Charta lesen. (Bild: Ciric)

Namen & Notizen

Jan Hermanovsky. — Der 70-jdhrige
katholische Priester wurde in der russi-
schen Stadt Briansk umgebracht. Der
mutmassliche Morder des aus der Slo-
wakei stammenden Geistlichen wurde
bereits verhaftet. (kipa)

Henrik Hoser. — Der aus Warschau
stammende Pallotinerpater (62) wurde
zum Prisidenten der Pépstlichen Missi-
onswerke und gleichzeitig zum zweiten
Sekretdr der vatikanischen Missions-
kongregation ernannt. Zuvor leitete er
die Missionsprokur seines Ordens in
Briissel. (kipa)

Rainer E. Gut. — Der friithere Chef der
Credit Suisse und abtretende Verwal-
tungsratsprésident der Nestlé wird zu-
sammen mit anderen Finanzexperten
die Abtei Einsiedeln bei der Bewiilti-
gung finanzieller Sorgen beistehen. In
den kommenden Jahren wird fiir die
umfangreichen anstehenden Sanie-
rungsarbeiten an den grossen histori-
schen Liegenschaften des Klosters mit
Ausgaben von mehreren Dutzend Mil-
lionen Franken gerechnet. (kipa)

Jean-Pierre Chevrolet. — Der Juras-
sier ist neuer Schweizer Provinzial der
Afrika-Missionare (Weisse Viter); in
den letzten Jahren war er als Missionar
im westafrikanischen Nigeria titig.
Chevrolet folgt auf Raphaél Deillon,
der als Assistent des Generaloberen der
Weissen Viter nach Rom ging. (kipa)

Max Elmiger. — Der 47-jihrige Theo-
loge und stellvertretende Geschiftslei-
ter von Interteam wird neuer Direktor
von Caritas Ziirich. Der verheiratete
Vater zweier Kinder folgt auf Guido
Biberstein, der dieses Amt 33 Jahre
lang ausiibte. (kipa)

Andreas Cavelti. — Der Ehrendomherr
und ehemalige Dekan, Regionaldekan
und Pfarrer von Sankt Anton in Basel
starb im Alter von 82 Jahren. Er habe
wie kein anderer die Geschicke der ro-
misch-katholischen Kirche in Basel-
Stadt geprigt, heisst es in einem Nach-
ruf der Kirche Basel-Stadt. (kipa)

Basile Casmoussa. — Der im nordirak-
tischen Mossul entfiihrte syrisch-
katholische Erzbischof (66) wurde
nach einem Tag wieder freigelassen.
Nach Angaben seiner Kirche wurde
kein Losegeld gezahlt. (kipa)

kba\v O C H F

Katholische Internationale Presseagentur



	

