Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 156 (1988)
Heft: 19

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

19/1988 156.Jahr  12. Mai
Priester und Gemeinschaft

Ein Impuls von

Basil Drack 293
Bistum Lugano: Den Glauben zu
stirken Ein Interview mit Bischof
Eugenio Corecco 294
«lIch hatte Durst, und ihr gabt mir zu
trinken» (2) Der Ansatz einer
Theologie der menschlichen Grund-
bediirfnisse nach Mt 25,31ff.; der

2. Teil eines Beitrages von

Josef Sayer 298
Berichte 302
Hinweise 303
Amtlicher Teil 303

Schweizer Kirchenschitze
Kathedrale Sitten: Turmreliquiar
(15. Jahrhundert, silbervergoldet)

Priester und Gemeinschaft

In der Botschaft an die Priesterrite der Schweiz, welche nach der Stu-
dientagung der Schweizer Bischofskonferenz, der Konferenz der General-
und Bischofsvikare und der Kommission Bischofe—Priester am 28. April
1987 herausgegeben wurde, heisst es: «Wo uns die Referate, das Gesprich
und das gemeinsame Gebet neue Anregung boten, riickten als Vorausset-
zungen fiir einen erfiillten priesterlichen Dienst in neues Licht: . .. die Hilfe,
die dem Priester aus Kontakten mit Mitglaubenden und aus geistlichem
Austausch erwéchst. Diese Ziele werden durch verschiedene Gruppierun-
gen von Priestern unter sich oder von Priestern und Laien angestrebt. Sie
verdienen daher Aufmerksamkeit und Forderung. Ebensoist es von Bedeu-
tung, in der Pastoralplanung den Einsatz von Seelsorgeteams zu ermog-
lichen.»

Geistliche Gemeinschaften

Es ist hier nicht moglich, die geistlichen Gemeinschaften, welche in
den letzten Jahrzehnten entstanden sind, darzustellen.' Manche Priester,
vor allem solche, welche eine Pfarrei allein betreuen, fithlen sich oft verein-
samt und geraten in Gefahr, in einer mehr oder weniger sidkularisierten Um-
welt der Resignation und dem Pessimismus zu verfallen. Da kénnen geistli-
che Gemeinschaften hilfreich sein, in denen Priester und Laien ihre Glau-
benserfahrungen gegenseitig austauschen und sich im Glauben stirken, wie
zum Beispiel die Erneuerung aus dem Geist Gottes oder andere Gruppen,
denen nur Priester angehoren, wie die Priesterfokolare oder die Schonstatt-
Priester. Es gibt aber auch freie Gruppierungen, die aus Seelsorgeteams ge-
bildet werden oder aus befreundeten Priestern in einem Dekanat.

Martin Kopp, der eine Dissertation iiber Gemeinschaften von Seelsor-
gern in der deutschsprachigen Schweiz geschrieben und seine Erfahrungen
mit solchen Gruppen in der Zeitschrift «Geist und Leben» zusammenge-
fasst hat, spricht von Gemeinschaften mit einer Spiritualitéit von oben oder
von solchen mit einer Spiritualitit von unten.? Spiritualitdt von oben fin-
det sich bei Gruppen, die von einer traditionellen Geistigkeit geprigt sind,
zum Beispiel der franziskanischen, Spiritualitit von unten erwichst aus
Seelsorgserfahrungen und Glaubenserfahrungen von Gruppen, die ohne
eine festgepragte Spiritualitéit erwachsen sind.

Kriterien und Voraussetzungen

Welche Modelle von Priestergruppen haben Aussicht auf Bestand?
Im Anschluss an die Ausfithrungen von Martin Kopp seien hier einige Vor-
aussetzungen genannt.

Die Gruppe muss sich um geistliche Stilelemente bemiihen, mit denen
sie sich identifizieren kann. Dazu gehoren eine briiderliche Atmosphére
und der Geist der Anbetung. Wichtig ist es, dass diese Gruppen von kirch-



294

lichen Verantwortlichen begleitet werden, was in ihren Mitgliedern ein star-
kes kirchliches Bewusstsein voraussetzt. Eine Gemeinschaft von Seelsor-
gern muss bereit sein, sich ins Ganze des Presbyteriums einzufiigen und sich
in andere Seelsorger einzufiihlen. Gegeniiber den Pfarreien konnen ausge-
préagte Spiritualitdten und ein ausgepriagtes Gruppenbewusstsein nur dann
fruchtbar sein, wenn sie mit der notigen Zuriickhaltung gelebt werden.

In diesem letzten Punkt werden gewisse Gefahren geistlicher Gemein-
schaften angesprochen. Anlésslich der letzten romischen Bischofssynode
wies Kardinal Martini darauf hin, dass sich diese Bewegungen der Pastoral
der Ortskirche einfiigen miuissten. Er sagte: «Man darf sich nicht mit den gu-
ten Absichten und der subjektiven Giite der Personen begniigen; vielmehr
ist die Praxis auf Zeichen von Exklusivitat oder umgekehrt auf Koopera-
tionsbereitschaft abzuklopfen; ebenso ist zu priifen, wieweit in der Praxis
die evangelischen Belange von Armut und Demut zum Zug kommen oder
ob man sich von der Logik der Macht verlocken lisst.»?

Priestergruppen konnen nur dann gedeihen und sich entfalten, wenn
schon in der Studienzeit eine gewisse Eintibung in ein geistliches Gemein-
schaftsleben geschieht. Dartiiber schreibt Martin Kopp: «Die Fahigkeit zum
Zusammenwirken in jeder Hinsicht, die Fahigkeit zum Austausch benotigt
Einiibung. Seit jeher war das so: Geistliches Leben und iibender Vollzug
sind untrennbar. Alle theologischen oder praktischen Kriterien helfen we-
nig, wenn nicht schon wihrend der Ausbildung eine Hinfiihrung zu geistli-
cher Erfahrung geschieht, wenn nicht die Glaubensverantwortung in der
kleinen Gruppe eingeiibt und gepflegt wird.»

Martin Kopp hat einem seiner Artikel tiber die Spiritualitdt von Seel-
sorgergruppen den Titel: «Sammlung in der Sendung», gegeben. Wir Prie-
ster sind durch die Weihe in die Welt gesandt, um das Evangelium zu ver-
kiinden. Aber diese Sendung wird nur dann wirkungsvoll sein, wenn wir aus
der Sammlung kommen. Wahre Innerlichkeit und Sammlung verwirklicht
sichin der Beziehung des einzelnen zu Christus, sie bedarf aber besonders in
der heutigen Zeit des gegenseitigen Austausches von Glaubenserfahrungen,
der gegenseitigen Bestarkung und Ermutigung. Darum ist es fiir den Prie-
ster ein grosses Geschenk, wenn er einer lebendigen, spirituellen Gruppe an-
gehort, mag sie diese oder jene Spiritualitat vertreten. Dass dazu auch noch
andere Gemeinschaftsbeziige fruchtbar sind, zeigt die Botschaft an die
Priesterrdate mit folgenden Worten: «Es ist daher zu wiinschen, dass jeder
Priester in seiner Lebensform gefordert wird, im Freundeskreis, im Kon-
takt mit anderen Priestern, in seiner Beziehung zur Gemeinde, zu seinen
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern, zu seiner Haushélterin, wie auch zu Fa-
milien oder einzelnen Mannern oder Frauen seiner Pfarrei oder seiner Ge-
meinschaft.» Basil Drack

! Einen guten Uberblick iiber geistliche Bewegungen bietet das Buch: Florian Kuntner, Josef
Stimpfle, Otto Wiist, Erneuerung aus dem Geist Gottes, Mainz 1987.

2 Martin Kopp, Sammlung in der Sendung. Wie geistlich seid ihr Geistlichen? Seelsorgergrup-
penim Blickfeld?, in: Geist und Leben, 54. Jahrgang, 1981; Martin Kopp, Seelsorgerteam - Sammlung
in der Sendung. Der spirituelle Wert der Gemeinschaft in verschiedenen Seelsorgergruppen, Einsiedeln
1982

3 Orientierung, 51. Jahrgang, 1987, Nr. 20.

Presse geraten, weil der neue Bischof Euge-
nio Corecco seine Priester aufgefordert
hatte, ihre Amter zur Verfiigung zu stellen
und so zu einem planvollen Personaleinsatz,
angefangen mit der Einfiihrung der Amts-
anstellung auf Zeit, Hand zu bieten. Nicht in
den Schlagzeilen, aber immer wieder ist vom
Bistum Lugano die Rede, wenn es um den
Einsatz finanzieller Mittel der Inlindischen

Bistum Lugano:
Den Glauben zu stirken

Das Bistum Lugano ist vor einem Jahr
in die Schlagzeilen der Deutschschweizer

Mission und der «Solidaritit der Priester
der Schweizer Diozesen» geht. Das Bistum
Lugano hat offensichtlich strukturelle Pro-
bleme zu losen. Womit diese zu tun haben,
war Gegenstand eines Gespriches, das Rolf
Weibel mit Bischof Eugenio Corecco fiihren
konnte.

In einer ersten Fragerunde ging es um die
rechtlichen Strukturen, die Verwaltungs-
strukturen, wie sie aufgrund des Verhdiltnis-
ses zwischen Kirche und Staat gegeben sind.
Das Bistum Lugano wurde lange nach der
«Staatsgriindung» - das Tessin wurde 1803
ein freier Kanton - gebildet: 1884 von den
Bistiimern Como und Mailand abgetrennt
und 1888 als Apostolische Administratur
dem Bistum Basel unterstellt, wurde es erst
durch das Abkommen zwischen dem
Schweizerischen Bundesrat und dem Heili-
gen Stuhlvon 1968 selbstindig. Auf welcher
rechtlichen Grundlage beruht heute die Ver-
waltungsstruktur der Kirche im Bistum
Lugano?

Wir leben aufgrund eines Staatskirchen-
gesetzes von 1886, eines Gesetzes, das 102
Jahre alt ist, das aber vielleicht das liberalste
Gesetz aus der damaligen Zeit in der Schweiz
ist. Die Beziehungen sind geregelt auf dem
Prinzip einer sehr grossen Freiheit der Kir-
che: keine Einmischung des Staates als sol-
cher in kirchliche Angelegenheiten. Dieses
Gesetz hat die Kirchgemeinden eingefiihrt.
Nach einer Zeit, in der die Einwohnerge-
meinden im Sinne einer liberal-radikalen
Politik verwaltet worden sind, hat das Ge-
setz den Frieden unter den Parteien ge-
bracht. Die Kirchgemeinden wurden tiberall
eingefiihrt, ausser in den fiinf Pfarreien, in
denen es ein Kapitel gab: Lugano, Bellin-
zona, Locarno, Balerna und Agno. Dort
wird das kirchliche Vermoégen vom Kapitel
und nicht von der Kirchgemeinde verwaltet.
Das System ist also grundsatzlich das gleiche
wie in den Deutschschweizer Kantonen, nur
ohne kantonale Struktur, die allerdings
auch in den Deutschschweizer Kantonen
erst nach dem Krieg - im Sinne des prote-
stantischen Modells, das katholische Modell
geht von den Pfarreien und vom Bistum aus
- eingefiihrt worden ist.

Das Gesetz scheint aber den heutigen
kirchlichen Bediirfnissen nicht mehr ganz
geniigen zu konnen.

Natirlich ist das Gesetz alt, und jeder
spiirt die Notwendigkeit, zu einer Revision
zu kommen oder vielleicht sogar zu einem
neuen Konzept fiir die Regelung der Bezie-
hungen zwischen Kirche und Staat. Aber
das ist ein Problem, das, sobald es aufge-
worfen wird, sehr brisant wird. Im Ver-
gleich zu friiheren Zeiten ist sicher ein guter
Wille da - ob aber die Zeit schon reif ist,
weiss ich nicht. Dabei ist das Problem nicht



auf der Seite der Regierung, sondern auf der
Seite der Parteien. Denn diese verhalten sich
dabei nicht sosehr im Blick auf die Kirche
als direkten Partner, sondern im Blick auf
die Christlichdemokratische Volkspartei
(CVP), durch die die Kirche traditioneller-
weise auf politischer Ebene vertreten wor-
den ist. Bezahlen muss die Rechnung aber
die Kirche, denn sie ist allein nicht in der
Lage, eine neue Regelung herbeizufiithren.
Und die Parteien bedenken vor allem die po-
litischen Auswirkungen; die eine ist nur zu
Konzessionen bereit, wenn die andere bei
einer anderen Gelegenheit ihrerseits zu Kon-
zessionen bereit ist.

Was ist aufgrund des alten Gesetzes
moglich, wenn das alte Benefizialsystem
nicht mehr geniigt, weil die Ertrignisse der
vorhandenen Giiter fiir die seelsorglichen
Bediirfnisse nicht mehr geniigen?

Es ist moglich, neue Kirchgemeinden
einzufithren, wenn es in einer Pfarrei kein
Kapitel mehr gibt. So habe ich die Pfarreien
von Lugano vom Domkapitel abgetrennt,
so dass es moglich wird, aus diesen fiinf
Pfarreien eine Gesamtkirchgemeinde Lu-
gano zu schaffen. In den ndchsten Monaten
werden die hierfiir endgiiltigen rechtlichen
Schritte unternommen.

Das Gesetz sieht vor, dass die Kirchge-
meinden Steuern erheben. In welchem
Masse machen die Kirchgemeinden davon
Gebrauch?

Die Kirchgemeinden miissen keine Steu-
ern erheben. Sie erheben nur dann Steuern,
wenn es notwendig ist, wenn die finanziellen
Mittel nicht anders zu beschaffen sind; zur-
zeit machen 38 Pfarreien von dieser Mog-
lichkeit Gebrauch. Zu entscheiden hat die
Kirchgemeindeversammlung.

Wie beschafft sich eine Kirchgemeinde
die Mittel fiir die Pfarrei, wenn sie keine
Steuern erhebt?

Es gibt viele Moglichkeiten, aber keine
einheitliche Losung. So gibt es Einwohner-
gemeinden, die den Kirchgemeinden eine
bestimmte Geldsumme zur Verfiigung stel-
len als Gegenleistung fiir alte Schulden, die
auf die Sdkularisation von Kirchengiitern
zuriickgehen.

Auf diese Weise ist aber ein Finanzaus-
gleich unter den Kirchgemeinden kaum zu
gewdhrleisten.

Wir sind jetzt eben daran, einen Finanz-
ausgleich auf freiwilliger Basis einzufiithren.
Zum ersten Mal habe ich alle Kirchgemein-
derite zu einer grossen Versammlung nach
Lugano einberufen. Es sind ungefdahr 600
Vertreter gekommen, und ich habe ihnen die
finanzielle Situation des Bistums in dieser

295

Das Bistum Lugano

Wohnbevolkerung ! 265899
- Katholiken 223771
- Protestanten 20091
- Andere 14037

Das Bistum ist in sechs Dekanate aufgeteilt:

Mendrisiotto (Bezirk Mendrisio und zusétzlich die Pfarreien Arogno, Bissone, Bru-

sino, Maroggia, Melano und Rovio): 35 Pfarreien fiir 45363 Einwohner;

Luganese (Bezirk Lugano ohne die Pfarreien, die zu den Dekanaten Mendrisiotto

und Malcantone gehéren): 41 Pfarreien fiir 77076 Einwohner;

Malcantone-Vedeggio: 36 Pfarreien fiir 24 564 Einwohner;

Locarnese (Bezirke Locarno und Vallemaggia): 74 Pfarreien fiir 55428 Einwohner;
- Bellinzonese (Bezirk Bellinzona ohne die Pfarreien Gnosca, Moleno, Preonzo, Isone,

Medeglia und Robasacco): 17 Pfarreien fiir 36315 Einwohner;

Tre Valli (Bezirke Riviera, Blenio und Leventina ohne die Pfarreien Gnosca, Moleno

und Preonzo): 49 Pfarreien fiir 27 153 Einwohner.

Das Bistum zéhlt also insgesamt 252 Pfarreien, wovon 143 mit einem Priester am Ort;

197 gehoren dem romischen Ritus an, 55 dem ambrosianischen.

' Volkszédhlung 1980.

Hinsicht dargelegt. Ich glaube, dass in den
Kirchgemeinden eine neue Generation da
ist, die fiir das Problem einer besserer Besol-
dung der Priester und fiir einen Ausgleich
der Besoldungen auf didzesaner Ebene sen-
sibilisiert ist. Aber es wird nach meiner Ein-
schidtzung noch drei, vier Jahre gehen, bis
man eine Losung gefunden haben wird. Es
braucht etwas Geduld, aber das Problem ist
gestellt und jedermann ist sich bewusst, dass
man so nicht mehr weitermachen kann. Das
Tessin bekommt von der Inlandischen Mis-
sion und von der «Solidaritit der Priester»
iiber eine halbe Million - das Tessin ist aber
nicht Dritte Welt.

Es gibt also Gemeindebeitrige an die
Pfarreien. Sind das nicht versteckte Kir-
chensteuern oder direkte Staatsbeitrige?

Manchmal sind es versteckte Kirchen-
steuern, manchmal auch geschuldete Bei-
trage - die Lageist von Ort zu Ort sehr unter-
schiedlich.

Wie steht es mit dem Versuch, wenig-
stens bei den Katechetenlohnen zu-einem
Ausgleich iiber das Bistum zu kommen, in-
dem man sie zentral verwaltet? Gibt es da
von seiten des Erziehungsdepartementes
Widerstand, weil es eine Domdne der Frei-
sinnigen ist?

Wir haben nie von einer Zentralisierung
der Katechetenlohne gesprochen, weder mit
dem Staat noch innerhalb der Kirche. Dar-
iiber haben bestimmte Zeitungen geschrie-
ben, weil sie entweder falsch informiert wa-
ren oder eine obstruktionistische Politik
verfolgen. Wir sind nicht einmal auf diese
Idee gekommen, da die rechtlichen Grund-

lagen fehlen und weil sie natiirlich ein politi-
sches Problem aufwerfen wiirde.

Nun wurde aber auch berichtet, das Bis-
tum habe versucht, die Pfarrei Muggio zu ei-
nem Finanzausgleich iiber das Bistum zu be-
wegen. Wie steht es damit?

Das beruht auf einem Missverstidndnis
mit der Einwohnergemeinde und dem
Kirchgemeinderat. Wir haben von Muggio
nie etwas verlangt, was zu verlangen wir
nichtin der Lage bzw. berechtigt waren. Wir
haben den vielen kleinen Pfarreien, wo ein
Priester fiir mehrere Pfarreien eingesetzt ist,
angeboten, sie mochten ihren jeweiligen An-
teil am Lohn des Priesters der Kurie iiber-
weisen, die dann dafiir besorgt ist, dass dem
Priester der volle Monatslohn regelméssig
ausbezahlt wird und die Sozialbeitrige ab-
gerechnet werden; es gab ndmlich Fille, wo
der Priester auf Lohnanteile lange warten
musste. Dies ist aber nur ein Angebot, und
wir haben diese Art der Lohnzahlung - von
der viele Pfarreien seit Jahren Gebrauch
machen - weder verlangt noch zu erzwingen
versucht. Der sogenannte Fall Muggio
wurde von einer Zeitung aufgebauscht.

Diese Art von Lohnauszahlung durch
die Kurie ist natiirlich kein Finanzausgleich.
Hat das Bistum in bezug auf einen Finanz-
ausgleich eigene Vorstellungen oder Pline?

Wir haben Koordinationspladne in bezug
auf die Lohne der Priester: so sollen die
AHV-Beitrage und die Entschiddigungen,
die die Priester fiir die Katechese in der
Schule erhalten, wenigstens zum Teil einge-
rechnet werden. Das geschieht bereits in ei-
nigen Pfarreien. Gegen eine Gesamtlosung



296

gibt es aber Widerstande vor allem von sei-
ten der Priester. Zurzeit befasst sich der
Priesterrat mit dieser Frage, und er hat dazu
eine eigene Kommission eingesetzt. Wir
werden sehen, welche Losungen angeboten
werden konnen. Ein anderer Vorschlag un-
sererseits ist, dass jede Pfarrei fiir jeden Ka-
tholiken Fr. 2.50 in eine gemeinsame Kasse
der Priester einzahlt. Aber auch das kénnen
wir nicht erzwingen. Ich bin aber sicher,
dass sich die Leute nach und nach auf dieses
System einlassen werden, so dass wir mit der
Zeit von den Zahlungen der Inldndischen
Mission und der «Solidaritdt der Priester»
unabhingig werden.

Fiir einen Nichttessiner entsteht so der
Eindruck von einer finanziell schwachen
Kirche in einem finanziell nicht schwachen -
und erst noch grossmehrheitlich katholi-
schen - Kanton.

Das stimmt. Nehmen wir als Beispiel die
Stadt Lugano. Lugano steht als Finanzplatz
in der Schweiz an dritter oder vierter Stelle
und ist nicht in der Lage, den Klerus der
Stadt zu bezahlen. Vor 15 Jahren wurde ein
freier Kirchenbeitrag eingefiihrt; dieser hat
aber nicht einmal einen Drittel der notwen-
digen Mittel erbracht. Die Leute werden sich
gedacht haben: Da ist ein Domkapitel, das
soll diese Fragen selber 16sen. Deshalb ha-
ben wir die Kirchgemeinde eingefiihrt, und
zwar nicht sosehr in der Hoffnung auf Kir-
chensteuern - ob Kirchensteuern eingefiithrt
werden, ist noch nicht entschieden. Fiir ein
paar Jahre mochten wir es mit einem freien
Kirchenbeitrag versuchen. Falls es dann zu
keiner Losung kommt, miissen wir wohl die
Kirchensteuer einfiihren. Die Liberalen und
ein Teil der Linken haben bereits eine parla-
mentarische Initiative eingereicht, die die
Besteuerung der juristischen Personen aus-
schliessen soll.

Entspricht dieser Widerspruch dem fol-
genden: Konfessionsstatistisch ist das Tes-
sin ein katholischer Kanton. Wenn man
aber ndiher hinschaut, scheint die Sikulari-
sierung sehr weit vorangeschritten zu sein,
Jedenfalls in stddtischen und halbstddti-
schen Gebieten.

Die Beobachtung der Sakularisierung ist
richtig, aber nicht im Hinblick auf die
schwache Besoldung der Priester. Hier han-
delt es sich um eine atavistische Situation.
Die Sakularisierung besteht in der Tatsache,
dass die Leute noch ein bisschen in die Kir-
che gehen - es diirften um die 20 % sein -,
aber sonst der Wohlfahrtsgesellschaft ziem-
lich ausgeliefert sind. Darin besteht die Sa-
kularisierung.

Die Schwierigkeit, die erforderlichen fi-
nanziellen Mittel fiir die Kirche aufzubrin-
gen, ist also nicht auf ein mangelndes Inter-

esse an der Kirche zuriickzufiihren, sondern
hat andere Griinde.

Sie hat andere Griinde: parteipolitische
Schwierigkeiten, Mangel an Tradition. Man
hat im Tessin den Klerus immer schwach be-
soldet, jedenfalls im Vergleich zur deut-
schen Schweiz; heute betrdgt der jahrliche
Minimallohn Fr. 24000.-. Die Mentalitit,
den Priester aufgrund seiner Leistungen
richtig zu bezahlen, war nie da. Frither war
das Tessin natiirlich arm, aber in der Frage
der Priesterbesoldung hat es mit der Ent-
wicklung nicht mitgehalten.

Wie steht es dann aber mit den Mitteln
fiir Baulasten?

Hier gibt es kein besonderes Problem. Es
werden Kirchen und Pfarrhduser renoviert,
und dafiir erhédlt man das Geld verhéltnis-
massig leicht. Die Kirche erhilt auch immer
noch Erbschaften. Das Problem ist die Be-
soldung des Klerus. Hier spiiren wir sehr
stark den Einfluss von Italien.

Hat damit auch der hohe Anteil gebiirti-
ger Italiener im Diozesanklerus von Lugano
zu tun?

Besonders hoch ist dieser Anteil nicht; es
sind um die 65 Priester, die urspriinglich
nicht in unserer Ditzese inkardiniert waren.
Aber das ist nach meinem Dafiirhalten kein
Problem, weil die gebiirtigen Italiener
durchschnittlich weder besser noch schlech-
ter sind als die einheimischen Priester.

Das Bistum Lugano als finanziell schwa-
che Kirche erscheint auch strukturell
schwach;, dies wird manchmal mit dem Feh-
len eines Klerus im mittleren Alter in Verbin-
dung gebracht, der Folge von Amtsniederle-
gungen und eines Einbruchs im Preister-
nachwuchs in den 1960er Jahren.

Dies ist kein nur fiir das Tessin typisches
Phdnomen. In der deutschen und franzosi-
schen Schweiz gibt es das gleiche Phédno-
men, und auch in Italien. Nach dem Konzil
gab es zahlreiche Amtsniederlegungen, und
auch der Nachwuchs ging plotzlich sehr
stark zuriick, was dazu fiihrte, dass der zwi-
schen 30 und 50 Jahre alte Klerus zahlen-
massig schwach ist und der Durchschnitt
iiber 60 Jahre betrédgt. Das eigentliche Pro-
blem ist aber nicht dies. Wir haben im Tessin
noch viele Priester: einen fiir 1200 bis 1300
Katholiken. Der eigentliche Mangel ist die
Struktur unserer Didzese: Wir haben viele
kleine Dorfer. In den grossen Stddten wie
Ziurich ist das Verhéltnis zwischen Priestern
und Bevolkerung viel ungiinstiger. Wir aber
leben mit einer Struktur, die mit der gegebe-
nen Zahl von Priestern nicht mehr zu halten
ist. Ob dies fiir die Seelsorge auch notwendig
ist, ist eine andere Frage. Wir waren es ge-
wohnt, dass es in jedem Dorf mit 300 bis 400

Einwohnern einen Priester gibt. Ob das aber
wirklich notwendig ist? Wenn man an die
Missionsldnder denkt, in denen die Kirche
im Aufbruch ist, konnte man zur Feststel-
lung kommen, dass wir eigentlich zu viele
Priester haben: zu viele Priester im Ver-
gleich zur Bevolkerung, nicht aber im Ver-
gleich zur Struktur.

In welche Richtung konnte und miisste
sich diese Struktur verdndern?

Zunachst als Wandel der Mentalitdt. Die
Leute miissen lernen, dass es nicht mehr
moglichist, jeder kleinen Pfarrei einen Prie-
ster zur Verfiigung zu stellen, und dass es
vielleicht auch gar nicht notwendig ist. Dies
ist ein Prozess, der seine Zeit braucht; An-
zeichen fiir eine solche Mentalititsinderung
sind bereits festzustellen: dass Leute zu die-
ser Einsicht kommen und sich selber organi-
sieren, zur Kirche gehen und beten und
Wortgottesdienst halten, auch wenn kein
Priester da ist. Die ganze Pastoral beruht
auf dem Prinzip der sonntaglichen Euchari-
stiefeier wie auf einem eisernen Prinzip. Ob
das aber in dieser Weise notwendig ist, frage
ich mich. Es werden ohnehin zu viele Messen
gelesen, zwei, drei in jeder Pfarrei. Ob die
Leute sich nicht daran gewdhnen miissten,
in die einzige Messe zu gehen, wenn nicht in
ihrer eigenen Pfarrei, so in einer benachbar-
ten.

Die Uberwindung dieser Engfiihrung
auf den Sonntagsgottesdienst, indem man
den Glauben nicht nur sonntags zum Aus-
druck bringt, sondern im alltiglichen Leben
- ist das nicht das besondere Anliegen von
Comunione e Liberazione?

Das Problem ist tatsdchlich der gelebte
Glaube: dass sich der Glaube nicht nur im
Kult ausdriickt. Dies ist eine Frage der Kate-
chese. Der Kult ist ein Ausdruck des Glau-
bens, aber der Glaube ist Prinzip des Lebens
fiir jeden Tag. Das sollten eigentlich alle wis-
sen: Wir haben im Bistum Lugano viele an-
dere Bewegungen. Und das wissen eigentlich
auch die Pfarreien. Das Problem ist jedoch
die konsequente praktische Durchfithrung
dieser theoretischen Einsicht.

Wie steht es eigentlich um die Eigenstén-
digkeit dieser Bewegungen? Was sagen Sie
zur Klage, Sie hdtten versucht, die christli-
chen Gewerkschaften enger an die Amtskir-
che zu binden?

Ich habe bloss meinen Standpunkt zur
Geschichte und zur Funktion, die die christ-
lichsoziale Organisation in der Diozese ge-
habt hat und haben soll, dargelegt. Keines-
falls will ich mich politisch einmischen, auf
Wahlen in der Organisation Einfluss neh-
men. Ich habe nur gesagt, was ich zur Sen-
dung der Christlichsozialen meine, und das



Referat ist auch veroffentlicht worden. Eine
Zeitung hat allerdings geschrieben, jetzt
habe der Bischof auch die Christlichsozialen
indie Hand bekommen. Ich habe aber nurin
einem fiir die ganze Organisation wichtigen
Moment ein theologisches Programm dar-
gelegt.

Also anders als bei den Entscheiden in
bezug auf das «Giornale del popolo».

Das «Giornale del popolo» gehort dem
Bistum. Und ich habe einen neuen Direktor
eingesetzt, weil ich {iberzeugt war, dass die
Linie der Zeitung nicht mehr dem Bediirfnis
einer neuen Pastoral entsprochen hat.

Es wurde aber auch schon vermutet, Ih-
nen sei es um die Moglichkeit einer direkten
Einflussnahme auf die Redaktion gegangen.

Diese Vermutung ist grundlos. Ich mi-
sche mich auch jetzt nicht in die Redaktion
ein. Es ging einzig um die Linie. Das diirfte
mit der neuen Zeitung - dem «Quotidiano»
-, die die Hilfte der Redaktion iibernom-
men hat, inzwischen auch klarer geworden
sein: mit ihrem scharfen kirchenpolitischen
Kurs wurde die von mir abgelehnte Linie
deutlicher; politisch wurde sie allerdings
nach rechts korrigiert.

In diesem Zusammenhang steht auch die
Vermutung, Ihnen gehe es bei den verschie-
denen Massnahmen darum, die Kirche und
die Kirchenleitung zu stéirken. Eine finan-
ziell und strukturell schwache Kirche brau-
che in einer zunehmend sikularisierten Ge-
sellschaft, um ihren Einfluss verstirken zu
kénnen, Zugang zu Finanzen, zu Medien
usw.

Das ist eigentlich eine Machtanalyse. Es
konnte auch sein, dass ich iiber keine Zei-
tung verfiigte — und was tue ich dann? Es
geht nicht darum, strukturell stark zu sein,
es geht vielmehr darum, dass die Katholiken
wieder zum Selbstbewusstsein kommen.
Deshalb werde ich in der nédchsten Zeit
grosse Anstrengungen im Bereich der Er-
wachsenenkatechese unternehmen. Es muss
uns gelingen, die Generation der Eltern wie-
der fiir den Glauben zu gewinnen, dann ge-
winnen wir auch die Jugend. Denn die Ju-
gend ist heute anders als vor 20 Jahren, sie
ist der Familie gegeniiber wieder positiv ein-
gestellt. Stark bedeutet, dass die Leute wie-
der aus dem Glauben heraus denken und
handeln. Die Strukturen sind, auf verschie-
denen Ebenen, notwendig: Man muss fiir
den Klerus sorgen und ihn sozial behandeln.
Wenn ich eine Zeitung habe, dann soll diese
nicht gegen meine Seelsorge eingestellt sein -
sonst bleibt mir nur, ihre Verluste zu bezah-
len. Die Strukturen haben eine nur funktio-
nale Bedeutung. Es geht nicht um eine Stér-
kung der Strukturen als solche, sondern um
eine Stiarkung des Glaubens: damit die

297

Priester im Bistum Lugano
Diozesanpriester
- im Bistum

im kirchlichen Dienst

- ausserhalb des Bistums

Priester anderer Diozesen

- im kirchlichen Dienst

- andere Tétigkeit oder im Ruhestand

Total

Ordensménner

Priester

(aus 9 verschiedenen Gemeinschaften)
- im Rahmen der Ditzese tétig
Nichtpriester

Frauengemeinschaften

Orden

- Péapstliche Klausur

- Bischofliche Klausur

Total Mitglieder
Kongregationen

- Anzahl

- Hauser oder Gemeinschaften
Total Mitglieder
Sdkularinstitute

- Institute bzw. Vereinigungen
Total Mitglieder

Kirchliches Personal im Bistum Lugano'

andere Tatigkeit oder im Ruhestand 22

! Stand: 1. Dezember 1986; Quelle: Diocesi di Lugano, Servizio Stampa.

218
197
175

21
21

239

102

45
22

71
36

98
811

65

Leute wieder in die Lage versetzt werden, zu
denken, dass der Glaube fiir das Leben hilf-
reich, eine unersetzliche Hilfe ist - fiir das
Leben und nicht fiir den Tod.

Dieses Anliegen wird auch von Comu-
nione e Liberazione herausgestellt. Nun
wird dieser Bewegung aber gerade vorge-
worfen, sie versuche ihren Einfluss in eine
bestimmte Richtung geltend zu machen, es
ist die Rede von Druck in Richtung Einheit-
lichkeit auch in Fragen, die Katholiken ver-
schieden beantworten diirfen, und zwar auf-
grund einer besonderen Betonung des Mo-
mentes Glaubensgehorsam.

Die Bewegung ist eigentlich strukturell
sehr schwach; rechtlich gibt es sie nicht ein-
mal. Ihre Starke liegt nicht in der Struktur,
sondern in der Qualitat der Leute: Esist eine
Bewegung der Intelligenz, der Herzen - sie
istein Leben und nicht eine Struktur. Natiir-
lich sind die Leute sehr engagiert, aber sozial
gesehen haben sie keine grossen gesell-
schaftlichen oder politischen Machtpositio-
nen.

Woher kommen dann die Befiirchtun-
gen, die Bewegung versuche im Kanton Tes-
sin politisch Einfluss zu nehmen?

Es ist eine Angst. Aber alle Akademiker
werden doch ihr Leben voll leben und auch
politisch aktiv werden wollen. Uberhaupt
sollte jeder verniinftige Christ politisch ak-
tiv werden, wenigstens kulturell, wenn nicht
parteipolitisch. Vielleicht sind die Leute
nicht daran gewohnt, dass es eine Bewegung
gibt, die einheitlich ist und die bestimmte
kulturelle Ziele anstrebt. Zurzeit stehen wir
vor Kommunalwahlen, und da sind die
Leute empfindlicher; von liberal-radikaler
Seite wurde die CVP davor gewarnt, Comu-
nione e Liberazione zu viel Platz einzuriu-
men. Fiir die Berechtigung einer solchen
Warnung gibt es aber keine Tatsachen.

Die Perspektive des Kulturellen ist Ihnen
personlich und als Bischof wichtig. Das Bis-
tum Lugano ist in der Schweiz das erste Bis-
tum, das nicht nur eine Medienkommission
hat, sondern demndchst zusdtzlich eine Kul-
turkommission. Hdingt das mit Ihrer pasto-
ralen Zielsetzung zusammen, aufzuzeigen,
wie Glauben und Leben stirker zu ver-
schrinken sind?

Natiirlich, wenn man bedenkt, was Chri-
stentum ist. Christentum ist eine neue kultu-
relle Auffassung der Geschichte, des Men-
schen. Sollen wir darauf verzichten, wenn es



298

um die Grundhaltung gegeniiber dem
Schicksal des Menschen geht? Kultur ist,
wie der Mensch sich selber versteht, und das
héngt eng mit dem Glauben zusammen,
denn Glaube ist die Art und Weise, wie der
Mensch sich selber versteht gegeniiber Gott.
Wenn sich die Welt, vor allem Europa, das
Abendland, sdkularisiert hat, dann auf-
grund der Tatsache, dass der Katholizismus
nicht mehr in der Lage war, ein Fiihrer in
dieser Hinsicht zu sein. Andere Krifte ha-
ben die kulturelle Fithrung iibernommen.

So dass es ein Indiz fiir die innere Kraft
des Katholizismus wire, wenn er wieder
eine kulturelle Fiihrungsrolle iibernehmen
konnte?

Sicher. Man hat in den 1960er Jahren ge-
nug vom kulturellen Defizit des deutschen
und deutschschweizerischen Katholizismus
gesprochen: die Katholiken gingen nicht an
die Universitat, hitten keine Professoren. ..
Mann soll nicht nur tiber das Defizit spre-
chen, sondern auch versuchen, es zu behe-
ben.

Seit den 1960er Jahren hat sich der Ka-
tholizismus dafiir entschieden gesellschaft-
lichen, sozialen Fragen zugewandt, und das
heisst auch politischen. Vor alllem auch hin-
sichtlich der Dritten Welt; denn die Frage
nach der Entwicklung ist auch eine politi-
sche Frage. Haben Sie deshalb Bedenken
gegeniiber dem Fastenopfer der Schweizer
Katholiken?

Meine Bedenken werden von anderen Bi-
schofen geteilt, und sie wurden auch schon
vorgetragen. Mein Unbehagen gegeniiber
dem Fastenopfer griindet auf der Tatsache,
dass es sich auf die Dritte Welt reduziert hat;
man muss nur einmal die Themen der letzten
Jahre anschauen. Das soziale Element muss
sich, um spezifisch christlich zu bleiben,
standig dem Primat des Glaubens unterstellt
wissen. Wir haben hier einen dhnlichen Vor-
gang wie in Lateinamerika mit der Befrei-
ungstheologie: Die Versuchung einer Re-
duktion des Glaubens auf das Soziale. Das
ist eine ewige Versuchung im Christentum.

Nach dem vorhin Erdérterten wiirden Sie
also nicht von der sozialen Frage, sondern
von der kulturellen Perspektive her denken
wollen.

Das ist bereits in Puebla geschehen: Da
wurde die Kultur als das entscheidende Ele-
ment fir die Christianisierung herausge-
stellt; die Kultur ist zu verchristlichen. Da-
bei geht es nicht um die Kultur im aufkléreri-
schen Sinn, sondern um den Glauben als
gestaltende Kraft des ganzen Lebens, der
Kultur und der Entwicklung. Die Kirche ist
nicht dazu da, die Wohlfahrt in der Welt zu
sichern. Das ist eine Aufgabe aller Men-

schen, die Christen eingeschlossen. Was die
Kirche aber vermehrt tun sollte, ist den
Glauben zu predigen. Aus dem Glauben
kann man alles ableiten - nicht in dem Sinn,
dass man Rezepte ableiten konnte, sondern
in dem Sinn, fiir das Handeln iiberhaupt
einen Bezugspunkt zu haben. Dasist Kultur:
Kultur ist, wie man handelt, wie man heira-
tet, wie man das Haus baut, wie man denkt.
Christliche Kultur wird sichtbar, wenn man
sie mit der Osmanischen vergleicht: Die
bauen anders, die essen anders, die heiraten
anders. .., weil sie von einem anderen reli-
giosen lebensgestaltenden Standpunkt her
handeln.

Das fiihrt uns wieder zur Frage nach dem
Zusammenhang von Glauben und Leben.
Ich mochte sie nun noch mit dem Stichwort
von der Autonomie der irdischen Wirklich-
keiten aufnehmen. Die einzelnen Lebensbe-
reiche als Katholiken ernst nehmen heisst
doch, sie als eigenstindige Bereiche ernst
nehmen und sie zugleich in der Glaubens-
perspektive zu sehen.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat von
der Autonomie der weltlichen Dinge gespro-
chen, nicht von der Autonomie der Christen
im Hinblick auf den Glauben. Die weltli-
chen Dinge haben ihre eigenen inneren,
strukturellen Gesetze. Aber als Christ kann
ich in bezug auf den Glauben nicht autonom
sein. Ich kann ohne den Glauben nicht den-
ken, sonst bin ich nicht mehr Christ. Sonst
gerate ich der Kultur der Welt gegeniiber in
einen Subordinationszustand. Und das ist
es, was auch geschehen ist: Die Christen sind
subordiniert, sie sind nicht mehr an fithren-
der Stelle. Am ehesten kénnen sie noch sa-
gen: Was die anderen denken ist gut oder ist
eventuell schlecht. Die Christen haben sich
darauf beschrinkt, gutzuheissen, was die
anderen fiithrend tun.

Sie wiirden also den Katholiken empfeh-
len, Mut zu haben, sich wieder selber zu
sein.

Den Glauben als kulturelles Prinzip un-
ter den jetzigen Bedingungen wiederzuent-
decken.

Ist das denn letztlich auch Thr Kurs als
Bischof von Lugano: Die Kirche im Tessin
strukturell zu stirken, damit. . .

Den Glauben der Christen zu stirken,
die Struktur ist sekundér; ich halte von der
Struktur sehr wenig, obwohl ich Kanonist
bin. Es geht darum, das Selbstbewusstsein
der Christen zu stdrken: zu sein, was sie
sind. Das sagt allerdings schon das Zweite
Vatikanische Konzil (Gaudium et spes, 43):
Die moderne Héresie ist die Scheidung von
Glauben und Leben; man lebt nach Prinzi-
pien, die nicht aus dem Glauben gewonnen
werden.

Mit diesem Gedanken beginnt auch IThr
Hirtenbrief von Ostern 1987 «Sjate forti
nella fede» («Seid stark im Glauben»).
Darin bezeichnen Sie auch die moralische
Frage unserer Zeit als eine primdr kulturelle
Frage. Ich hoffe, dass diese Perspektive
auch in der deutschen Schweiz vermehrt
Aufmerksamkeit finden wird, und ich

danke Ihnen fiir dieses anregende Gesprdch
ganz herzlich.

«Ich hatte Durst, und ihr
gabt mir zu trinken» (2)

Menschliche Grundbediirfnisse

als theologischer Ort

Wahrend einer Messe kam {iberraschen-
derweise der Direktor der Buslinien Limas.
Das war bisher noch nicht vorgekommen
und ist wohl darauf zuriickzufiihren, dass
sichim Verlauf der Verhandlungen wahrend
der zuriickliegenden Wochen um die Lo6-
sung eines komplizierten Konfliktfalles zwi-
schen unseren beiden Slums unter Vermitt-
lung der Pastoralequipe ein gutes Verhaltnis
zwischen dem Direktor und der Equipe ent-
wickelt hatte.

Dass aber just an diesem Wochenende
der Evangeliumstext Mt 25, 31ff. zur Le-
sung anstand, erschien uns mehr als ein Zu-
fall. Wir formulierten: Ich war ohne Trans-
portmoglichkeit, und ihr gabt sie mir bzw.
gabt mir keine Buslinie. Unser unverhoffter
Gast verstand. Er horte die Not der Men-
schen: durchschnittlich drei bis fiinf Stun-
den sind sie tdglich unterwegs, weil es zu un-
seremViertel keine Buslinie gibt. Schlange
stehen sei ja ganz normal, aber es komme
héufig vor, das sie bis zu zwei Stunden auf
diese Weise verlieren, zu spét zur Arbeit ki-
men oder spédt nachts erst zuriickkehrten.
Darunter leide das Familienleben. Die Viter
wiirden ihre Kinder kaum sehen, und vor al-
lem stiinden die vielen alleinstehenden Miit-
ter oft vor unlésbaren Problemen. Fiir unser
Viertel wiirde lediglich ein «Colectivo»
(VW-Bus) zur Verfiigung stehen, dessen Ka-
pazitdt aber dusserst minimal sei und bei
weitem nicht ausreiche. Er verkehre zudem
lediglich bis an den Rand des Zentrums und
verlange das dreifache des offiziellen Busli-
nientarifs. Damit miisste man allein fiir die
Transportkosten etwa ein Drittel eines mo-
natlichen Mindestgehalts ausgeben. Wer
aber verfiige schon iiber einen monatlichen
Mindestlohn. Als einzige Alternative wiirde
sich eine Buslinie anbieten, zu der man eine
halbe bis dreiviertel Stunde zu Fuss gehen
miisse; sie sei zudem bereits total tiberfiillt.



Unser Gast solle sich auch eine Mutter mit
einem Sdugling im Tragetuch vorstellen, mit
zusétzlich ein, zwei Kleinkindern, der Ein-
kauftasche und in diesem Fall mindestens
1 Stunde einfacher Fussweg.

Was wir unternommen hatten? In vielen
miihsamen, unentgeltlichen Gemeinschafts-
arbeiten waren Schotterstrassen angelegt
und ein grosses Grundstiick fiir eine Buslinie
als Stationierungsplatz reserviert worden.

Jesus lebte in Galilda, Judda und Jerusa-
lem. Er hatte es damals nicht mit den Pro-
blemen unserer Ballungsrdume zu tun.
Hitte er - in unserer Situation - nicht dhn-
lich formuliert wie wir es taten? Uber unse-
ren zufilligen Gast hatte sich unsere Deu-
tungsweise des Evangeliumstextes erweitert.
Die Situation des alltdglichen Lebens in Ar-
mut erschliesst Auslegungskriterien, ohne
dass wir die hermeneutische Problematik
explizit erortern miissten. Uns war klar ge-
worden, dass Jesus menschliche Grundbe-
diirfnisse in seiner Gerichtsrede behandelte:
Erndhrung, Kleidung, Wohnen, Gesund-
heit und Freiheit. Diese wurden uns zum
theologischen Ort, das heisst, zu Ansatz-
punkten, Jesus Christus und sein Verhéltnis
zum Menschen in vertiefter Weise zu erfas-
sen und zu bedenken. Nach Mt 25, 31ff.
sind fiir Jesus Christus als den wiederkom-
menden Weltenrichter die menschlichen
Grundbediirfnisse keine Beildaufigkeiten,
die etwa lediglich das menschliche Wohler-
gehen im Diesseits betrafen. Sie eroffnen
vielmehr einen Zugang zu ihm selbst und
zum Reich Gottes.

Dieses einfache Beispiel mag etwas ver-
deutlichen helfen, wie wir vorgehen. Theo-
logische Orte ergeben sich fiir uns nicht nur
daraus, was beispielsweise in der theologi-
schen Literatur vorgegeben ist. Der Ver-
such, auf Gott zu hoéren und unseren Glau-
ben zu reflektieren, bezieht insbesondere die
Lebenssituation der Menschen ein. Dieser
Versuch wird hier im Elendsviertel auch ein
wenig zur Kunst, die kleinen Zufille am
Wegrand als Fingerzeige nicht zu iiberse-
hen; beim Nachdenken iiber unseren Glau-
ben achten wir auf die haufig vernachléssig-
ten kleinen Dinge, «nichtssagenden» Alltag-
lichkeiten, die aber fiir Hinz und Kunz und
die vielen «Namenlosen» und Unbedeuten-
den wichtig sind. Im grossen Weltgetriebe
(und der hohen Theologie) fallen sie mei-
stens unter den Tisch bzw. werden nur allzu
leicht iibersehen. Mit was bringen unsere
Menschen tagtéglich ihre Zeit zu, was ist ih-
nen Sorge? Unsere Glaubensreflexion er-
folgt nicht losgelost von diesen Lebensver-
haltnissen der Menschen.

Im Anschluss an Puebla, wo vom Sehen
der Situation im Lichte des Glaubens ge-
sprochen wird, kniipfen wir an den Grund-
bediirfnissen und Grundbefindlichkeiten

der Menschen an und ordnen diesen - wie es
auch die Bischofe tun - den Stellenwert eines
«theologischen Ortes» bei der Erschliessung
und der Reflexion des Glaubens zu; dadurch
wird die Lebensrelevanz des Glaubens fiir
die Menschen offenkundig.

Ein solcher Prozess erfolgt selbstver-
standlich in Riickkoppelung mit dem Glau-
bensgut der Kirche, wie auch im folgenden
sichtbar wird. In unserer Bestimmung des
Verhiltnisses Jesu zu den Grundbediirfnis-
sen des Lebens tauchten in den Predigtge-
sprichen noch folgende zwei Probleme auf:
Fiir uns in Montenegro mit rund 5000 Ein-
wohnern gibt es bisher lediglich eine erste
und zweite Klasse Primarschule. Die Klas-
senrdume und der Schulplatz sind ebenfalls
in unentgeltlicher Gemeinschaftsarbeit er-
stellt worden. Litt nicht Jesus auch dort,wo
Kinder keine Schule hatten und die Schulbil-
dung gleichwohl Voraussetzung fiir eine In-
tegration ins gesellschaftliche Leben ist
(Puebla 33)? «Ich hatte keine Schulbil-
dungsmoglichkeit, und ihr gabt sie mir bzw.
gabt sie mir nicht».

Fiir die Gesellschaft, in der Jesus lebte,
bestand unser Schulproblem nicht. Hétte er
heute nicht d4hnlich formuliert, und wiirde er
beispielsweise nicht auch sagen: «Ich war ar-
beitslos, und ihr gabt mir eine Beschifti-
gung»? Als dieser Bereich angesprochen
wurde, spannte ich als hauptamtlicher Ver-
kiindiger den Bogen von unseren gottes-
dienstlich versammelten Gemeinden in den
beiden Slums hin zur Gemeinschaft der Ge-
samtkirche, von unseren Erwédgungen des
Evangeliumstextes hin zur universalen
Lehre der Kirche. Das kirchliche Lehramt
behandelt diesbeziiglich Dinge, die eine Ent-
faltung des christlichen Glaubens fiir unsere
Zeit darstellen; unsere Menschen erfahren
dadurch nicht nur von der Sorge und Liebe
Gottes, sondern auch der Gemeinschaft der
Kirche, die sich um sie kiitmmert: das Recht
auf Arbeit und Familienlohn, um den Be-
stand der Familien nicht zu gefahrden (in
den Slums ist dies ein besonders gravieren-
des Problem) und die Kinderarbeit zu unter-
binden; der Vorrang von Mensch und Ar-
beit vor dem Kapital... (vgl. zum Beispiel
Johannes Paul II, Laborem exercens; ge-
rade diese Enzyklika fand in den lateiname-
rikanischen Gemeinden einen starken Wi-
derhall). Die staatliche Gesetzgebung der
jetzigen Regierung bestimmt, dass ein Ar-
beiter nach drei Monaten nicht mehr entlas-
sen werden darf. Die Folge dieses an sich gu-
ten Gesetzes ist, dass nunmehr die Arbeiter
kurz vor Ende dieser Frist entlassen werden,
also immer wieder auf der Strasse stehen
und schliesslich haufig das Heer der Verkau-
fer auf den Strassen Limas vermehren. Sie
entbehren zudem jeglicher sozialer Absiche-
rung ihrer Familien.

299

Unsere Menschen erhalten in ihrer
schwierigen Situation der Arbeitslage durch
das kirchliche Lehramt stiitzende Orientie-
rung und Kriterien und dartiber hinaus zu-
dem einen wichtigen Fiirsprecher. Die
menschlichen Grundbediirfnisse werden
also liber unsere Glaubensreflexion nicht
nur zum theologischen Ort, um Jesus Chri-
stus besser verstehen und ihm nachfolgen zu
lernen. Sie werden vielmehr auch zum Ort,
die kirchliche Gemeinschaft besser erfassen
zu kénnen.

Menschliche Grundbediirfnisse

als ekklesiologischer Ort

Wie verarbeiteten wir in der Reflexion
von Mt 25, 31 ff. das tdgliche Ringen um die
menschlichen Grundbediirfnisse als Ver-
héltnisbestimmung in der kirchlichen Ge-
meinschaft? Wie schon zum vorangegange-
nen, so seien auch hier lediglich einige Beob-
achtungen und vorldaufige Erwégungen
angefiihrt.

Sicherlich aufgrund ihrer durchlittenen
Situation fanden die Menschen einen spon-
tanen Zugang zu diesem Evangeliumstext:
hier werden Grundbediirfnisse angespro-
chen, die fiir sie die zentralen Probleme des
Uberlebens darstellen. Und dennoch war
nicht zu verzeichnen, was ja auch moglich
gewesen wire, dass sie sich in die Rolle der
«Geringsten der Briider» Jesu begeben hit-
ten, an denen sich die anderen, die Reichen,
von denen sich in unserer Stadt ja ebenfalls
viele bzw. vermutlich die meisten zur Kirche
zdhlen, zu bewihren hitten. Als ich einmal
nachfragte, wie wohl die Menschen in
«Monterico», einem der reichen Viertel Li-
mas, den heutigen Evangeliumstext verste-
hen diirften, kam zur Antwort: «Ojala que
escuchen tambien» («Hoffentlich horen
auch sie»). Bei uns jedenfalls machten es
sich die Gottesdienstbesucher nicht so
leicht, die Forderungen des Evangeliums
lediglich auf die Reichen oder das «System»
abzuwilzen. lhre ganz personlichen Siin-
den, Egoismen und Vernachldssigungen im
Rahmen der Erfillung der menschlichen
Grundbediirfnisse, wie sie in Mt 25, 31 ff.
genannt sind, wurden aufgedeckt, so zum
Beispiel, wenn einer an der Gemeinschafts-
arbeit fiir den Gesundheitsposten nicht teil-
nehmen oder dann die-fiir ein solches Ver-
halten féllige Geldstrafe nicht bezahlen
wolle bis hin zum Verweigern des Eimers
Wasser in Notfillen.

Es zeigt sich, dass die Menschen bei die-
ser Verhiltnisbestimmung zur Gemein-
schaft, zur kirchlichen Gemeinschaft auch -
die Verfehlungen benannten sie beim Got-
tesdienst und hoben sie damit nochmals auf
eine andere Ebene -, sehr wohlihre personli-
chen Vergehen und Siinden, gemessen an



300

der Forderung des Evangeliumstextes be-
kannten und einem entschuldigenden Ab-
schieben auf andere widerstanden.

In diesem Zusammenhang der Verhilt-
nisbestimmung zur kirchlichen Gemein-
schaft kurz folgender inhaltlicher Aspekt:
Es durfte auf einem Missverstéindnis beru-
hen, vielleicht bedingt durch die soziale und
kulturelle Distanz, wenn jemand meinen
wiirde, in unseren christlichen Gemeinden,
sei es in den Elendsvierteln oder bei den
Campesinos, ginge es in einer Pastoral der
Befreiung einseitig um soziale Befreiung,
und die Dimension der personlichen Siinde
den Nichsten, der kirchlichen Gemein-
schaft und Gott gegeniiber, die Erlosungs-
bediirftigkeit und das ewige Heil spielten
eine untergeordnete bzw. keine Rolle. Das
Gegenteil zu unterstreichen scheint mir -
nach nunmehr sieben Jahren pastoraler Ar-
beit im Sinne der Pastoral der Befreiung so-
wohl in Campesinogemeinden als auch in
Elendsvierteln - fast wie Eulen nach Athen
tragen:

Die Campesinogemeinden und die Men-
schen unserer beiden Slums sind religidse
Menschen. Sie sind noch nicht durch Auf-
klarung und Sakularisierungserscheinungen
angekrankelt und teilen ihre Welt nicht in
voneinander getrennte Sektoren auf, in de-
nen zum Beispiel das Glaubensleben ein
Randphidnomen wire, das dem Freizeitsek-
tor zugeteilt wiirde, weil es mit dem iibrigen
Leben wenig zu tun hétte. Thre Sehweise ist
viel integraler. Ob die erwihnten Befiirch-
tungen nicht die mitteleuropéische Situation
als Hintergrund spiegeln, die der unseren
nicht gerecht werden? Der genannte inhaltli-
che Aspekt der Verhiltnisbestimmung der
Menschen hier zur kirchlichen Gemein-
schaft schliesst — wie sie immer wieder her-
vorheben - die Erwartung ein, «Orientie-
rung» und «spirituelle Nahrung» sowohl fiir
ihr gegenwirtiges als auch das ewige Leben
zu erhalten. Wenn also einer meinen sollte,
es kdme «nur» auf die soziale Befreiung an,
hitte er nicht verstanden, wie wir in den
christlichen Gemeinden im Sinne einer Pa-
storal der Befreiung arbeiten: Wir versu-
chen zu entdecken, wie der Geist Gottes in
der Situation dieser leidenden und religiésen
Menschen, die hart tagtéglich um die Befrie-
digung ihrer Grundbediirfnisse ringen, wie
erinihrer Volksreligiositit, ihrem Eigenver-
stdndnis und ihrer Kultur am Werk ist (vgl.
EN 20-24, 48; Gaudium et spes 53-58; Lu-
men gentium 17), und die versuchen, in der
Riickbindung an die Bibel und den, Glauben
der Kirche christliche Comumidades aufzu-
bauen.

Wenn wir - wie am vorgestellten Beispiel
ersichtlich wird - auch das Strukturelle be-
denken, dann sei zur Erlduterung wenig-
stens kurz auf zwei Griinde verwiesen:

Die Tragweite des Strukturellen

Zum einen lernen wir von den gesamtla-
teinamerikanischen Bischofskonferenzen in
Medellin und Puebla, vom Lehramt der
Pépste, zum Beispiel von Populorum Pro-
gressio bis zu Johannes Paul II. (vgl. nicht
nur Teile seiner Reden bei seinen Reisen
nach Lateinamerika etwa in Mexiko, Brasi-
lien oder Peru, sondern auch seine neueste

Enzyklika «Sollicitudo Rei Socialis») sowie .

von den Verlautbarungen der peruanischen
Bischofe in unseren Gemeinden zu dem per-
sonalen auch den strukturellen Aspekt in
seiner Bedeutung fiir das Leben und die Kir-
chenbildung wahrzunehmen. Gerade wenn
es, wiein Mt 25, 31 ff., um die menschlichen
Grundbediirfnisse geht und der Weltenrich-
ter die Erfillung dieser mit der Frage des
ewigen Heiles verkniipft, dann miissen wir
in unserer Reflexion des Glaubens als christ-
liche Gemeinde - im Anschluss an das kirch-
liche Lehramt - auch strukturelle Gesichts-
punkte bedenken. Dies schliesst zugleich zu
erkennen ein, welche Bedeutung und Aus-
wirkungen die strukturelle Siinde und siin-
dige Strukturen (vgl. Sollicitudo Rei Socia-
lis, 36 f., 39) fiir das Leben haben, und eben-
falls, dass ein - im verengten Sinne -
«caritatives» Verhalten nicht ausreicht.
Brachten nicht die Menschen unserer
Elendsviertel beim gemeinsamen Nachden-
ken tiber Mt 25, 31ff. genau das zum Aus-
druck, als sie die strukturellen Aspekte an-
sprachen und von ihren gemeinsamen Be-
miihungen berichteten, die Grundbediirf-
nisse befriedigen zu helfen und damit der
Gemeinschaft und dem Leben zu dienen,
was Johannes Paul II. als die positiven Zei-
chen nennt: Er sieht solche in dem wachsen-
den Bewusstsein der Solidaritdt der Armen
untereinander und in deren Initiativen der
wechselseitigen Unterstiitzung (aaO. Nr. 39)
und ermuntert solche.

Zum anderen: Beim gemeinschaftlichen
Angehenihrer Grundbediirfnisse greifen die
Menschen auf Muster ihrer alten Kulturen
zuriick, die sie von den Campesinogemein-
den mit in die Slums brachten, etwa das
Prinzip der Reziprozitit und die unentgeltli-
che Gemeinschaftsarbeit. An solchen Tradi-
tionen kniipfen wir an und bestdrken sie.
Hier ist ein zentraler ekklesiologischer Ort
unserer Arbeit fiir die Kirchenbildung. Im
Unterschied zu den Sekten und ihrem meist
individualistischen Verstdndnis des Evange-
liums und Glaubens kénnen wir mit Hilfe
einer Auslegung der Texte, die das Struktu-
relle und die strukturierte kirchliche Ge-
meinschaft in den Blick fasst, sowohl der
Tradition der hiesigen Kultur als auch dem
Kirchenbild des Vatikanum II, Medellins
und Pueblas entsprechen.

Diesen Gesichtspunkt zu betonen scheint
uns wichtig, weil wir auf diese Weise einer-

seits dem massiven Eindringen gewisser Sek-
ten begegnen konnen, die das traditionelle
Wissen um die Kultur der Comunidad und
das Verhalten in ihr aushohlen. Anderer-
seits lasst sich auch ein deformiertes Kir-
chenbild aus der Kolonialzeit, das bis in die
Gegenwart fortwirkt, und das Kirche und
Evangelium nur allzu hdufig zur Ausbeu-
tung der Menschen und ihrer Kultur be-
Thiitzte, korrigieren hin zu einer Kirche, in
der auch die Armen einen gebiihrenden
Platz haben. Eine solche Kirche kann fiir sie
erst anziehend werden, weil sie «ihre» Kir-
che ist, die fiir sie Partei ergreift und sie ver-
teidigt. Andererseits wéchst aber zugleich
das Bewusstsein, dass sie, die Armen, selbst
Kirche sind und als solche im Sinne des
Evangliums die zeitlichen Verhéiltnisse
transformieren helfen - zeichenhaft als An-
sage des Reiches Gottes.

Ein letzter Gesichtspunkt: Die Gottes-
dienstbesucher brachten ihre Bemiihungen
um die Erfillung der menschlichen Grund-
bediirfnisse bei der Gabenbereitung als ihre
Zeichen des Glaubens dar und feierten den
Gott des Lebens und Jesus Christus als Wel-
tenrichter, der die Grundbediirfnisse in
einer solchen Weise in seinem Evangelium
bewertet, dass er sie im Weltgericht mit der
Heilszusage verkniipft. Indem wir die
menschlichen Grundbediirfnisse nicht nur
verstandesmaissig im Predigtgesprich be-
trachteten, sondern sie in der liturgischen
Feier der gottesdienstlich versammelten Ge-
meinde vor Gott brachten, kommt ihr Stel-
lenwert als ekklesiologischer Ort an sein
Ziel: sie erhalten einen Stellenwert fiir die
Kirche zur Feier und Anbetung Gottes.

Yom «Notleidenden-Christus»

und «Bettler-Gott»

Damit sind wir auch am zentralen Punkt
des Verstdandnisses von Mt 25, 31 ff. ange-
langt: Bei der Auslegung wiahrend der Mes-
sen ging es nicht «nur» um dieses oder jenes
menschliche Grundbediirfnis. Wir durften
vielmehr gemeinsam und als Gemeinden
entdecken: Wer ist doch dieser Jesus Chri-
stus! Er, der kommende Weltenrichter, ist
ganz nah beim einzelnen und seinem Volk.
Mehr noch. Er identifiziert sich mit dem
notleidenden Menschen, und er kann es
nicht haben und sehen, dass ihre Grundbe-
diirfnisse nicht befriedigt werden und die
Lebensgrundlage der Menschen nicht ge-
wihrleistet ist. Seine Liebe zu ihnen erweist
sich in dieser miitterlich-viterlichen Sorge
um essen und trinken, Kleidung und Ge-
sundheit... Als christliche Gemeinden
machten wir uns klar, dass diese liebende
Zuwendung Jesu Christi und seine Identifi-
zierung mit dem Menschen ihren Ausdruck
finden muss in unserer personalen und
strukturellen Zuwendung zum Néachsten.



Ein solches christliches Verstdndnis des
Menschen auferlegt nicht nur ein solidari-
sches Verhalten den Notleidenden gegen-
tiber, sondern ruft in der Nachfolge Jesu
Christi geradezu zur Identifizierung heraus.

Hier ist ein Schliissel zum Verstehen des
Verhiltnisses der Menschen untereinander
aus der Sicht, wie es Mt 25 nahelegt, und da-
mit auch des Verhéltnisses der Menschen zu
Gott. Ewiges Heil hat zu tun mit dem kon-
kreten Verhalten dem «Nachsten-Christus»
gegeniiber und wird in der Gerichtsrede in
Korrelation gesehen zu: «den Hungernden
speisen, den Diirstenden zu trinken zu ge-
ben...», das heisst, in einem Verhalten, das
zumindest die Grundlagen des Lebens er-
moglicht und erhilt.

Auf dieser Ebene findet unter anderem
zudem die Zuriickweisung des Herrn statt,
aber auch das sich liebende Offnen ihm ge-
geniiber und das Begegnen mit dem Herrn,
der uns zuerst geliebt hat und uns hier in die
Bewidhrung und Bewahrheitung ruft. Der
das Lebensnotwendige entbehrende Bruder,
in dem zugleich der Herr in dieser Welt ge-
genwartig ist, wird zum Priifstein und Stein
des Anstosses.

Das Identifizierungsmotiv

Dieses Motiv ist fiir die Menschen hier
keineswegs fremd. Im Gegenteil: Wenn sie
Mt 25, 31ff. so spontan mit ihrem Leben
verkniipfen, dann wohl auch deshalb, weil
das Identifizierungsmotiv in vielen Wander-
legenden in der Volksfrommigkeit lebendig
ist. Gott kommt als Bettler zu einem Hoch-
zeitsfest und wird schméhlich abgewiesen.
Die Magd, die ihm Brot zusteckt, wird vom
drohenden Untergang gerettet, wihrend die
Hochzeitsgesellschaft vernichtet wird.

Diese Wanderlegende der Volksfrom-
migkeit erlaubt auch einen Einblick in das
theologische Verstehen des Volkes und der
Theologie, die sich daraus speist. Darauf
soll verwiesen werden, um ein mogliches
Missverstandnis zu kldren. Die Ungeschul-
detheit des Heils wird in der Legende offen-
kundig. Der «Bettler-Gott» bittet um ein
Stiick Brot; die Magd wird dafiir mit dem
Leben belohnt. Die Gabe des Menschen
steht — in gut biblischer Tradition - in kei-
nem Vergleich zum Geschenk, das der
«Bettler-Gott» bereithilt.

Ziehen wir in die Linie weiter. Wenn in
unseren Elendsvierteln solidarisches Ver-
halten zu Gemeinschaftskiichen fiithrt, zum
Einsatz von freiwilligen Sozialassistentin-
nen, zu einem Fonds fiir Notfille, zu in Ge-
meinschaftsarbeit gebauten Strassen, Schu-
len und Gesundheitsposten, und wenn nach
Jahren des harten Ringens und Kdmpfens
einmal Trinkwasser in den bis dahin hof-
fentlich aus Steinen erbauten Hausern flies-
sen wird, dann kdme ganz bestimmt keiner

auf die Idee, das Reich Gottes aus eigenen
Kriften herbeigeschafft zu haben oder gar
des ewigen Heiles nicht zu bediirfen. Das
klange geradezu absurd fiir Menschen, die
glaubige Menschen sind. Thre «Comodida-
des» (Bequemlichkeiten) - wie sie bei den
verschiedensten Gelegenheiten ausfiithren —
fiirs Hier und Heute: Wasser, geniigend zu
essen, Schulbildung fiir ihre Kinder, Kran-
kenversorgung, eine Buslinie, eine feste Ar-
beitsstelle, also keine «grossen Dinge», son-
dern lediglich die Erfiillung der menschli-
chen Grundbediirfnisse, wissen sie sehr
wohl vom Reich Gottes zu unterscheiden.
Anderslautende Vermutungen konnen viel-
leicht verstdndlich sein aus Situationen, in
denen um diese fundamentalen Grundbe-
diirfnisse des Lebens nicht mehr -gelitten
wird.

Sagen wir es klipp und klar und in einem
naheliegenden Bild: Es wire ein Fehlschluss
zu meinen, wir Bewohner des Elendsviertels
«Montenegro» (= schwarzer Berg) sahen in
sozialen Verbesserungen, das heisst genug
zu essen und zu trinken zu haben usw., den
Zustand des ewigen Heiles. Wenn dem so
wire, dann wire dies rund 25 km von uns
entfernt in dem reichen Viertel Limas
«Monterico» (reicher Berg), wo die Men-
schen im Luxus leben, bereits gegeben. Al-
lein, unser Ziel ist nicht «Monterico»; in der
Volksfrommigkeit kommt deutlich zum
Ausdruck, dass die Menschen anders emp-
finden. Um im Bilde zu bleiben: ihr Ziel ist,
von «Montenegro» zum «Monteclaro» zu
gelangen, der, biblisch gewendet, mit dem
«leuchtenden Berg», der leuchtenden Stadt
auf dem Berg, dem «himmlischen Jerusa-
lem» umschrieben werden kann, und der
nicht einfach die «reiche Stadt» meint, in
der Geringschitzung und Ausbeutung der
Geringsten der Briider Jesu nicht iberwun-
den sind.

Bei unserem gemeinsamen Hinhoren
und Auslegen von Mt 25, 31 ff. kam sicher-
lich keine Theologie heraus, wie sie etwa im
Kommentar zum NT von E. Schweizer, Das
Evangelium nach Mt, S. 310-314, nachzule-
sen ist. Bei uns werden wohl kaum text- oder
historisch-kritische Dinge abgehandelt oder
die Fragestellung, ob es sich hierbei um ein
direktes Jesuswort handle oder nicht. Das
sind keine theologischen Fragestellungen
fiir Bewohner von Elendsvierteln. Eher
schon konnte man unser Hinhoren auf das
Wort Gottes in den Kontext einer «narrati-
ven» Theologie einordnen. Was herausge-
kommen ist, mag so etwas sein, wie der Ver-
such eines theologischen Nachdenkens tiber
menschliche Grundbediirfnisse, ein Ansatz
einer Theologie der menschlichen Grundbe-
dirfnisse, des Essens, des Trinkens, des
Uberlebens; an diesen in Mt 25, 31ff. ge-
nannten Grundbediirfnissen bedenken wir

301

das Sprechen von Gott und seiner Relation
zu den Menschen und ziehen Riickschliisse
auf das Verhéltnis der Menschen unterein-
ander angesichts dieses Gottes.

Was ist wichtig?

Das Alltagsleben des Du und Ich, das
tagliche Ringen ums Uberleben und die dazu
notige Erfiillung der Grundbediirfnisse, die
Angelegenheiten, die unsere Strassen und
Elendsviertel oder Campesinogemeinden,
unsere ausufernde Stadt Lima und unser
Land bewegen, werden im Licht der Bibel
und des kirchlichen Glaubens in den Blick
genommen. Hierbei wird die Dimension der
Nachfolge, das heisst die spirituelle Dimen-
sionin einer solchen Art, den Glauben zu be-
denken, entscheiden. Aus der Systematisie-
rung dieser Pastoral der Befreiung reichern
sich Theologie der Befreiung und Glaubens-
ausdruck der lateinamerikanischen Kirche
an. Und umgekehrt. Das Systematisierte
wird iiber den Austausch bei Kursen und
Treffen von haupt- und nebenamtlich in der
Pastoral Tétigen wiederum zuriickgebracht
in die Gemeinden. Dadurch kénnen Glaube
und Kirche lebendig und anziehend werden.

Aus einer deformierten Kolonialkirche -
wieviele deprimierende Erinnerungen und
Erfahrungen mit der Kirche erzdhlten mir
die Campesinos, jedoch nicht nur mir, son-
der auch ihren Kindern! - wurde eine erneu-
erte, lateinamerikanische Kirche, die in ge-
lauterter Kontinuitdt der Gesamtkirche
steht und in einen bereichernden Dialog mit
dieser Universalkirche getreten ist. Dass es
hierbei auch zu Spannungen kommt, diirfte
verstandlich sein; solche hat es immer wie-
der im Verlauf der Kirchengeschichte bei
Neuaufbriichen gegeben. Wichtig aber ist,
dass Austausch und Dialog nicht abreissen.
Die - zum Teil auch harte - Auseinanderset-
zung um die Theologie der Befreiung, einem
zentralen Lebensausdruck dieser lateiname-
rikanischen Kirche, wurde in einem Kom-
munikationsprozess zwischen den Bischofs-
konferenzen von Brasilien und Peru mit
Rom schliesslich im Vatikan und mit Besu-
chen der Kurienkardinéle Ratzinger in Peru
und Gantin in Brasilien geregelt. Wir sind
uns auch bewusst, dass die Theologie der Be-
freiung nicht ein «Allheilmittel» fiir alles ist;
sie ist in einem ganz spezifischen Kontext
entstanden und mit diesem verwurzelt.

Und in Europa?

Wenn im deutschsprachigen Raum ge-
rade die Anziehungskraft der erneuerten la-
teinamerikanischen Kirche mit ihren christ-
lichen Comunidades und Theologie der Be-
freiung im Gesprich ist, hat das sicherlich
damit zu tun, dass ihre gesellschaftsgestal-
tende und -transformierende Kraft seit dem
Vatikanum II, Medellin und Puebla offen-



302

kundig ist. Der Schliissel zu dieser durch-
schlagenden Erneuerung und Belebung der
Kirche diirfte wohl in ihrer Bekehrung zur
vorrangigen Option fiir die Armen liegen
und damit in der Zuwendung zur Not der
grossen Bevolkerungsmehrheit, die diese ge-
rade im Bereich der menschlichen Grundbe-
diirfnisse erleidet. Diese Option wirkte sich
ganz konkret und tief im Leben der Volker
Lateinamerikas aus. Der Neuaufbruch der
Kirche in den Volkern Lateinamerikas
macht so manchen im deutschsprachigen
Raum etwas neidisch und wehmiitig zu-
gleich.

Es wére aber meines Erachtens ein etwas
vorschneller Schluss, diese «lateinamerika-
nische» Option einfachhin (wie es zum Bei-
spiel geschieht) auf die Kirche im deutsch-
sprachigen Raum iibertragen zu wollen. Si-
cherlich, Mt 25, 31 ff. und andere biblische
Texte, wie auch Texte des kirchlichen Lehr-
amtes seit Johannes XXIII. in seiner Rede
vom 11. September vor der Eréffnung des
Vatikanum II, legen eine solche Option als
zum Wesen des christlichen Lebens und der
kirchlichen Gemeinschaft gehorend nahe.
Und was wiirde sich denn auch nicht alles
verandern, wenn diese Option von denen,
die sich Christen nennen, gelebt wiirde!

Mir scheint aber, dass mit einer Uber-
nahme dieser Option fiir das interne Gebiet
der Kirche im deutschsprachigen Raum
nicht unbedingt die gleichen Effekte einher-
gehen miissten wie es in Lateinamerika der
Fall war und ist. Es kénnte damit zum Bei-
spiel auch die Gefahr verbunden sein, dass
sich die Kirche in eine «Randgruppenpasto-
ral» begeben wiirde und damit lediglich eine
Spitalfunktion fiir die Reibungsverluste in
der Industriegesellschaft iibernehmen wiir-
de. Die Armen in Lateinamerika sind aber
gerade keine Randgruppe, sondern die
breite Mehrheit der Bevolkerung, das heisst
die Kirche und die Bisch6fe Lateinamerikas
fanden in der Wahl dieser Option den ent-
scheidenden, springenden Punkt der latein-
amerikanischen Volker. Sie hatten noch
eine Reihe anderer Optionen vorgelegt; zur
ziindenden Leitidee aber wurde die vorran-
gige Option fiir die Armen, weil sie das zen-
trale Anliegen Lateinamerikas traf. Den Bi-
schofen gelang mit dieser Option eine Ant-
wort auf die zentralen Grundbediirfnisse
der Menschen; ihre Sehnsiichte und Hoff-
nungen auf eine Verdnderung von un-
menschlichen zu menschenwiirdigen Ver-
héltnissen kristallisierten sich um diese Op-
tion, die eine kirchliche Bewegung mit
einem realen Hoffnungspotential in der ar-
men Bevolkerungsmehrheit hervorrief.

Die Parallele fiir den internen deutsch-
sprachigen Raum der Kirche ldge also weni-
ger darin, diese Option zu iibernehmen, als
vielmehr in der Suche nach einer Option fiir

die derzeitige Industriegesellschaft und ihre
Herausforderungen. Welche Antwort, wel-
che ziindende Leitidee lasst sich von unserm
Glauben her gewinnen, damit die gesell-
schaftstransformierende und heilankiin-
dende Kraft der Kirche als Sakrament fiir
die Welt zum Tragen kommen koénnte, wie
die lateinamerikanische Kirche uns vorge-
lebt hat?

Waire nicht eine Zeit des Innehaltens an-
gemessen in all der Betriebsamkeit, eine Zeit
des gemeinsamen Nachdenkens und Horens
auf die Zeichen der Zeit und das Wehen des
Geistes Gottes in unserer komplexen Indu-
striegesellschaft, und zwar all der vielen
haupt- und nebenamtlichen Mitarbeiter?
Kurz, ein auf schopferische Distanz Gehen,
um der Phantasie in dem zuweilen «iiberper-
fekt funktionierenden Betrieb» eine Chance
einzurdumen. Liessen sich nicht die vielen
Kréfte, auch der Theologen, eine gewisse
Zeit um die genannte Frage biindeln, wel-
cher Beitrag, welche ziindende Leitidee,
welches Hoffnungspotential vom Wort
Gottes, von unserem christlichen Glauben
und der Kirche auf die Herausforderungen
der «Moderne» sich finden lassen, die die
Grundbediirfnisse und Grundbefindlichkei-
ten der Menschen in Europa trifen? Das
Beispiel der lateinamerikanischen Kirche
und ihrer christlichen Comunidades kénnte
Quelle der Ermutigung im Ringen sein, den
Durst nach Leben und wahrem Leben auch
in der Industriegesellschaft stillen zu helfen;
die lateinamerikanische Kirche empfingt
nicht nur von der européischen, sie kann ihr
auch den erfrischenden Becher der Ermuti-
gung in der gegenwdrtig zur Resignation
tendierenden Zeit reichen (Mt 25, 35).

Josef Sayer

Kirche der schopferischen
Mitbeteiligung

Diesem Leitbild wusste sich die Pastoral-
planungskommission der Schweizer Bi-
schofskonferenz (PPK) auch an ihrer 46.
und letzten Sitzung der Amtsperiode 1984-
1987/88, vom 3./4. Mai 1988 im Centre
St. Francois Delémont, verpflichtet. Unter
der Leitung von P. Mauro J6hri und im Bei-
sein von Bischof Otmar Mider, dem Leiter
des Ressorts «Glaubensverkiindigung/
Pastoralplanung» in der Bischofskonfe-
renz, galt es, Bilanz zu ziehen und die Weiter-
arbeit ins Auge zu fassen.

Fiinf Themen bildeten die Schwerpunkte
der Versammlung:

1. Bilanz der 5. Amtsperiode

2. Das Verhéltnis der Bischofskonferenz
zu ihren Stabskommissionen und die Bezie-
hung der Kommissionen untereinander

3. Das Berufsbild «Jugendarbeiterin/
Jugendarbeiter»

4. SPI-Forschungsprojekt «Konfessio-
nelle Pluralitat, religiose Diffusion, kultu-
relle Identitét in der Schweizy»

5. Die Ernennung eines Koadjutors des
Bischofs von Chur.

1. Wie ein roter Faden

zog sich das Bild der Kirche als Volk Got-
tes, in dem alle Getauften sich schopferisch
mitbeteiligen, durch die Arbeit der PPK in
den vergangenen Jahren. Dieses Leitbild
kam in den verschiedenen Erkldrungen und
Stellungnahmen («Vom Auftrag des Volkes
Gottes her denken», «Lebendige Gemeinde
in einer Ubergangszeit», «Présence au
monde», «Dienst der Kirche in der Welt der
Arbeit») zum Ausdruck. Es stand auch hin-
ter den Bemithungen um die Verbesserung
der Information und Zusammenarbeit in
der Kirche (Frage der kirchlichen Berichter-
stattung, Interdiozesane Koordination).

Selbstkritisch wurde anderseits beobach-
tet, dass die PPK sich zu einseitig auf inner-
kirchliche Probleme konzentriert hatte. Es
war auch nicht immer leicht, die Sprache
ihrer Dokumente an die Basis zu vermitteln.

Die PPK nahm sich vor, in der neuen
Amtsperiode sich vermehrt pastoralen und
missionarischen Herausforderungen in der
heutigen Geselischaft, zum Beispiel Jugend
und Arbeitswelt, zu stellen. Als gesamt-
schweizerisches Gremium will die PPK wei-
terhin Wege suchen, wie sprachregionale
Anliegen und Gesichtspunkte besser in ihre
Arbeit integriert werden konnen. Sie wird
sich auch mit der Frage auseinandersetzen,
wo in Zukunft die Schwerpunkte der Pasto-
ral zu setzen wéaren. Schliesslich wird sie sich
iberlegen, wie sie die pastoralen Anliegen
der auslédndischen Sprachgruppen wahrneh-
men kann.

2. Kommunikation - Koordination

Aus den Erfahrungen der letzten Jahre
entstand das Bediirfnis einer Zusammen-
kunft aller Stabskommissionen mit der Bi-
schofskonferenz, ihrer Auftraggeberin (vgl.
SKZ 12/1988, 188). Diese hat dem Wunsch
der PPK entsprochen und auf den 7. Sep-
tember nach Lugano eingeladen. Es galt
nun, diese gemeinsame Tagung vorzuberei-
ten. Wichtigstes Anliegen sind dabei die
Kldrung der gegenseitigen Erwartungen so-
wie die Verbesserung der Kommunikation.
Letzteres betrifft sowohl die Beziehungen
zwischen der Bischofskonferenz zu ihren
Kommissionen wie auch der Kommissionen
untereinander. Effizienter Koordination



zwischen den Ordinariaten und der PPK soll
auch die neue Zusammensetzung der PPK
im Herbst 1988 Rechnung tragen.

3. «Was macht da eigetli?»

Diese und #hnliche dem Pfarreialltag
abgelauschte Fragen bildeten den Aus-
gangspunkt zur Erarbeitung eines Berufsbil-
des  «Jugendarbeiterin/Jugendarbeiter»,
mit der eine Arbeitsgruppe aus Fachleuten
der Jugendpastoral beauftragt wurde.

Im Lauf eines Jahres entstand der Ent-
wurf einer Broschiire, die sich als «Weglei-
tung fur die Anstellung von kirchlichen
Jugendarbeitern/Jugendarbeiterinnen  in
Pfarreien und Kirchgemeinden» darstellt
und in dieser Form der PPK zur Begutach-
tung vorgelegt wurde. Die Broschiire
mochte die Verantwortlichen in Pfarrei und
Kirchgemeinde auf jene Fragen aufmerk-
sam machen, mit denen sie sich bei der An-
stellung einer Jugendarbeiterin oder eines
Jugendarbeiters auseinandersetzen miissen.

Die PPK erklérte sich mit dem Ansatz
und Konzept der Broschiire grundsitzlich
einverstanden. Bevor die Wegleitung verof-
fentlicht werden kann, sind noch verschie-
dene Detailfragen zu iiberpriifen und wei-
tere Gutachten einzuholen.

4. Forschungsprojekt

Mitarbeitern des Schweizerischen Pasto-
ralsoziologischen Instituts (SPI) war Gele-
genheit geboten, das Projekt «Konfessio-
nelle Pluralitét, religiose Diffusion, kultu-
relle Identitét in der Schweiz» vorzustellen.
Dieses Projekt wird im Rahmen des Natio-
nalen Forschungsprogramms 21: «Kultu-
relle Vielfalt und Nationale Identitdt» des
Schweizerischen Nationalfonds zur Forde-
rung der wissenschaftlichen Forschung ge-
meinsam vom SPI und dem Institut fiir So-
zialethik (Lausanne) des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbunds durchgefiihrt.

Erstmals soll in der Schweiz mit einer Re-
. prasentativbefragung erforscht werden,
was in der heutigen schweizerischen Gesell-
schaft Religion und Kirche bedeuten.

Zunichst ging es um die Konzeptualisie-
rung des Themas. In den theoretischen Vor-
arbeiten, die sich einerseits auf die Ergeb-
nisse der Katholizismusforschung und
anderseits auf aktuelle soziologische Theo-
rieansitze abstiitzen, galt es, den gesell-
schaftlichen Prozess zu verstehen, der fol-
gende drei Etappen umfasst: 1. die Bildung
konfessioneller Gesellschaften (zum Bei-
spiel katholische Sondergesellschaft), 2. die
Auflosung dieser Sondergesellschaften und
3. die Entstehung der modernen differen-
zierten Gesellschaft, in der Religion und
religiose Erfahrung sich von der gesamt-
gesellschaftlichen Ebene in kleine Lebens-
welten («Nischen») verlagern.

5. Betroffenheit und Sorge

Mit Betroffenheit nahm die PPK zur
Kenntnis, dass durch die Ernennung von
Kanzler Wolfgang Haas zum Koadjutor des
Bischofs von Chur eine pastorale Situation
entstanden war, die zu Besorgnis Anlass
gibt. Nach offener und ausfiihrlicher Aus-
sprache beschloss sie, ihre Sorge in einem
Brief an die Bisch6fe zum Ausdruck zu brin-
gen. Die Bischofe werden gebeten, durch
klare Informationen zur Beruhigung der Si-
tuation beizutragen. Der seit der Synode 72
wiederholt ausgesprochene Wunsch nach
Mitsprache des Volkes Gottes bei Bischofs-
ernennungen wird erneut vorgebracht. Die
PPK schliesst das Schreiben in der Hoff-
nung, dass Konflikte in der Kirche inskiinf-
tig im Geiste des Apostelkonzils in Jerusa-
lem, an dem offen und freimiitig informiert

und diskutiert wurde, gelost werden.
Paul Stadler

linweise

Liturgischer Hinweis
zum Monat Mai

Von verschiedenen Seiten wurden wir ge-
beten, darauf hinzuweisen, dass sich die Fa-
stenopfer-Unterlage «Maria begegnen» im
Fastenopfer-Werkheft 88 Seite 91ff. gut
eigne zur Gestaltung von Marien-Andach-
ten im Monat Mai. Gerne geben wir diesen
Hinweis aus der Praxis fiir die Praxis weiter.

Fastenopfer, Ressort Bildung

Fiir alle Bistiimer

Auslindersonntag 1988 - Tag der Volker

Der diesjahrige Ausldndersonntag wird
am 13. November gefeiert. Nach Beschluss
der Bischofskonferenz steht er unter dem
Thema: Kirche - Gemeinschaft von Volkern.

Inhaltlich will er der heutigen Situation
Rechnung tragen, dass die Einwanderung
nicht ein voriibergehendes Phanomen ist,
sondern eine Realitit, die die Zukunft unse-
res Landes bestimmen wird. Die Eingewan-
derten sind nicht mehr nur Fremde oder G-
ste: Sie sind Glieder unserer Gemeinschaft.
Sie haben eine andere Herkunft als die

303

Schweizer; sie diirfen aber stolz sein auf ihre
Herkunft: Durch ihr religioses Leben und
ihre Kultur bleiben sie mit ihrem Herkunfts-
land verbunden.

Wie die Schweiz ein Vielvolkerstaat ist,
so ist die Kirche eine Gemeinschaft, deren
Glieder aus vielen Gemeinschaften kom-
men. Dieser theologische Gedanke ist ein
Zeichen der Katholizitit, der Universitét der
Kirche in unserem Land.

Die Pfarreien werden die Unterlagen
zum Ausléndersonntag 1988 nach den Som-
merferien erhalten. Jene Pfarreien, die ein
anderes Datum fiir die Feier dieses Sonntags
wiahlen, konnen verschiedene Anregungen
anfordern bei SKAF, Neustadtstrasse 7,
6003 Luzern, Telefon 041-23 03 47. SKAF

Nord-Siid - eine Zukunft,

eine gemeinsame Aufgabe

Erklidrung der Schweizer Bischofskonfe-
renz und des Vorstandes des Schweizeri-
schen Evangelischen Kirchenbundes zur
laufenden Nord/Siid-Kampagne des Euro-
parates.

In diesem Friihjahr organisiert der Euro-
parat eine internationale Kampagne, um die
Aufmerksamkeit der Offentlichkeit auf die
Vielschichtigkeit der Beziehungen zwischen
Europaund den Volkern der Dritten Welt zu
lenken. Diese Kampagne soll den Européern
starker bewusst machen, in welchem Mass
die Beziehungen zwischen Industrie- und
Entwicklungslandern ihr tédgliches Leben
beeinflussen, und zur Einsicht beitragen,
dass eine solidarische Haltung Europas ge-
geniiber der Dritten Welt sowohl einer ratio-
nalen Notwendigkeit wie auch einem mora-
lischen Gebot entspricht.

Die Schweizer Bischofskonferenz und
der Vorstand des Evangelischen Kirchen-
bundes begriissen es, dass die Schweiz sich
an dieser europdischen Kampagne aktiv be-
teiligt. Sie hoffen, dass es gelingt, mit dieser
Kampagne weite Teile der Bevolkerung zu
erreichen, ihnen ein dauerhaftes Bewusst-
sein iiber die gegenseitige Abhangigkeit zwi-
schen Nord und Siid zu vermitteln und sie
fiir eine solidarische Haltung gegeniiber den
Mitmenschen in den Entwicklungslandern
zu gewinnen. Wie die drei Landeskirchen
schon 1983 in ihrem Memorandum zur 6f-
fentlichen Entwicklungshilfe der Schweiz
betonten, ist die internationale Solidaritit
mit den Menschen in der Dritten Welt zu
einer «erstrangigen Norm christlicher
Ethik» geworden. Die Antwort auf die al-
lenthalben feststellbare zunehmende wech-
selseitige Abhéngigkeit der Menschen, Vol-
ker und Staaten muss eine wachsende inter-
nationale Solidaritdt sein. Dabei sind die
Massnahmen der internationalen Solidari-
tat — wie dies schon im bereits erwdhnten



304

Memorandum von 1983 festgehalten wurde
- nicht nur Leistungen «fiir andere», «son-
dern sie stellen gleichzeitig eine wichtige In-
vestition in die Zukunft und den Frieden al/-
ler Menschen dar; denn alle Anstrengungen
zur Verminderung der Unterschiede zwi-
schen Arm und Reich dienen dem Frieden in
Gerechtigkeit».
Da es also bei der Nord-Siid-Kampagne
im Kern um Anliegen geht, die auch aus
christlich-ethischer Sicht als prioritar zu be-
zeichnen sind, ersuchen die Bischofskonfe-
renz und der Vorstand des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes die Kirchge-
meinden und Pfarreien sowie alle Gldaubi-
gen, diese Kampagne nach Moglichkeit zu
unterstiitzen und sie zum Anlass zu nehmen,
das eigene Engagement fiir die Mitmen-
schen in der Dritten Welt zu tiberpriifen.
Bern/Freiburg, 5. Mai 1988

Fiir den Vorstand des

Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbundes

Pfr. Heinrich Rusterholz

Prasident

Fiir die Schweizer
Bischofskonferenz
+ Henri Schwery
Bischof von Sitten
Prasident

Ein Erzbischof der Arbeiter
«Zur Welt der Arbeit - Ansprachen und
Schriften 1954-1963» heisst das soeben er-
schienene 6. Werk in der Buchreihe des In-
stitutes Paul VI. in Brescia. In italienischer
Sprache sind darin auf 368 Seiten hundert
Beitrige von Giovanni Battista Montini,
dem Erzbischof von Mailand und spéteren
Papst Paul VI., zu diesem Thema veroffent-
licht. Hauptséchlich diese engagierten Stel-
lungnahmen haben Montini in Mailand den
Spitznamen «Erzbischof der Arbeiter» ein-
getragen.
Informationsstelle der Schweizer
Bischofskonferenz

Bistum Basel

Berichtigung

Das Liturgische Institut macht auf zwei
unterschiedliche Angaben beziiglich des
Opfers fiir das Priesterseminar St. Beat in
Luzern im Direktorium 1988 aufmerksam.
Wihrend der Hinweis im Kalendarium S. 72
den rechten Termin nennt (22. Mai, Hoch-
fest von Pfingsten) ist in der Zusammenstel-
lung der Kirchenopfer félschlicherweise der
22. Juni angegeben. Wir bitten um Beach-
tung.

Bistum Lausanne,
Genf und Freiburg

Priesterjubilare

In den kommenden Wochen und Mona-
ten konnen Priester aus unserer Diozese auf
ein wichtiges Datum ihres priesterlichen
Dienstes zuriickblicken. Mit unserm auf-
richtigen Dank verbinden wir unsere brii-
derlichen Segenswiinsche:

Diamantenes Jubilium

(60 Jahre Priester)

Leo Baechler, St. Wolfgang; Jean Co-
moli, Emile Durouvenoz, Marcel Roulin.

Goldenes Jubiliaum

(50 Jahre Priester)

André Bidet, Pierre Charriére, Georges
Chassot, Maurice Chassot, Rodolphe Co-
sandey, Jean Murith, René Pahcoud, Gé-
rard Pfulg, Joseph Plancherel, André Pol-
lien, Felix Robadey.

40 Jahre Priester

Georges Bavaud, Joseph Beaud, Jules
Bulliard, René Castella, Gilbert Crausaz,
Louis Evéquoz, Georges Julmy, Francis
Moret, Henri Murith, Jacques Rey, P. Ge-
orges Schelbert, Pierre Vuichard.

Silbernes Jubildum

(25 Jahre Priester)

Linus Auderset, Jaun; Gerhard Baech-
ler, Murten; Gérard Bondi, Hubert Cha-
tagny, Paul Devaud, Léon Ducrest, Michel
Genoud, P. Gregor Hohmann, René Peéris-
set, Louis Pythoud.

Im Herrn verschieden

Victor Novarina, Spiritual, Briinisberg

Biirger von Grandvillard, geboren am
13. April 1907 in Begins (VD), zum Priester
geweiht am 11. Juli 1937, Vikar in Broc,
Pfarrer in Léchelles (1939-1946), und in
Riaz (1946-1950). Hierauf Spiritual in ver-
schiedenen Héusern und Heimen, wovon
am ldngsten in Briinisberg (1956-1971), wo
er am 30. April 1988 verschieden ist.

Neue Biicher

John Henry Newman

John Henry Newman, Gott - das Licht des
Lebens. Gebete und Meditationen. Herausgege-
ben von Giinter Biemer und James Derek Hol-

mes, Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1987,
178 Seiten.

Kardinal John Henry Newman ist die iiberra-
gende Gestalt in der Kirche des 19. Jahrhunderts.
Er fasziniert nicht nur mit seiner dramatisch
bewegten Konvertiten-Biographie, mit seinen
tiefen theologischen Werken und Predigten. Er ist
nicht nur ein Klassiker der Sprache, sondern vor
allem ein geistlicher Mensch, der in all seinem Tun
vom Bewusstsein der Gegenwart des lebendigen
Gottes erfiillt war. Seine Gebets- und Medita-
tionstexte spiegeln die radikale Erfahrung dessen,
was der Mensch letztlich vor dem wahren, ewigen,
lebendigen Gott wirklich ist oder nicht ist. John
Henry Newman ist ein geistlicher Klassiker und
ein wahrer Lehrer.

Wer sich auf ihn einlédsst, wird bald spiiren,
dass er in seinem bisherigen geistlichen Leben in
dieser oder jener Hinsicht eine Reihe von Méngeln
vorzuweisen hat. Ahnlich wie bei den Psalmen
oder anderen grossen echten Gebeten spiirt man
auch bei Newmans Texten, dass man als nachvoll-
ziehender Beter in diese Aussagen «hineinwach-
sen» muss und dadurch geistlich grosser werden
kann.

Die meisten Gebete dieser Sammlung sind aus
Predigten Newmans und aus dem Band «Betrach-
tungen und Gebete» genommen. Leo Ettlin

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. P. Basil Drack OSB, Kloster, 7180 Disentis
Dr. P. Leo Ettlin OSB, Kollegium, 6060 Sarnen
Dr. Josef Sayer, Apdo. 3840, Lima 100, Peru

Dr. Paul Stadler, Wissenschaftlicher Mitarbeiter
SPI, Postfach 909, 9001 St. Gallen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten.

Hauptredaktor
Rolf Weibel, Dr. theol.

Frankenstrasse 7-9, Postfach 4141
6002 Luzern, Telefon 041 - 23 50 15

Mitredaktoren
Kurt Koch, Dr. theol. des., Lehrbeauftragter
St.-Leodegar-Strasse 4, 6006 Luzern
Telefon 041 - 51 47 55
Franz Stampfli, Domherr
Bachtelstrasse 47, 8810 Horgen
Telefon 01 - 725 25 35
Josef Wick, lic. theol., Pfarrer
Rosenweg, 9410 Heiden, Telefon 071 - 91 17 53

Verlag, Administration, Inserate
Raeber Druck AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201-4

Abonnementspreise
Jihrlich Schweiz: Fr. 80.-;

Ausland Fr. 80.- plus Versandgebiihren
(Land/See- oder Luftpost).
Studentenabonnement Schweiz: Fr. 53.-.
Einzelnummer: Fr. 2.- plus Porto.

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annahme: Montag, Arbeitsbeginn.




Alfons von Liguori

Théodule Rey-Mermet, Alfons von Liguori.
Der Heilige der Aufklarung (1696-1787). Aus
dem Franzosischen iibertragen von Elisabeth
Darlap (Originalausgabe: Nouvelle Cité, Paris),
Verlag Herder, Freiburg i. Br.1987, 700 Seiten.

Am 1. August 1787 ist Alfons von Liguori,
Kirchenlehrer und Griinder der Kongregation der
Redemptoristen, in Pagani bei Neapel gestorben.
Die Ubersetzung der grossen Alfons-von-Liguori-
Biographie von Rey-Mermet ins Deutsche kann
als Jubilaumsgschenk der deutschsprachigen
Sohne an ihren Ordensvater gesehen werden.
Seine Kongregation hatte ja schon frith durch Kle-
mens Maria Hofbauer in Wien und Polen Fuss ge-
fasst.

Mit diesem Band erhélt der heilige Alfons eine
historisch umfassende Darstellung, wie man sie
bisher im deutschen Sprachraum nicht finden
konnte. Der Redemptorist Théodule Rey-Mermet
legt da eineimponierende Leistung vor. Sie beruht
in der Verarbeitung einer Unmenge von personli-
chen und zeittypischen Quellen und in einer
griindlichen Kenntnis des umfangreichen Schrift-
tums des Heiligen. Der Autor beleuchtet nicht nur
die eine Person Alfons von Liguori, auch das ge-
samte zeitgenossische Umfeld ist einbezogen. Da
sind frische und lebendige Bilder aus der Stadt
und dem Konigreich Neapel. Die aufgeklirte
Welt des Settecento ist mit allen Farben herausge-
putzt. Zu dieser Gesellschaft kontrastiert herb
und kantig das Volk der Berge, dem die Liguoria-
ner ihre ersten Missionen predigen werden. Man
bewundert ein plastisches Bild des Bildungslebens
in Schule und Salon.

Esist die Aufklarung, an der auch Alfons von
Liguori mehr Anteil hat als bloss die Lebensdaten
und auch mehr, als man bis anhin in erbaulichen
Lebensbeschreibungen zugestehen wollte. Seine
juristische und theologische Ausbildung ist der
Aufklarung verpflichtet. Auch der Moraltheo-
loge und Buchautor Liguori ist aufgeklarter Pro-
babilist. Durch ihn erscheint nun auch in kirchli-
chen Kreisen die Aufkldrung in einem besseren
Licht. Es ist besonders das franzosische und auch
romische Oratorium, das einen grossen Einfluss
auf die vornehme und fromme Welt Neapels aus-
iibte. Rey-Mermet verbindet mit der Schilderung
des ersten Lebensabschnittes eine so plastische
Darstellung des Lebens in den besseren Kreisen
Neapels, dass sie als mustergiiltige Zeichnung
einer aufgeklarten Gesellschaft des 18. Jahrhun-
derts im Siiden Italiens gelten konnte.

Die Frische der Darstellung verblasst etwas,
sobald Alfons mit der Griindung seiner Kongre-
gation und der Pastoration in den Armutsregio-
nen der Berge in die zweite mithevolle und kon-
trastreiche Phase seines Lebens eintritt. Diese Er-
schlaffung wird noch dadurch geférdert, dass der
Autor sich fast angstlich bemiiht, kein Detail zu
iibergehen. Auch die vollstandige, wortliche Wie-
dergabe ausgedehnter Passagen von Briefen und
Aufzeichnungen, wo sich das aus dem Gewicht
des Inhalts nicht zwingend aufdrangt, kann sehr
ermiidend wirken. Das Regest wiirde da meist ge-
ntigen. Durch eine Straffung dieser Abschnitte
konnte der Umfang des Buches um einiges redu-
ziert werden. Immerhin wird hier eine Dokumen-
tation von erstaunlicher Vollstdndigkeit der
Nachwelt erhalten. Dazu hat auch die Auffin-
dung von bisher noch unbekannten Materialien in

305

den letzten Jahren und Jahrzehnten einiges beige-
tragen. Das hat wohl auch die eingehende Doku-
mentierung dieses Abschnitts veranlasst. Anspre-
chend leuchtet dafiir wieder das Lebensende, das
Alfons zuerst als Reformbischof der kleinen siid-
italienischen Diozese Sant” Agata dei Goti zeigt
und dann als gebrechlichen, aber am Schicksal
seiner Griilndung noch immer mit vollem Interesse
teilnehmenden Greis. Leo Ettlin

Mehr Sicherheit im Gespriich

Termin: 11.-15. Juli 1988.

Ort: Friedensdorf, Fliieli-Ranft.

Kursinhalt: Ein handlungsorientierter Kurs
mit Kurzreferaten, Rollenspielen, Interaktions-
tibungen, Selbststudium und Anwendungsaufga-
ben.

Leitung: Kathrin und Jo Kramis-Aebischer.

Auskunft und Anmeldung: Friedensdorf
St. Dorothea, 6073 Fliieli-Ranft, Telefon 041 -
66 50 45.

Mediensonntag

der Schweizer Katholiken

14./15. Mai 1988

Sicherheits-
und Alarmanlagen von

«Wenn man eines Tages in Wahrheit
sagen kénnte, Kommunikation kom-
me auf Verbriderung hinaus und be-
zeichne menschliche Solidaritéat,
wére das fur die Massenmedien
A nicht das schonste Ergebnis? Uber

dieses Thema mochte ich euch da-
A\

N\

her am XXII. Welttag der sozialen
Kommunikationsmittel zum Nach-
denken auffordern.»

{

(Papst Johannes Paul Il.
in seiner Botschaft zum
Mediensonntag 1988)

Mit dem Medienopfer unterstiitzen wir die
Arbeit der Kirche in Presse, Radio, Film und
Fernsehen

Medienopfer der Schweizer Katholiken
Postfach 510, 1701 Freiburg, PC-Konto 17-1584-2

AVI-TEC

R. Giger
Glarnischstrasse 5
9500 Wil

lhr ausgewiesener Partner fiir individuelle Losungen

Das Offene Haus fir die Jugend in Basel sucht auf den frithen
Herbst 1988 eine neue

Leitung

Wir suchen eine — oder bei Aufteilung der Stelle zwei Person(en)
mit theologischer Ausbildung (Pastoralassistent/in) oder mit an-
derer seelsorgerlicher oder sozialer Ausbildung und praktischer
Erfahrung in Jugendarbeit oder im kirchlichen Dienst. Es handelt
sichumein anspruchsvolles undintensives Engagement. Glaube
an einen Aufbruch der Kirche und Wagnis fir neue Wege und
Moglichkeiten sind Voraussetzungen fiir dieses Stelle.
Entléhnung und Sozialleistungen gemass Anstellungs- und Be-
soldungsordnung der Rom.-kath. Kirche Basel-Stadt.

Auskiinfte und Bewerbung: Hauskommission Offenes Haus
B 18, Alexander Schaffner, Imlangen Loh 153, 4054 Basel, Tele-
fon P 061-396434,G061-255587.




306

:*************************i
E Mit uns: den Weg gehen E
% dq sein *
g mittragen 5
* *
* durchhalten %
% suchen 3
* *
* *

LR R R R o R R R

Mochten Sie sich in unserem Team engagieren und so mit der

Pfarrei einen Weg gehen?

Mochten Sie mithelfen, die «Gute Nachricht» in unserer Pfarrei

weiterzutragen?

Mochten Sie unseren Kindern der Primarschule die Frohbot-

schaft nahebringen?

Mochten Sie mithelfen, in unserer Pfarrei Gottesdienste zu

gestalten? (Familien-, Schiler- und Bussgottes-
dienste)

Mochten Sie sich in pfarreilichen Erwachsenengruppen einset-

zen? (3.-Welt-Gruppe, Meditationsgruppe)

Firunsere  HIl.-Geist-Pfarrei in Hiinenberg suchen wir

2 Katecheten
oder Katechetinnen

far Unter- und Mittelstufe
auch Teilpensum maoglich

Falls Sie sich angesprochen flihlen, erteilen wir lh-
nen gerne weitere Auskunft.

Melden Sie sich bei Markus Fischer, Pfarrer in
Hinenberg, Telefon 042 - 3643 22

Pfarrei St. Mauritius Regensdorf

Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerferien)

Katecheten(in)/
Sozialarbeiter(in)

Vollamt

Tatigkeitsbereich:

— Religionsunterricht an der Oberstufe

- soziale Beratung von Einzelnen und Familien

— evtl. Begleitung der Gruppen «Pfarreicaritas» und «Drit-
te Welt»

Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf eine(n) Mit-
arbeiter(in), der (die) fur Katechese und Sozialarbeit ent-
sprechend. ausgebildet ist und in guter Beziehung zur
Glaubensgemeinschaft der Kirche steht.

Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsordnung
der rom. kath. Kérperschaft des Kantons Zrich.

Interessenten(innen) wenden sich bitte an P. Amgwerd,
Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf, Telefon 01 -
8404300, oder an Frau M. Hochuli, Personalchefin, Tele-
fon 01 -8442013

Die Kirchgemeinde Altishofen-Ebersecken-Nebikon
sucht fur die Pfarrei Nebikon auf Sommer 1988 eine(n)

Katecheten/Katechetin

(bis max. 75%)

Der Aufgabenbereich umfasst:

- Religionsunterricht an der Oberstufe (6-7 Stunden)

— ausserschulische Jugendarbeit (Glaubensgespréache,
Animation, Bezugsperson fur Jugendliche zur Pfarrei)

— Begleitung der Ministranten

— Begleitung der Liturgiegruppen (Familiengottesdienst
und voreucharistischer Gottesdienst)

- mtl. Mitgestaltung von Sonntagsgottesdiensten und/
oder OS-Schilergottesdiensten

Sie finden bei uns:

- gute und moderne Infrastruktur (Pfarreizentrum, eige-
nes Buro)

— Besoldung nach kant. Primarlehreransatzen

— selbstandiges und freies Arbeiten

— ausbaufahige Arbeit

In der Pfarrei Nebikon mit Katholiken wiinscht sich der
Pfarrer eine Hilfe zu seiner Entlastung.

Far weitere Auskiinfte steht lhnen der jetzige Stelleninha-
ber Josef Stirnimann, Mihle 3, 6246 Altishofen, Telefon
062-861022/86 36 04, zur Verfigung.

Fiar die Kirchgemeinde und Bewerbung: Eugen Schlissel,
Kirchmeier, Egolzwilerstrasse 22, 6244 Nebikon, Telefon
062 -86 2438

Schweizerischer Jungwachtbund

Der Schweizerische Jungwachtbund sucht auf den
1.September 1988 oder nach Vereinbarung einen

Bundesprases

Aufgabenbereiche:

- religiose Animation auf allen Stufen unseres Verban-
des, auch in Kursen und Verbandszeitschriften

— Begleitung der Prasides in Kanton und Region

— Leitung von Grund-und Weiterbildungskursen flir Prasi-
des

- Kontakte zur Kirchenleitung

— Mitarbeitim Team der Bundesleitungen Jungwacht und
Blauring in verschiedenen Bereichen der Verbandslei-
tung.

Die Prasesaufgaben werden in enger Zusammenarbeit mit

dem Bundespréases des Blaurings geleitet.

Wir erwarten:

— eine theologische Ausbildung (Priester, Laientheologe)

— Erfahrungen in der Kinder- und Jugendpastoral, Ver-
bandserfahrungen in Jungwacht oder Blauring

— Freude an Leitungsaufgaben in einem Verband

— Fahigkeit und Bereitschaft, im Team der Bundesleitun-
gen zu arbeiten.

Es erwartet Sie ein spannender, vielseitiger Beruf mit vie-
len Herausforderungen. Wir bieten zeitgemasse Entl6h-
nung und gute Sozialleistungen.

Interessierte erhalten weitere Informationen bei der Bun-
desleitung Jungwacht, St.-Karli-Quai 12, 6000 Luzern 5,
Telefon 041 - 5137 45.

Schriftliche Bewerbungen mit den Ublichen Unterlagen
senden Sie bis 25. Juni 1988 an: Bundesvorstand Jung-
wacht, Kurt Egger, Wittenwilerstrasse, 8355 Aadorf TG




307

Pfarrei St. Mauritius Regensdorf Eine Studienwoche zu einem aktuellen Thema

Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerfe-
rien)

Der Geist

. des neuen Zeitalters
Sozialarbeiter(in) im Halbamt

Tatigkeitsbereich:

- soziale Beratung von Einzelnen und Familien

- evtl. Begleitung der Gruppen «Pfarreicaritas» und
«Dritte Welt»

Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf
eine(n) Mitarbeiter(in), der (die) eine entsprechende
fachliche Ausbildung hat und in guter Beziehung zur
Glaubensgemeinschaft der Kirche steht.

Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsord-
nung der rom. kath. Kérperschaft des Kantons Zu-
rich.

Interessenten(innen) wenden sich bitte an P. Am-
gwerd, Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf,
Telefon 01 -84043 00, oder an Frau M. Hochuli, Per-
sonalchefin, Telefon 01 - 844 2013

Auseinandersetzung mit Formen Neuen Bewusst-
seins

4.-11. Juni 1988 in Bad Schonbrunn/ZG

Veranstaltet vom Dreilanderausschuss der Vereini-
gungen des katholischen Buchhandels in Deutsch-
land, Osterreich und der Schweiz:

Behandelte Themen:

Esoterik — ein Uberblick / Ganzheitliche Medizin /
Reinkarnation / Christliche Antwortversuche -
Weibliche Spiritualitat

Detailliertes Programm und Anmeldung bei:
André Hausler, Muttenzerstrasse 109, 4133 Prat-
teln 2, Telefon 061 - 8109 00

Romisch-katholische Kirchgemeinde Pratteln-Augst

Die Pfarrei St. Anton sucht auf Sommer/Herbst 1988 oder nach
Vereinbarung zur Erganzung des Seelsorgeteams einen vollamtli-
chen

Katholische Kirchgemeinde Meilen

Wir suchen auf August 1988 oder nach Vereinba-
rung

Katecheten/Jugendarbeiter

(Katechetin/Jugendarbeiterin)

Laientheologen

Aufgaben:

- 50% Erteilen von Religionsunterricht an der Oberstufe (6.-9.
Schuljahr: Realschule, Sekundarschule: allgemeine und pro-
gymnasiale Abteilung)

- 50% kirchliche Jugendarbeit: Schwerpunkt: Arbeit mit Schul-
entlassenen; Betreuung der Jugendgruppen und Jugend-
vereine

Anforderungen:

- abgeschlossene Ausbildung als Katechet/Katechetin

— Freude und Erfahrung in der Arbeit mit Jugendlichen im Alter
von 12-20 Jahren.

Dieses Amt soll neu geschaffen werden und bietet deshalb einem
initiativen Stelleninhaber grosse Moglichkeiten, eigene Ideen ein-
zubringen.

Besoldung:
Die Besoldung richtet sich nach dem Besoldungsreglement der
rom.-kath. Landeskirche BL.

Bewerbung und Auskiinfte:

Ihre schriftliche Bewerbung mit allen tGblichen Unterlagen richten
Sie bitte an den Prasidenten der Kirchgemeinde, Herrn W. Goer-
ger, Augsterheglistrasse 9, 4133 Pratteln, Telefon 061 -83 38 44,
der Ihnen gerne auch flr Ausklnfte zur Verfigung steht.
Weitere Auskiinfte erhalten Sie auch beim Pfarramt, Muttenzer-
strasse 15, 4133 Pratteln, durch Pfarrer L. Amstutz, Telefon 061 -
815263

fur die Aufgabenbereiche

- Jugendarbeit

— Religionsunterricht, bes. Oberstufe

— Mitarbeit in der Pfarreiseelsorge

— Zusammenarbeit mit den Pfarreiorganisationen

Anforderungen

— abgeschlossene Ausbildung mit Berufserfahrung
— padagogisches Geschick

— Initiative und Einsatzfreude

Wir bieten:

- vielseitige, interessante und selbstédndige Tatig-
keit

— zeitgemasse Besoldung

Bewerbungen mit den noétigen Unterlagen sind zu
richten an Bruno Belser, Vizeprasident der Kirchen-
pflege, Pfannenstilstrasse 184, 8706 Meilen, Tele-
fon 01-9233719




308

’

Neue Steffens-Mikrofonanlage jetzt auch in der Stadtkirche zu Rapperswil.
Wir bieten Ihnen kostenlos und unverbindlich unsere Mikrofonanlage zur Probe.

Damit wir Sie
frith einplanen kon-
nen schicken Sie uns bitte
den Coupon, oder rufen
Sie einfach an. Tel. 042-22 12 51

Auch arbeiten in

Ardez/Ftan, Basel,
Berg-Dietikon, Briitten,
Chur, Davos-Platz, Diiben-
dorf, Emmenbriicke, Engel-
burg, Fribourg, Genf, Grengiols,
Hindelbank, Immensee, Kloten, Lau- (S _ __ _ _ __ __ _ __ _ __
sanne, Luzern, Meisterschwanden,
Morges, Moudon, Muttenz,Nesslau,
Otelfingen, Ramsen, Rapperswil,
Ried-Brig, Riimlang, San Bernadino,
Schaan, Vissoie, Volketswil, Wabern,
Wasen, Oberwetzikon, Wil, Wild-
haus, Winterthur und Ziirich unsere
Anlagen zur vollsten Zufriedenheit
der Pfarrgemeinden.

Wir kooperieren
mit der bekannten
Firma Steffens auf dem
Spezialgebiet der Kirchen-
beschallung und haben die Ge-
neralvertretung fiir die Schweiz
iibernommen.

Wir machen von IThrem kosten-
losen, unverbindlichen Probe-
angebot Gebrauch und erbitten Ihre
Terminvorschlage. O
Wir sind an einer Verbesserung

unserer bestehenden Anlage

interessiert. O
Wir planen den Neubau einer
Mikrofonanlage. O

Bitte schicken Sie uns Ihre Unterlagen.

Seit iiber 25 Jahren entwickelt und
fertigt dieses Unternehmen spe-
zielle Mikrofonanlagen fiir Kir-
chen auf internationaler Ebene.

Mit den neuesten Entwicklungen
mochten wir eine besondere Leistung
demonstrieren.

Name/Stempel:

Strasse:

Uber Steffens-Mikrofonanlagen
horen Sie in mehr als 5000 Kir-
chen, darunter im Dom zu Ko6ln

Ort:

teffens

Telefon: o)
Oder in der St.—Anna—BaSilika in Elektro_ Bitte ausschneiden und einsenden an: o\o
< Telecode AG, Industriestrasse 1 e
Jerusalem. AKuStik 6300 Zug, Telefon 042/221251 z
Verzeichnis Pfarrei St. Mauritius Regensdorf
der katholischen Zeitschriften, Zeitungen und Pfarrblatter der Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerfe-
deutschsprachigen Schweiz (1986), herausgegeben vom Hiiwi)
Schweiz. Kath. Presseverein, kann gratis bezogen werden beim
Schweiz. Kath. Pressesekretariat, Postfach 510, 1701 Freiburg,
Telefon 037 -24 4807
LIENERT Katecheten(in) im Halbamt
o KERZEN
? EINSIEDELN fRurI_dgn Auf%abgn:terelgh: Oberstut
eligionsunterricht an der Oberstufe.
P @ 055532381 4
L S G R Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf
= eine(n) Mitarbeiter(in), der (die) Interesse an neuen
; Wegen in der Katechese hat und gleichzeitig in guter
. 3 e radio Beziehung zur Glaubensgemeinschaft der Kirche
s \y) vatikan stel
+ Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsord-
g ¢ tgl. 7.30Uhr Lateinische Messe nung der rom. kath. Kérperschaft des Kantons ZU-
£ 16.00 Uhr Nachrichten (deutsch) rich
o C 20.40 Uhr Lateinischer Rosenkranz &
W oo
> -
T Al
mn (1)
2 8d £ o KERZEN
g E ™ 43 ‘ © Interessenten(innen) wenden sich bitte an P. Amg-
3 C wrk B 0 werd, Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf,
N  Tfaa < T Telefon 01 - 840 43 00, oder an Frau M. Hochuli, Per-
o ) S sonalchefin, Telefon 01 - 8442013




	

