
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 156 (1988)

Heft: 19

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19/1988 156. Jahr 12. Mai

Priester und Gemeinschaft
Ein Impuls von
Basil Drack 293

Bistum Lugano: Den Glauben zu
stärken Ein Interview mit Bischof
Eugenio Corecco 294

«Ich hatte Durst, und ihr gabt mir zu
trinken» (2) Der Ansatz einer

Theologie der menschlichen Grund-
bedürfnisse nach Mt 25,31 ff.; der
2. Teil eines Beitrages von
JosefSayer 298

Berichte 302

Hinweise 303

Amtlicher Teil 303

Schweizer Kirchenschätze
Kathedrale Sitten: Turmreliquiar
(15. Jahrhundert, silbervergoldet)

Priester und Gemeinschaft
In der Botschaft an die Priesterräte der Schweiz, welche nach der Stu-

dientagung der Schweizer Bischofskonferenz, der Konferenz der General-
und Bischofsvikare und der Kommission Bischöfe—Priester am 28. April
1987 herausgegeben wurde, heisst es: «Wo uns die Referate, das Gespräch
und das gemeinsame Gebet neue Anregung boten, rückten als Vorausset-
zungen für einen erfüllten priesterlichen Dienst in neues Licht:... die Hilfe,
die dem Priester aus Kontakten mit Mitglaubenden und aus geistlichem
Austausch erwächst. Diese Ziele werden durch verschiedene Gruppierun-
gen von Priestern unter sich oder von Priestern und Laien angestrebt. Sie
verdienen daher Aufmerksamkeit und Förderung. Ebenso ist es von Bedeu-
tung, in der Pastoralplanung den Einsatz von Seelsorgeteams zu ermög-
liehen.»

GeA/Z/chc Geme/«.sc7zö//<?«
Es ist hier nicht möglich, die geistlichen Gemeinschaften, welche in

den letzten Jahrzehnten entstanden sind, darzustellen.' Manche Priester,
vor allem solche, welche eine Pfarrei allein betreuen, fühlen sich oft verein-
samt und geraten in Gefahr, in einer mehr oder weniger säkularisierten Um-
weit der Resignation und dem Pessimismus zu verfallen. Da können geistli-
che Gemeinschaften hilfreich sein, in denen Priester und Laien ihre Glau-
benserfahrungen gegenseitig austauschen und sich im Glauben stärken, wie
zum Beispiel die Erneuerung aus dem Geist Gottes oder andere Gruppen,
denen nur Priester angehören, wie die Priesterfokolare oder die Schönstatt-
Priester. Es gibt aber auch freie Gruppierungen, die aus Seelsorgeteams ge-
bildet werden oder aus befreundeten Priestern in einem Dekanat.

Martin Kopp, der eine Dissertation über Gemeinschaften von Seelsor-
gern in der deutschsprachigen Schweiz geschrieben und seine Erfahrungen
mit solchen Gruppen in der Zeitschrift «Geist und Leben» zusammenge-
fasst hat, spricht von Gemeinschaften mit einer Spiritualität von oben oder
von solchen mit einer Spiritualität von unten/ Spiritualität von oben fin-
det sich bei Gruppen, die von einer traditionellen Geistigkeit geprägt sind,
zum Beispiel der franziskanischen, Spiritualität von unten erwächst aus
Seelsorgserfahrungen und Glaubenserfahrungen von Gruppen, die ohne
eine festgeprägte Spiritualität erwachsen sind.

Änter/e« w«r/ Foraussefzw«gc/i
Welche Modelle von Priestergruppen haben Aussicht auf Bestand?

Im Anschluss an die Ausführungen von Martin Kopp seien hier einige Vor-
aussetzungen genannt.

Die Gruppe muss sich um geistliche Stilelemente bemühen, mit denen
sie sich identifizieren kann. Dazu gehören eine brüderliche Atmosphäre
und der Geist der Anbetung. Wichtig ist es, dass diese Gruppen von kirch-



294

lichen Verantwortlichen begleitet werden, was in ihren Mitgliedern ein star-
kes kirchliches Bewusstsein voraussetzt. Eine Gemeinschaft von Seelsor-

gern muss bereit sein, sich ins Ganze des Presbyteriums einzufügen und sich
in andere Seelsorger einzufühlen. Gegenüber den Pfarreien können ausge-
prägte Spiritualitäten und ein ausgeprägtes Gruppenbewusstsein nur dann
fruchtbar sein, wenn sie mit der nötigen Zurückhaltung gelebt werden.

In diesem letzten Punkt werden gewisse Gefahren geistlicher Gemein-
Schäften angesprochen. Anlässlich der letzten römischen Bischofssynode
wies Kardinal Martini darauf hin, dass sich diese Bewegungen der Pastoral
der Ortskirche einfügen müssten. Er sagte: «Man darf sich nicht mit den gu-
ten Absichten und der subjektiven Güte der Personen begnügen; vielmehr
ist die Praxis auf Zeichen von Exklusivität oder umgekehrt auf Koopera-
tionsbereitschaft abzuklopfen; ebenso ist zu prüfen, wieweit in der Praxis
die evangelischen Belange von Armut und Demut zum Zug kommen oder
ob man sich von der Logik der Macht verlocken lässt.»^

Priestergruppen können nur dann gedeihen und sich entfalten, wenn
schon in der Studienzeit eine gewisse Einübung in ein geistliches Gemein-
schaftsieben geschieht. Darüber schreibt Martin Kopp: «Die Fähigkeit zum
Zusammenwirken in jeder Hinsicht, die Fähigkeit zum Austausch benötigt
Einübung. Seit jeher war das so: Geistliches Leben und übender Vollzug
sind untrennbar. Alle theologischen oder praktischen Kriterien helfen we-
nig, wenn nicht schon während der Ausbildung eine Hinführung zu geistli-
eher Erfahrung geschieht, wenn nicht die Glaubensverantwortung in der
kleinen Gruppe eingeübt und gepflegt wird.»

Martin Kopp hat einem seiner Artikel über die Spiritualität von Seel-

sorgergruppen den Titel: «Sammlung in der Sendung», gegeben. Wir Prie-
ster sind durch die Weihe in die Welt gesandt, um das Evangelium zu ver-
künden. Aber diese Sendung wird nur dann wirkungsvoll sein, wenn wir aus
der Sammlung kommen. Wahre Innerlichkeit und Sammlung verwirklicht
sich in der Beziehung des einzelnen zu Christus, sie bedarf aber besonders in
der heutigen Zeit des gegenseitigen Austausches von Glaubenserfahrungen,
der gegenseitigen Bestärkung und Ermutigung. Darum ist es für den Prie-
ster ein grosses Geschenk, wenn er einer lebendigen, spirituellen Gruppe an-
gehört, mag sie diese oder jene Spiritualität vertreten. Dass dazu auch noch
andere Gemeinschaftsbezüge fruchtbar sind, zeigt die Botschaft an die
Priesterräte mit folgenden Worten: «Es ist daher zu wünschen, dass jeder
Priester in seiner Lebensform gefördert wird, im Freundeskreis, im Kon-
takt mit anderen Priestern, in seiner Beziehung zur Gemeinde, zu seinen
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern, zu seiner Haushälterin, wie auch zu Fa-
milien oder einzelnen Männern oder Frauen seiner Pfarrei oder seiner Ge-
meinschaft.» ßasv7 Drack

' Einen guten Überblick über geistliche Bewegungen bietet das Buch: Florian Kuntner, Josef
Stimpfle, Otto Wüst, Erneuerung aus dem Geist Gottes, Mainz 1987.

- Martin Kopp, Sammlung in der Sendung. Wie geistlich seid ihr Geistlichen? Seelsorgergrup-

pen im Blickfeld?, in: Geist und Leben, 54. Jahrgang, 1981; Martin Kopp, Seelsorgerteam - Sammlung
in der Sendung. Der spirituelle Wert der Gemeinschaft in verschiedenen Seelsorgergruppen, Einsiedeln
1982

3 Orientierung, 51. Jahrgang, 1987, Nr. 20.

Das Interview

Bistum Lugano:
Den Glauben zu stärken
.Cte ßz's/wm Lwgano is? vor e/'nezn /o/z/-

z'n t/z'e Sc/z/agzez7en der Dew/sc/zsc/zwe/zer

Presse gerate», wez'/ z/er »ewe ßz'sc/zo/Page-
«/o Corecco se/'ne Prz'es/er azz/ge/orz/erZ

/za/Ze, z'/zre Am/er zwr Ker/wg»»g zw s/e//e»
zznz/50 zw e/'/iem p/anvo//e« Persona/ez'nsa/z,

ange/a«ge» m/7 der Pz'n/zz/zrwng der Am/s-
ans/e//zzngazz/Zez7, 7/anz/zw Zzz'e/e». ZVzc/z/z'n

de» Sc/z/agzez'/en, aöer /'/»mer w/'eder «7 vom
ßis/i/m Lzzgano z/z'e Pede, wenn es wm den

Pz'nsa/z //'»a»zz'e//er Mz'/Ze/ der /»/änz/z'sc/ze»

M/'ss/'on /md der «So//'dar/7ät der Prz'es/er

der Sc/zwez'zez- D/'özesen» ge///. Das ßz's/wm

Lugano /zaZ o/Zens/'c/zZ/zc/z s/rwk/wre//e Pro-
Werne zw /ose», fFo/zz/'Z d/ese zw ///» /zaöen,

war Gegens/and ez'nes Ges/mde/zes, das Po//
tFezTze/ mz7ßzsc/zo/Pzzgenz'o Corecco /z'z/zren

konnte.
7» ez'nez- ers/en Pragerzznde gz'ng es «m dz'e

rec/zZ/zc/zen S/rwk/wre», dz'e Kerwa/Zwngs-

s/rwk/wren, wz'esz'eaw/grzznddes Ker/zä/Znz's-

ses zwz'sc/zen Vz'rc/ze zznd S/aaZ gegeben sz'nd.

Das P/'s/z/m Lzzgano wzzrde /ange nac/z der
«S/aa/sgrwnz/wng» - das Pessz'n wzzrde /POL

ez'n /rez'er Pan/on - geMdeZ; 7SP4 von den
ßz's/z'/z/zern Como wnd Maz'/and a/zgeZrennZ

und 7PPP a/s zlposZo/z'sc/ze Tdznz'nz'sZra/zzr

dezn ßz's/wm Päse/ zznZersZe///, wzzrde es ersZ

dwre/z das Abkomme» zwzsc/zen dem
Sc/zwez/erz'sc/zen PzzndesraZ wnd dezn T/ez'/z-

gen SZzz/z/ von 7P6Pse//zsZändz'g. Aw/ we/c/zer

rec/zZ/z'c/zen Grwnd/age berzz/z/ /zewZe dz'e Per-

wa/ZzzngssZrzzkZzzr der Pz'rc/ze /'/» ßz's/wm

Lzzgano?

Wir leben aufgrund eines Staatskirchen-

gesetzes von 1886, eines Gesetzes, das 102

Jähre alt ist, das aber vielleicht das liberalste
Gesetz aus der damaligen Zeit in der Schweiz
ist. Die Beziehungen sind geregelt auf dem

Prinzip einer sehr grossen Freiheit der Kir-
che: keine Einmischung des Staates als sol-
cher in kirchliche Angelegenheiten. Dieses

Gesetz hat die Kirchgemeinden eingeführt.
Nach einer Zeit, in der die Einwohnerge-
meinden im Sinne einer liberal-radikalen
Politik verwaltet worden sind, hat das Ge-

setz den Frieden unter den Parteien ge-
bracht. Die Kirchgemeinden wurden überall
eingeführt, ausser in den fünf Pfarreien, in
denen es ein Kapitel gab: Lugano, Beilin-

zona, Locarno, Baierna und Agno. Dort
wird das kirchliche Vermögen vom Kapitel
und nicht von der Kirchgemeinde verwaltet.
Das System ist also grundsätzlich das gleiche
wie in den Deutschschweizer Kantonen, nur
ohne kantonale Struktur, die allerdings
auch in den Deutschschweizer Kantonen
erst nach dem Krieg - im Sinne des prote-
stantischen Modells, das katholische Modell
geht von den Pfarreien und vom Bistum aus

- eingeführt worden ist.

Das Gesetz sc/zez'nZ a/ze/' z/en /zezzZz'gen

kz'rc/z/z'c/zen ßez/z'zz/nz'ssen nz'c/zZ zne/zr ganz
genwgen zw können.

Natürlich ist das Gesetz alt, und jeder
spürt die Notwendigkeit, zu einer Revision

zu kommen oder vielleicht sogar zu einem

neuen Konzept für die Regelung der Bezie-

hungen zwischen Kirche und Staat. Aber
das ist ein Problem, das, sobald es aufge-
worfen wird, sehr brisant wird. Im Ver-
gleich zu früheren Zeiten ist sicher ein guter
Wille da - ob aber die Zeit schon reif ist,
weiss ich nicht. Dabei ist das Problem nicht



295

Das Bistum Lugano
Wohnbevölkerung' 265 899

-Katholiken 223 771

- Protestanten 20091

-Andere 14037

Das Bistum ist in sechs Dekanate aufgeteilt:
Me«z//7szo//o (Bezirk Mendrisio und zusätzlich die Pfarreien Arogno, Bissone, Bru-

sino, Maroggia, Melano und Rovio): 35 Pfarreien für 45 363 Einwohner;
Lwga«ese (Bezirk Lugano ohne die Pfarreien, die zu den Dekanaten Mendrisiotto
und Malcantone gehören): 41 Pfarreien für 77076 Einwohner;
Ma/c^/owe-Fez/egg/o; 36 Pfarreien für 24 564 Einwohner;
Loco/-«ese (Bezirke Locarno und Vallemaggia): 74 Pfarreien für 55428 Einwohner;
ße///«zo«ese (Bezirk Bellinzona ohne die Pfarreien Gnosca, Moleno, Preonzo, Isone,

Medeglia und Robasacco): 17 Pfarreien für 36315 Einwohner;
7>e La/// (Bezirke Riviera, Blenio und Leventina ohne die Pfarreien Gnosca, Moleno
und Preonzo): 49 Pfarreien für 27 153 Einwohner.
Das Bistum zählt also insgesamt 252 Pfarreien, wovon 143 mit einem Priester am Ort;
197 gehören dem römischen Ritus an, 55 dem ambrosianischen.

' Volkszählung 1980.

auf der Seite der Regierung, sondern auf der
Seite der Parteien. Denn diese verhalten sich

dabei nicht sosehr im Blick auf die Kirche
als direkten Partner, sondern im Blick auf
die Christlichdemokratische Volkspartei
(CVP), durch die die Kirche traditioneller-
weise auf politischer Ebene vertreten wor-
den ist. Bezahlen muss die Rechnung aber

die Kirche, denn sie ist allein nicht in der

Lage, eine neue Regelung herbeizuführen.
Und die Parteien bedenken vor allem die po-
litischen Auswirkungen; die eine ist nur zu
Konzessionen bereit, wenn die andere bei

einer anderen Gelegenheit ihrerseits zu Kon-
Zessionen bereit ist.

JFas is/ aa/grz/wz/ t/es a//e« Gese/zes

z«ög//cA, we«« z/as a//e ße«e//z/a/s)>s/e«7
«zbA/ /«eA/- ge«zzg/, wezV z//e Er/rag« isse t/er
vorAa«z/e«en Gz'z/e/- /«/• che see/sorg//cAe«
ßez/z7//«is.se «/'cA/ /weAr ge«z'/ge«

Es ist möglich, neue Kirchgemeinden
einzuführen, wenn es in einer Pfarrei kein

Kapitel mehr gibt. So habe ich die Pfarreien

von Lugano vom Domkapitel abgetrennt,
so dass es möglich wird, aus diesen fünf
Pfarreien eine Gesamtkirchgemeinde Lu-
gano zu schaffen. In den nächsten Monaten
werden die hierfür endgültigen rechtlichen
Schritte unternommen.

Das Gese/z s/eA/ vor, cfass che Ä7>cAge-

me/«z/e« S/ezzer« erAeAe«. 7a we/cAe/w

Masse /wacAe« che Rï/rAge/wezEz/e« davon
GeArawcA?

Die Kirchgemeinden müssen keine Steu-

ern erheben. Sie erheben nur dann Steuern,
wenn es notwendig ist, wenn die finanziellen
Mittel nicht anders zu beschaffen sind; zur-
zeit machen 38 Pfarreien von dieser Mög-
lichkeit Gebrauch. Zu entscheiden hat die

Kirchgemeindeversammlung.

Bhe AescAa//7 s/'cA eine Rj>cAge«7e/«z/e
che M///e/ /ür che P/a/rez, we«« s/e Ae/«e

S/ezzer« erAeA/?
Es gibt viele Möglichkeiten, aber keine

einheitliche Lösung. So gibt es Einwohner-
gemeinden, die den Kirchgemeinden eine

bestimmte Geldsumme zur Verfügung stel-

len als Gegenleistung für alte Schulden, die

auf die Säkularisation von Kirchengütern
zurückgehen.

/Ii;/z/zese IFe/se /s/ aAer ez« E/«a«zazzs-

g/e/cA w«/er z/e« ÄhrcAgewe/«de« Aazz«7 zzz

gewäAr/e/s/e«.
Wir sind jetzt eben daran, einen Finanz-

ausgleich auf freiwilliger Basis einzuführen.
Zum ersten Mal habe ich alle Kirchgemein-
derate zu einer grossen Versammlung nach

Lugano einberufen. Es sind ungefähr 600

Vertreter gekommen, und ich habe ihnen die

finanzielle Situation des Bistums in dieser

Hinsicht dargelegt. Ich glaube, dass in den

Kirchgemeinden eine neue Generation da

ist, die für das Problem einer besserer Besol-

dung der Priester und für einen Ausgleich
der Besoldungen auf diözesaner Ebene sen-

sibilisiert ist. Aber es wird nach meiner Ein-
Schätzung noch drei, vier Jahre gehen, bis

man eine Lösung gefunden haben wird. Es

braucht etwas Geduld, aber das Problem ist

gestellt und jedermann ist sich bewusst, dass

man so nicht mehr weitermachen kann. Das

Tessin bekommt von der Inländischen Mis-
sion und von der «Solidarität der Priester»
über eine halbe Million - das Tessin ist aber

nicht Dritte Welt.

.Es g/A/ aiso Ge/we/«z/eAez7räge a« z//e

P/azre/e«. S/«z/ das' «z'cA/ vers/ecA/e E/r-
cAe«s/ez/er« oder z//>eA/e S/aa/sAez'/räge?

Manchmal sind es versteckte Kirchen-

steuern, manchmal auch geschuldete Bei-

träge - die Lage ist von Ort zu Ort sehr unter-
schiedlich.

W-7'e s/eA/ es /«// de/« Fersz/cA, we«/'g-

s/e«s Ae/ de« Ea/ecAe/e«/öA«e« zu einem

Hzzsg/e/cA z'zAe/" das ß/s/zz/w z// Ao/w/we«, /«-
de«7 «7a« s/e zen/ra/ verwaZ/e/? G/A/ es da

vo« se//e« des Erz/eAangsdepar/e/wen/es
B-7'ders/and, we// es e/«e Do«?äne der Ere/-

s/«rt/ge« /s/?

Wir haben nie von einer Zentralisierung
der Katechetenlöhne gesprochen, weder mit
dem Staat noch innerhalb der Kirche. Dar-
über haben bestimmte Zeitungen geschrie-
ben, weil sie entweder falsch informiert wa-

ren oder eine obstruktionistische Politik
verfolgen. Wir sind nicht einmal auf diese

Idee gekommen, da die rechtlichen Grund-

lagen fehlen und weil sie natürlich ein politi-
sches Problem aufwerfen würde.

/Vzz« wzzrz/e aAer az/cA Aer/cA/e/, das ß/'s-

Zw/« AaAe verswc/z/, d/eP/drre/ Mzzgg/o zzz e/-

«e/w E/«a«zaz/sg/e/cA z'/Aerz/as ß/s/zz/« zzz Ae-

wege«. WA'es/eA/esdazw//?
Das beruht auf einem Missverständnis

mit der Einwohnergemeinde und dem

Kirchgemeinderat. Wir haben von Muggio
nie etwas verlangt, was zu verlangen wir
nicht in der Lage bzw. berechtigt waren. Wir
haben den vielen kleinen Pfarreien, wo ein

Priester für mehrere Pfarreien eingesetzt ist,
angeboten, sie möchten ihren jeweiligen An-
teil am Lohn des Priesters der Kurie über-
weisen, die dann dafür besorgt ist, dass dem
Priester der volle Monatslohn regelmässig
ausbezahlt wird und die Sozialbeiträge ab-

gerechnet werden; es gab nämlich Fälle, wo
der Priester auf Lohnanteile lange warten
musste. Dies ist aber nur ein Angebot, und
wir haben diese Art der Lohnzahlung - von
der viele Pfarreien seit Jahren Gebrauch
machen - weder verlangt noch zu erzwingen
versucht. Der sogenannte Fall Muggio
wurde von einer Zeitung aufgebauscht.

D/ase Ar/ vo« Z,oA«azzszaA/z/«g z/zzzrA

z//e Ezzne is/ «a/z'z/7/cA Ae/n E/«a«zaws,g/e/cA.
F/a/ t/as ß/s/zz/« /« Aezz/g azz/ e/«e« E/«a«z-
aizsg/e/cA e/ge«e Fors/e//zz«ge« oz/er P/ä«e?

Wir haben Koordinationspläne in bezug
auf die Löhne der Priester: so sollen die

AHV-Beiträge und die Entschädigungen,
die die Priester für die Katechese in der
Schule erhalten, wenigstens zum Teil einge-
rechnet werden. Das geschieht bereits in ei-

nigen Pfarreien. Gegen eine Gesamtlösung



296

gibt es aber Widerstände vor allem von sei-

ten der Priester. Zurzeit befasst sich der

Priesterrat mit dieser Frage, und er hat dazu

eine eigene Kommission eingesetzt. Wir
werden sehen, welche Lösungen angeboten
werden können. Ein anderer Vorschlag un-
sererseits ist, dass jede Pfarrei für jeden Ka-

tholiken Fr. 2.50 in eine gemeinsame Kasse

der Priester einzahlt. Aber auch das können

wir nicht erzwingen. Ich bin aber sicher,
dass sich die Leute nach und nach auf dieses

System einlassen werden, so dass wir mit der

Zeit von den Zahlungen der Inländischen

Mission und der «Solidarität der Priester»

unabhängig werden.

Für e/«e« McA//ess/«er e«/s/e/z/ so o'er

F/«drzzcft vor? einer //«a«z/e// scftwacfte«

ÄY/rfte in eine/n//«a«zze//«/cA/scAwacAe« -
zz«d erst «ocft g/-oss«zeArAezY//cft fta/Ao/z-

softe« - Fa«/o«.
Das stimmt. Nehmen wir als Beispiel die

Stadt Lugano. Lugano steht als Finanzplatz
in der Schweiz an dritter oder vierter Stelle

und ist nicht in der Lage, den Klerus der

Stadt zu bezahlen. Vor 15 Jahren wurde ein

freier Kirchenbeitrag eingeführt; dieser hat
aber nicht einmal einen Drittel der notwen-
digen Mittel erbracht. Die Leute werden sich

gedacht haben: Da ist ein Domkapitel, das

soll diese Fragen selber lösen. Deshalb ha-
ben wir die Kirchgemeinde eingeführt, und

zwar nicht sosehr in der Hoffnung auf Kir-
chensteuern - ob Kirchensteuern eingeführt
werden, ist noch nicht entschieden. Für ein

paar Jahre möchten wir es mit einem freien

Kirchenbeitrag versuchen. Falls es dann zu
keiner Lösung kommt, müssen wir wohl die
Kirchensteuer einführen. Die Liberalen und
ein Teil der Linken haben bereits eine parla-
mentarische Initiative eingereicht, die die

Besteuerung der juristischen Personen aus-
schliessen soll.

Fw/s/zr/cA/ dieser W/ders/zn/cA dem /o/-
ge«de«: Ä"o«/ess/o«ss/a//s/zscft ZsZ dos Fes-

sz« ei« fta/Ao/zscAer Fa«/o«. We«« wer«

after «öfter ftZ«scftaüZ, scftei«Z die Saftzz/a/7-

s/erzz«g seftr we/Y vo/'a«gescA/7de« zzz sei«,

y'ede«/a//s Z« sZadzZscfte« zz«d fta/ftsZädZf-

softe« GeftieZe«.

Die Beobachtung der Säkularisierung ist

richtig, aber nicht im Hinblick auf die

schwache Besoldung der Priester. Hier han-

delt es sich um eine atavistische Situation.
Die Säkularisierung besteht in der Tatsache,
dass die Leute noch ein bisschen in die Kir-
che gehen - es dürften um die 20% sein -,
aber sonst der Wohlfahrtsgesellschaft ziem-
lieh ausgeliefert sind. Darin besteht die Sä-

kularisierung.
F>Ze ScAw/engftezY, dZe e/'/o/"de/7/cfte« /Z-

«a«zZe//ew MZZZe/ /ZZr dZe FZrcfte azz/zzzft/"/«-

ge«, ZsZ a/so «ZcftZ azz/eZ« /«a«ge//zdes /«Zer-

esse a« der FZrcfte zarüeftza/üftre«, so«der«
AaZ a«dere Gründe.

Sie hat andere Gründe: parteipolitische
Schwierigkeiten, Mangel an Tradition. Man
hat im Tessin den Klerus immer schwach be-

soldet, jedenfalls im Vergleich zur deut-
sehen Schweiz; heute beträgt der jährliche
Minimallohn Fr. 24000.-. Die Mentalität,
den Priester aufgrund seiner Leistungen
richtig zu bezahlen, war nie da. Früher war
das Tessin natürlich arm, aber in der Frage
der Priesterbesoldung hat es mit der Ent-
wicklung nicht mitgehalten.

W/e sZeftZ es da«« ade« /n/7 de« M/Y/e//z

////• ßazz/asZe«

Hier gibt es kein besonderes Problem. Es

werden Kirchen und Pfarrhäuser renoviert,
und dafür erhält man das Geld Verhältnis-

mässig leicht. Die Kirche erhält auch immer
noch Erbschaften. Das Problem ist die Be-

soldung des Klerus. Hier spüren wir sehr

stark den Einfluss von Italien.

//aZ da/zz/Y azzeft der Aofte/4«Zei/ geftzz/Yz-

ge/- /Zaft'ewer Zw Diözesa«ft7en/s vo« Fzzga«o

zzz /zzn

Besonders hoch ist dieser Anteil nicht; es

sind um die 65 Priester, die ursprünglich
nicht in unserer Diözese inkardiniert waren.
Aber das ist nach meinem Dafürhalten kein

Problem, weil die gebürtigen Italiener
durchschnittlich weder besser noch schlech-

ter sind als die einheimischen Priester.

Das ß/'s/zz/z? Lzzga«o a/s /Z«a«zZe// soft wa-
efte AY'/rfte erscfteZ«Z az/eft sZrz/ftZüre//

seftwaeft; dies wird /«aneft/zza/ nz/Y de«? Feft-
Ze« e/nes F/erz/s Z«? /«ZZZ/ere« /I //er Z« LerftZ«-

dz/nggeftraeft/, derFo/ge vo«,4/zz/s«/ede/7e-

g?/«ge« w«d ei«es F/nArz/cfts izw Freister-
«aeftwtzcfts Z« de« /960er Jaftre«.

Dies ist kein nur für das Tessin typisches
Phänomen. In der deutschen und französi-
sehen Schweiz gibt es das gleiche Phäno-

men, und auch in Italien. Nach dem Konzil
gab es zahlreiche Amtsniederlegungen, und

auch der Nachwuchs ging plötzlich sehr

stark zurück, was dazu führte, dass der zwi-
sehen 30 und 50 Jahre alte Klerus zahlen-

mässig schwach ist und der Durchschnitt
über 60 Jahre beträgt. Das eigentliche Pro-
blem ist aber nicht dies. Wir haben im Tessin

noch viele Priester: einen für 1200 bis 1300

Katholiken. Der eigentliche Mangel ist die

Struktur unserer Diözese: Wir haben viele

kleine Dörfer. In den grossen Städten wie

Zürich ist das Verhältnis zwischen Priestern
und Bevölkerung viel ungünstiger. Wir aber
leben mit einer Struktur, die mit der gegebe-

nen Zahl von Priestern nicht mehr zu halten
ist. Ob dies für die Seelsorge auch notwendig
ist, ist eine andere Frage. Wir waren es ge-

wohnt, dass es in jedem Dorf mit 300 bis 400

Einwohnern einen Priester gibt. Ob das aber

wirklich notwendig ist? Wenn man an die
Missionsländer denkt, in denen die Kirche
im Aufbruch ist, könnte man zur Feststel-

lung kommen, dass wir eigentlich zu viele

Priester haben: zu viele Priester im Ver-
gleich zur Bevölkerung, nicht aber im Ver-
gleich zur Struktur.

/« we/c/ze F/cA/zzng Arön«/e z/«d znzzss/e

s/oft d/ese S/n/ft/t/r verô/zde/vz?

Zunächst als Wandel der Mentalität. Die
Leute müssen lernen, dass es nicht mehr

möglich ist, jeder kleinen Pfarrei einen Prie-
ster zur Verfügung zu stellen, und dass es

vielleicht auch gar nicht notwendig ist. Dies

ist ein Prozess, der seine Zeit braucht; An-
zeichen für eine solche Mentalitätsänderung
sind bereits festzustellen: dass Leute zu die-

ser Einsicht kommen und sich selber organi-
sieren, zur Kirche gehen und beten und

Wortgottesdienst halten, auch wenn kein
Priester da ist. Die ganze Pastoral beruht
auf dem Prinzip der sonntäglichen Euchari-
stiefeier wie auf einem eisernen Prinzip. Ob
das aber in dieser Weise notwendig ist, frage
ich mich. Es werden ohnehin zu viele Messen

gelesen, zwei, drei in jeder Pfarrei. Ob die

Leute sich nicht daran gewöhnen müssten,
in die einzige Messe zu gehen, wenn nicht in
ihrer eigenen Pfarrei, so in einer benachbar-

ten.

D/e t/fte/-H'/«dz/«g d/eser Fng/z/Arz/ng
a?</ de« So««/agsgo//esdz'ens/, /«de/« «?a«

de« G/a?/fte« «/eft/ «z/r sonn/ags zzz/zz Hz/s-

d/i/cft Ar/ng/, sondern z/w a///ög//cAen Fefte«

- z's/ das «/eft/ das fteso«de/'e Hn/zege« vo«
Co/zzzznzo/ze e L/Aeraz/one?

Das Problem ist tatsächlich der gelebte
Glaube: dass sich der Glaube nicht nur im
Kult ausdrückt. Dies ist eine Frage der Kate-
chese. Der Kult ist ein Ausdruck des Glau-

bens, aber der Glaube ist Prinzip des Lebens

für jeden Tag. Das sollten eigentlich alle wis-

sen: Wir haben im Bistum Lugano viele an-
dere Bewegungen. Und das wissen eigentlich
auch die Pfarreien. Das Problem ist jedoch
die konsequente praktische Durchführung
dieser theoretischen Einsicht.

Uftes/eft/ es e/ge«/A'cA zz/?? d/e F/ge/zs/ö«-
d/gfte/Y d/eser ßewegzznge«? Was sage« Sz'e

czzr AYage, Sz'e Aä/Ze« versz/eft/, d/e cftr/s/A-
efte« Gewe/7rscAa//e« e«ge/' a« d/e /I zzz/sft/r-

e/zezzz Az'/zden?

Ich habe bloss meinen Standpunkt zur
Geschichte und zur Funktion, die die christ-
lichsoziale Organisation in der Diözese ge-
habt hat und haben soll, dargelegt. Keines-

falls will ich mich politisch einmischen, auf
Wahlen in der Organisation Einfluss neh-

men. Ich habe nur gesagt, was ich zur Sen-

dung der Christlichsozialen meine, und das



297

Kirchliches Personal im Bistum Lugano
Priester im Bistum Lugano
L>/özesfl«prz'es/er 218

- im Bistum 197

im kirchlichen Dienst 175

andere Tätigkeit oder im Ruhestand 22

- ausserhalb des Bistums 21

Fr/cs/er Anderer D/ozese« 21

- im kirchlichen Dienst 14

- andere Tätigkeit oder im Ruhestand 7

Total 239

Ordensmänner
PrzesYer 102

(aus 9 verschiedenen Gemeinschaften)

- im Rahmen der Diözese tätig 45

Abch/przes/er 22

Frauengemeinschaften
O/'den

- Päpstliche Klausur 5

- Bischöfliche Klausur 2

Total Mitglieder 71

77ongregßf/onen

- Anzahl 36

- Häuser oder Gemeinschaften 98

Total Mitglieder 811

Sßbw/flr/ns/z7w/e

- Institute bzw. Vereinigungen 4

Total Mitglieder 65

' Stand: 1. Dezember 1986; Quelle: Diocesi di Lugano, Servizio Stampa

Referat ist auch veröffentlicht worden. Eine

Zeitung hat allerdings geschrieben, jetzt
habe der Bischof auch die Christlichsozialen
in die Hand bekommen. Ich habe aber nur in
einem für die ganze Organisation wichtigen
Moment ein theologisches Programm dar-

gelegt.

H/so ß/zde/ts- a/s be; de« Fn/schez'den z'n

bezwg am/ dßs «Gz'o/'«ß/e de/ popo/o».
Das «Giornale del popolo» gehört dem

Bistum. Und ich habe einen neuen Direktor
eingesetzt, weil ich überzeugt war, dass die

Linie der Zeitung nicht mehr dem Bedürfnis
einer neuen Pastoral entsprochen hat.

Es vvz/rde ßber ß;/ch sc/20/7 verm«/e/, 7/2-

«en se; es wm d/'e Mög/;c/2/:e;7 e/'ner d/reb/ezz

Fz'n/hz,s.s-«ßh/«eflz//dz'eFedßb//'o«gegfl«ge«.
Diese Vermutung ist grundlos. Ich mi-

sehe mich auch jetzt nicht in die Redaktion
ein. Es ging einzig um die Linie. Das dürfte
mit der neuen Zeitung - dem «Quotidiano»

-, die die Hälfte der Redaktion übernom-
men hat, inzwischen auch klarer geworden
sein: mit ihrem scharfen kirchenpolitischen
Kurs wurde die von mir abgelehnte Linie
deutlicher; politisch wurde sie allerdings
nach rechts korrigiert.

//; dze.se/« Zzz.sß/«/?zenhfl/7g.s/eh/ ß«ch dz'e

Le/v/227f2;/7g, 7/7/7e/7 gebe es be; de« versch/e-
<7e/ze/; Mßss/2ß/2/77e/z dßrwm, d/e 77/rche z/«c7

d/'e 77/'rchen/e/Y/z«g zzz .s/ßrbe«. F/'ne /z'nß«-
z/e// «nd s?r«b/«re// schtvßche 77z'rche bra«-
cbe ;7; einer zwneh/wend sßb«/flrz'.sz'er/e« Ge-

se//scbß/p ;;/;; ihren 7f;'/;//z;ss ve/'s/hrbe« zzz

bönne/z, Zz/gßng zt; Finßnzen, zw Medien
ZLSW.

Das ist eigentlich eine Machtanalyse. Es

könnte auch sein, dass ich über keine Zei-

tung verfügte - und was tue ich dann? Es

geht nicht darum, strukturell stark zu sein,

es geht vielmehr darum, dass die Katholiken
wieder zum Selbstbewusstsein kommen.
Deshalb werde ich in der nächsten Zeit

grosse Anstrengungen im Bereich der Er-
wachsenenkatechese unternehmen. Es muss

uns gelingen, die Generation der Eltern wie-
der für den Glauben zu gewinnen, dann ge-
winnen wir auch die Jugend. Denn die Ju-
gend ist heute anders als vor 20 Jahren, sie

ist der Familie gegenüber wieder positiv ein-

gestellt. Stark bedeutet, dass die Leute wie-
der aus dem Glauben heraus denken und
handeln. Die Strukturen sind, auf verschie-
denen Ebenen, notwendig: Man muss für
den Klerus sorgen und ihn sozial behandeln.
Wenn ich eine Zeitung habe, dann soll diese

nicht gegen meine Seelsorge eingestellt sein -
sonst bleibt mir nur, ihre Verluste zu bezah-
len. Die Strukturen haben eine nur funktio-
nale Bedeutung. Es geht nicht um eine Stär-

kung der Strukturen als solche, sondern um
eine Stärkung des Glaubens: damit die

Leute wieder in die Lage versetzt werden, zu
denken, dass der Glaube für das Leben hilf-
reich, eine unersetzliche Hilfe ist - für das

Leben und nicht für den Tod.

Dieses- Hn/iege« w/rd ß/;cb vo/7 Co;?;«-

«/one e L/beraz/one herazzsges/e///. Ahm

wird dieser Sewegwng ßber gerade vorge-
wor/e«, sie very;;cbe ihren Fi«/7«ss /'« e/ne

bes/z'mm/e 7?/cb/2/«g gehend zw mßchen; es

;'s/ <7z'e Rede von Dn/cb z'n 7?z'cb/z/«g F/'nhe/7-
//ebbe;? ßweb z'n Fragen, cbe Ä"ß/bo/;'A:en ver-
schieden beßn/wor/en dz'zz/en, zzndzwßrßzz/-
grzznc/ einer besonderen 7?e/o«z;«g des Mo-
znen/es G/ß«bensgeborsfl/n.

Die Bewegung ist eigentlich strukturell
sehr schwach; rechtlich gibt es sie nicht ein-
mal. Ihre Stärke liegt nicht in der Struktur,
sondern in der Qualität der Leute: Es ist eine

Bewegung der Intelligenz, der Herzen - sie

ist ein Leben und nicht eine Struktur. Natür-
lieh sind die Leute sehr engagiert, aber sozial

gesehen haben sie keine grossen gesell-
schaftlichen oder politischen Machtpositio-
nen.

JLober bo/nnzen dß«n d/e 7Je/«rcb/«n-
gen, dz'e7?evveg2/«g verswebe z'/?7 Fß«/o« Fes-

s/n po/z?z'scb F/n//«sszw nehmen?

Es ist eine Angst. Aber alle Akademiker
werden doch ihr Leben voll leben und auch

politisch aktiv werden wollen. Überhaupt
sollte jeder vernünftige Christ politisch ak-
tiv werden, wenigstens kulturell, wenn nicht

parteipolitisch. Vielleicht sind die Leute
nicht daran gewöhnt, dass es eine Bewegung
gibt, die einheitlich ist und die bestimmte
kulturelle Ziele anstrebt. Zurzeit stehen wir
vor Kommunalwahlen, und da sind die

Leute empfindlicher; von liberal-radikaler
Seite wurde die CVP davor gewarnt, Comu-
nione e Liberazione zu viel Platz einzuräu-
men. Für die Berechtigung einer solchen

Warnung gibt es aber keine Tatsachen.

77/e Pe/speb/z've des 77w//wre//en z's/ 7bnen

pe/'Sön/z'cb «nd ß/s 77/scbo/ w/ch/;g. Das P/s-

/«/;; Lwgßno z's/ z'n de/' Schwe/'z dßs ers/e S/s-

/«m, dßs n/c/z/ nwr e/ne Med;enbo/n;n;'ss;on
hfl/, sondern demnächst zz/sß/z/zeh e/ne 77«/-

/zzrbo/nmzsszo«. 77ß«g/ dßs m/Y 7hrer pßs/o-
ra/en Zz'e/se/zzzng zzzsßmme«, Azz/zz/zezge«,

vv/e G/ßzzbe« «nd Leben s/örber zzz ver-
sebranben s/nd?

Natürlich, wenn man bedenkt, was Chri-
stentum ist. Christentum ist eine neue kultu-
relie Auffassung der Geschichte, des Men-
sehen. Sollen wir darauf verzichten, wenn es



298

um die Grundhaltung gegenüber dem
Schicksal des Menschen geht? Kultur ist,
wie der Mensch sich selber versteht, und das

hängt eng mit dem Glauben zusammen,
denn Glaube ist die Art und Weise, wie der
Mensch sich selber versteht gegenüber Gott.
Wenn sich die Welt, vor allem Europa, das

Abendland, säkularisiert hat, dann auf-
grund der Tatsache, dass der Katholizismus
nicht mehr in der Lage war, ein Führer in
dieser Hinsicht zu sein. Andere Kräfte ha-
ben die kulturelle Führung übernommen.

So c/ßss es ez« Bzefe /zz« die /'««ere Ära/t
t/es Ka///ofe/'s/«//s wäre, we«« er wz'ez/e«

e/«e £t/tare//e Fzz/z«i/«gs«o//e üöer«e///we«
Fö««/e?

Sicher. Man hat in den 1960er Jahren ge-

nug vom kulturellen Defizit des deutschen
und deutschschweizerischen Katholizismus
gesprochen: die Katholiken gingen nicht an
die Universität, hätten keine Professoren...
Mann soll nicht nur über das Defizit spre-
chen, sondern auch versuchen, es zu behe-

ben.

Sez7 z/e« /960er /ß/z«e« //a/ s/c/z t/er Ka-
//zo//zz's/«z/s c/a/är ew/scftz'et/e« gese/Zsc/z«//-

//c/ze«, .sozz'a/e« Frage« zagewa«t//, a«t/ t/as
/zez'ss/ az/c/zpo/z'/zsc/ze«. Kora///ez« az/e/z /zz'«-

szc/zZ/zc/z t/er Z?«z7/e« JFe//; t/e«« t/z'e Frage
«ac/z t/er F«?wzc/:/z/«g z's/ azzc/z ez'«e po/z7z-

sc/ze Frage. //ß/?e« Sz'e t/es/za//z ßet/e«Z:e«

gege«öi>er t/e«z Fas/e«op/er t/er Sc/zwez'ze«

FaZ/zo/z/te«?

Meine Bedenken werden von anderen Bi-
schöfen geteilt, und sie wurden auch schon

vorgetragen. Mein Unbehagen gegenüber
dem Fastenopfer gründet auf der Tatsache,
dass es sich auf die Dritte Welt reduziert hat;
man muss nur einmal die Themen der letzten
Jahre anschauen. Das soziale Element muss
sich, um spezifisch christlich zu bleiben,
ständig dem Primat des Glaubens unterstellt
wissen. Wir haben hier einen ähnlichen Vor-
gang wie in Lateinamerika mit der Befrei-
ungstheologie: Die Versuchung einer Re-

duktion des Glaubens auf das Soziale. Das
ist eine ewige Versuchung im Christentum.

/Vßc/z t/ez« vo«/zz« F«ö«/e«/en wz'z«</en Sz'e

ß&o «z'c/z/ vo« t/e« sozz'ß/e« F«tzge, so«t/e««

vo« t/e« Arzz/Zzz«e//e« Pe«speA:/z've /ze« c/e«£e«

wo//e«.
Das ist bereits in Puebla geschehen: Da

wurde die Kultur als das entscheidende Ele-
ment für die Christianisierung herausge-
stellt; die Kultur ist zu verchristlichen. Da-
bei geht es nicht um die Kultur im aufklären-
sehen Sinn, sondern um den Glauben als

gestaltende Kraft des ganzen Lebens, der

Kultur und der Entwicklung. Die Kirche ist
nicht dazu da, die Wohlfahrt in der Welt zu
sichern. Das ist eine Aufgabe aller Men-

sehen, die Christen eingeschlossen. Was die

Kirche aber vermehrt tun sollte, ist den

Glauben zu predigen. Aus dem Glauben
kann man alles ableiten - nicht in dem Sinn,
dass man Rezepte ableiten könnte, sondern
in dem Sinn, für das Handeln überhaupt
einen Bezugspunkt zu haben. Das ist Kultur:
Kultur ist, wie man handelt, wie man heira-

tet, wie man das Haus baut, wie man denkt.
Christliche Kultur wird sichtbar, wenn man
sie mit der Osmanischen vergleicht: Die
bauen anders, die essen anders, die heiraten

anders..., weil sie von einem anderen reli-
giösen lebensgestaltenden Standpunkt her

handeln.

Das/zz/z«/ m«s wz'ez/e« zzz«F«ßge «ßc/z z/ez«

Zzzsß/«/«e«/zß«g vo« G/ßZ/öe« zz«z/ Le/ze«.

/c/z /«öc/z/esz'e «zz« «oc/z «zz7 z/ezw S/z'c/zwo«/

von t/e«Hzz/o«oznz'e t/e« /«efoc/ze« JFz'/'Mc/z-

Zrez'/e« «zz/ne/zzwen. Dz'e ez'nze/«e« LeöensZze-

«ez'c/ze ß/s FaZ/zo/z'/re« e««s/ ne/zznen /zez'xs/

z/oc/z, s'z'e ß/s ez'ge«s/ß«z/z'ge Be«ez'c/ze e««s/

«e/zz«en zzzzz/ sz'e zzzg/eze/z z'n t/e« G/ßt/Zzens-

pe«speF/z've zz/ se/ze«.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat von
der Autonomie der weltlichen Dinge gespro-
chen, nicht von der Autonomie der Christen
im Hinblick auf den Glauben. Die weltli-
chen Dinge haben ihre eigenen inneren,
strukturellen Gesetze. Aber als Christ kann
ich in bezug auf den Glauben nicht autonom
sein. Ich kann ohne den Glauben nicht den-

ken, sonst bin ich nicht mehr Christ. Sonst

gerate ich der Kultur der Welt gegenüber in
einen Subordinationszustand. Und das ist

es, was auch geschehen ist: Die Christen sind
subordiniert, sie sind nicht mehr an führen-
der Stelle. Am ehesten können sie noch sa-

gen: Was die anderen denken ist gut oder ist

eventuell schlecht. Die Christen haben sich

darauf beschränkt, gutzuheissen, was die
anderen führend tun.

Sz'e wz'z«z/e« ß/so t/e« FßZ/zo/z'Fe« e«zp/e/z-

/e«, Mm/ zzz /zß/ze«, sz'c/z wz'ez/e« se/fte« zm

se//7.

Den Glauben als kulturelles Prinzip un-
ter den jetzigen Bedingungen wiederzuent-
decken.

FZ z/ßs z/e«« /e/g/Zzc/z ßzze/z //z« Fzzrs ß/s

_Bz.se/zo/ vo« Z,Mgfl«o: Dz'e A7'«c/ze z'«z Fessz«

s/«zzF/zz«e// zm s/ß«Zre«, z/ß/«z7...
Den Glauben der Christen zu stärken,

die Struktur ist sekundär; ich halte von der

Struktur sehr wenig, obwohl ich Kanonist
bin. Es geht darum, das Selbstbewusstsein
der Christen zu stärken: zu sein, was sie

sind. Das sagt allerdings schon das Zweite
Vatikanische Konzil (Gaudium et spes, 43):
Die moderne Häresie ist die Scheidung von
Glauben und Leben; man lebt nach Prinzi-
pien, die nicht aus dem Glauben gewonnen
werden.

Mz7 z/z'ese«z Gez/ß«Fe« heg/««/ mmc/z 7/z«

//z'«/en/z«z'e/ vo« Os/e«« /9<57 «Sz'ß/e /o«/z
«e//ß /et/e» ?«Sez7/ 5/ß«A: z'/zz G/ßzz/ze«»/

Do«/'« Zzezez'c/z«e« Sz'e amc/z t/z'e z«o«ß/z'5c/ze

F«ßge t/«se«e« Ze/7 ß/s e/'«e p«/7wä« Zrzz//M«e//e

F«ßge. 7c/z /zo/fe, t/ßss' t/z'es'e Fe«spe/r/zve
ßzze/z z« c/e« c/ezzFc/ze« Sc/zwez'z ve«z«e/z«/

Hzz/z«e«faß/?z/:ez7 /z'«c/e« wz'«c/, m«c/ z'c/z

c/ß«A:e //z«e« /«« c/z'e^es' ß««ege«c/e Gesp«äc/z

gß«z /ze«z/z'c/z.

Theologie

«Ich hatte Durst, und ihr
gabt mir zu trinken» (2)
Menschliche Grundbedürfnisse
als theologischer Ort
Während einer Messe kam überraschen-

derweise der Direktor der Buslinien Limas.
Das war bisher noch nicht vorgekommen
und ist wohl darauf zurückzuführen, dass

sich im Verlauf der Verhandlungen während
der zurückliegenden Wochen um die Lö-

sung eines komplizierten Konfliktfalles zwi-
sehen unseren beiden Slums unter Vermitt-
lung der Pastoralequipe ein gutes Verhältnis
zwischen dem Direktor und der Equipe ent-
wickelt hatte.

Dass aber just an diesem Wochenende
der Evangeliumstext Mt 25, 31 ff. zur Le-

sung anstand, erschien uns mehr als ein Zu-
fall. Wir formulierten: /c/z wß«o/z«e F«ß«s-

po«/zwög/z'c/zA:ez7, m«c/ z'/z« gß/z/ s/e «zz« bzw.
gßZ>/ /«/'« ZrezTze BMj/z'Mz'e. Unser unverhoffter
Gast verstand. Er hörte die Not der Men-
sehen: durchschnittlich drei bis fünf Stun-
den sind sie täglich unterwegs, weil es zu un-
seremViertel keine Buslinie gibt. Schlange
stehen sei ja ganz normal, aber es komme

häufig vor, das sie bis zu zwei Stunden auf
diese Weise verlieren, zu spät zur Arbeit kä-

men oder spät nachts erst zurückkehrten.
Darunter leide das Familienleben. Die Väter
würden ihre Kinder kaum sehen, und vor al-
lern stünden die vielen alleinstehenden Müt-
ter oft vor unlösbaren Problemen. Für unser
Viertel würde lediglich ein «Colectivo»
(VW-Bus) zur Verfügung stehen, dessen Ka-

pazität aber äusserst minimal sei und bei

weitem nicht ausreiche. Er verkehre zudem

lediglich bis an den Rand des Zentrums und
verlange das dreifache des offiziellen Bush-
nientarifs. Damit müsste man allein für die

Transportkosten etwa ein Drittel eines mo-
natlichen Mindestgehalts ausgeben. Wer
aber verfüge schon über einen monatlichen
Mindestlohn. Als einzige Alternative würde
sich eine Buslinie anbieten, zu der man eine

halbe bis dreiviertel Stunde zu Fuss gehen

müsse; sie sei zudem bereits total überfüllt.



299

Unser Gast solle sich auch eine Mutter mit
einem Säugling im Tragetuch vorstellen, mit
zusätzlich ein, zwei Kleinkindern, der Ein-
kauftasche und in diesem Fall mindestens
1 Stunde einfacher Fussweg.

Was wir unternommen hätten? In vielen

mühsamen, unentgeltlichen Gemeinschafts-
arbeiten waren Schotterstrassen angelegt

und ein grosses Grundstück für eine Buslinie
als Stationierungsplatz reserviert worden.

Jesus lebte in Galiläa, Judäa und Jerusa-

lern. Er hatte es damals nicht mit den Pro-
blemen unserer Ballungsräume zu tun.
Hätte er - in unserer Situation - nicht ahn-

lieh formuliert wie wir es taten? Über unse-

ren zufälligen Gast hatte sich unsere Deu-

tungsweise des Evangeliumstextes erweitert.
Die Situation des alltäglichen Lebens in Ar-
mut erschliesst Auslegungskriterien, ohne
dass wir die hermeneutische Problematik
explizit erörtern müssten. Uns war klar ge-

worden, dass /we/KcMcAe Grant/be-
e?K/-/w'sse /« seine/- Ge/vcArsretfe ôe/tant/e/Ze:

Ernährung, Kleidung, Wohnen, Gesund-
heit und Freiheit. Diese wurden uns zum

theologischen Ort, das heisst, zu Ansatz-

punkten, Jesus Christus und sein Verhältnis

zum Menschen in vertiefter Weise zu erfas-

sen und zu bedenken. Nach Mt 25, 31 ff.
sind für Jesus Christus als den wiederkom-
menden Weltenrichter die menschlichen
Grundbedürfnisse keine Beiläufigkeiten,
die etwa lediglich das menschliche Wohler-
gehen im Diesseits betrafen. Sie eröffnen
vielmehr einen Zugang zu ihm selbst und

zum Reich Gottes.
Dieses einfache Beispiel mag etwas ver-

deutlichen helfen, wie wir vorgehen. Theo-

logische Orte ergeben sich für uns nicht nur
daraus, was beispielsweise in der theologi-
sehen Literatur vorgegeben ist. Der Ver-
such, auf Gott zu hören und unseren Glau-
ben zu reflektieren, bezieht insbesondere die

Lebenssituation der Menschen ein. Dieser

Versuch wird hier im Elendsviertel auch ein

wenig zur Kunst, die kleinen Zufälle am

Wegrand als Fingerzeige nicht zu überse-

hen; beim Nachdenken über unseren Glau-
ben achten wir auf die häufig vernachlässig-
ten kleinen Dinge, «nichtssagenden» Alltäg-
lichkeiten, die aber für Hinz und Kunz und
die vielen «Namenlosen» und Unbedeuten-
den wichtig sind. Im grossen Weltgetriebe
(und der hohen Theologie) fallen sie mei-

stens unter den Tisch bzw. werden nur allzu
leicht übersehen. Mit was bringen unsere
Menschen tagtäglich ihre Zeit zu, was ist ih-

nen Sorge? Unsere Glaubensreflexion er-

folgt nicht losgelöst von diesen Lebensver-
hältnissen der Menschen.

Im Anschluss an Puebla, wo vom Sehen

der Situation im Lichte des Glaubens ge-

sprochen wird, knüpfen wir an den Grund-
bedürfnissen und Grundbefindlichkeiten

der Menschen an und ordnen diesen - wie es

auch die Bischöfe tun - den Stellenwert eines

«theologischen Ortes» bei der Erschliessung
und der Reflexion des Glaubens zu; dadurch

wird die Lebensrelevanz des Glaubens für
die Menschen offenkundig.

Ein solcher Prozess erfolgt selbstver-

ständlich in Rückkoppelung mit dem Glau-

bensgut der Kirche, wie auch im folgenden
sichtbar wird. In unserer Bestimmung des

Verhältnisses Jesu zu den Grundbedürfnis-
sen des Lebens tauchten in den Predigtge-
sprächen noch folgende zwei Probleme auf:
Für uns in Montenegro mit rund 5000 Ein-
wohnern gibt es bisher lediglich eine erste

und zweite Klasse Primarschule. Die Klas-
senräume und der Schulplatz sind ebenfalls

in unentgeltlicher Gemeinschaftsarbeit er-
stellt worden. Litt nicht Jesus auch dort,wo
Kinder keine Schule hatten und die Schulbil-

dung gleichwohl Voraussetzung für eine In-
tegration ins gesellschaftliche Leben ist

(Puebla 33)? «Ich hatte Are/'/te Sc/zw/M-

dt/«g.s/?7ög7/c/tÄ'e/7, f/tr gabt s/e /w/V" bzw.

gniü s/e «»> w/c/zt».

Für die Gesellschaft, in der Jesus lebte,
bestand unser Schulproblem nicht. Hätte er

heute nicht ähnlich formuliert, und würde er

beispielsweise nicht auch sagen: «/c/z wwa/--
/zez'A/os, zz/zt? z'Ä/- gab? /?zz> eine Besc/tö/?/-

gzz/zg»? Als dieser Bereich angesprochen

wurde, spannte ich als hauptamtlicher Ver-

kündiger den Bogen von unseren gottes-
dienstlich versammelten Gemeinden in den

beiden Slums hin zur Gemeinschaft der Ge-

samtkirche, von unseren Erwägungen des

Evangeliumstextes hin zur universalen
Lehre der Kirche. Das kirchliche Lehramt
behandelt diesbezüglich Dinge, die eine Ent-
faltung des christlichen Glaubens für unsere
Zeit darstellen; unsere Menschen erfahren
dadurch nicht nur von der Sorge und Liebe

Gottes, sondern auch der Gemeinschaft der

Kirche, die sich um sie kümmert: das Recht

auf Arbeit und Familienlohn, um den Be-

stand der Familien nicht zu gefährden (in
den Slums ist dies ein besonders gravieren-
des Problem) und die Kinderarbeit zu unter-
binden; der Vorrang von Mensch und Ar-
beit vor dem Kapital... (vgl. zum Beispiel
Johannes Paul II, Laborem exercens; ge-
rade diese Enzyklika fand in den lateiname-
rikanischen Gemeinden einen starken Wi-
derhall). Die staatliche Gesetzgebung der

jetzigen Regierung bestimmt, dass ein Ar-
beiter nach drei Monaten nicht mehr entlas-

sen werden darf. Die Folge dieses an sich gu-
ten Gesetzes ist, dass nunmehr die Arbeiter
kurz vor Ende dieser Frist entlassen werden,
also immer wieder auf der Strasse stehen

und schliesslich häufig das Heer der Verkäu-
fer auf den Strassen Limas vermehren. Sie

entbehren zudem jeglicher sozialer Absiche-

rung ihrer Familien.

Unsere Menschen erhalten in ihrer
schwierigen Situation der Arbeitslage durch
das kirchliche Lehramt stützende Orientie-

rung und Kriterien und darüber hinaus zu-
dem einen wichtigen Fürsprecher. Die
menschlichen Grundbedürfnisse werden
also über unsere Glaubensreflexion nicht
nur zum theologischen Ort, um Jesus Chri-
stus besser verstehen und ihm nachfolgen zu
lernen. Sie werden vielmehr auch zum Ort,
die kirchliche Gemeinschaft besser erfassen

zu können.

Menschliche Grundbedürfnisse
als ekklesiologischer Ort
Wie verarbeiteten wir in der Reflexion

von Mt 25, 31 ff. das tägliche Ringen um die

menschlichen Grundbedürfnisse als Ver-

hältnisbestimmung in der kirchlichen Ge-

meinschaft? Wie schon zum vorangegange-
nen, so seien auch hier lediglich einige Beob-

achtungen und vorläufige Erwägungen
angeführt.

Sicherlich aufgrund ihrer durchlittenen
Situation fanden die Menschen einen spon-
tanen Zugang zu diesem Evangeliumstext:
hier werden Grundbedürfnisse angespro-
chen, die für sie die zentralen Probleme des

Üfter/ef/e/zs darstellen. Und dennoch war
nicht zu verzeichnen, was ja auch möglich
gewesen wäre, dass sie sich in die Rolle der

«Geringsten der Brüder» Jesu begeben hat-

ten, an denen sich die anderen, die Reichen,

von denen sich in unserer Stadt ja ebenfalls
viele bzw. vermutlich die meisten zur Kirche
zählen, zu bewähren hätten. Als ich einmal

nachfragte, wie wohl die Menschen in

«Monterico», einem der reichen Viertel Li-
mas, den heutigen Evangeliumstext verste-
hen dürften, kam zur Antwort: «Ojala que
escuchen tambien» («Hoffentlich hören
auch sie»). Bei uns jedenfalls machten es

sich die Gottesdienstbesucher nicht so

leicht, die Forderungen des Evangeliums
lediglich auf die Reichen oder das «System»
abzuwälzen. Ihre ganz persönlichen Sün-

den, Egoismen und Vernachlässigungen im
Rahmen der Erfüllung der menschlichen

Grundbedürfnisse, wie sie in Mt 25, 31 ff.
genannt sind, wurden aufgedeckt, so zum
Beispiel, wenn einer an der Gemeinschafts-
arbeit für den Gesundheitsposten nicht teil-
nehmen oder dann die-für ein solches Ver-
halten fällige Geldstrafe nicht bezahlen

wolle bis hin zum Verweigern des Eimers
Wasser in Notfällen.

Es zeigt sich, dass die Menschen bei die-

ser Verhältnisbestimmung zur Gemein-

schaft, zur kirchlichen Gemeinschaft auch -
die Verfehlungen benannten sie beim Got-
tesdienst und hoben sie damit nochmals auf
eine andere Ebene -, sehr wohl ihre persönli-
chen Vergehen und Sünden, gemessen an



300

der Forderung des Evangeliumstextes be-

kannten und einem entschuldigenden Ab-
schieben auf andere widerstanden.

In diesem Zusammenhang der Verhält-
nisbestimmung zur kirchlichen Gemein-
schaff kurz folgender inhaltlicher Aspekt:
Es dürfte auf einem Missverständnis beru-
hen, vielleicht bedingt durch die soziale und
kulturelle Distanz, wenn jemand meinen
würde, in unseren christlichen Gemeinden,
sei es in den Elendsvierteln oder bei den

Campesinos, ginge es in einer Pastoral der

Befreiung einseitig um soziale Befreiung,
und die Dimension der persönlichen Sünde
den Nächsten, der kirchlichen Gemein-
schaft und Gott gegenüber, die Erlösungs-
bedürftigkeit und das ewige Heil spielten
eine untergeordnete bzw. keine Rolle. Das

Gegenteil zu unterstreichen scheint mir -
nach nunmehr sieben Jahren pastoraler Ar-
beit im Sinne der Pastoral der Befreiung so-
wohl in Campesinogemeinden als auch in
Elendsvierteln - fast wie Eulen nach Athen
tragen:

Die Campesinogemeinden und die Men-
sehen unserer beiden Slums sind re/zg/öse

Menschen. Sie sind noch nicht durch Auf-
klärung und Säkularisierungserscheinungen
angekränkelt und teilen ihre Welt nicht in
voneinander getrennte Sektoren auf, in de-

nen zum Beispiel das Glaubensleben ein

Randphänomen wäre, das dem Freizeitsek-
tor zugeteilt würde, weil es mit dem übrigen
Leben wenig zu tun hätte. Ihre Sehweise ist
viel z'/Regra/er. Ob die erwähnten Befürch-
tungen nicht die mitteleuropäische Situation
als Hintergrund spiegeln, die der unseren
nicht gerecht werden? Der genannte inhaltli-
che Aspekt der Verhältnisbestimmung der

Menschen hier zur kirchlichen Gemein-
schaft schliesst - wie sie immer wieder her-
vorheben - die Erwartung ein, «Orientie-

rung» und «spirituelle Nahrung» sowohl für
ihr gegenwärtiges als auch das ewige Leben

zu erhalten. Wenn also einer meinen sollte,
es käme «nur» auf die soziale Befreiung an,
hätte er nicht verstanden, wie wir in den

christlichen Gemeinden im Sinne einer Pa-
storal der Befreiung arbeiten: Wir versu-
chen zu entdecken, wie der Geist Gottes in
der Situation dieser leidenden und religiösen
Menschen, die hart tagtäglich um die Befrie-
digung ihrer Grundbedürfnisse ringen, wie

er in ihrer Volksreligiosität, ihrem Eigenver-
ständnis und ihrer Kultur am Werk ist (vgl.
EN 20-24, 48; Gaudium et spes 53-58; Lu-
men gentium 17), und die versuchen, in der

Rückbindung an die Bibel und den, Glauben
der Kirche christliche Comumidades aufzu-
bauen.

Wenn wir - wie am vorgestellten Beispiel
ersichtlich wird - auch das Strukturelle be-

denken, dann sei zur Erläuterung wenig-
stens kurz auf zwei Gründe verwiesen:

Die Tragweite des Strukturellen
Zum einen lernen wir von den gesamtla-

teinamerikanischen Bischofskonferenzen in
Medelh'n und Puebla, vom Lehramt der

Päpste, zum Beispiel von Populorum Pro-
gressio bis zu Johannes Paul II. (vgl. nicht
nur Teile seiner Reden bei seinen Reisen

nach Lateinamerika etwa in Mexiko, Brasi-
lien oder Peru, sondern auch seine neueste

Enzyklika «Sollicitudo Rei Socialis») sowie

von den Verlautbarungen der peruanischen
Bischöfe in unseren Gemeinden zu dem per-
sonalen auch den strukturellen Aspekt in
seiner Bedeutung für das Leben und die Kir-
chenbildung wahrzunehmen. Gerade wenn
es, wie in Mt 25, 31 ff., um die menschlichen
Grundbedürfnisse geht und der Weltenrich-
ter die Erfüllung dieser mit der Frage des

ewigen Heiles verknüpft, dann müssen wir
in unserer Reflexion des Glaubens als christ-
liehe Gemeinde - im Anschluss an das kirch-
liehe Lehramt - auch strukturelle Gesichts-

punkte bedenken. Dies schliesst zugleich zu
erkennen ein, welche Bedeutung und Aus-
Wirkungen die strukturelle Sünde und sün-

dige Strukturen (vgl. Sollicitudo Rei Socia-

Iis, 36 f., 39) für das Leben haben, und eben-

falls, dass ein - im verengten Sinne -
«caritatives» Verhalten nicht ausreicht.
Brachten nicht die Menschen unserer
Elendsviertel beim gemeinsamen Nachden-
ken über Mt 25, 31 ff. genau das zum Aus-
druck, als sie die strukturellen Aspekte an-
sprachen und von ihren gemeinsamen Be-

mühungen berichteten, die Grundbedürf-
nisse befriedigen zu helfen und damit der

Gemeinschaft und dem Leben zu dienen,
was Johannes Paul II. als die positiven Zei-
chen nennt: Er sieht solche in dem wachsen-
den Bewusstsein der Solidarität der Armen
untereinander und in deren Initiativen der

wechselseitigen Unterstützung (aaO. Nr. 39)

und ermuntert solche.

Zum anderen: Beim gemeinschaftlichen
Angehen ihrer Grundbedürfnisse greifen die

Menschen auf Muster ihrer alten Kulturen
zurück, die sie von den Campesinogemein-
den mit in die Slums brachten, etwa das

Prinzip der Reziprozität und die unentgeltli-
che Gemeinschaftsarbeit. An solchen Tradi-
tionen knüpfen wir an und bestärken sie.

Hier ist ein zentraler ekklesiologischer Ort
unserer Arbeit für die Kirchenbildung. Im
Unterschied zu den Sekten und ihrem meist
individualistischen Verständnis des Evange-
liums und Glaubens können wir mit Hilfe
einer Auslegung der Texte, die das Struktu-
relie und die strukturierte kirchliche Ge-

meinschaft in den Blick fasst, sowohl der

Tradition der hiesigen Kultur als auch dem
Kirchenbild des Vatikanum II, Medellins
und Pueblas entsprechen.

Diesen Gesichtspunkt zu betonen scheint

uns wichtig, weil wir auf diese Weise einer-

seits dem massiven Eindringen gewisser Sek-

ten begegnen können, die das traditionelle
Wissen um die Kultur der Comunidad und
das Verhalten in ihr aushöhlen. Anderer-
seits lässt sich auch ein deformiertes Kir-
chenbild aus der Kolonialzeit, das bis in die

Gegenwart fortwirkt, und das Kirche und
Evangelium nur allzu häufig zur Ausbeu-
tung der Menschen und ihrer Kultur be-

nützte, korrigieren hin zu einer Kirche, in
der auch die Armen einen gebührenden
Platz haben. Eine solche Kirche kann für sie

erst anziehend werden, weil sie «ihre» Kir-
che ist, die für sie Partei ergreift und sie ver-
teidigt. Andererseits wächst aber zugleich
das Bewusstsein, dass sie, die Armen, selbst

Kirche sind und als solche im Sinne des

Evangliums die zeitlichen Verhältnisse
transformieren helfen - zeichenhaft als An-
sage des Reiches Gottes.

Ein letzter Gesichtspunkt: Die Gottes-
dienstbesucher brachten ihre Bemühungen
um die Erfüllung der menschlichen Grund-
bedürfnisse bei der Gabenbereitung als ihre
Zeichen des Glaubens dar und feierten den

Gott des Lebens und Jesus Christus als Wel-

tenrichter, der die Grundbedürfnisse in
einer solchen Weise in seinem Evangelium
bewertet, dass er sie im Weltgericht mit der

Heilszusage verknüpft. Indem wir die
menschlichen Grundbedürfnisse nicht nur
verstandesmässig im Predigtgespräch be-

trachteten, sondern sie in der liturgischen
Feier der gottesdienstlich versammelten Ge-
meinde vor Gott brachten, kommt ihr Stel-
lenwert als ekklesiologischer Ort an sein

Ziel: sie erhalten einen Stellenwert für die
Kirche zur Feier und Anbetung Gottes.

Vom «Notleidenden-Christus»
und «Bettler-Gott»
Damit sind wir auch am zentralen Punkt

des Verständnisses von Mt 25, 31 ff. ange-
langt: Bei der Auslegung während der Mes-

sen ging es nicht «nur» um dieses oder jenes
menschliche Grundbedürfnis. Wir durften
vielmehr geznez'zz.saz?7 zz/zrf a/.s Gezwez'zzRezz

ezzlcfec^e«: (Fe/- z.s7 t/oc/z dieser /estzs C/zz-z-

s/i«7 Er, der kommende Weltenrichter, ist

ganz nah beim einzelnen und seinem Volk.
Mehr noch. Er idertit/raeri sich mit dem

notleidenden Menschen, und er kann es

nicht haben und sehen, dass ihre Grundbe-
dürfnisse nicht befriedigt werden und die

Lebensgrundlage der Menschen nicht ge-
währleistet ist. Seine Liebe zu ihnen erweist
sich in dieser mütterlich-väterlichen Sorge

um essen und trinken, Kleidung und Ge-

sundheit... Als christliche Gemeinden
machten wir uns klar, dass diese liebende

Zuwendung Jesu Christi und seine Identifi-
zierung mit dem Menschen ihren Ausdruck
finden muss in unserer personalen und
strukturellen Zuwendung zum Nächsten.



301

Ein solches christliches Verständnis des

Menschen auferlegt n/cAt /ii/r so/k/ütv-
scAes FerAa/fen f/c/7 AAV/e/efeflcfew gege/7-
wAer, so«cfe/77 r«/Z /« nie/- AfacA/b/ge „few
CAràt/ ge/WezM zur /cZen?{/ïzien/ng heraus.

Hier ist ein Schlüssel zum Verstehen des

Verhältnisses der Menschen untereinander

aus der Sicht, wie es Mt 25 nahelegt, und da-

mit auch des Verhältnisses der Menschen zu
Gott. Ewiges Heil hat zu tun mit dem kon-
kreten Verhalten dem «Nächsten-Christus»
gegenüber und wird in der Gerichtsrede in
Korrelation gesehen zu: «den Hungernden
speisen, den Dürstenden zu trinken zu ge-
ben ...», das heisst, in einem Verhalten, das

zumindest die Grundlagen des Lebens er-

möglicht und erhält.
Auf dieser Ebene findet unter anderem

zudem die Zurückweisung des Herrn statt,
aber auch das sich hebende Öffnen ihm ge-

geniiber und das Begegnen mit dem Herrn,
der uns zuerst geliebt hat und uns hier in die

Bewährung und Bewahrheitung ruft. Der
das Lebensnotwendige entbehrende Bruder,
in dem zugleich der Herr in dieser Welt ge-

genwärtig ist, wird zum Prüfstein und Stein
des Anstosses.

Das Identifizierungsmotiv
Dieses Motiv ist für die Menschen hier

keineswegs fremd. Im Gegenteil: Wenn sie

Mt 25, 31 ff. so spontan mit ihrem Leben

verknüpfen, dann wohl auch deshalb, weil
das Identifizierungsmotiv in vielen Wander-
legenden in der Volksfrömmigkeit lebendig
ist. Gott kommt als Bettler zu einem Hoch-
zeitsfest und wird schmählich abgewiesen.
Die Magd, die ihm Brot zusteckt, wird vom
drohenden Untergang gerettet, während die

Hochzeitsgesellschaft vernichtet wird.
Diese Wanderlegende der Volksfröm-

migkeit erlaubt auch einen Einblick in das

theologische Verstehen des Volkes und der

Theologie, die sich daraus speist. Darauf
soll verwiesen werden, um ein mögliches
Missverständnis zu klären. Die Ungeschul-
detheit des Heils wird in der Legende offen-
kundig. Der «Bettler-Gott» bittet um ein
Stück Brot; die Magd wird dafür mit dem

Leben belohnt. Die Gabe des Menschen
steht - in gut biblischer Tradition - in kei-

nem Vergleich zum Geschenk, das der
«Bettler-Gott» bereithält.

Ziehen wir in die Linie weiter. Wenn in

unseren Elendsvierteln solidarisches Ver-
halten zu Gemeinschaftsküchen führt, zum
Einsatz von freiwilligen Sozialassistentin-

nen, zu einem Fonds für Notfälle, zu in Ge-

meinschaftsarbeit gebauten Strassen, Schu-
len und Gesundheitsposten, und wenn nach
Jahren des harten Ringens und Kämpfens
einmal Trinkwasser in den bis dahin hof-
fentlich aus Steinen erbauten Häusern flies-
sen wird, dann käme ganz bestimmt keiner

auf die Idee, das Reich Gottes aus eigenen
Kräften herbeigeschafft zu haben oder gar
des ewigen Heiles nicht zu bedürfen. Das

klänge geradezu absurd für Menschen, die

gläubige Menschen sind. Ihre «Comodida-
des» (Bequemlichkeiten) - wie sie bei den

verschiedensten Gelegenheiten ausführen -
fürs Hier und Heute: Wasser, genügend zu

essen, Schulbildung für ihre Kinder, Kran-
kenversorgung, eine Buslinie, eine feste Ar-
beitsstelle, also keine «grossen Dinge», son-
dern lediglich die Erfüllung der menschli-
chen Grundbedürfnisse, wissen sie sehr

wohl vom Reich Gottes zu unterscheiden.
Anderslautende Vermutungen können viel-
leicht verständlich sein aus Situationen, in
denen um diese fundamentalen Grundbe-
dürfnisse des Lebens nicht mehr gelitten
wird.

Sagen wir es klipp und klar und in einem

naheliegenden Bild: Es wäre ein Fehlschluss

zu meinen, wir Bewohner des Elendsviertels

«Montenegro» schwarzer Berg) sähen in
sozialen Verbesserungen, das heisst genug
zu essen und zu trinken zu haben usw., den

Zustand des ewigen Heiles. Wenn dem so

wäre, dann wäre dies rund 25 km von uns
entfernt in dem reichen Viertel Limas
«Monfer/'co» (reicher Berg), wo die Men-
sehen im Luxus leben, bereits gegeben. AI-
lein, unser Ziel ist nicht «Monterico»; in der

Volksfrömmigkeit kommt deutlich zum
Ausdruck, dass die Menschen anders emp-
finden. Um im Bilde zu bleiben: ihr Ziel ist,
von «Montenegro» zum «Mowfec/aro» zu

gelangen, der, biblisch gewendet, mit dem

«leuchtenden Berg», der leuchtenden Stadt
auf dem Berg, dem «A/mmfocAe« „fernsö-

/e/)i» umschrieben werden kann, und der

nicht einfach die «reiche Stadt» meint, in

der Geringschätzung und Ausbeutung der

Geringsten der Brüder Jesu nicht überwun-
den sind.

Bei unserem gemeinsamen Hinhören
und Auslegen von Mt 25, 31 ff. kam sicher-

lieh keine Theologie heraus, wie sie etwa im
Kommentar zum NT von E. Schweizer, Das

Evangelium nach Mt, S. 310-314, nachzule-

sen ist. Bei uns werden wohl kaum text- oder

historisch-kritische Dinge abgehandelt oder
die Fragestellung, ob es sich hierbei um ein

direktes Jesuswort handle oder nicht. Das

sind keine theologischen Fragestellungen
für Bewohner von Elendsvierteln. Eher

schon könnte man unser Hinhören auf das

Wort Gottes in den Kontext einer «narrati-
ven» Theologie einordnen. Was herausge-
kommen ist, mag so etwas sein, wie der Ver-
such eines theologischen Nachdenkens über

menschliche Grundbedürfnisse, ein Ansatz
einer Theologie der menschlichen Grundbe-
dürfnisse, des Essens, des Trinkens, des

Überlebens; an diesen in Mt 25, 31 ff. ge-
nannten Grundbedürfnissen bedenken wir

das Sprechen von Gott und seiner Relation

zu den Menschen und ziehen Rückschlüsse
auf das Verhältnis der Menschen unterein-
ander angesichts dieses Gottes.

Was ist wichtig?
Das Alltagsleben des Du und Ich, das

tägliche Ringen ums Überleben und die dazu

nötige Erfüllung der Grundbedürfnisse, die

Angelegenheiten, die unsere Strassen und
Elendsviertel oder Campesinogemeinden,
unsere ausufernde Stadt Lima und unser
Land bewegen, werden im Licht der Bibel
und des kirchlichen Glaubens in den Blick
genommen. Hierbei wird die Dimension der

Nachfolge, das heisst die spirituelle Dirnen-
sion in einer solchen Art, den Glauben zu be-

denken, entscheiden. Aus der Systematisie-

rung dieser Pastoral der Befreiung reichern
sich Theologie der Befreiung und Glaubens-
ausdruck der lateinamerikanischen Kirche

an. Und umgekehrt. Das Systematisierte
wird über den Austausch bei Kursen und
Treffen von haupt- und nebenamtlich in der
Pastoral Tätigen wiederum zurückgebracht
in die Gemeinden. Dadurch können Glaube
und Kirche lebendig und anziehend werden.

Aus einer deformierten Kolonialkirche -
wieviele deprimierende Erinnerungen und

Erfahrungen mit der Kirche erzählten mir
die Campesinos, jedoch nicht nur mir, son-
der auch ihren Kindern! - wurde eine erneu-
erte, lateinamerikanische Kirche, die in ge-
läuterter Kontinuität der Gesamtkirche
steht und in einen bereichernden Dialog mit
dieser Universalkirche getreten ist. Dass es

hierbei auch zu Spannungen kommt, dürfte
verständlich sein; solche hat es immer wie-
der im Verlauf der Kirchengeschichte bei

Neuaufbrüchen gegeben. Wichtig aber ist,
dass Austausch und Dialog nicht abreissen.
Die - zum Teil auch harte - Auseinanderset-

zung um die Theologie der Befreiung, einem

zentralen Lebensausdruck dieser lateiname-
rikanischen Kirche, wurde in einem Kom-
munikationsprozess zwischen den Bischofs-
konferenzen von Brasilien und Peru mit
Rom schliesslich im Vatikan und mit Besu-
chen der Kurienkardinäle Ratzinger in Peru
und Gantin in Brasilien geregelt Wir sind

uns auch bewusst, dass die Theologie der Be-

freiung nicht ein «Allheilmittel» für alles ist;
sie ist in einem ganz spezifischen Kontext
entstanden und mit diesem verwurzelt.

Und in Europa?
Wenn im deutschsprachigen Raum ge-

rade die Anziehungskraft der erneuerten la-
teinamerikanischen Kirche mit ihren christ-
liehen Comunidades und Theologie der Be-

freiung im Gespräch ist, hat das sicherlich
damit zu tun, dass ihre gesellschaftsgestal-
tende und -transformierende Kraft seit dem

Vatikanum II, Medellln und Puebla offen-



302

kundig ist. Der Schlüssel zu dieser durch-
schlagenden Erneuerung und Belebung der
Kirche dürfte wohl in ihrer Bekehrung zur
vorrangigen Option für die Armen liegen
und damit in der Zuwendung zur Not der

grossen Bevölkerungsmehrheit, die diese ge-
rade im Bereich der menschlichen Grundbe-
dürfnisse erleidet. Diese Option wirkte sich

ganz konkret und tief im Leben der Völker
Lateinamerikas aus. Der Neuaufbruch der
Kirche in den Völkern Lateinamerikas
macht so manchen im deutschsprachigen
Raum etwas neidisch und wehmütig zu-
gleich.

Es wäre aber meines Erachtens ein etwas
vorschneller Schluss, diese «lateinamerika-
nische» Option einfachhin (wie es zum Bei-

spiel geschieht) auf die Kirche im deutsch-

sprachigen Raum übertragen zu wollen. Si-

cherlich, Mt 25, 31 ff. und andere biblische
Texte, wie auch Texte des kirchlichen Lehr-
amtes seit Johannes XXIII. in seiner Rede

vom 11. September vor der Eröffnung des

Vatikanum II, legen eine solche Option als

zum Wesen des christlichen Lebens und der
kirchlichen Gemeinschaft gehörend nahe.

Und was würde sich denn auch nicht alles

verändern, wenn diese Option von denen,
die sich Christen nennen, gelebt würde!

Mir scheint aber, dass mit einer Über-
nähme dieser Option für das w/Wvre Gebiet
der Kirche im deutschsprachigen Raum
nicht unbedingt die gleichen Effekte einher-
gehen müssten wie es in Lateinamerika der
Fall war und ist. Es könnte damit zum Bei-

spiel auch die Gefahr verbunden sein, dass

sich die Kirche in eine «Randgruppenpasto-
ral» begeben würde und damit lediglich eine

Spitalfunktion für die Reibungsverluste in
der Industriegesellschaft übernehmen wür-
de. Die Armen in Lateinamerika sind aber

gerade terne Randgruppe, sondern die
breite Mehrheit der Bevölkerung, das heisst
die Kirche und die Bischöfe Lateinamerikas
fanden in der Wahl dieser Option den ent-
scheidenden, springenden Punkt der latein-
amerikanischen Völker. Sie hatten noch
eine Reihe anderer Optionen vorgelegt; zw/-

zw«fte«<ten Le/P'c/ee aber warte ate vo/ran-
g/ge Optew /är ate A rwe«, wer/ sie das zen-
Ira/e Ate/'ege« Lata'waaze/v'tes Ira/. Den Bi-
schöfen gelang mit dieser Option eine Ant-
wort auf die zentralen Grundbedürfnisse
der Menschen; ihre Sehnsüchte und Hoff-
nungen auf eine Veränderung von un-
menschlichen zu menschenwürdigen Ver-
hältnissen kristallisierten sich um diese Op-
tion, die eine kirchliche Bewegung mit
einem realen Hoffnungspotential in der ar-
men Bevölkerungsmehrheit hervorrief.

Die Parallele für den internen deutsch-

sprachigen Raum der Kirche läge also weni-

ger darin, diese Option zu übernehmen, als

vielmehr in der Suche nach einer Option für

die derzeitige Industriegesellschaft und ihre
Herausforderungen. Welche Antwort, wel-
che zündende Leitidee lässt sich von unserm
Glauben her gewinnen, damit die gesell-
schaftstransformierende und heilankün-
dende Kraft der Kirche als Sakrament für
die Welt zum Tragen kommen könnte, wie
die lateinamerikanische Kirche uns vorge-
lebt hat?

Wäre nicht eine Zeit des Innehaltens an-

gemessen in all der Betriebsamkeit, eine Zeit
des gemeinsamen Nachdenkens und Hörens
auf die Zeichen der Zeit und das Wehen des

Geistes Gottes in unserer komplexen Indu-
striegesellschaft, und zwar all der vielen

haupt- und nebenamtlichen Mitarbeiter?
Kurz, ein auf schöpferische Distanz Gehen,

um der Phantasie in dem zuweilen «überper-
fekt funktionierenden Betrieb» eine Chance
einzuräumen. Liessen sich nicht die vielen

Kräfte, auch der Theologen, eine gewisse

Zeit um die genannte Frage bündeln, wel-
eher Beitrag, welche zündende Leitidee,
welches Hoffnungspotential vom Wort
Gottes, von unserem christlichen Glauben
und der Kirche auf die Herausforderungen
der «Moderne» sich finden lassen, die die

Grundbedürfnisse und Grundbefindlichkei-
ten der Menschen in Europa träfen? Das

Beispiel der lateinamerikanischen Kirche
und ihrer christlichen Comunidades könnte
Quelle der Ermutigung im Ringen sein, den

Durst nach Leben und wahrem Leben auch

in der Industriegesellschaft stillen zu helfen;
die lateinamerikanische Kirche empfängt
nicht nur von der europäischen, sie kann ihr
auch den erfrischenden Becher der Ermuti-
gung in der gegenwärtig zur Resignation
tendierenden Zeit reichen (Mt 25, 35).

Tose/ Sa.ye/-

Berichte

Kirche der schöpferischen
Mitbeteiligung
Diesem Leitbild wusste sich die Pastoral-

planungskommission der Schweizer Bi-
schofskonferenz (PPK) auch an ihrer 46.
und letzten Sitzung der Amtsperiode 1984-
1987/88, vom 3./4. Mai 1988 im Centre
St. François Delémont, verpflichtet. Unter
der Leitung von P. Mauro Jöhri und im Bei-
sein von Bischof Otmar Mäder, dem Leiter
des Ressorts «Glaubensverkündigung/
Pastoralplanung» in der Bischofskonfe-
renz, galt es, Bilanz zu ziehen und die Weiter-
arbeit ins Auge zu fassen.

Fünf Themen bildeten die Schwerpunkte
der Versammlung:

1. Bilanz der 5. Amtsperiode
2. Das Verhältnis der Bischofskonferenz

zu ihren Stabskommissionen und die Bezie-

hung der Kommissionen untereinander
3. Das Berufsbild «Jugendarbeiterin/

Jugendarbeiter»
4. SPI-Forschungsprojekt «Konfessio-

nelle Pluralität, religiöse Diffusion, kultu-
relie Identität in der Schweiz»

5. Die Ernennung eines Koadjutors des

Bischofs von Chur.

1. Wie ein roter Faden

zog sich das Bild der Kirche als Volk Got-
tes, in dem alle Getauften sich schöpferisch
mitbeteiligen, durch die Arbeit der PPK in
den vergangenen Jahren. Dieses Leitbild
kam in den verschiedenen Erklärungen und
Stellungnahmen («Vom Auftrag des Volkes
Gottes her denken», «Lebendige Gemeinde
in einer Übergangszeit», «Présence au

monde», «Dienst der Kirche in der Welt der

Arbeit») zum Ausdruck. Es stand auch hin-
ter den Bemühungen um die Verbesserung
der Information und Zusammenarbeit in
der Kirche (Frage der kirchlichen Berichter-

stattung, Interdiözesane Koordination).
Selbstkritisch wurde anderseits beobach-

tet, dass die PPK sich zu einseitig auf inner-
kirchliche Probleme konzentriert hatte. Es

war auch nicht immer leicht, die Sprache
ihrer Dokumente an die Basis zu vermitteln.

Die PPK nahm sich vor, in der neuen
Amtsperiode sich vermehrt pastoralen und
missionarischen Herausforderungen in der

heutigen Gesellschaft, zum Beispiel Jugend
und Arbeitswelt, zu stellen. Als gesamt-
schweizerisches Gremium will die PPK wei-
terhin Wege suchen, wie sprachregionale
Anliegen und Gesichtspunkte besser in ihre
Arbeit integriert werden können. Sie wird
sich auch mit der Frage auseinandersetzen,

wo in Zukunft die Schwerpunkte der Pasto-
ral zu setzen wären. Schliesslich wird sie sich

überlegen, wie sie die pastoralen Anliegen
der ausländischen Sprachgruppen wahrneh-

men kann.

2. Kommunikation - Koordination
Aus den Erfahrungen der letzten Jahre

entstand das Bedürfnis einer Zusammen-
kunft aller Stabskommissionen mit der Bi-
schofskonferenz, ihrer Auftraggeberin (vgl.
SKZ 12/1988, 188). Diese hat dem Wunsch
der PPK entsprochen und auf den 7. Sep-

tember nach Lugano eingeladen. Es galt

nun, diese gemeinsame Tagung vorzuberei-
ten. Wichtigstes Anliegen sind dabei die

Klärung der gegenseitigen Erwartungen so-
wie die Verbesserung der Kommunikation.
Letzteres betrifft sowohl die Beziehungen
zwischen der Bischofskonferenz zu ihren
Kommissionen wie auch der Kommissionen
untereinander. Effizienter Koordination



303

zwischen den Ordinariaten und der PPK soll
auch die neue Zusammensetzung der PPK
im Herbst 1988 Rechnung tragen.

3. «Was macht dä eigetli?»
Diese und ähnliche dem Pfarreialltag

abgelauschte Fragen bildeten den Aus-
gangspunkt zur Erarbeitung eines Berufsbil-
des « Jugendarbeiterin/ J ugendarbeiter»,
mit der eine Arbeitsgruppe aus Fachleuten
der Jugendpastoral beauftragt wurde.

Im Lauf eines Jahres entstand der Ent-
wurf einer Broschüre, die sich als «Weglei-

tung für die Anstellung von kirchlichen
J ugendarbeitern/Jugendarbeiterinnen in

Pfarreien und Kirchgemeinden» darstellt
und in dieser Form der PPK zur Begutach-

tung vorgelegt wurde. Die Broschüre
möchte die Verantwortlichen in Pfarrei und

Kirchgemeinde auf jene Fragen aufmerk-
sam machen, mit denen sie sich bei der An-
Stellung einer Jugendarbeiterin oder eines

Jugendarbeiters auseinandersetzen müssen.
Die PPK erklärte sich mit dem Ansatz

und Konzept der Broschüre grundsätzlich
einverstanden. Bevor die Wegleitung veröf-
fentlicht werden kann, sind noch verschie-
dene Detailfragen zu überprüfen und wei-

tere Gutachten einzuholen.

4. Forschungsprojekt
Mitarbeitern des Schweizerischen Pasto-

raisoziologischen Instituts (SPI) war Gele-

genheit geboten, das Projekt «Konfessio-
nelle Pluralität, religiöse Diffusion, kultu-
relie Identität in der Schweiz» vorzustellen.
Dieses Projekt wird im Rahmen des Natio-
nalen Forschungsprogramms 21: «Kultu-
relie Vielfalt und Nationale Identität» des

Schweizerischen Nationalfonds zur Förde-

rung der wissenschaftlichen Forschung ge-
meinsam vom SPI und dem Institut für So-

zialethik (Lausanne) des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbunds durchgeführt.
Erstmals soll in der Schweiz mit einer Re-

präsentativbefragung erforscht werden,
was in der heutigen schweizerischen Gesell-
Schaft Religion und Kirche bedeuten.

Zunächst ging es um die Konzeptualisie-

rung des Themas. In den theoretischen Vor-
arbeiten, die sich einerseits auf die Ergeb-
nisse der Katholizismusforschung und
anderseits auf aktuelle soziologische Theo-
rieansätze abstützen, galt es, den gesell-
schaftlichen Prozess zu verstehen, der fol-
gende drei Etappen umfasst: 1. die Bildung
konfessioneller Gesellschaften (zum Bei-

spiel katholische Sondergesellschaft), 2. die

Auflösung dieser Sondergesellschaften und
3. die Entstehung der modernen differen-
zierten Gesellschaft, in der Religion und
religiöse Erfahrung sich von der gesamt-
gesellschaftlichen Ebene in kleine Lebens-
weiten («Nischen») verlagern.

5. Betroffenheit und Sorge
Mit Betroffenheit nahm die PPK zur

Kenntnis, dass durch die Ernennung von
Kanzler Wolfgang Haas zum Koadjutor des

Bischofs von Chur eine pastorale Situation
entstanden war, die zu Besorgnis Anlass

gibt. Nach offener und ausführlicher Aus-
Sprache beschloss sie, ihre Sorge in einem
Brief an die Bischöfe zum Ausdruck zu brin-

gen. Die Bischöfe werden gebeten, durch
klare Informationen zur Beruhigung der Si-

tuation beizutragen. Der seit der Synode 72

wiederholt ausgesprochene Wunsch nach

Mitsprache des Volkes Gottes bei Bischofs-

ernennungen wird erneut vorgebracht. Die
PPK schliesst das Schreiben in der Hoff-
nung, dass Konflikte in der Kirche inskünf-
tig im Geiste des Apostelkonzils in Jerusa-

lern, an dem offen und freimütig informiert
und diskutiert wurde, gelöst werden.

Faw/ S/ad/er

Hinweise

Liturgischer Hinweis
zum Monat Mai
Von verschiedenen Seiten wurden wir ge-

beten, daraufhinzuweisen, dass sich die Fa-

stenopfer-Unterlage «Maria begegnen» im

Fastenopfer-Werkheft '88 Seite 91 ff. gut
eigne zur Gestaltung von Marien-Andach-
ten im Monat Mai. Gerne geben wir diesen

Hinweis aus der Praxis für die Praxis weiter.
Fastenop/er, Ressort ßt/dang

Amtlicher Tei l

Für alle Bistümer

Ausländersonntag 1988 - Tag der Völker
Der diesjährige Ausländersonntag wird

am 13. November gefeiert. Nach Beschluss

der Bischofskonferenz steht er unter dem

Thema: ÄJrc/te - Gewe/'nsc/ta/t von Kö/Zre/v?.

Inhaltlich will er der heutigen Situation

Rechnung tragen, dass die Einwanderung
nicht ein vorübergehendes Phänomen ist,
sondern eine Realität, die die Zukunft unse-

res Landes bestimmen wird. Die Eingewan-
derten sind nicht mehr nur Fremde oder Gä-

ste: Sie sind Glieder unserer Gemeinschaft.
Sie haben eine andere Herkunft als die

Schweizer; sie dürfen aber stolz sein auf ihre
Herkunft: Durch ihr religiöses Leben und
ihre Kultur bleiben sie mit ihrem Herkunfts-
land verbunden.

Wie die Schweiz ein Vielvölkerstaat ist,
so ist die Kirche eine Gemeinschaft, deren

Glieder aus vielen Gemeinschaften kom-
men. Dieser theologische Gedanke ist ein

Zeichen der Katholizität, der Universität der

Kirche in unserem Land.
Die Pfarreien werden die Unterlagen

zum Ausländersonntag 1988 nach den Som-

merferien erhalten. Jene Pfarreien, die ein

anderes Datum für die Feier dieses Sonntags
wählen, können verschiedene Anregungen
anfordern bei SKAF, Neustadtstrasse 7,
6003 Luzern, Telefon 041-23 03 47. SKAF

Nord-Siid - eine Zukunft,
eine gemeinsame Aufgabe
FrZt/ärang der Sc/twe/zer ß/scAo/sZroa/e-

renz wad des Korstaades des ScAwe/zer/-
sc/tea Fvaage//sc/;ea AJrcAeaiiMades zur
/aa/eade« /Vord/Sad-Fatajoagae des Faro-
parates.

In diesem Frühjahr organisiert der Euro-
parat eine internationale Kampagne, um die

Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit auf die

Vielschichtigkeit der Beziehungen zwischen

Europa und den Völkern der Dritten Welt zu
lenken. Diese Kampagne soll den Europäern
stärker bewusst machen, in welchem Mass
die Beziehungen zwischen Industrie- und

Entwicklungsländern ihr tägliches Leben

beeinflussen, und zur Einsicht beitragen,
dass eine solidarische Haltung Europas ge-
genüber der Dritten Welt sowohl einer ratio-
nalen Notwendigkeit wie auch einem mora-
lischen Gebot entspricht.

Die Schweizer Bischofskonferenz und
der Vorstand des Evangelischen Kirchen-
bundes begrüssen es, dass die Schweiz sich

an dieser europäischen Kampagne aktiv be-

teiligt. Sie hoffen, dass es gelingt, mit dieser

Kampagne weite Teile der Bevölkerung zu
erreichen, ihnen ein dauerhaftes Bewusst-
sein über die gegenseitige Abhängigkeit zwi-
sehen Nord und Süd zu vermitteln und sie

für eine solidarische Haltung gegenüber den

Mitmenschen in den Entwicklungsländern
zu gewinnen. Wie die drei Landeskirchen
schon 1983 in ihrem Memorandum zur öf-
fentlichen Entwicklungshilfe der Schweiz

betonten, ist die internationale Solidarität
mit den Menschen in der Dritten Welt zu
einer «erstrangigen Norm christlicher
Ethik» geworden. Die Antwort auf die al-
lenthalben feststellbare zunehmende wech-

selseitige Abhängigkeit der Menschen, Völ-
ker und Staaten muss eine wachsende inter-
nationale Solidarität sein. Dabei sind die
Massnahmen der internationalen Solidari-
tät - wie dies schon im bereits erwähnten



304

Memorandum von 1983 festgehalten wurde

- nicht nur Leistungen «für andere», «son-
dern sie stellen gleichzeitig eine wichtige In-
vestition in die Zukunft und den Frieden ß/-

/er Menschen dar; denn alle Anstrengungen
zur Verminderung der Unterschiede zwi-
sehen Arm und Reich dienen dem Frieden in

Gerechtigkeit».
Da es also bei der Nord-Süd-Kampagne

im Kern um Anliegen geht, die auch aus

christlich-ethischer Sicht als prioritär zu be-

zeichnen sind, ersuchen die Bischofskonfe-

renz und der Vorstand des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes die Kirchge-
meinden und Pfarreien sowie alle Gläubi-

gen, diese Kampagne nach Möglichkeit zu

unterstützen und sie zum Anlass zu nehmen,
das eigene Engagement für die Mitmen-
sehen in der Dritten Welt zu überprüfen.

Bern/Freiburg, 5. Mai 1988

Für den Vorstand des

Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes
Pfr. YLe/Y/n'cA F/«7e/"Ao/z

Präsident

Für die Schweizer

Bischofskonferenz
+ //e«n ScAwery
Bischof von Sitten
Präsident

Ein Erzbischof der Arbeiter
«Zur Welt der Arbeit - Ansprachen und

Schriften 1954-1963» heisst das soeben er-
schienene 6. Werk in der Buchreihe des In-
stitutes Paul VI. in Brescia. In italienischer

Sprache sind darin auf 368 Seiten hundert

Beiträge von Giovanni Battista Montini,
dem Erzbischof von Mailand und späteren

Papst Paul VI., zu diesem Thema veröffent-
licht. Flauptsächlich diese engagierten Stel-

lungnahmen haben Montini in Mailand den

Spitznamen «Erzbischof der Arbeiter» ein-

getragen.
//7/om7ß//o/7s.s7e//<? der ScA we/zer

ßzscAp/sAon/ere«z

Bistum Basel

Berichtigung
Das Liturgische Institut macht auf zwei

unterschiedliche Angaben bezüglich des

Opfers für das Priesterseminar St. Beat in
Luzern im Direktorium 1988 aufmerksam.
Während der Hinweis im Kalendarium S. 72

den rechten Termin nennt (22. Mai, Hoch-
fest von Pfingsten) ist in der Zusammenstel-

lung der Kirchenopfer fälschlicherweise der
22. Juni angegeben. Wir bitten um Beach-

tung.

Bistum Lausanne,
Genf und Freiburg

Priesterjubilare
In den kommenden Wochen und Mona-

ten können Priester aus unserer Diözese auf
ein wichtiges Datum ihres priesterlichen
Dienstes zurückblicken. Mit unserm auf-
richtigen Dank verbinden wir unsere brü-
derlichen Segenswünsche:

Diamantenes Jubiläum
(60 Jahre Priester)
Leo ßßecA/er, St. Wolfgang; Jea« Co-

/no//, L/n/Ye D///'o«ve//oz, Mß/re/ Po;///«.

Goldenes Jubiläum
(50 Jahre Priester)
Hndze'ß/r/e/, P/e/re CAo/r/ère, Georges

CAßsso/, AYawr/ce CAßsso/, Podo//zAe Co-
sß/7<7ev, Yeß/7 M///V/A, Pene' PßAcowd, Ge'-

rare/ P//dg, LosepA P/ancAere/, Andre' Po/-
//en, PeA'x PoAßcfey.

40 Jahre Priester

Georges ßßvß//d, dose//A ßeßt/d, dw/es

ß/d//ßrd, Pene' Cßs/e//ß, Gz/Ae/7 Crnz/Sßz,

Lom/s LVe'pt/oz, Georges d/dny, Prnnc/s
More/, L/enr/ M/zr/YA, dßegt/es Pev, P. Ge-

orges ScAe/Aer/, P/erre Fu/cAß/'d.

Silbernes Jubiläum
(25 Jahre Priester)

L/nns Awderse/, Jaun; GerAßrd ßnecA-

/er, Murten; Ge'rard ßond/, LA/Aer/ CAß-

/ßgn_y, Pßß/ L>evß//d, Leo// Di/eres/, M/cAe/
Geno//d, P. Gregor L/oA/nß////, Pene'Pe'r/s-

se/, Loi//s P_v/Ao//d.

Im Herrn verschieden

F/c/or Novßr/nß, S/z/rz/nß/, ßrwn/sAerg
Bürger von Grandvillard, geboren am

13. April 1907 in Begins (VD), zum Priester
geweiht am 11. Juli 1937, Vikar in Broc,
Pfarrer in Léchelles (1939-1946), und in
Riaz (1946-1950). Hierauf Spiritual in ver-
schiedenen Häusern und Heimen, wovon
am längsten in Brünisberg (1956-1971), wo
er am 30. April 1988 verschieden ist.

Neue Bücher

John Henry Newman
John Henry Newman, Gott - das Licht des

Lebens. Gebete und Meditationen. Herausgege-
ben von Günter Biemer und James Derek Hol-

mes, Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1987,
178 Seiten.

Kardinal John Henry Newman ist die überra-
gende Gestalt in der Kirche des 19. Jahrhunderts.
Er fasziniert nicht nur mit seiner dramatisch
bewegten Konvertiten-Biographie, mit seinen
tiefen theologischen Werken und Predigten. Er ist
nicht nur ein Klassiker der Sprache, sondern vor
allem ein geistlicher Mensch, der in all seinem Tun
vom Bewusstsein der Gegenwart des lebendigen
Gottes erfüllt war. Seine Gebets- und Médita-
tionstexte spiegeln die radikale Erfahrung dessen,
was der Mensch letztlich vor dem wahren, ewigen,
lebendigen Gott wirklich ist oder nicht ist. John
Henry Newman ist ein geistlicher Klassiker und
ein wahrer Lehrer.

Wer sich auf ihn einlässt, wird bald spüren,
dass er in seinem bisherigen geistlichen Leben in
dieser oder jener Hinsicht eine Reihe von Mängeln
vorzuweisen hat. Ähnlich wie bei den Psalmen
oder anderen grossen echten Gebeten spürt man
auch bei Newmans Texten, dass man als nachvoll-
ziehender Beter in diese Aussagen «hineinwach-
sen» muss und dadurch geistlich grösser werden
kann.

Die meisten Gebete dieser Sammlung sind aus
Predigten Newmans und aus dem Band «Betrach-
tungen und Gebete» genommen. Leo £Y//m

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. P. Basil Drack OSB, Kloster, 7180 Disentis

Dr. P. Leo Ettlin OSB, Kollegium, 6060 Sarnen

Dr. Josef Sayer, Apdo. 3840, Lima 100, Peru

Dr. Paul Stadler, Wissenschaftlicher Mitarbeiter
SPI, Postfach 909, 9001 St. Gallen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistümer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten.

Hauptredaktor
Fo/f JFe/Ae/, Dr. theol.
Frankenstrasse 7-9, Postfach 4141

6002 Luzern, Telefon 041 - 23 50 15

Mitredaktoren
PY/r/PocA, Dr. theol. des., Lehrbeauftragter
St.-Leodegar-Strasse 4, 6006 Luzern
Telefon 041 - 51 47 55

Franz S/ß/np//;', Domherr
Bachtelstrasse 47, 8810Horgen
Telefon 01 -725 25 35

Yose/ JH'cA, lie. theol., Pfarrer
Rosenweg, 9410 Heiden, Telefon 071 - 91 17 53

Verlag, Administration, Inserate
Ft/eAer Drt/cA AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201-4

Abonnementspreise
YöA/V/cA Schweiz: Fr. 80.-;
Ausland Fr. 80.- plus Versandgebühren
(Land/See- oder Luftpost).
S/inYen/c/raAo/ine/nen/Schweiz: Fr. 53.-.
F/nze/nw/nmer; Fr. 2.- plus Porto.

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-

daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zurückgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annähme: Montag, Arbeitsbeginn.



305

Alfons von Liguori
Théodule Rey-Mermet, Alfons von Liguori.

Der Heilige der Aufklärung (1696-1787). Aus
dem Französischen übertragen von Elisabeth
Darlap (Originalausgabe: Nouvelle Cité, Paris),
Verlag Herder, Freiburg i. Br.1987, 700 Seiten.

Am 1. August 1787 ist Alfons von Liguori,
Kirchenlehrer und Gründer der Kongregation der

Redemptoristen, in Pagani bei Neapel gestorben.
Die Übersetzung der grossen Alfons-von-Liguori-
Biographie von Rey-Mermet ins Deutsche kann
als Jubiläumsgschenk der deutschsprachigen
Söhne an ihren Ordensvater gesehen werden.
Seine Kongregation hatte ja schon früh durch Kle-
mens Maria Hofbauer in Wien und Polen Fuss ge-
fasst.

Mit diesem Band erhält der heilige Alfons eine

historisch umfassende Darstellung, wie man sie

bisher im deutschen Sprachraum nicht finden
konnte. Der Redemptorist Théodule Rey-Mermet
legt da eine imponierende Leistung vor. Sie beruht
in der Verarbeitung einer Unmenge von persönli-
chen und zeittypischen Quellen und in einer
gründlichen Kenntnis des umfangreichen Schrift-
turns des Heiligen. Der Autor beleuchtet nicht nur
die eine Person Alfons von Liguori, auch das ge-
samte zeitgenössische Umfeld ist einbezogen. Da
sind frische und lebendige Bilder aus der Stadt
und dem Königreich Neapel. Die aufgeklärte
Welt des Settecento ist mit allen Farben herausge-

putzt. Zu dieser Gesellschaft kontrastiert herb
und kantig das Volk der Berge, dem die Liguoria-
ner ihre ersten Missionen predigen werden. Man
bewundert ein plastisches Bild des Bildungslebens
in Schule und Salon.

Es ist die Aufklärung, an der auch Alfons von
Liguori mehr Anteil hat als bloss die Lebensdaten
und auch mehr, als man bis anhin in erbaulichen
Lebensbeschreibungen zugestehen wollte. Seine

juristische und theologische Ausbildung ist der

Aufklärung verpflichtet. Auch der Moraltheo-
loge und Buchautor Liguori ist aufgeklärter Pro-
babilist. Durch ihn erscheint nun auch in kirchli-
chen Kreisen die Aufklärung in einem besseren

Licht. Es ist besonders das französische und auch
römische Oratorium, das einen grossen Einfluss
auf die vornehme und fromme Welt Neapels aus-
übte. Rey-Mermet verbindet mit der Schilderung
des ersten Lebensabschnittes eine so plastische
Darstellung des Lebens in den besseren Kreisen
Neapels, dass sie als mustergültige Zeichnung
einer aufgeklärten Gesellschaft des 18. Jahrhun-
derts im Süden Italiens gelten könnte.

Die Frische der Darstellung verblasst etwas,
sobald Alfons mit der Gründung seiner Kongre-
gation und der Pastoration in den Armutsregio-
nen der Berge in die zweite mühevolle und kon-
trastreiche Phase seines Lebens eintritt. Diese Er-
schlaffung wird noch dadurch gefördert, dass der

Autor sich fast ängstlich bemüht, kein Detail zu
übergehen. Auch die vollständige, wörtliche Wie-
dergabe ausgedehnter Passagen von Briefen und
Aufzeichnungen, wo sich das aus dem Gewicht
des Inhalts nicht zwingend aufdrängt, kann sehr
ermüdend wirken. Das Regest würde da meist ge-
nügen. Durch eine Straffung dieser Abschnitte
könnte der Umfang des Buches um einiges redu-
ziert werden. Immerhin wird hier eine Dokumen-
talion von erstaunlicher Vollständigkeit der
Nachwelt erhalten. Dazu hat auch die Auffin-
dung von bisher noch unbekannten Materialien in

den letzten Jahren und Jahrzehnten einiges beige-
tragen. Das hat wohl auch die eingehende Doku-
mentierung dieses Abschnitts veranlasst. Anspre-
chend leuchtet dafür wieder das Lebensende, das

Alfons zuerst als Reformbischof der kleinen süd-
italienischen Diözese Sant' Agata dei Goti zeigt
und dann als gebrechlichen, aber am Schicksal
seiner Gründung noch immer mit vollem Interesse
teilnehmenden Greis. Leo £W//r

Fortbildungs-
Angebote

Mehr Sicherheit im Gespräch
7e/v;;//!.- 11.-15. Juli 1988.

Ort: Friedensdorf, Flüeli-Ranft.
A'w/is'm/ztf//; Ein handlungsorientierter Kurs

mit Kurzreferaten, Rollenspielen, Interaktions-
Übungen, Selbststudium und Anwendungsaufga-
ben.

LerV/rng: Kathrin und Jo Kramis-Aebischer.
AztsLi/n/f z/nrf /4n/neWz/ng: Friedensdorf

St. Dorothea, 6073 Flüeli-Ranft, Telefon 041-
66 50 45.

Mediensonntag
der Schweizer Katholiken
14./15. Mai 1988

«Wenn man eines Tages in Wahrheit
sagen könnte, Kommunikation kom-
me auf Verbrüderung hinaus und be-
zeichne menschliche Solidarität,
wäre das für die Massenmedien
nicht das schönste Ergebnis? Über
dieses Thema möchte ich euch da-
her am XXII. Welttag der sozialen
Kommunikationsmittel zum Nach-
denken auffordern.»

(Papst Johannes Paul II.

in seiner Botschaft zum
Mediensonntag 1988)

Mit dem Medienopfer unterstützen wir die
Arbeit der Kirche in Presse, Radio, Film und
Fernsehen

Medienopfer der Schweizer Katholiken
Postfach 510, 1701 Freiburg, PC-Konto 17-1584-2

Damit die Kirche
im Dorf bleibt...

Sicherheits-
und Alarmanlagen von

AVI "TEC
R. Giger

Glärnischstrasse 5

9500 Wil
073-234502/22

Ihr ausgewiesener Partner für individuelle Lösungen

Das Offene Haus für die Jugend in Basel sucht auf den frühen
Herbst 1988 eine neue

Leitung
Wir suchen eine - oder bei Aufteilung der Stelle zwei Person(en)
mit theologischer Ausbildung (Pastoralassistent/in) oder mit an-
derer seelsorgerlicher oder sozialer Ausbildung und praktischer
Erfahrung in Jugendarbeit oder im kirchlichen Dienst. Es handelt
sich um ein anspruchsvolles und intensives Engagement. Glaube
an einen Aufbruch der Kirche und Wagnis für neue Wege und
Möglichkeiten sind Voraussetzungen für dieses Stelle.
Entlohnung und Sozialleistungen gemäss Anstellungs- und Be-
soldungsordnung der Röm.-kath. Kirche Basel-Stadt.

Auskünfte und Bewerbung: Hauskommission Offenes Haus
B 18, Alexander Schaffner, Im langen Loh 153, 4054 Basel, Tele-
fon P 061 - 39 64 34, G 061 - 25 55 87.



306

Mit uns: den Weg gehen *
da sein

***************************

*************************************

mittragen
durchhalten
suchen

Möchten Sie sich in unserem Team engagieren und so mit der
Pfarrei einen Weg gehen?

Möchten Sie mithelfen, die «Gute Nachricht» in unserer Pfarrei
weiterzutragen?

Möchten Sie unseren Kindern der Primarschule die Frohbot-
schaff nahebringen?

Möchten Sie mithelfen, in unserer Pfarrei Gottesdienste zu
gestalten? (Familien-, Schüler- und Bussgottes-
dienste)

sich in pfarreilichen Erwachsenengruppen einset-
zen? (3.-Welt-Gruppe, Meditationsgruppe)

Möchten Sie

Für unsere Hl.-Geist-Pfarrei in Hünenberg suchen wir

2 Katecheten
oder Katechetinnen
für Unter- und Mittelstufe
auch Teilpensum möglich

Falls Sie sich angesprochen fühlen, erteilen wir Ih-
nen gerne weitere Auskunft.
Melden Sie sich bei Markus Fischer, Pfarrer in

Hünenberg, Telefon 042 - 36 43 22

Pfarrei St. Mauritius Regensdorf

Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerferien)

Katecheten(in)/
Sozialarbeiter(in)

Vollamt

Tätigkeitsbereich:
- Religionsunterricht an der Oberstufe
- soziale Beratung von Einzelnen und Familien

- evtl. Begleitung der Gruppen «Pfarreicaritas» und «Drit-
te Welt»

Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf eine(n) Mit-
arbeiter(in), der (die) für Katechese und Sozialarbeit ent-
sprechend ausgebildet ist und in guter Beziehung zur
Glaubensgemeinschaft der Kirche steht.

Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsordnung
der röm. kath. Körperschaft des Kantons Zürich.

Interessenten(innen) wenden sich bitte an P. Amgwerd,
Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf, Telefon 01 -

840 43 00, oder an Frau M. Hochuli, Personalchefin, Tele-
fonOI -844 2013

Die Kirchgemeinde Altishofen-Ebersecken-Nebikon
sucht für die Pfarrei Nebikon auf Sommer 1988 eine(n)

Katecheten/Katechetin
(bis max. 75%)

Der Aufgabenbereich umfasst:
- Religionsunterricht an der Oberstufe (6-7 Stunden)
- ausserschulische Jugendarbeit (Glaubensgespräche,

Animation, Bezugsperson für Jugendliche zur Pfarrei)
- Begleitung der Ministranten
- Begleitung der Liturgiegruppen (Familiengottesdienst

und voreucharistischer Gottesdienst)
- mtl. Mitgestaltung von Sonntagsgottesdiensten und/

oder OS-Schülergottesdiensten

Sie finden bei uns:
- gute und moderne Infrastruktur (Pfarreizentrum, eige-

nes Büro)

- Besoldung nach kant. Primarlehreransätzen
- selbständiges und freies Arbeiten
- ausbaufähige Arbeit

In der Pfarrei Nebikon mit Katholiken wünscht sich der
Pfarrer eine Hilfe zu seiner Entlastung.

Für weitere Auskünfte steht Ihnen der jetzige Stelleninha-
ber Josef Stirnimann, Mühle 3, 6246 Altishofen, Telefon
062 - 86 10 22/86 36 04, zur Verfügung.
Für die Kirchgemeinde und Bewerbung: Eugen Schlüssel,
Kirchmeier, Egolzwilerstrasse 22, 6244 Nebikon, Telefon
062-862438

Schweizerischer Jungwachtbund
Der Schweizerische Jungwachtbund sucht auf den
1. September 1988 oder nach Vereinbarung einen

Bundespräses
Aufgabenbereiche:
- religiöse Animation auf allen Stufen unseres Verban-

des, auch in Kursen und Verbandszeitschriften
- Begleitung der Präsides in Kanton und Region
- Leitung von Grund- und Weiterbildungskursen für Präsi-

des
- Kontakte zur Kirchenleitung
- Mitarbeit im Team der Bundesleitungen Jungwacht und

Blauring in verschiedenen Bereichen der Verbandslei-
tung.

Die Präsesaufgaben werden in enger Zusammenarbeit mit
dem Bundespräses des Blaurings geleitet.

Wir erwarten:
- eine theologische Ausbildung (Priester, Laientheologe)
- Erfahrungen in der Kinder- und Jugendpastoral, Ver-

bandserfahrungen in Jungwacht oder Blauring
- Freude an Leitungsaufgaben in einem Verband
- Fähigkeit und Bereitschaft, im Team der Bundesleitun-

gen zu arbeiten.

Es erwartet Sie ein spannender, vielseitiger Beruf mit vie-
len Herausforderungen. Wir bieten zeitgemässe Entlöh-
nung und gute Sozialleistungen.

Interessierte erhalten weitere Informationen bei der Bun-
desleitung Jungwacht, St.-Karli-Quai 12, 6000 Luzern 5,
Telefon 041 - 51 37 45.
Schriftliche Bewerbungen mit den üblichen Unterlagen
senden Sie bis 25. Juni 1988 an: Bundesvorstand Jung-
wacht, Kurt Egger, Wittenwilerstrasse, 8355 Aadorf TG



307

Pfarrei St. Mauritius Regensdorf

Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerte-
rien)

Sozialarbeiter(in) im Halbamt

Tätigkeitsbereich:
- soziale Beratung von Einzelnen und Familien

- evtl. Begleitung der Gruppen «Pfarreicaritas» und
«Dritte Welt»

Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf
eine(n) Mitarbeiter(in), der (die) eine entsprechende
fachliche Ausbildung hat und in guter Beziehung zur
Glaubensgemeinschaft der Kirche steht.

Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsord-
nung der röm. kath. Körperschaft des Kantons Zü-
rieh.

Interessenten(innen) wenden sich bitte an P. Am-
gwerd, Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf,
Telefon 01 - 840 43 00, oder an Frau M. Hochuli, Per-

sonalchefin, Telefon 01 - 844 20 13

Eine Studienwoche zu einem aktuellen Thema

Der Geist
des neuen Zeitalters

Auseinandersetzung mit Formen Neuen Bewusst-
seins

4.-11. Juni 1988 in Bad Schönbrunn/ZG

Veranstaltet vom Dreiländerausschuss der Vereini-
gungen des katholischen Buchhandels in Deutsch-
land, Österreich und der Schweiz:

Behandelte Themen:
Esoterik - ein Überblick / Ganzheitliche Medizin /
Reinkarnation / Christliche Antwortversuche -
Weibliche Spiritualität

Detailliertes Programm und Anmeldung bei:
André Häusler, Muttenzerstrasse 109, 4133 Prat-
teln 2, Telefon 061 - 81 09 00

Römisch-katholische Kirchgemeinde Pratteln-Augst

Die Pfarrei St. Anton sucht auf Sommer/Herbst 1988 oder nach
Vereinbarung zur Ergänzung des Seelsorgeteams einen vollamtli-
chen

Katecheten/Jugendarbeiter
(Katechetin/Jugendarbeiterin)

Aufgaben:
- 50% Erteilen von Religionsunterricht an der Oberstufe (6.-9.

Schuljahr: Realschule, Sekundärschule: allgemeine und pro-
gymnasiale Abteilung)

- 50% kirchliche Jugendarbeit: Schwerpunkt: Arbeit mit Schul-
entlassenen; Betreuung der Jugendgruppen und Jugend-
vereine

Anforderungen:
- abgeschlossene Ausbildung als Katechet/Katechetin

Freude und Erfahrung in der Arbeit mit Jugendlichen im Alter
von 12-20 Jahren.

Dieses Amt soll neu geschaffen werden und bietet deshalb einem
initiativen Stelleninhaber grosse Möglichkeiten, eigene Ideen ein-
zubringen.

Besoldung:
Die Besoldung richtet sich nach dem Besoldungsreglement der
röm.-kath. Landeskirche BL.

Bewerbung und Auskünfte:
Ihre schriftliche Bewerbung mit allen üblichen Unterlagen richten
Sie bitte an den Präsidenten der Kirchgemeinde, Herrn W. Goer-
ger, Augsterheglistrasse 9, 4133 Pratteln, Telefon 061 - 83 38 44,
der Ihnen gerne auch für Auskünfte zur Verfügung steht.
Weitere Auskünfte erhalten Sie auch beim Pfarramt, Muttenzer-
Strasse 15, 4133 Pratteln, durch Pfarrer L. Amstutz, Telefon 061 -

81 52 63

Katholische Kirchgemeinde Meilen

Wir suchen auf August 1988 oder nach Vereinba-

rung

Laientheologen

für die Aufgabenbereiche
- Jugendarbeit
- Religionsunterricht, bes. Oberstufe
- Mitarbeit in der Pfarreiseelsorge
- Zusammenarbeit mit den Pfarreiorganisationen

Anforderungen
- abgeschlossene Ausbildung mit Berufserfahrung
- pädagogisches Geschick
- Initiative und Einsatzfreude

Wir bieten:
- vielseitige, interessante und selbständige Tätig-

keit
- zeitgemässe Besoldung

Bewerbungen mit den nötigen Unterlagen sind zu
richten an Bruno Belser, Vizepräsident der Kirchen-
pflege, Pfannenstilstrasse 184, 8706 Meilen, Tele-
fon 01 -923 3719



308

Neue Steffens-Mikrofonanlage jetzt auch in der Stadtkirche zu Rapperswil.
Wir bieten Ihnen kostenlos und unverbindlich unsere Mikrofonanlage zur Probe.

Wir kooperiere^!

mit der bekannten ^
Firma Steffens auf dem

Spezialgebiet der Kirchen
beschallung und haben die Ge-

neralvertretung für die Schweiz
übernommen.

Seit über 25 Jahren entwickelt und
fertigt dieses Unternehmen spe-
zielle Mikrofonanlagen für Kir-
chen auf internationaler Ebene.

Über Steffens-Mikrofonanlagen
hören Sie in mehr als 5000 Kir-
chen, darunter im Dom zu Köln
oder in der St.-Anna-Basilika in
Jerusalem.

^\uch arbeiten in

^ Ardez/Ftan, Basel,
Berg-Dietikon, Brütten,

Chur, Davos-Platz, Düben-
dorf, Emmenbrücke, Engel-

bürg, Fribourg, Genf, Grengiols,
Hindelbank, Immensee, Kloten, Lau-
sänne, Luzern, Meisterschwanden,
Morges, Moudon, Muttenz,Nesslau,
Otelfingen, Ramsen, Rapperswil,
Ried-Brig, Rümlang, San Bernadino,
Schaan, Vissoie, Volketswil, Wabern,
Wasen, Oberwetzikon, Wil, Wild-
haus, Winterthur und Zürich unsere
Anlagen zur vollsten Zufriedenheit
der Pfarrgemeinden.

Mit den neuesten Entwicklungen
möchten wir eine besondere Leistung
demonstrieren.

tefffens
Elektro-
Akustik

; bitteP
Damit wir Sie

ih einplanen kön-
:hicken Sie uns I

loupon, oder rufen
:h an. Tel. 042-22 12 51

Coupon:
Wir machen von Ihrem kosten-
losen, unverbindlichen Probe-
angebot Gebrauch und erbitten Ihre
Terminvorschläge.
Wir sind an einer Verbesserung
unserer bestehenden Anlage
interessiert.

Wir planen den Neubau einer
Mikrofonanlage.

O

O

o
Bitte schicken Sie uns Ihre Unterlagen.

Telefon:

Bitte ausschneiden und einsenden an:

Telecode AG, Industriestrasse 1

6300 Zug, Telefon 042/221251

Verzeichnis

der katholischen Zeitschriften, Zeitungen und Pfarrblätter der
deutschsprachigen Schweiz (1986), herausgegeben vom
Schweiz. Kath. Presseverein, kann gratis bezogen werden beim

Schweiz. Kath. Pressesekretariat, Postfach 510, 1701 Freiburg,
Telefon 037-24 48 07

DC
LU

N
3_l
CNl

oo
CD

N
<

O
OQ

o-
N-

H
N

-J
L.

•
•H V
ro
e t-
E fü
fö C

-i-l

0»

•4- </)

CO L
tA Q)

O V
C (/>

L 0)
L. • *H
(ULIX Q -X

L
3
xo
O
oor-

00
00

CT)

LI E IM E RT

KERZEN
EINSIEDELN
0 055 532381

radio
Vatikan

tgl. 7.30 Uhr Lateinische Messe
16.00 Uhr Nachrichten (deutsch)
20.40 Uhr Lateinischer Rosenkranz

Alle

KERZEN
liefert

HERZOG AG
KERZENFABRIK SURSEE
6210 Sursee Telefon 045 - 2110 38

Pfarrei St. Mauritius Regensdorf

Wir suchen auf Mitte August (nach den Sommerfe-
rien)

Katecheten(in) im Halbamt
für den Aufgabenbereich:
Religionsunterricht an der Oberstufe.

Das bestehende Seelsorgeteam freut sich auf
eine(n) Mitarbeiter(in), der (die) Interesse an neuen
Wegen in der Katechese hat und gleichzeitig in guter
Beziehung zur Glaubensgemeinschaft der Kirche
steht.

Die Besoldung richtet sich nach der Anstellungsord-
nung der röm. kath. Körperschaft des Kantons Zü-
rieh.

Interessentenfinnen) wenden sich bitte an P. Amg-
werd, Pfarrer, Schulstrasse 112, 8105 Regensdorf,
Telefon 01 - 840 43 00, oder an Frau M. Hochuli, Per-
sonalchefin, Telefon 01 - 844 20 13


	

