Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 156 (1988)
Heft: 5

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5/1988  156.Janr

4. Februar

«Gemeindekatechetische Animation»
Von einem Pastoralkonzept zu einem
Ausbildungskonzept. Ein Beitragvon
Rolf Weibel

57

Ein marianisches Jahr
Ein Beitrag von
Johann Rotten

58

Eine andere Sicht von Medjugorje
Eine Darstellung von
Ludjevit Rupci¢

60

Die Dekane im Gespriach mit dem
Bischof Aus der Dekanenkonfe-
renz des Bistums St. Gallen berichtet
Arnold B. Stampfli

62

Noch anhingig

Aus den Beratungen des Priesterrates
des Bistums St. Gallen berichtet
Josef Wick

63

Dialog zwischen Bischof und Profes-
soren Esinformiert
Max Hofer

64

Berichte

65

Bischofssynode 87: Der Frauenbund
schreibt dem Papst

68

Amtlicher Teil

69

Schweizer Kirchenschitze
Kathedrale Chur: Triumphkreuz (roma-
nisch, vermutlich um 1200)

«Gemeindekatechetische Animation»

Die gesellschaftliche und kirchliche Entwicklung der letzten Jahre hat
in unserer Kirche in der deutschen Schweiz zur Erkenntnis gefiihrt, dass das
herkodmmliche Tétigkeitsfeld der im Rahmen der Schule katechetisch Téti-
gen nicht (ldanger) fiir sich stehen kann, sondern in das pastorale Feld der
Pfarrei hinein verldngert werden muss. Der schulische Religionsunterricht
bedarf «der Ergidnzung durch die ausserschulische Kinder- und Jugend-
arbeit; er bedarf der Elternarbeit und der Elternmitarbeit und wirkt darauf
hin, dass der Glaube erfahrbar wird in der Liturgie der Gemeinde»'.

Die theoretische Reflexion dieser Entwicklung fiihrte weiter zur
Erkenntnis, dass die Gemeinde und das gemeindliche Leben dabei nicht
bloss Praxisfeld des schulisch gelernten Glaubens sein kann, sondern ein
eigenstandiger «Lernort» des Glaubens oder gar der bevorzugte «Lernort»
des Glaubens werden muss. Denn zum einen ist der « Lernort» Schule gewiss
eine Lerngemeinschaft, aber nicht unbedingt auch eine Glaubensgemein-
schaft. Daher rithrt im tibrigen auch die theoretische Unterscheidung zwi-
schen «Katechese» und «(schulischem) Religionsunterricht». Und zum an-
dern macht die Gemeinde immer auch mit den Moglichkeiten des Christ-
seins vertraut, und ist sie also gerade als eine Glaubensgemeinschaft ein
«Lernort» des Christseins, des Glaubens.

Die Gemeinde ist also nicht nur Erfahrungsraum dessen, was in der
Katechese vermittelt wird, sondern gerade als Erfahrungsraum, als Ort
schon jetzt gelebten Christseins zugleich Vermittlerin, «Katechetin». Sie
wird ein «Lernort» des Glaubens vorziiglich dadurch, dass in ihrem Raum
der Glaube so zur Sprache kommen kann, dass Glaube und Leben ganzheit-
lich erfahren werden konnen.

Der professionelle Katechet und die professionelle Katechetin werden
in dieser gemeindlichen Glaubensvermittlung, in der Gemeindekatechese
weniger «Lehrer» und mehr «Praxisbegleiter». Gemeindliche Gruppen,
«die den Glauben zur Sprache bringen und so Glauben biografisch fassbar
machen und zu gegenseitiger Belebung, Anregung, Ermunterung und Um-
kehr 6ffnen» (40-41), anzuregen und kritisch zu begleiten ist Aufgabe einer
«gemeindekatechetischen Animation». '

Auf eine solche Aufgabe vorzubereiten ist das Ziel der berufsbeglei-
tenden Fortbildung (Ausbildung) fiir Katecheten, Katechetinnen und Pa-
storalassistenten, Pastoralassistentinnen, die das Institut fir Fort- und
Weiterbildung der Katecheten (IFOK) unter dem Titel «Gemeindekateche-
tische Animation» anbietet und die im Herbst 1988 beginnen wird; Anmel-
defristist der 26. Mérz, das erste Treffen in den Regionalgruppen findet vor
den Sommerferien statt, das Einfiihrungswochenende in Chur am 19./20.
August und die erste Seminarwoche in Chur vom 3.-7. Oktober. >

Bis das IFOK diese Fort- bzw. Weiterbildungsmoglichkeit anbieten
konnte, musste es bzw. die Planungsgruppe «gemeindekatechetische Ani-



58

mation» selber einen Weg gehen, auf dem sie sich auch mit den pastoralen
Bewegungen und Theorien der letzten Jahrzehnte auseinandergesetzt hat.
‘So informiert der veroffentlichte Planungsbericht?® nicht nur iiber das
Fortbildungskonzept, sondern bespricht auch und eingehend das gesell-
schaftliche und kirchliche Umfeld von «Gemeindekatechese».

In einem ersten Teil werden unter der Uberschrift « Ausgangspunkt
und Problemstellung» vorwiegend theologisch-katechetische und reli-
gionssoziologische Uberlegungen angestellt: Was heisst Religionsunter-
richt, was Katechese, was Weitergabe des Glaubens (und in diesem Zusam-
menhang: Was meint Evangelisierung)? Warum scheint heute die Weiter-
gabe des Glaubens an die ndchste Generation nicht mehr gesichert? Aus der
Beschéftigung mit solchen Fragen ergibt sich die Forderung, «nach neuen
Formen der Glaubensvermittlung und Glaubensbegleitung zu suchen»
(17). Diese neuen Formen konnen aber nur gefunden werden, wenn der
«Paradigmawechsel in der Vermittlung des Glaubens» (17-23) wahrge-
nommen wird. Damit meint der Planungsbericht im wesentlichen, den Ju-
gendlichen nicht mehr im Rahmen der Volkskirche, deren Zukunft fraglich
ist, sondern in seinem Lebenszusammenhang zu betrachten.

Daraus ergeben sich bereits einige Akzente des «Fortbildungskonzep-
tes «gemeindekatechetische Animation» »: der schulische Religionsunter-
richt zeigt eine Wende in der Vermittlung des Glaubens an, der «Lernort»
Schule ist iiberfordert, Weitergabe des Glaubens umfasst Inhalte wie Pro-
zesse. Das eigentliche «Fortbildungskonzept» wird im anschliessenden
zweiten Teil eingehend erortert. Aus den Erfahrungen in der Bundesrepu-
blik Deutschland* werden Konsequenzen fiir die Planung gezogen wie:
Religionsunterricht und Gemeindekatechese miissen so geplant und organi-
siert werden, dass sie sich gegenseitig ergdnzen; Gemeindekatechese ist nur
sinnvoll innerhalb pastoraler Konzepte (Pfarrei, Region, Bistum); beson-
derer Aufmerksamkeit bedarf die Vermittlungsfrage (26-27). Neben struk-
turellen Fragen orientiert der Bericht sodann {iber spezifische Inhalte der
Planung: Welche Gemeinde hat die Ausbildung im Blick? In welcher Weise
nimmt die Gemeinde Katechese wahr? Hier folgen pastoraltheologischen
Uberlegungen Konsequenzen fiir die Planung (des Fortbildungsprojektes).

Der letzte Themenkreis des Planungsberichtes bringt Animation und
Gemeinde zusammen und strukturiert von daher Inhalte und Verfahren der
«Ausbildung in gemeindekatechetischer Animation». Beschlossen wird der
Planungsbericht mit dem Grundsatz: «Die Visionen und Optionen fiir eine
lebendige Gemeinde diirfen nicht verloren gehen» (50).° Denn daraus lebt
und darauf hin arbeitet Gemeindekatechese: Eine Gemeinde, «die sich auf
einen Prozess einlésst, der sie zur lebendigen Gemeinschaft macht» (41).

Rolf Weibel

! nstitut fiir Fort- und Weiterbildung der Katecheten, Projekt 2: Gemeindekatechetische Ani-
mation. Eine berufsbegleitende Fortbildung (Ausbildung) fiir Katecheten/innen und Pastoralassisten-
ten/innen. Ein Planungsbericht im Kontext der katechetisch-pastoralen Entwicklung in den letzten 30
Jahren, Chur, Ende August 1987, Seite 5. Die Seitenverweise im Text beziehen sich alle auf diesen Be-
richt.

2 Fur weitere Informationen und Gespréche wenden sich Interessierte an die Seminarleiterin der
Ausbildung «Gemeindekatechetische Animation»: Barbara Ruch, Habsburgerstrasse 35, 6003 Luzern,
Telefon 041-23 63 62.

3Anm. 1.

41In der Bundesrepublik Deutschland ist seit rund 15 Jahren von «Gemeindekatechese» die
Rede. 1977 erschien der «Grundkurs Gemeindekatechese», 1986 das « Handbuch der Gemeindekate-
chese» (siehe dazu Karl Kirchhofer, Gemeinde - bevorzugter Ort und Motor der Katechese, in: SKZ 155
[1987] Nr. 41, S. 637f.) In bezug auf die deutschsprachige Schweiz erkliarte K. Kirchhofer, sie kenne
«nur Ansitze der Gemeindekatechese (Eucharistie, Firmung, Voreucharistische Gottesdienste, Abend-
gesprache)», so dass im Gegensatz zur Bundesrepublik Deutschland nicht von einer pastoralen Grund-
welle geredet werden konne (S. 638).

5 Im Anhang finden sich neben einem Literaturverzeichnis weitere Angaben zur Planung und
zur geplanten Ausbildung; zudem sind wegweisende Aufsitze dokumentiert.

Ein marianisches Jahr

Wer mit der Kirche lebt, der weiss, dass
wir seit dem letzten Pfingstfest und bis zum
ndchsten Fest der Aufnahme Mariens in den
Himmel ein marianisches Jahr begehen.
Und wer sich etwas ndher mit Sinn und Be-
deutung dieser vierzehnmonatigen Gedenk-
zeit vertraut gemacht hat, dem ist sicher
nicht entgangen, wie hier religidse Zeichen
gesetzt werden, die den christlichen und ka-
tholischen Glauben zugleich im Grossraum
der Geschichte und im Momentbild der Ge-
genwart verankern. Was in der kurzen Zeit-
spanne des marianischen Jahres iiberdacht,
vertieft und in den Alltag iibertragen werden
soll, das verweist den aufmerksam Mitfei-
ernden auf die geschichtlichen und theologi-
schen Wurzeln seines Glaubens und ldsst ihn
aus dem Stand seiner Heilsgegenwart einen
hoffnungsvollen Blick in die Zukunft der
Heilsgeschichte tun. Aus der umgekehrten
Perspektive besehen: das marianische Jahr
rafft Vergangenheit und Zukunft unserer
Erlosungsgeschichte wie in einem Zeitraster
auf die Gegenwart zusammen. Aktualitét ist
immer Verdichtung des Wesentlichen im un-
mittelbaren Erfahrungsbereich; in dhnli-
cher Weise ist dieses marianische Jahr der
Versuch, die grundlegenden Zusammen-
hidnge unseres Glaubens aus dem Vorbe-
wusstsein — und manchmal aus der hinter-
sten Ecke einer Schublade, dort, wo wir den
Taufschein auflieben! - abzurufen und ins
Bewusstsein zu heben. Dem Ereignis kommt
geniigend Bedeutung zu, damit es auch mit
entsprechender Feierlichkeit umgeben wird.
Fest und Feier sind die kostbare Fassung, die
ein Schones nicht nur sichtbar macht, son-
dern auch seine Werthaftigkeit zur Darstel-
lung bringt. So ist das marianische Jahr ein
heiliges Zeichen, das wir in froher Ehrfurcht
empfangen und deuten wollen.

Wechselnde Zusammenhiinge

Esist dies das zweite marianische Jahr in
der Geschichte der Weltkirche. Das erste
war 1953 von Papst Pius XII. ausgerufen
worden und sollte die hundertjdhrige Wie-
derkehr der Verkiindigung des Dogmas von
der Unbefleckten Empfiangnis hervorhe-
ben. Wie heute, so wurde auch damals der
Anlass mit einer Marien-Enzyklika eingelei-
tet («Fulgens Corona», 8. September 1953),
in der die Lehre von der Unbefleckten Emp-
fangnis erldutert und in Beziehung zum kurz
zuvor proklamierten Dogma von der leibli-
chen Aufnahme Mariens in den Himmel
(1950, «Munificentissimus Deus») gesetzt
wird. Die Erscheinungen von Lourdes wer-



den vom Papst als Bestatigung fiir die Lehr-
erklarung iiber die Unbefleckte dargestellt.
Der zweite Teil enthdlt Anweisungen fir
eine gelebte marianische Frommigkeit.
Diese und die personliche sittliche Integritét
des Christen werden als praktische Zwecke
des marianischen Jahres bezeichnet. Sie sol-
len zur Erneuerung des Glaubens in der gan-
zen Kirche beitragen.

Das erste marianische Jahr wurde zu ei-
nem weltweiten und grossartigen Bekennt-
nis der Christenheit zu Maria. Die Mittel
und Ausdrucksformen reichen von der «Per-
egrinatio» der Madonna (Prozessionen mit
Marienbild) iiber die beliebten Rosenkranz-
Kreuzziige bis hin zu den marianischen
Miinzen und Briefmarken. Der Papst allein
schrieb im Jahre 1954 mehr als 40 mariani-
sche Dokumente, darunter eine zweite wich-
tige Enzyklika («Ad Caeli Reginam») zum
Abschluss der marianischen Festzeit. Mit
diesem Schreiben wird das Fest des Konig-
tums Marias eingefiihrt; es unterstreicht im
Riickblick auch die besondere Pragung des
ersten marianischen Jahres. Es nimmt sich
aus wie der Wellenkamm einer immer stér-
ker anschwellenden marianischen «Hochge-
zeit». Im Blickpunkt der Bewegung steht die
Gestalt Marias: unbefleckt, in den Himmel
aufgenommen und so Koénigin. Wie in der
Ikonenkunst die gemalte Gestalt so darge-
stellt wird, dass ihre Fluchtpunkte auf den
Betrachter hin konvergieren, so steht Maria
in diesem ersten marianischen Jahr iiber-
gross im Blickfeld des glaubigen und meist
begeisterten Betrachters. Es war der Hohe-
punkt der Privilegien-Mariologie, eine Zeit,
in der die oft iiberschwenglichen Marienblii-
ten der vergangenen Jahrhunderte als ge-
sunde und trotz allem bescheidene Frucht in
bleibenden Lehrformen aufgefangen wur-
den.

Obwohl der Kirche in der Gegenwart
wiederum ein marianischer Papst vorsteht,
obwohl zum Auftakt des Jahres wiederum
ein richtungweisendes Rundschreiben iiber
Maria erschien und der offizielle Beginn an
Pfingsten zum Mondovisions-Ereignis
wurde, steht Maria diesmal, gleichsam eine
neue Gestalt, in einem anderen Zusammen-
hang.

Zwischen den beiden Jubel-Jahren liegt
eine kleinere marianische Eiszeit. Auf den
Enthusiasmus der frithen funfziger Jahre
folgte eine antiklimaktische Erniichterung
und die mit ikonoklastischen Ziigen verse-
hene Zeit der Wiedererwigung. Es war eine
in der Tiefe dusserst fruchtbare Zeit, in der
die theologische Saat des Konzils Wurzel
fasste, aber fiir das Auge und das Gemiit
blieben die marianischen Felder scheinbar
leer. Alles war in den sechziger und frithen
siebziger Jahren zudem nicht wohltuende
Katharsis und strikte theologische Selbstdis-

ziplin: es gab daneben den sich sperrenden
theologischen Positivismus und den 6kume-
nischen Opportunismus.

Wenn das Blatt sich inzwischen wieder
gewendet hat, so kann diese Entwicklung
zum Teil der Neueinschdtzung und Wieder-
entdeckung der spirituellen Dimension von
Glaube und Theologie gutgeschrieben wer-
den. Sie hat das Klima begiinstigt, in dem
der Geheimnischarakter der Wirklichkeit
von neuem anerkannt wird und Existenz-
recht erhélt. Aber es sind vor allem dusserst
profilierte und aktive Gruppierungen aus-
serhalb und innerhalb der Kirche, die der
Mariologie zu neuer Selbstartikulierung ver-
holfen haben: in etwa die anhaltende, je-
doch in mancher Hinsicht besanftigte oku-
menische Fragestellung, das durch die cha-
rismatische Bewegung aufgebrachte
Interesse an der Geisttheologie und ihre ma-
rianischen Implikationen sowie die Mobili-
sierung der sozialkritischen Madonna durch
die Befreiungstheologie. Den vielleicht
nachhaltigsten Impuls erhélt die Mariologie
jedoch aus der Anthropologie, insbesondere
von der Vereinnahmung Marias durch die
Frauenbewegung.

Der Impuls ist noch kein konstruktiver
Beitrag und die Herausforderung nicht un-
abdinglich eine Bereicherung. Doch steht
ausser Zweifel, dass das marianische Den-
ken der letzten Jahre dank der Auseinander-
setzung mit den erwédhnten und oft militan-
ten Bewegungen an 6ffentlichem Profil ge-
wonnen hat, entweder durch die kritische
Absetzung und/oder die kritische Offnung
gegeniiber den erwdhnten Stréomungen. Da-
mit wird aber mitnichten behauptet, die Ma-
riologie sei auf diese AnstOsse von aussen
angewiesen und von ihnen auf Gedeih und
Verderb abhéngig. Es wurde im Bereich der
Mariologie wahrscheinlich selten so ergie-
big, vorsichtig und umfassend geforscht,
wie seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil,
dessen Marienlehre nicht nur eine uner-
schopfliche Fundgrube von Anregungen
bietet, sondern auch einen sicheren, wie-
wohl verbesserungsfdhigen Massstab dar-
stellt, an dem neue und manchmal massive
Anfragen an die marianische Theologie ge-
messen werden konnen. Tatsache ist, dass
die Mariologie aus dem Verdnderungspro-
zess der letzten Jahrzehnte entstaubt, entfet-
tet und entschlackt hervorgeht. Das Bild der
Maria wirkt verjiingt, humaner, ranker und
schlanker; es strahlt eine neue Gesundheit
aus.

Briicke in die Zukunft

Und es ist ebendieses Marienbild, das
uns das neue und laufende Marienjahr vor-
stellt. Ein Marienbild, das im Unterschied
zu jenem des ersten marianischen Jahres
nicht die Verbindung zur Vergangenheit

59

herzustellen versucht, sondern eine Briicke
in die Zukunft schlagen will. Wie jeder Ad-
vent — und jeder Advent ist marianisch - auf
Weihnachten weist, so will das neue maria-
nische Jahr die Vorbereitung auf ein in gros-
sen Zeitraumen angelegtes Gedenken der
Geburtsstunde unseres Heiles sein. Es soll
den Advent eines neuen liturgischen Jahr-
tausendkreises einleiten, und die ununter-
brochene Geburt Christi in unseren Herzen
ebenfalls an den grossen Etappen und Ab-
schnitten der ganzen Heilsgeschichte ansich-
tig machen.

Man wirft Dionysius dem Kleinen, ei-
nem sizilianischen Monch und Bibelkundi-
gen des sechsten Jahrhunderts, zwar vor, er
habe sich bei der Festlegung von Christi Ge-
burtsdatum um 4 bis 7 Jahre verrechnet.
Vorstdsse im letzten Jahrhundert unter Leo
XIII. (1884) und wiederum unter Paul VI.
(1976) zur 1800- bzw. 1900-Jahr-Feier der
Geburt Marias wurden beide Male mit dem
Hinweis auf Datierungsschwierigkeiten ab-
gewiesen. Noch im Juni 1982 hatte Johan-
nes Paul I1. eine neue Initiative mit den Ar-
gumenten seiner Vorgédnger abgelehnt. Aber
ein Jahr spater ladt er zu einem langen Ad-
vent mit Maria zur Vorbereitung des Bi-
Millenariums der Geburt Christi ein. Und
an Neujahr 1987 ist die Uberraschung per-
fekt: der Papst ruft ein marianisches Jahr
aus. Abgesehen von den wahrscheinlichen
Liicken in unserer herkémmlichen Zeitrech-
nung steht doch eines fest: das marianische
Jahrist eindeutig auf den Beginn des dritten
Jahrhunderts ausgerichtet, so wie das Leben
Marias unmittelbar auf die Geburt und das
Leben des Erlosers hingeordnet war (hebrai-
sche Madchen der damaligen Zeit waren mit
1242 Jahren heiratsfahig, selbst wenn die
tatsdachliche Eheschliessung erst spéter er-
folgen konnte) - und noch ist.

Damit verliert das marianische Jahr je-
den Anschein von Selbstzweck und Trium-
phalismus. Es leitet im Gegenteil einen lan-
gen marianischen Advent ein, wiahrend dem
die Menschheit dieser Zeit zu einer neuen
Gottesreife heranwachsen soll. Religioses
Denken ist immer wieder auf Metaphern an-
gewiesen. In diesem Sinne ist Marias person-
liche Entwicklung bis zur Verkiindigung
und Geburt des Gottessohnes ihr eigentli-
cher Individuationsweg, ein Prozess, in dem
sie die Statur des ganz gottbezogenen Men-
schen erreicht. Das ist aber erst der Anfang
ihres Glaubensweges, auf dem sie, in den
Fussstapfen des Sohnes, den Kreuzweg der
vollen Erlosung fir alle nachvollzieht. Und
hier finden wir das verjiingte Marienbild
wieder: keine thronende und bekronte Ma-
donnenfigur, sondern eine im Glaubenslicht
wandernde Frau; keinen in hieratischen
Ewigkeitsnimbus entriickten Ubermen-
schen, sondern das in der Begleitung durch



60

die Zeit wirksame Vorbild vollendeter
Menschlichkeit in Gott. Hier liegt auch der
Grund, weshalb das marianische Jahr iiber
Maria hinausweist: die Verehrung Marias
soll zu einem «rinnovato impegno di ade-
sione alla volonta di Dio» werden, weil ihre
Beispielhaftigkeit in der Magdlichkeit be-
griindet liegt (vgl. «L’Osservatore ro-
manoy, 2.-3. Januar 1987, p. 5).

Gott bedient sich dieser Frau, um die
«Achsenzeit» herbeizufithren. Sie wird mit
jeder Gottesgeburt im Menschen neu geortet
und verankert, und in der Kirche wird sie zur
eigentlichen Zeitrechnung und zur jeweils
provisorischen Ewigkeit in der Gegenwart.
Darum ist und bleibt Maria das Urbild und
das Vorbild jedes Werdens Gottes im Men-
schen, und insbesonders jenes gottmenschli-
chen Leibes, der die Kirche ist. Dem Papst
geht es bei diesem marianischen Jahr um
eine im Glaubensvorbild Maria erneuerte
Kirche. Dabei ist sie die lebendige Mutter
dieser Kirche. In ihr webt der Geist Gottes
neues Leben, das sie austrdgt und aus sich
entlasst. So stehen wir nicht einem fiir un-
sere Masse zu grossen Vorbild hilflos gegen-
iiber: in ihr wirkt der Geist die Vollendung
der Schopfung, derselbe Geist, derin uns fiir
die Vollendung unserer Menschheit einste-
hen will.

Werfen wir an dieser Stelle noch einmal
einen Blick zuriick auf das erste marianische
Jahr (1953/54), so konnen wir, trotz aller
Verschiedenheit, den inneren Zusammen-

hang zwischen den beiden nicht iibersehen.

Das Marienbild des ersten fordert das Ma-
rienbild des zweiten und umgekehrt. Das
Bild der glaubenden und in diesem Glauben
durch die Zeit pilgernden Frau wird auf den
end- und uberzeitlichen Hintergrund des
Sieges iiber Tod, Zerfall und Verzweiflung
projiziert. Auf den Glauben ist Verlass: er
ist die lebendige Konsequenz aus Marias all-
reiner Empféangnis und die anspruchsvolle
Voraussetzung fiir das volle Gelingen ihrer
Geschopflichkeit in Ewigkeit (Aufnahme in
den Himmel). War das erste marianische
Jahr die Gelegenheit, das nach Ursprung
und Ziel vollendete Bild der Mutter des
Herrn darzustellen, so will uns das gegen-
wirtige marianische Jahr den Weg dieser
Vollendung greifbar vor Augen stellen. Und
dieses ist das ganze Marienbild: ganzin Gott
und ganz von dieser Welt; ganz aus Gott und
ganz durch diese Welt.

Die von der UNO und anderen humani-
tar gesinnten Organismen verkiindeten Son-
derjahre jagen sich wie Stafettenlaufer:
kaum sind sie richtig angelaufen, werden sie
schon abgelost. Zuriick bleibt bei den Auf-
merksamen ein Gefiithl hoffnungsloser
Uberforderung und Frustration, die aller-
meisten bringen es kaum zu einem gleichgiil-
tigen Achselzucken. Da hat das marianische

Jahr grossere Erfolgschancen. Es dauert
nicht zwolf, sondern vierzehn Monate; ja, es
dauert nicht vierzehn Monate, sondern drei-
zehn Jahre. Es versucht nicht dem fliichti-
gen Gedachtnis der Menschheit einen beson-
ders einpragsamen Werbespot aufzudrin-
gen. Es mochte im Gegenteil die tieferen und
existentiellen Lebensrhythmen des Men-
schen in Bewegung bringen, jenen Lebens-
rhythmus vor allem, nach dem sien, wach-
sen und fruchten erfolgen. Das marianische
Programm bis zur Jahrtausenwende wird so
zum Lebensprogramm. Marianisch deswe-
gen, weil es ein Glaubensprogramm ist.
Johann Rotten

Eine andere Sicht von

Medjugorje

Schriftliche Reaktionen auf Beitrige
veroffentlichten wir bisher nur als Leser-
briefe, weil sie in der Regel einen Akzent an-
ders setzen, eine Ergdnzung anbringen oder
einen Einspruch erheben wollen. Im folgen-
den veroffentlichen wir eine schriftliche Re-
aktion erstmals unter der neuen Rubrik
«Eine andere Sicht». Der von Prof. Mato
Zovkic in der SKZ dargestellten Sicht von
Medjugorje (SKZ 31-32/1987) stellt sein
Kollege Prof. Ludjevit Rupcic eine andere
Sicht gegentiber. P. Rupcic ist Franziskaner
und Professor fiir neutestamentliche Exe-
gese an der theologischen Hochschule der
Franziskaner in Sarajevo. Weshalb wir fiir
die Erstdarstellung Prof. Zovki¢ um einen
Beitrag gebeten haben, haben wir begriindet
(SKZ 31-32/1987); weshalb wir von den
zahlreichen Leserbriefen einen einzigen ver-
offentlicht haben, ebenfalls (SKZ 36/1987;
nachzutragen bliebe, dass die Breitseite der
Medjugorje-Ausgabe der «Schweizerischen
Katholischen Wochenzeitung» vom 4. Ok-
tober 1987 gegen uns mit der Wahrheit so
verfihrt, wie Fanatismus damit zu verfah-
ren pflegt). Nach nicht nur guten Erfahrun-
gen mit Befiirwortern von Mejugorje freut
es uns um so mehr, im folgenden einen be-
sonnenen Befiirworter zu Wort kommen
lassen zu konnen. Redaktion

Ich bin iiberzeugt, die Redaktion der
SKZ hatte ganz ehrliche Absichten, die Of-
fentlichkeit tiber Medjugorje sachgemaéss zu
informieren, indem sie den Aufsatz von

Dr. Mato Zovki¢ unter dem Titel «Soll man
aufgrund des Pilgerstroms in Medjugorje
die Echtheit der Erscheinungen vorausset-
zen?», am 30. 7. 1987 veroffentlicht hat.
Gerade aus demselben Grund #ussere ich
mich mit einer anderen Sicht des Gesche-
hens in und um Medjugorje, weil ich der
Meinung bin, dass selbst durch den Titel,
insbesondere aber durch den Inhalt des Arti-
kels, eine Gesamtschau von Medjugorje ver-
unmoglicht ist. In Medjugorje ndmlich gibt
es auch etwas ganz Spezifisches, und nicht
nur einen Pilgerstrom. Und eben dieses Spe-
zifische ist die Ursache fiir den genannten
Pilgerstrom. Erst wenn man diese Ursache
in ein klares Licht stellt, kann man die Frage
der Authentizitdit der Erscheinungen in
Medjugorje stellen. Und selbst der Pilger-
strom, wie immer auch er an und fiir sich de-
finiert sei, stellt an uns die Frage: Warum
und wodurch wurde er ins Leben gerufen
und warum dieser jahrelang anhaltende Pil-
gerstrom, der aller Widerwartigkeiten, ge-
setzlichen Verboten und polizeilichen Mass-
nahmen nicht nachlédsst, sondern tdglich
grosser wird?

Als nach den Angaben der sechs Seher
die Erscheinung der Gospa (Unsere Liebe
Frau in Medjugorje) am 24. Juni 1981 ihren
Anfang nahm, befand ich mich auf Aushilfe
in der Kroatenmission in Basel. Meine erste
Reaktion auf die Nachricht tiber die angebli-
chen Erscheinungen war recht negativ. Ich
dachte, es handle sich um eine Manipula-
tion, die sich gegen die Kirche, speziell aber
gegen das gldubige Volk in der Herzegowina
richtet. So beschloss ich, moglichst bald in
die Heimat zuriickzukehren und iiber das
Geschehen ins klare zu kommen, und mich
dafiir einzusetzen, damit die Glaubigen
nicht darunter zu leiden haben. Ich bin also
nicht nach Medjugorje gegangen, um Be-
weise und Griinde fiir die Erscheinungen zu
suchen, im Gegenteil. Mein einmonatiger
Aufenthalt am Ort des Geschehens aber hat
mich zu einem ganz anderen Entschluss ge-
fithrt. Aus einem Ablehner und Bekampfer
wurde ich zum Forscher und Befiirworter
von Medjugorje.

Uber hundertmal war ich in Medjugorje,
um Fragen zu priifen und zu studieren. In-
nerlich fithlte ich mich dann verpflichtet,
dariiber ein Buch zu schreiben, das ein welt-
weites Echo gefunden hat. Meinem Beispiel
in den theologischen Priifungen sind andere
Fachleute gefolgt, Menschen von interna-
tionalem Ruf und hohem professionellem
Ernst, allen voran der angesehene franzosi-
sche Mariologe René Laurentin, mit dem ich
bestens zusammenarbeitete. Zur Abklarung
psychologischer und medizinischer Fragen
kamen wissenschaftliche Teams, speziell
aus Frankreich, Italien und Jugoslawien
(Prof. Dr. Stopar). Die Ergebnisse dieser



mehrjihrigen Forschungen fanden in Bii-
chern und vielen Artikeln ihren Nieder-
schlag.

Geschichtlich-soziales und

religioses Milieu

Ein charakteristisch soziales und religio-
ses Milieu, das das Geschehen von Medju-
gorje begriindet und dem Dr. Zovki¢ grosse
Bedeutung in seinen Ausfiithrungen iiber die
Seher beimisst, existiert {iberhaupt nicht.
Das soziale und religiose Milieu von Medju-
gorje ist kein anderes als das von ganz Bos-
nien und Herzegowina, die durch eine tau-
sendjdhrige Geschichte verbunden sind:
Durch einen gemeinsamen Kampf gegen die
Fremderoberer, den gemeinsamen Not-
stand mit der Haresie der Bogumilen, die all-
gemeine Versklavung und religiose Diskri-
minierung unter der Gewaltherrschaft der
Tiirken, die gemeinsame, jahrhunderte-
lange ausschliessliche Franziskanerseel-
sorge, mit den Missstdnden im Zuge der Ein-
fiihrung der ordentlichen Hierarchie und
des Weltklerus nach der Befreiung von den
Turken im Jahre 1881... Wenn das die Ur-
sache fiir die Marienerscheinungen in Med-
jugorje gewesen sein soll, dann hétten sie ge-
nauso in jeder anderen bosnisch-herze-
gowinischen Pfarrei stattfinden miissen.

Der Fall der zwei Kapline in Mostar

Ungenau dargestellt ist das Problem der
zwei Kapldne in Mostar, Fra Jvan Prusina
und Fra Jvica Vego. Beide wurden in einem
Vorgehen, das nicht dem Kirchenrecht ent-
spricht, suspendiert und aus dem Orden ent-
lassen. Ihr Prozess ist immer noch in Rom
anhdngig. Beide sind willig, sich dem Ent-
scheid der romischen Behorden zu fiigen.
Dieses Problem hat mit den Erscheinungen
iiberhaupt nichts zu tun und kann darum
auch ihre Authentizitat nicht in Frage stel-
len.

Feindseligkeiten in der

Pfarrei Medjugorje

Ebenso beziehungslos zu den Erschei-
nungen und anachronistisch ist die aufbau-
schende Erzdahlung von Streitereien wegen
des Kirchenbaus. Mir (Friede) wollte und
will die Gospa fiir die ganze Welt bringen
und nicht nur fiir Medjugorje.

Die bischofliche Kommission

Mgr. Pavao Zani¢, Bischof von Mostar
selbst war der Vorsitzende der Kommission,
die praktische Leitung hatte aber unser Au-
tor Prof. Mato Zovki¢. Anstatt sich mit den
eigentlichen Problemen der Erscheinungen
zu beschéftigen und dafiir auch die wissen-
schaftlichen Ergebnisse der Forschungs-
teams beizuziehen, ' kiimmerte man sich um
Randfragen, zum Beispiel um die Drosse-

lung des Pilgerstroms. Darum hat der Pra-
fekt der Glaubenskongregation, Kardinal
Ratzinger, im Mai 1986 die bischofliche
Kommission aufgelost und die jugoslawi-
sche Bischofskonferenz mit der Weiterfiih-
rung der Untersuchungen beauftragt, die
dann eine neue Kommission aufgestellt hat.
Prof. Mato Zovki¢ und auch kein anderes
Mitglied der bischoflichen Kommission ge-
horen dieser neuen Kommission an.

Wechselnde Stellungnahme

der Staatsbehorde

Auch die Erklirung fiir die Anderung
der Haltung der staatlichen Organe, die jah-
relang Medjugorje zu erledigen versuchten,
entspricht nicht der Wirklichkeit. Zu dieser
Anderung haben nicht am meisten, wie Dr.
Zovkic sagt, touristische Gesellschaften bei-
getragen, sondern durch das Phidnomen
Medjugorje selbst liessen sich diese mit ih-
ren Angeboten auf den Plan rufen. Der
Grund fir die Anderung der Haltung der
staatlichen Organe besteht darin, dass Med-
jugorje tagtédglich mehr und mehr Bedeu-
tung bekam; durch seine innere und dussere
Uberzeugungskraft hat es sich den Behor-
den einfach aufgedringt. Als diese sich der
Realitdten bewusst wurden, begannen sie,
auf ihre eigene Art und Weise ihnen Rech-
nung zu tragen. Es wére logischer, in diesen
Anderungen das Einwirken Gottes zu er-
blicken, weil zu Beginn der Erscheinungen
alle, beginnend bei den Eltern der Seher,
iiber Dorf, Pfarrei, Pfarrer mit seinem Ka-
plan bis zu den staatlichen Behorden, dage-
gen waren. Schliesslich, woher soll eine sol-
che Anderung bei ihnen allen gekommen
sein?

Anderung der Haltung beim Bischof

Die Erkléarung fir die jetzige ablehnende
Haltung des Bischofs bleibt uns Dr. Zovki¢
schuldig. In den ersten Wochen der Erschei-
nungen veroffentlichte er zwei Briefe, worin
er sowohl die Seher in Schutz nimmt und
von ihnen sagt, dass sie nicht liigen, als auch
die Franziskaner verteidigt, dass sie sich kei-
ner Manipulation schuldig gemacht haben.
Heute aber sind die Seher fiir den Bischof
Roboter und die Franziskaner charisma-
tisch begabte Manipulierer. > Aber trotz sei-
ner heftigen Gegnerschaft hat der Bischof es
nie gewagt, die Unechtheit der Erscheinun-
gen auf Grund seiner bischéflichen Autori-
tat zu erkliren.

Der Pilgerstrom

Wie diesen Dr. Zovki¢
schreibt, dass die Seher nichts damit zu tun
haben;? denn «die Pilger werden so lange
nach Medjugorje kommen, wie sie die Prie-
ster finden, die in verschiedenen Sprachen
mit Geduld und Liebe ihre Beichte horen,

erklaren?

61

mit ihnen und fiir ihre Kranken beten, ihren
Fragen aufmerksam zuhoren und unscha-
blonenhaft antworten». Das sollen die Mo-
tive gewesen sein, die Millionen von Pilgern
aus aller Welt, darunter Kardinile, Bi-
schofe, Priester und Wissenschaftler bewo-
gen haben, die miihselige und kostspielige
Reise nach Medjugorje zu machen?

«Einfluss» der Franziskaner

in Medjugorje

Dr. Zovki¢ behauptet, dass «die Erleb-
nisse der Seher mit den sprachlichen Aus-
driicken der Gebetsgruppen und der charis-
matischen Bewegung dargestellt werden».
Bevor diese schwer beweisbare Behauptung
ankommt, miisste eine gehorige Priifung
der Texte gemacht werden. Und wenn es
auch so wire, so spriache das nicht einfach
gegen die Echtheit der Erscheinungen. Man
miisste dhnlich wie in der biblischen Exegese
vorgehen, was Dr. Zovki¢ als Bibelwissen-
schaftler sehr gut weiss. Entscheidend ist
nicht die Form der Sprache, sondern die
Frage, ob der Inhalt sinngemass gelitten hat.

Weiterhin sagt Dr. Zovki¢, er hitte beim
Vergleichen der Botschaften der Seher mit
den Predigten der Priester von Medjugorje
«entdeckt, dass alle Botschaften einen Sitz
im Leben der Pastoraltitigkeit der Priester
von Medjugorje unmittelbar vor und wih-
rend der Erscheinungen haben», und wie er
«keine einzige Aussage der Seher hitte fin-
den konnen, die so {ibernatiirlich und aus-
serordentlich klingen wiirde, um nicht an
die Aussagen der Prediger und Katecheten
von Medjugorje angekniipft werden zu kon-
nen».

Was die Chronik der Pfarrei angeht, so
muss man sagen, dass dies, selbst wenn es
genauso richtig wire, nichts Seltsames dar-
stellt, denn «Quidquid accipitur ad modum
recipientis accipitur» (alles was aufgenom-
men wird, wird nach Art des Empfingers
aufgenommen). Das, was namlich die Go-
spa sagt, empfangen die Seher auf Grund

! Prof. Henri Joyeux et René Laurentin, Etu-
des médicales et scientifiques sur les apparitions
de Medjugorje (Unter Mitarbeit von Prof. J. Ca-
dilhac, Dr. B. Hvarau, J. Philippot, R. Volpiliere
und M. René Dubois-Chabert), Paris, O.E.I.L.,
1985, 172 pages.

Luigi Frigerio, Giacomo Mattalia, Luigi
Bianchi, Dossier scientifico su Medjugorje (Unter
Mitarbeit von 19 fachménnischen Mitarbeitern),
Stampa Grafica Marelli-Como, 1986, 191 pagine.

M. Botta El. Frigerio. Le apparitioni di Med-
jugorje (Unter Mitarbeit von 24 Autoren: Arzten,
Theologen, Psychiatern, Neurologen, Interni-
sten, Immunologen), Pessano Milano, Mimep-
Docete, 1984, 192 pagine.

2 Schreiben des Bischofs P. Zani¢ an Bi-
schofskonferenz vom 30. 10. 1984, S. 22.

3SKZ,30.7.1987, S. 502,3 oben.



62

ihrer personlichen Veranlagung und geben
es so weiter. Dasselbe tut auch der Chronist,
was aber den Inhalt nicht dndert.

. Die Schwierigkeit der Unterscheidung
der Erlebnisse der Seher selbst von ihrer Be-
schreibung ist nicht grosser als die in der Bi-
bel, was Dr. Zovki¢ als Bibelwissenschaftler
auch sehr gut weiss. Warum sollte dann
diese Schwierigkeit gegen die Erscheinungen
von Medjugorje sprechen, wenn sie ja auch
nicht gegen die biblische Offenbarung
spricht?

Das Verhiiltnis von Heilungen und

Bekehrungen zu den Erscheinungen

In seinen Anstrengungen, den Erschei-
nungen von Medjugorje den {bernatiirli-
chem Charakter abzusprechen, behauptet
Dr. Zovki¢: «Ich will nicht sagen, dass die
Seher nichts erleben, sondern dass ihre Er-
lebnisse psychogene Phianomene sein kénn-
ten.» 4

Da ist kein Platz mehr fiir Ubernatiir-
lichkeit. Dr. Mato Zovki¢ ignoriert ganz be-
wusst unwiderlegbare Ergebnisse wissen-
schaftlicher Untersuchungen, die von kom-
petenten und gewissenhaften Fachleuten,
unabhéngig voneinander, gemacht wurden.
Sie haben die verschiedensten Phdnomene
von Medjugorje studiert und dabei klare Be-
weise erbracht, dass erstens die Kinder ge-
sund sind, dass zweitens ihre Erlebnisse in
keinem Zusammenhang mit irgendeiner
Krankheit, besonders mit Epilepsie und
Halluzinationen stehen, dass drittens jegli-
cher natiirliche Einfluss von irgend etwas
oder irgendjemand ausgeschlossen ist und
dass viertens einige kritisch gepriifte Heilun-
gen die medizinischen Moglichkeiten iiber-
steigen. Dariiber sind Biicher geschrieben
und Dokumentationen verdffentlicht wor-
den, wie zum Beispiel im Falle von Diana
Basile, wo 142 édrztliche Zeugnisse vorlie-
gen, unterzeichnet von 25 Fachirzten, die
fiir eine wunderbare Heilung sprechen.

Der Versuch, die Wunder und Bekeh-
rungen in Medjugorje einfach mit dem
Glauben der sakramentalen Kirche oder
Hoffnung der Betenden zu erkldaren, wirft
unumginglich die Frage auf: Warum ge-
schieht das ausgerechnet in Medjugorje und
nicht auch an anderen Orten?

Dr. Zovki¢ zéhlt auch einige Fragwiir-
digkeiten auf, die fiir ihn gegen die Authen-
tizitdat der Erscheinungen sprechen. Eine
solche stellt fiir ihn die Aussage der Gospa
dar, die laut Mirjana gesagt haben soll, dass
alle Religionen? gleichartig wiren.

Zuallererst muss man bedenken, dass
«Glaube» im Kroatischen ein mehrdeutiges
Wort ist, und in der Umgangsprache wird es
auch fiir die Nation verwendet. So wird bei
uns oft gesagt, dass das Volk der Kroaten
(die Katholiken sind), das Volk der Serben

(die Orthodoxe sind) und das Volk in Bos-
nien und Herzegowina (die Katholiken, Ort-
hodoxen und Moslems sind) und auch
gleichberechtigt sind. Dass dem so ist, ist er-
sichtlich aus der Botschaft der Gospa vom
10. Januar 1983: «Ihr seid nicht Christen,
wenn ihr nicht auch andere Glaubige ach-
tet.» Eine andere Schwierigkeit stellt die
«Liige» von Jvan hinsichtlich der Bekannt-
gabe des «grossen Zeichens» dar, von dem
die Gospa den Sehern gesprochen hatte. Die
Gospa hat, laut den Aussagen der Seher,
verboten, vor ihrer Erlaubnis dieses Zeichen
bekanntzugeben. Jvan, dazu befragt, hat
unter dem Druck von mehreren Seiten etwas
auf ein Papier geschrieben und den Um-
schlag geschlossen. Aber spater sagte er den
Mitgliedern der Kommission, er habe nichts
geschrieben. Als der Umschlag mit seiner
Zustimmung geoffnet wurde, ¢ stellte man
fest, dass er doch etwas geschrieben hatte.
Hat Jvan nun gelogen? Ja und nein, denn er
hat «nichts» iiber Inhalt und Datum des
«grossen Zeichens» geschrieben. Dennoch
hat er eine Angstliige gesagt, die aber nichts
zu tun hat mit der Tatsache der Erscheinun-
gen, zu der er nach wie vor und mit Sicher-
heit steht. Wird ein Mensch wegen einer sol-
chen Schwiche unglaubwiirdig? Wer von
uns ware dann noch glaubwiirdig? Zudem
ist die Darlegung der «Angstliige» Jvans so
mangelhaft, dass sie als Dokument wertlos
ist.

Schwierigkeiten zur Anerkennung

Der bekannte heutige Mariologe R. Lau-
rentin, der zugleich der wohl anerkannteste
Kenner der Geschichte aller Marienerschei-
nungen in der Kirche in den letzten 150 Jah-
ren ist, sagt, wohlvertraut mit allen Schwie-
rigkeiten, die Dr. Zovki¢ ankiindet: «Von
allen Marienerscheinungsorten hat Medju-
gorje die wenigsten und die kleinsten
Schwierigkeiten, anerkannt zu werden.»

Die Vermutungen

In Ermangelung stichhaltiger Beweise
gegen die Glaubwiirdigkeit der Erscheinun-
gen von Medjugorje greift Dr. Mato Zovki¢
nach puren Unterstellungen und Vermutun-
gen. Trotzdem mochte ich einige Punkte als
Beweis fiir unerlaubten Apriorismus in der
Bewertung der Ereignisse von Medjugorje
nennen.

1. Die Vermutung, dass Jvan etwas iiber
das grosse Zeichen geschrieben habe, weil er
keine Zeit hatte, von den Medjugorje-Patres
gewarnt zu werden.’

2. Die Vermutung eines Zusammen-
hangs zwischen den Erscheinungen in Med-
jugorje und einer mehr als hundert Jahre al-
ten Legende: 3 «. . .dass am Ort der ehemali-
gen grossen Kirche in Medjugorje zahlreiche
Zeugen oft ein sehr starkes und rosiges Licht

gesehen haben. Das Volk denkt, dass das
Licht einen grossen, da verborgenen Schatz
verhiillt.»

3. Pure Unterstellung ist die mogliche
Einmischung® der Medjugorje-Seelsorger
in den Fall der zwei Kaplidne von Mostar.

4. Die Behauptung, dass die Erlebnisse '°
der Seher «psychogene Phidnomene» sein
konnten.

Innerkirchlich katholische Toleranz
Der Toleranz-Ruf hat nur dann einen
Sinn, wenn bei all denen, die anders denken,
der gute Wille und die Aufgeschlossenheit
der Wahrheit gegeniiber vorausgesetzt wird.
Ohne dieses fithrt Toleranz zu Indifferentis-
mus und Resignation und niemals zur
Wabhrheit in Liebe, die einzig die Menschen
zu befreien imstande ist (vgl. Joh 8,32).
Ljudevit Rupci¢

Ausdem Kroatischen iibersetzt von Rudolf Cifri¢

4SKZ, 30.7. 1987, S. 501,3 Zeile 40.

5SKZ, 30.7.1987, 501,3 oben.

6 René Laurentin, Derniéres nouvelles, n°®
4bis, S 417 ff.

7SKZ, 30. 8. 1987, S. 502,1 Mitte.

8 SKZ, 30. 8. 1987, S. 499,3 unten.

9SKZ, 30. 8. 1987, S. 499,2 unten und 501,
1,2.

10SKZ, 30. 8. 1987, S. 501,3 Zeile 40.

Die Dekane im Gespriach
mit dem Bischof

Dreimal pro Jahr treffen sich im Bistum
St. Gallen die zwolf Dekane und Vertreter
der Ausldnderseelsorger mit dem Bischof
und weiteren Mitgliedern der Bistumslei-
tung zu einem Gedanken- und Erfahrungs-
austausch. Von diesem Informationsfluss in
beiden Richtungen gehen immer wieder
wertvolle Impulse aus.

An der letzten derartigen Zusammen-
kunft im Jahre 1987 stand neben einem
Riickblick auf die Tétigkeit der Dekane vom
Sommer 1986 bis zur Mitte des Jahres 1987
die Frage von Sonntagsgottesdiensten ohne
Priester im Mittelpunkt. Diozesankatechet
Edwin Gwerder berichtete einleitend iiber
eine Tagung im Haus Bethanien in St. Ni-
klausen (OW), wo Pfarrer Dr. Josef Man-
ser, Speicher, mit seinem Referat die zwei
Schwerpunkte «Kirche als Communio» und
«Sakramentalitdt des Wortes» gesetzt hatte.



(Die fiir die Schweiz geltenden Richtlinien,
herausgegeben von den Bischofen, sind pu-
bliziert in SKZ 155 [1987] Seiten 566-570.)
Verschiedene den Dekanen vorgelegte Denk-
anstosse sollten anschliessend an diese
Orientierung die Diskussion beleben. In die-
ser ist unter anderem darauf hingewiesen
worden, dass Vesper, Andachten usw., die
frither regelméssig gepflegt worden waren,
in den letzten Jahren mehr und mehr in den
Hintergrund geriickt sind. Wo solche heute
noch gehalten werden, sind sie meistens
schlecht besucht (zumal die zeitliche Anset-
zung aus verschiedenen Griinden auch nicht
immer optimal ist). Sicher, so ein anderes
Votum, diirfe ein Priester nicht zum «Mes-
setdter» werden. Fiir Notsituationen habe

das Volk bestimmt das notige Verstdndnis. -

Dieses sei jedoch kaum vorhanden, wenn
anstelle der Messe ein Wortgottesdienst ge-
halten werde, der Pfarrer jedoch im Pfarr-
haus sei, aber die Messe nicht feiere, weil er
sonst an diesem Tag zu viele Gottesdienste
halten miisste.

Bischofsvikar Ivo Fiirer hielt fest, dass
die erwihnten Richtlinien das «Uben» fiir
eine mogliche Notsituation nicht zulassen.
Eine solche miisse hic et nunc vorhanden
sein. Klar geregelt sei sodann die Leitung ei-
nes solchen priesterlosen Sonntagsgottes-
dienstes. Der Pfarrer iibertrdgt die Durch-
fiihrung solcher Gottesdienste einem Dia-
kon oder einem hauptamtlich in der Seelsor-
ge tdtigen Laien oder anderen dazu kirchlich
beauftragten Personen, zum Beispiel Lekto-
ren, Mitgliedern einer Liturgiegruppe usw.

Aus der Mitte der Konferenz wurde dar-
auf hingewiesen, dass die kleinen Pfarreien,
welche keine vollamtlichen Pastoralassi-
stenten, Katecheten oder Jugendseelsorger
haben, diesbeziiglich vergessen worden sei-
en. Hier miissten andere Leute gesucht wer-
den, welche einen priesterlosen Gottesdienst
vorbereiten und leiten konnen. Dafiir miiss-
ten sie aber entsprechend ausgebildet sein.
Vor allem sollte man sich wappnen fiir den
Fall, dass unerwartet eine Vakanz eintritt,
ein Priester wegen Krankheit ausfallt und
innert niitzlicher Frist keine Aushilfe mehr
angefordert werden kann. Vorteilhaft sei es,
so Edwin Gwerder, wenn nicht eine Person
allein als Gottesdienstleiter fungierte, son-
dern zwei oder drei Leute gemeinsam. In
diesem Zusammenhang wurde auf ein Kurs-
angebot im benachbarten Vorarlberg hinge-
wiesen, das biblisch-liturgisch ausgerichtet
war und fir das sich rund 800 Teilnehmer
interessiert hatten. Von diesen haben sich
nachher etwa hundert bereit erklart, in Got-
tesdiensten mitzuwirken. Auch bei uns gibt
es zahlreiche Médnner und Frauen, welche
beispielsweise den Glaubenskurs mitge-
macht haben, die nun aber «brach» liegen.
Diese gelte es zu motivieren.

Bischof Otmar Mider sprach sich ent-
schieden gegen «Trockeniibungen» aus. Es
brauche schon eine Notlage, wobei man die
Ferienzeit durchaus als solche betrachten
konne. Sicher notig sei eine gewisse Koordi-
nation, damit nicht in einer Region alle Prie-
ster zur gleichen Zeit in den Ferien weilen.
Die Einfithrung von priesterlosen Gottes-
diensten soll stufenweise erfolgen. Mitglie-
der einer Liturgiegruppe konnen vorerst zu-
sammen mit dem Priester einen Gottes-
dienst gestalten, mit dem Pastoralassisten-
ten oder Katecheten zusammenwirken, viel-
leicht dann im Team einen Wortgottesdienst
vorbereiten. Bei der Auswahl sei darauf zu
achten, dass jene Personen gewahlt werden,
welche es auch machen kénnen. Es gibt auch
wertvolle Pfarreimitglieder, welche durch-
aus bei der Vorbereitung helfen konnen,
aber weniger gut bei der Durchfiithrung. Alle
Mitwirkenden sollten wenigstens den Glau-
benskurs besucht haben. An ihn konnen
sich verschiedene Moglichkeiten anschlies-
sen, beispielsweise biblisch-liturgische. Hier
offnet sich fiir jene Leute eine Chance,
welche aus irgendeinem Grund fiir den
Religionsunterricht nicht in Betracht kom-
men, etwa, weil sie wihrend der Woche
nicht abkémmlich sind. Dem Bischof ist die
gute Gestaltung von priesterlosen Gottes-
diensten ein grosses Anliegen. Er bat des-
halb die Dekane, dafiir besorgt zu sein, dass
in den einzelnen Dekanaten gut tiberlegt
wird, wie die Sache an die Hand genommen
werden soll. Gestiitzt auf die konkreten
Wiinsche der Dekanate ist die Liturgische
Kommission, wie Edwin Gwerder abschlies-
send zusicherte, bereit, ein klares Konzept
auszuarbeiten.

Ergidnzend zu schriftlichen Berichten
einzelner Dekanate gab es an dieser Zusam-
menkunft auch eine Aussprache iiber das
Bistumstreffen vom - 12./13. September
1987. Die davon ausgegangenen Impulse
sind dusserst vielfaltig. Ein Dekan hat da-
von gesprochen, 1990 die Volksmission auf
der Grundlage der Foren beim Bistums-
treffen aufbauen zu wollen. Besonders be-
tont wurde die Feststellung, dass sowohl Ju-
gendliche wie Erwachsene an Glaubensfra-
gen ein eminentes Interesse gezeigt hatten.
Viele mochten mehr Religioses erleben. Da
gelte es, aufzupassen, damit nicht in Rich-
tung Sekten Sumpfbliiten wachsen.

Im Informationsblock orientierte Bi-
schofsvikar Ivo Fiirer iiber den Stand der
Vorbereitungen fiir einen Weltbund fiir Ge-
rechtigkeit, Frieden und die Bewahrung der
Schopfung. Die katholische Kirche arbeitet
hier mit, allerdings nicht ganz vorbehaltlos,
weil sich von der Stellung des Papstes her ein
ekklesiologisches Problem ergibt. Ein weite-
res Problem bildet die Tatsache, dass der
Friedensbegriff nicht einheitlich verstanden

63

wird, insbesondere im Osten etwas anderes
bedeutet. Fiir das Jahr 1988 sind in der
Schweiz verschiedene nationale oder regio-
nale Aktivititen geplant, durch die immer
mehr Leute zum Mitmachen angeregt wer-
den sollen. (Die nichste Dekanenkonferenz
ist angesetzt auf Montag, den 29. Februar
1988.)

Arnold B. Stampfli

Noch anhangig

Es ist etwas hidngengeblieben aus den
Verhandlungen im Priesterrat und im Seel-
sorgerat des Bistums St. Gallen der vergan-
genen Jahre. Themen, die dort noch nicht
behandelt werden konnten, wie: Sonntag;
Menschen zwischen 20 und 30; Familie im
Spannungsfeld der Glaubensvermittlung;
Geschiedenen-Seelsorge; Quartierseelsorge;
Ort der Taufspendung (Tauf-Tourismus),
werden einbezogen in die Themenwahl der
neuen Amtsperiode.

Aber auch Strukturfragen sind hiangen-
geblieben. Wo liegt die spezifische Aufgabe
des Priester-Rates (eines Seelsorger-Rates)
neben dem Seelsorgerat, der Dekanenkon-
ferenz, dem Ordinariatsrat? Die Mehr-
Gleisigkeit der verschiedenen Beratungsgre-
mien des Bischofs liegt schon langer zutage.

Leitlinien des Bischofs

Das hat Bischof Otmar Mdder nach dem
Eroffnungsgebet in seiner Einfiihrung zur
konstituierenden Sitzung vom 13. Januar
1988 aufgenommen. Und er hat gleich ange-
zeigt, nicht nur den Mitgliedern des Rates,
sondern auch ihm selber sei es ein Anliegen,
diese Frage im Verlauf der kommenden
Jahre zu kldren. Dies entspricht auch Einga-
ben verschiedener Dekanate. Wie sich in der
spateren Aussprache herausstellte, wird von
Priesterraten wegen der vielen didzesanen
Gremien eine (hier vermeidbare?) Uberbela-
stung befiirchtet, und eine Frustration.
Immer mehr Rate, immer mehr Sitzungen -
aber immer weniger Priester: das geht nicht
auf. Und die Frage der Effizienz steht erst
noch auf einem anderen Blatt.

Der Bischof kennt diese Sorge und hat
ihr von sich aus schon zu Anfang einen Platz
gegeben. Gerade weil ihm am Priesterrat et-
was liegt. Weil er die Arbeit und die Anlie-
gen dieses Gremiums ernst nimmt. Nicht
nur, um Paragraphen im neuen Kirchen-
recht Geniige zu tun, sondern um Delegierte
seines Presbyteriums als Beistand zur Lei-
tung des Bistums zu haben.

Von daher sind die Wiinsche des Bi-
schofs zu sehen: Priasenz an den Sitzungen,



64

auch wenn daneben noch viele andere
Pflichten wahrzunehmen sind von denen,
die sich wahlen lassen; aktives Mitmachen
mit dem Risiko, dass Nicht-Ubereinstim-
mung offenbar wird, aber auch mit der
Chance, dass mitten in der pluralistischen
Kirche Einheit entdeckt wird; Weitergeben
der Informationen in der Dekanatsver-
sammlung, auch in der Pfarrei - moglichst
sachlich, damit nicht Votanten des Rates
blossgestellt werden; Gemeinsames Gebet
als Grundlage der Sitzungen und der wei-
terreichenden Gemeinsamkeit im Glauben;
Pflege der Kameradschaft, um einander
menschlich ndher zu kommen.

Zur Themenwahl dusserte sich der Bi-
schof folgendermassen (mit Bedacht in die-
ser Reihenfolge): Praktisch-Mogliches soll
in den Beratungen im Vordergrund stehen;
Gruppen, die eine besondere Betreuung
erfordern, sollen in den Bemiihungen des
Rates einen gesicherten Platz haben; visio-
ndre Zukunftsiiberlegungen diirfen nicht
fehlen; heisse Themen sollen nicht umgan-
gen werden.

Vorschlige aus den eigenen Reihen

Aus dem Kreis der neuen Ratsmitglieder
wurden folgende Themenwiinsche vorge-
bracht: Die Belastbarkeit des Priesters bei
fortdauerndem Priestermangel; wie und
aufgrund von was kann Glaube heute ver-
mittelt werden?; die Sakramentenpastoral,
speziell bei Taufe, bei Firmung, beim Ehe-
bund; Aids und die Angst davor - wie geht
der Seelsorger damit um?; Pastoration und
Sakramentenspendung bei Leuten, die aus
der Kirche ausgetreten sind; Beitrag der
Kirche(n) zum eidgendssischen Jubildum
1991; Tagsatzung der katholischen Kirche
Schweiz; ein okumenisches Mittun beim
«Bund fur Gerechtigkeit, Frieden und Er-
haltung der Schopfung»; Armeeseelsorge
und koordinierte Seelsorge; das Verhéltnis
von Weltpriestern und Ordenspriestern; die
Beziehung von Klostern zu den Pfarreien
und umgekehrt; die Schrumpfung der Prie-
sterzahlen und die kleinen Dekanate. - Es
wird noch auszumachen sein, was davon im
Priesterrat und was im Seelsorgerat verhan-
delt wird.

Hangengeblieben sind mir nicht nur
diese wichtigen Anliegen, sondern dass viele
Priester von ihnen zuinnerst angeriihrt und
beunruhigt sind.

Hingengeblieben ist schliesslich die
offene, noch nicht bewdltigte Diskussion,
ob zu den Sitzungen des Priesterrates regel-
méssig auch Laienseelsorger eingeladen
werden sollen. Das war bis jetzt der Fall.
Dass sie zu dieser Sitzung weder eingeladen
noch dariiber informiert worden sind, hat
eine langere Aussprache ausgelost. Mit Ent-

tauschung auf der einen Seite, mit einer
Erkldarung, warum dieses Vorgehen gewihlt
wurde, auf der andern Seite. Verschieden
gelagerte Belange wurden eingebracht: Un-
sere Laien-Seelsorger haben teil am gleichen
Auftrag, der dem Priester aufgegeben ist.
Ihre Institution wird nicht in Frage gestellt.
Also liegt es nahe, (mindestens) eine Delega-
tion von ihnen mit beratender Stimme regel-
maéssig an den Sitzungen des Priester-Rates
teilnehmen zu lassen. Anderseits: spezifisch
priesterliche Anliegen und Probleme (ge-
nannt wurden die Sakramenten-Verwal-
tung, im besonderen das Vorstehen in der
Messfeier; dann der zolibatdre Lebensstil)
sollen auch allein unter Priestern verhandelt
werden konnen, weil dann alle Austau-
schenden von den gleichen Bedingungen
betroffen sind.

Ein Mehrheitsbeschluss hielt schliesslich
fest: In der Regel ist die Delegation von
Laien-Seelsorgern zu den Sitzungen des
Priesterrates einzuladen, ausser bei spezi-
fisch priesterlichen Themen. Eine Nicht-
Einladung ist jeweils zu begriinden. (Womit
meines Erachtens formell ein vertretbarer
Entscheid gefallt ist iiber eine Situation
- ndmlich iiber das Zueinander von geweih-
ten und nichtgeweihten Seelsorgern -, die
weder fiir die einen noch fiir die andern
befriedigend geklart ist.)

Fortsetzung des Zusammenseins

Der Schluss der Sitzung hat den Bogen zu
ihrem Beginn im Gebet geschlossen. In der
Stadt-Kirche Sankt Otmar haben wir die
Sext gebetet, und der Bischof hat das Tages-
gebet ausgelegt. Dann sind wir zuriickge-
bummelt zum die Sitzung abschliessenden
Mittagessen im Otmarssaal des gediegen
retaurierten Pfarreiheims Sankt Otmar. Zu-
sammen mit Bischof Otmar, der uns am
Morgen seinen und dieser Pfarrei Patron
vorgestellt hat, zusammen mit den Ratsmit-
gliedern, zusammen mit dem Ortspfarrer
Meinrad Gemperli, der uns zu Beginn der
Sitzung willkommen geheissen hatte, und
mit der Pastoralassistentin der Pfarrei
Vreny Baumer.

Kiunftig werden im Biiro des Priesterra-
tes neben dem Bischof titig sein: Bischofsvi-
kar Ivo Furer als Prasident (bisher); Heinz
Angehrn, Vikar in Sankt Otmar (bisher),
und Josef Wick, Pfarrer in Heiden. Als
Ersatzmitglied steht Joachim Miiller, Ka-
plan in Goldach, zur Verfiigung.

Die meisten Mitglieder sind neu. Ich bin
selber - wie sie und Sie - gespannt, wie hilf-
reich und niitzlich unsere Beratungen sein
werden. Und: wie viel von der («guten,
alten») Zeit der Synode 72 heriibergerettet
worden ist in die neuen Verhiltnisse von
1988.... Josef Wick

Dialog zwischen Bischof
und Professoren

Am 23. Januar 1988 fand in Solothurn
das zur Tradition gewordene alljahrliche
Gesprich zwischen der Bistumsleitung der
Diozese Basel und den Professoren der
Theologischen Fakultdt Luzern statt. Erst-
mals nahmen daran teil: die Professoren
H.J. Miink und K. Maier sowie die Kanzle-
rin, Sr. Annelis Kurmann.

Diozesanbischof Otto Wiist betonte,
dass dieser Dialog und die Begegnung ge-
rade in der heutigen kirchlichen Situation
ausserordentlich wichtig sind, da Professo-
ren und Bistumsleitung im Dienst derselben
Aufgabe stehen. «Dieser Dialog soll von der
Signatur des Heiligen Geistes gepragt sein»,
sagte der Bischof. Rektor Dietrich Wieder-
kehr meinte im Zusammenhang mit der
Aufgabe der Professoren: «Es ist besser,
unsere Studenten rechtzeitig auf sich ankiin-
digende Klimaverdnderungen einzustellen
und dies nicht erst hinterher zu tun.»

Im intensiven Gesprach wurde unter an-
derem erortert: In der pastoralen Praxis
werden hie und da die Schwerpunkte des
Einsatzes der Pastoralassistenten/-innen

(allgemeine Seelsorge) und der Katecheten/-
innen (Religionsunterricht und Umfeld) ver-
lagert, zum Beispiel wenn Katecheten Auf-
gaben erfiillen, fiir die sie die kirchliche
Beauftragung nicht haben. In diesem Zu-
sammenhang stellen sich Fragen wie: Wel-
che Zusatzausbildung, zum Beispiel Dritter
Bildungsweg oder Fortsetzung der Studien
an der Fakultét, ist notig? Gibt es andere
Modelle von Weiterbildung, die geschaffen
werden sollen, unter anderem auch Ande-
rung des Dritten Bildungsweges? Was kann
man tun, um die Berufsbilder zu «schiit-
zen»? Welchen Einsatz verlangt die gegen-
wirtige Anderung der pastoralen Situation?

Auf der Grundlage des Kirchenrechtes,
der staatskirchenrechtlichen Vereinbarung
zwischen dem Bischof von Basel und dem
Regierungsrat des Kantons Luzern (1971)
sowie des Reglementes fiir das Berufungs-
verfahren an der Theologischen Fakultat
(1980) und den bisherigen Erfahrungen
wurde auch dariiber gesprochen, welches
der sinnvollste Weg fiir die Beteiligung des
Bischofs von Basel am Berufungsverfahren
sei.

Max Hofer



Berichte

Maria - heute?

Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
blithte die Mariologie noch ein letztes Mal
kurz auf, um sich anschliessend fiir lange
Zeit in Schweigen zu hiillen. Die Positionen
waren erstarrt: die einen machten ihre Art
der Marienfrémmigkeit zur Richtschnur der
Rechtgldubigkeit, die andern lehnten sie als
verkappten Astartekult, der ausser der Ge-
burt nichts mit Christus und seiner Lehre zu
tun habe, ab. Erst in jiingerer Zeit wurde die
Diskussion wieder etwas belebt: Neben tra-
ditionellen Wiederbelebungsversuchen sind
nicht wenige Neuansétze und neue Aufbrii-
che feststellbar. Es wurde immer deutlicher,
dass hier sehr viele Konfliktthemen ange-
sprochen werden: Naturalismus und Wun-
der, Offenbarung und Heiligenverehrung,
Erlésung und Erbsiindenlehre, Glaube und
politisches Handeln, Glaube und Gefiihle,
Glaube und Geschlechtlichkeit, Frauenfra-
gen, Kirche und Macht ...

Angeregt durch die Ausrufung des ma-
rianischen Jahres, fand vom 7. bis 11. De-
zember 1987 an der Theologischen Hoch-
schule in Chur eine Blockunterricht-Woche
zum Thema «Maria, die Mutter des Herrn»
statt. Referate, Gruppen- und Plenumsdis-
kussionen, aber auch gemeinsame Feiern
brachten eine intensive Auseinandersetzung
mit diesen Fragen. In dieser kurzen Zeit
konnten nicht alle Aspekte angesprochen,
geschweige denn geklart werden. Im folgen-
den sei der Versuch unternommen, die zen-
tralen Anliegen der intellektuell fassbaren
Teile andeutungsweise einem breiteren Pu-
blikum zuganglich zu machen.

Mariologie im Wandel der Zeit

Gleich zu Beginn der Woche legte Prof.
Dr. A. Miiller von Luzern ein systemati-
sches Fundament, indem er die Etappen der
geschichtlichen Entwicklung der Mariologie
aufzeigte und sie im Gesamt der Theologie
einordnete. In der «personal-strukturellen
Phase» wird Mariaim Horizont der Heilsge-
schichte gesehen: Sie ist die neue Eva, denn
mit ihr beginnt die Heilszeit. Als Gebarerin
des Gottessohnes ist sie auch Urbild der Kir-
che, welche in der Taufe Gott neue Kinder
im Geist gebiert. Unter dem Einfluss der
Mirtyrerschicksale und der frithchristlichen
Asketenbewegung bricht bald eine eher «in-
dividuelle Phase» an, in der die Heiligkeit
Mariens, im Sinne individueller Privilegien,
und ihre Jungfraulichkeit, im Sinne der se-
xuellen Abstinenz, im Vordergrund stehen.
Im 17. Jahrhundert folgt die «soteriologi-
sche Phase», in der die mariologischen Aus-

sagen maximalisiert werden bis hin zur
«Miterloserin»: Maria hat mit Jesus mitge-
litten und damit ihren Teil zum Losepreis
fiir die Schuld beigetragen. Wenn Maria
nicht zur vierten Person Gottes gemacht
werden darf, dann stosst die Mariologie ge-
rade hier an Grenzen.

Am Nachmittag bediente sich A. Miiller
der Kirche als Vorlage fiir den Entwurf eines
systematischen Bildes Mariens: Thre jung-
frauliche Mutterschaft ist nicht ein Zeichen,
das die Offenbarung fiir alle sinnlich erfahr-
bar macht, sondern geoffenbarte Wahrheit.
Sie verdeutlicht erstens, dass Jesus wahrer
Mensch, wahrer Jude ist, und zweitens, wie
Gott sich mitteilt: Gott wird Mensch fiir die
Menschen durch die Menschen. Dazu
braucht es das «Ja», das «Fiat» des Men-
schen: die existentielle Bereitschaft, auf
Gottes Anruf eine Antwort zu sein, ihm in
der Schopfung, im Leben Gestalt zu geben
(vgl. Gal 4,19b, der zufalligerweise zum
Jahresmotto des Seminars gehort). Gerade
das macht ihre in Gnade griindende Heilig-
keit aus: Sie ist nicht eine Leihmutter, die
nach der Geburt unwichtig wird, sondern sie
lasst sich im Innersten treffen. Gott bedient
sich eines Menschen, indem er ihn ver-
andert. Ihr Ethos ist mehr als Tugendhaftig-
keit: die Haltung, immer Antwort auf Got-
tes Anruf sein zu wollen. Von daher bereitet
es auch keine Schwierigkeit, ihre leibliche
Verherrlichung - wenn iiberhaupt in zeitli-
chen Kategorien - schon jetzt anzunehmen.
In ihrer erstrangigen Jiingerschaft hat sie
auch Teil an der kirchenhaften Sendung
zum Mitwirken am Erlosungswerk. Von da
her mag sie Mittlerin der Gnaden und erste
Fiirsprecherin genannt werden, da im Sinne
der Gemeinschaft der Heiligen ewig bleibt,
was zeitlich gut war.

Fiir eine Heimholung Mariens

in den Bereich des Menschlichen war am
Dienstag Dr. M.-L. Gubler besorgt. Als
Exegetin reihte sie die Bibelstellen nicht ein-
fach aneinander, sondern prisentierte die
Vielfalt der biblischen Aussagen. In der
paulinischen Tradition taucht Maria nur na-
menlos als Mutter Jesu auf. Bei Markus
zahlt sie zu den Angehorigen, die, wie die
Phariséer, eher schlecht wegkommen. Mat-
thidus hingegen setzt erste Akzente: In der
Genealogie schliesst Maria die Reihe jener
Frauen ab, die trotzirreguldrer ehelicher Be-
ziechungen Vermittlerinnen des Heils sind.
Das urchristliche Bekenntnis der Aufer-
weckung Jesu - in Apg 13,32 als «Zeugung»
zum Sohn Gottes gedeutet (nach Ps 2,7) -
wird gleichsam an den Anfang des Lebens
Jesu zuriickprojiziert. Zugleich ist Jesus
auch «Sohn Davids» dank der Adoption
durch Josef, der bei Mt der Hauptakteur ist.
Die jungfrduliche Geburt ist also vor allem

65

eine christologische Aussage: die Erfiillung
der Verheissung von Jes 7,14.

Am meisten Interesse an Maria (wie all-
gemein an Frauen um Jesus) bekundet Lu-
kas: Die Verkiindigungs- und Geburtsge-
schichte Jesu ist in ihrem antithetischen Pa-
rallelismus zu jener des Tédufers zu sehen.
Das Verbindungsstiick bildet die Begegnung
der beiden werdenden Miitter, die im Ma-
gnifikat kulminiert, jenem Lobpreis iiber
Gott, der den Kleinen treu bleibt. In Jesus ist
Gottes Geist sichtbar geworden (vgl. das
«somatikos» in Lk 3,22!). Marias Ja-Wort
ermoglicht die ersehnte Beheimatung des
Geistes Gottes in der Menschheitsgeschich-
te. Maria ist bei Lk die Glaubende von An-
fang an. Es ist zwar noch nicht der Oster-
glaube, doch sie bricht auf, nimmt die Bot-
schaft zu Herzen, erwégt sie und lésst sich
von ihr bewegen (vgl. Lk 11,27: «synetérei
...symbadllousa»). So wird Maria zu unserer
grossen Schwester im Glauben. Schon Am-
brosius deutet Lk 11,27 in dem Sinne, dass
jeder, der glaubt, das Wort Gottes empfan-
ge und gebidre. Bei Johannes veranlasst die
Mutter Jesu, die in Kana an eine Hochzeit
eingeladen ist (Joh 2,1-12), dass Jesus sich
ineinem Zeichen vor den neuberufenen Jiin-
gern offenbart. Beim Kreuz (Joh 19,25-27)
wird die Mutter Jesu (namenlos) als Repri-
sentantin der Heilsgemeinde an den Zeugen
des Evangeliums («Liebesjiinger») verwie-
sen. Die Stunde des Todes ist die Stunde der
Verherrlichung: Jesus iibergibt (paredoken)
seinen Geist. Seine Mutter und die drei Frau-
en (die aus den synbptischen Passionsbe-
richten bekannten Zeuginnen) bilden den
Kern der Gemeinde.

Mehr feministische Fragestellungen
brachten uns am Nachmittag auf Konfron-
tationskurs: Welche Interessen stehen hinter
theologischen Aussagen? Wer sind die Leid-
tragenden? Maria als Modell (in Abgren-
zung zum «Typos», dem «normativen, ge-
pragten Urbild» als dynamisch offenes,
transformierbares «Voraus-bild» definiert)
der Jiingerschaft fordert uns heraus, die ur-
alte Héaresie der Trennung von Natur und
Ubernatur, Fleisch und Geist zu iiberwin-
den, uns vom Geist beriihren zu lassen, ihm
bei uns Heimatrecht zu bieten und Gottes
verindernde, umstiirzende Dynamik (vgl.
das Magnifikat Lk 1,46-55) erfahrbar zu
machen. Dem Dogma der «immaculata con-
ceptio» ringt Dr. M.-L. Gubler trotz der hi-
storischen Umstidnde bei der Entstehung
(Apologetik, restaurativ-reaktiondrer Ka-
tholizismus) durchaus prophetischen Sinn
ab, indem sie es ganz innerhalb der Gnaden-
lehre betrachtet: Von der Empfiangnis bis
zum Tod kann Erlosung geschehen, denn
Gott schaut uns mit liebenden Augen an:
Maria als die in der ersten Stunde begnadete
Ersterloste und der in der letzten Minute



66

«heiliggesprochene» Schwerverbrecher (Lk
23,42f.) markieren die dussersten Rander
des Erbarmens Gottes. Gerade heute, da wir
an die Grenzen des Machbarkeitswahnes
stossen, verweist uns dieses: Dogma an die
vergessene Einsicht: Alles ist Gnade!

José Amrein verschaffte uns am Mitt-
woch einen kleinen Einblick in die Mariolo-
gien der lateinamerikanischen Befreiungs-
theologie. In Lateinamerika blieben pasto-
ral verwahrloste Gemeinden zum Teil nur
dank des Marienkultes der Kirche verbun-
den. Maria - im besonderen die Jungfrau
von Guadalupe, die mit indianischen Ziigen
einem armen Bauern erschien - gibt vielen
etwas von ihrer Identitit und personalen
Wiirde. Bedarf der Unterdriickte vor allem
der Schutzmantelmadonna, so verdndert
sich die Marienfrommigkeit mit der Exo-
dussituation: Maria wird zur Begleiterin auf
dem Weg, die das prophetische Lied singt,
die unter dem Kreuz den Anbruch der neuen
Welt erblickt. Die Pastoralarbeit ist be-
miiht, wie ein Baumgértner nur die iiberwu-
chernden Triebe zu stutzen und damit die ge-
sunden zu fordern. Weniger fiir die Mario-
logie, aber um so mehr fiir die Art des Theo-
logisierens scheint mir wegweisend, wie L.
Boff seine - im Gesprach mit der Volks-
frommigkeit entstandene - Hypothese, dass
Maria die weibliche Form der Offenbarung
Gottes darstelle und deshalb als hyposta-
tisch mit der dritten Person der Dreifaltig-
keit verbunden gelten miisse (stark ver-
kiirzt), mutig zur Diskussion stellt. Selbst-
verstandlich wurde dariiber heftig disku-
tiert.

Zwischen den Kirchen

Der emeritierte Prof. Dr. H. Stirni-
mann, Dominikaner in Luzern, und Dr.
Joh. Flury, Direktor der evangelischen Mit-
telschule in Schiers, machten am Donners-
tagmorgen auf die Schwierigkeiten im 6ku-
menischen Gesprich iiber Maria aufmerk-
sam. Die Formen der Frommigkeit und der
lehramtliche Absolutheitsanspruch schrek-
ken offenbar unsere evangelischen Mitchri-
sten mehr ab als theologische Aussagen, so-
lange diese streng im Rahmen der Christolo-
gie bleiben. In einem positiven Entwurf
stellte Joh. Flury Maria parallel zu Abra-
ham als die Mutter des Glaubens hin, da sie
im Ernstfall der Existenz die Hoffnung wi-
der alle Hoffnung bewahrt. Im Glaubensbe-
kenntnis ist Maria vor allem zur Sicherung
des wahren Menschseins Christi da. Als
seine Mutter verweist sie uns besonders an-
schaulich auf die Dialektik von Néhe und
Fremdheit Christi. Wo sie aber verselbstdn-
digt wird - sei es in einer maximalistischen,
sei esin einer ekklesiotypischen Weise -, ent-
stehen grosse Bedenken. H. Stirnimann in-

des legte grossen Wert auf die geschichtliche
Relativitdit und innerkatholische Umstrit-
tenheit gewisser mariologischer Aussagen
und Entwicklungen und regte an, dass sich
der katholische Maximalismus wie der pro-
testantische Minimalismus, die einander ja
gegenseitig bedingen, dem Lobpreis Ma-
riens in der Ostkirche stellen miissen, damit
der Fragehorizont erweitert wird und der
okumenische Dialog stattfinden kann. Da-
bei diirfen aber gewisse Implikationen, wie
zum Beispiel das Bild der Frau, Machtstruk-
turen in der Kirche und das Verhaltnis zur
Sexualitdt, nicht ausser acht gelassen wer-
den.

Marienbilder

Mit einer Fithrung durch die Churer Ka-
thedrale, die ja eine Marienkirche ist, und
mit einer anschliessenden Diaschau zeigte
Dr. L. Dosch, Kunsthistoriker in Chur, ge-
schichtliche Entwicklungen und Vielfalt der
Bilder von Maria. Verbarg sich hinter den
einfachen Formen der Romanik noch ein
tiefer Symbolgehalt, so trat von der Gotik
animmer stiarker das Bestreben hervor, alles
bildhaft greifbar und moglichst realistisch
darzustellen. Der mittelalterliche Mensch
war vor allem beeindruckt von den Leiden
Jesu und Mariens. Die Barockzeit hingegen
erfreute sich am Glanz des Himmels und der
gekronten Maria. Als L. Dosch auch neuere
und neuste Bilder zeigte, wurde spiirbar, mit
welchen Schwierigkeiten heute Kunst allge-
mein, sakrale Kunst im besonderen, zu
kdampfen hat: Man erwartet klare, fassbare
Formen, offensichtliche Aussagen und Er-
bauung; Herausforderungen oder gar Kon-
frontationen sind weniger erwiinscht.

Die Freude an den Schonheiten des Ver-
gangenen war auch am Freitagmorgen zu
spiiren. Lic. phil. et theol. Th. Egloff vom
Liturgischen Institut in Ziirich zeigte auf,
wie das Gebetsleben und die theologischen
Aussagen sich Hand in Hand entwickelten.
Von der Nennung im Gebet ging man im
4. Jahrhundert dazu tiber, Maria auch anzu-
rufen. Sie wurde zur Fiirsprecherin, und mit
der Zeit begannen die Leute von ihr all das
zu erbeten, was sie sonst von Gott erbeten
hatten. Die marianische Welle im 11. Jahr-
hundert brachte auch das Ave Maria, das
mit den im 13. Jahrhundert eingefiigten Je-
susmeditationen zum Psalter der Laienbrii-
der und des Volkes wurde. Neben den ma-
rianischen Antiphonen und der Lauretani-
schen Litanei kamen vor allem noch die Fe-
ste zur Sprache. Aus neuerer Zeit horten
wird (fiir manche «leider», fiir andere «zum
Gliick») nur, dass fiir Marienwallfahrtsorte
ein marianisches Messbuch erschienen ist,
das mehr marianische Prafationen enthalt
als das Missale normale.

Eine Herausforderung eigener Art war
das Thema «Erscheinungen» am Freitag-
nachmittag. Der Salettinerpater und emeri-
tierte Prof. Dr. L. Volken von Balzers klirte
zuerst den theologischen Ort der Privat-
offenbarungen im Gesamt der Offenbarung
und ihren Stellenwert fiir das Leben der Kir-
che. Die Offenbarung als solche fand ihren
Hohepunkt und Abschluss in Jesus Chri-
stus. Privatoffenbarungen fiigen also nichts
Neues mehr zur Offenbarung hinzu, son-
dern dienen der «charismatischen Fiih-
rung».

Als Kriterien zur Abkldarung der
Wahr-scheinlichkeit seien hier genannt: a)
die empfangende Person: ihre physische
und psychische Gesundheit; b) die Botschaft
muss sich ins Gesamt der Offenbarung ein-
fiigen und von diesem her gedeutet werden;
¢) die Begleitumsténde sollten nicht wichti-
ger sein als die Botschaft; und d) «an ihren
Friichten werdet ihr sie erkennen». Als An-
wendungsbeispiel diente Medjugorje. Aus
der anschliessenden Diskussion scheint mir
vor allem folgende Kldrung nennenswert:
Nach Benedikt XIV. besteht fiir einen Glau-
benden keine Verpflichtung, die Offenba-
rungen «fide divina» zu glauben, auch wenn
sie approbiert wurden. Doch er tut recht, sie
«fide humana» zu glauben, wenn er gute
Griinde (juxta prudentiae regulas) dafiir
hat. Dass Erscheinungen nicht problemlos
sind, zeigt der Hinweis auf dahinterstehende
Interessen und den Unfug, der mit den Ge-
heimnissen, mit apokalyptischer Angst und
mit dem sozialen Druck betrieben wird.

Aus dem Evaluationsgespréch liess sich
entnehmen, dass es zu wenig Gelegenheit
gab, die Informationsflut in Gruppenrun-
den oder personlich zu verarbeiten. Von ver-
schiedenen Seiten wurde auch gewiinscht,
dass mutiger Stellung bezogen und Konflik-
te in Kauf genommen wiirden. Vermisst
wurden auch Neuansitze in der Liturgik. Es
gibt aber auch Stimmen, die fanden, in die-
ser Woche sei vor allem eine «negative Ma-
riologie» betrieben worden. Fiir die Zu-
kunft ist es zu wiinschen, dass die neuen
Aufbriiche irgendwie zum Blithen kommen,
dass Theorie und Praxis wieder in eine Ent-
sprechung gebracht werden und dass noch
viel mehr Menschen ihre Angst vor Maria
zur Sprache bringen und iiberwinden kon-
nen und so ein «geldutertes» Verhiltnis zu
ihr gewinnen. Ich meine, es lohnt sich.

Gregor Ettlin

Gnade und Freiheit

Thomas von Aquin zu Ehren hat die
Theologische Fakultédt Luzern traditionsge-
mass zu einer 6ffentlichen Festvorlesung,



zur Thomas-Akademie eingeladen. In seiner
Begriissung unterstrich der Rektor der Fa-
kultit, Prof. Dietrich Wiederkehr, dass es
bei diesem Anlass nicht nur zu ehren gelte,
was Thomas gedacht hat, sondern ebenso,
dass er gedacht hat und wie er gedacht hat:
hier hob Prof. Wiederkehr die Offenheit des
Thomas gegeniiber der grossen Uberliefe-
rung des Glaubens wie der Kultur - des Den-
kens, der Philosophie - hervor. So sei eine
Thomas-Akademie heute nicht Toteneh-
rung, sondern Feier des Lebensrechtes eines
grossen Denkens, des heiligen und gesunden
Thomas. Um den Zusammenhang von
christlichem Glauben und menschlicher
Kultur ging es auch in der Festvorlesung, in
der sich der Basler Kirchen- und Theologie-
geschichtler Martin Anton Schmidt mit der
Thematik «Menschlichkeit und Gnade bei
Thomas von Aquin» beschéftigte.

Vom Aufbau der Summa Theologiae her
stellte Prof. Schmidt zunéchst heraus, wie
fiir Thomas der Mensch als Inbegriff der
Schopfung verstanden wird, insofern er
nicht nur von Gott herkommt (creatura),
sondern zugleich und als einziges Geschopf
zu Gott hinin Bewegung ist. Der Mensch hat
als einziges Geschopf sein Ziel noch nicht
erreicht; das gibt ihm seine besondere
Grosse, das macht aber auch seine beson-
dere Problematik aus: die Grosse des Men-
schen heisst bei Thomas «Gnade», seine
Problematik «freier Wille».

In einem ersten Schritt betrachtete Prof.
Schmidt den «Menschen unter der Gnade».
Wo Thomas von den Wirkungen der Gnade
und zuerst von der Rechtfertigung des Siin-
ders handelt, nennt er die Rechtfertigung
«das grosste Werk Gottes» (I-11, 113,9) hin-
sichtlich «der Grosse des Geschehnisses
oder Ergebnisses»: «Die Rechtfertigung des
Siinders, die ihren terminus im ewigen Gut
der Teilhabe an Gott hat, ist ein grosseres
Werk als die Erschaffung des Himmels und
der Erde, die nur in einem Gut der verdnder-
lichen Natur ihren terminus hat.» In durch-
aus vergleichbarer Weise wird von den Re-
formatoren die einzigartige Stellung der
Rechtfertigung unter den Hauptwahrheiten
des christlichen Glaubens gepriesen.

In einem zweiten Schritt betrachtete
Prof. Schmidt den «Menschen mit freiem
Willen», wobei er an der Uberlegung des
Thomas (aaO.) ankniipfte, dass «von seiten
der Wirkungsweise» die Schopfung «das
grosste Werk Gottes» sei: Bei der Erschaf-
fung werde etwas aus nichts, wirke Gott
allein, bei der Rechtfertigung werde etwas
aus etwas, wirke der Mensch insofern mit,
als «eine Regung des freien Willens mit
dabei» sei. An diese Erw#gung stellte Prof.
Schmidt die Frage: Liegt nicht auch in der
Voraussetzungslosigkeit der Rechtfertigung
die Moglichkeit, sie als ein Geschehen «aus

nichts» zu begreifen? Wohl ist der die Ge-
genwart Gottes erfahrende Mensch «in
hochster Lebendigkeit seines personlichen
Mitdabeiseins, also auch der Beteiligung sei-
nes Willens zu denken». Aber dieses Mitda-
beisein steht nicht auf der gleichen Ebene
wie die Wirkung Gottes, «der aus denen, die
den Tod verdient haben, vor Gott geschei-
tert sind, als Nichtige dastehen, solche
macht, die leben diirfen, den Tod iiberwin-
den konnen. Das ist doch ein Wirken vom
Tod zum Leben, in diesem Sinn vom Nichts
zum Sein, in diesem Sinn schopferisch oder
neuschopferisch.»

Miisste also Thomas, so fragte Prof.
Schmidt aus reformatorischer Sicht, das
Rechtfertigungsgeschehen nicht auch unter
dem Gesichtspunkt seiner «Wirkungs-
weise» als der Schopfung in nichts nachste-
hend bezeichnen? In der entscheidenden
Sache hingegen seien sich Thomas und
Luther einig: Niemand kann zu seiner
Rechtfertigung mitwirken, auch wenn der
Mensch bei seiner Rechtfertigung in einem
Mitwirken des Dabeiseins und Beteiligtseins
mitwirken kann. Und mit Augustinus sind
beide darin einig, «dass wir nichts zur Erlan-
gung der Gnade beitragen konnen, die aber
so bei uns, mit uns wirkt, wenn wir sie er-
langt haben, dass wir bei ihr, mit ihr erst
recht lebendig werden» - und zwar auf
menschliche Weise: Der Mensch arbeitet
‘beim Gnadengeschehen mit, wenn er auch
nicht zum Kommen der Gnade mitgearbei-
tet hat.

Fiir Luther steht nicht zur Diskussion,
dass der Mensch bei seiner Rechtfertigung
mitarbeitet; er legt allen Nachdruck darauf,
dass es keine menschliche Mitwirkung zur
Rechtfertigung geben kann. Fiir Thomas ist
die Mitwirkung bei der Rechtfertigung keine
fraglose Voraussetzung: sie gilt es vielmehr
zu bedenken. Daraus ergibt sich ein Befo-
nungsunterschied im Verstandnis der Recht-
fertigung: Luther versteht sie mehr als einen
Akt, Thomas mehr als eine Gabe. Beto-
nungsunterschiede sind im Verlauf der Kir-
chengeschichte zu Sachunterschieden ge-
worden, iiber die man sich nicht mehr ver-
standigen konnte oder wollte. Die Frage
drangt sich daher auf: «Kénnen wir uns an
den Punkt stellen, wo wir einen Betonungs-
unterschied in der gleichen Sache so klar
sehen, dass er nicht unversehens zu einem
Sachunterschied wird?»

Betonungsunterschiede kénnen fiir uns
Heutige tiberdies hilfreich sein, zeigte Prof.
Schmidt in einem dritten Schritt - « Thomas’
Beitrag zum Verstidndnis der Aufgabe der
Theologie» - auf. Die altkirchliche und mit-
telalterliche Theologie hat unter «Gnade»
immer ein zweifaches verstanden: Gott
selbst und «eine Gabe, die dem Menschen
umsonst geschenkt ist (donum gratis da-

67

tum)». So wichtig Thomas diese zweite
Bedeutung auch ist, so hat er die erste doch
nie ausser acht gelassen. Das Geschenk der
zustandhaften Gnade (donum habitualis
gratiae) wurde uns nicht dazu gegeben,
«dass wir seinetwegen der gottlichen Hilfe
(das heisst also der helfenden Akte Gottes
selbst) nicht weiterhin bediirften».

Bei Luther ist aus dem Sowohl-als-Auch
ein Entweder-Oder geworden: «Entweder
trostet uns die ungeschaffene Gnade mit
ihrer Gegenwart. Und was brauchen wir
dann mehr? Oder wir wollen uns mit einer
geschaffenen Gnade trosten, die wir zu
haben meinen. Dann aber haben wir keine
Sicherheit, in der wir glauben, vertrauen,
dass die ungeschaffene Gnade, Gott selbst,
es gut mit uns meint, fiir uns und bei uns ist;
und das wire ja das Entscheidende.» In der
Theologie Luthers ist so eine Sorge um die
Gegenwart Gottes selbst im Leben des Men-
schen aufgebrochen - in einem Krisenbe-
wusstsein, das Thomas so nicht kannte.
Anderseits kann Thomas die Rechtfertigung
als Vorgang anschaulicher machen: als ein
Geschehen am Menschen und im Menschen.
Bei Thomas lernt der Mensch an sich und in
sich beobachten, was die Gnade alles tut
oder tun kann. Bei Luther lernt er, dass al-
les, was an uns und in uns ist, uns weder
letzte Zuversicht geben noch uns in letzte
Verzweiflung stiirzen kann, da schliesslich
alles davon abhéingt, dass Gott mit uns ist.

Fiir Prof. Schmidt heisst das schliesslich:
Theologie von verschiedenen Seiten her,
doch mit Blick auf das Eine. «Konnte es
sein, dass wir uns dort befinden, wo Hilfe
von beiden Seiten wiinschbar ist?» Hilfe,
aus dem gleichen Glauben zu leben.

Rolf Weibel

Austauschwoche
deutschschweizerischer
Theologiestudierender

Letztlich wurde sie doch noch zu einem
Erfolg, die interfakultdre Austauschwoche
vom 23. bis 28. November an der Theologi-
schen Hochschule Chur. Im letzten Sommer
beschloss das Interfac-Team - ein Gremi-
um, zusammengesetzt aus je einem Vertre-
ter bzw. einer Vertreterin der deutsch-
schweizerischen theologischen Fakultidten
-, statt eines Begegnungswochenendes, das
nie den erwarteten Erfolg brachte, eine Aus-
tauschwoche anzubieten. Die Theologische
Hochschule Chur wurde ausgewahlt, das
Konzept auszuprobieren. Die Idee fand bei
Studierenden und Verantwortlichen der
Hochschule sofort Unterstiitzung. Vier Stu-
denten tibernahmen die Organisation.

Einige Wochen nach Studienbeginn war
alles bereit, nur Anmeldungen wollten keine



68

eintreffen. Die ersten beiden erreichten uns,
als die Anmeldefrist eben abgelaufen war.
Eine nachtrédgliche Werbekampagne der je-
weiligen Vertreter bewirkte, dass bis zwei
Tage vor Beginnimmerhin 14 Anmeldungen
eintrafen.

Die Woche verlief so, dass die Giste an
den reguldren Vorlesungen und am Gebets-
leben des Seminars teilnehmen konnten.
Daneben gab es zusitzliche Veranstaltun-
gen, so am Dienstag eine Diskussion iiber
Spiritualitdt und Seelsorge und am Don-
nerstag eine Fiihrung durch Kathedrale und
bischofliches Schloss sowie ein Podiumsge-
sprach zum Thema «Okumene».

Die Zahl von letztlich 15 Gésten erwies
sich als ideal. Es konnten alle im Seminar
untergebracht werden. Dadurch ergab sich
der Kontakt zwischen den Besuchern und
den Hausbewohnern von selbst. Vor allem
untereinander fanden sich die Giste sehr
schnell. Den oOkumenischen Gottesdienst
vom Donnerstag bereiteten sie gemeinsam
vor. Thr Ringen darum, das gemeinsame
Glaubenszentrum liturgisch auszudriicken,
fand so stark Ausdruck, dass (fast) alle, die
daran teilnahmen, echt beriihrt und betrof-
fen waren.

So war es nicht zuletzt ihr eigenes Ver-
dienst, dass die Resonanz am Ende der Wo-
che durchwegs positiv war. Wer am Anfang
mit mulmigen Gefiihlen im Magen die Tiire
des Seminars hinter sich zugehen sah, fiihlte
sich am Ende schon beinahe zu Hause. Vor
allem jene, die die ganze Woche dabei wa-
ren, dusserten sich positiv tiber diese Mog-
lichkeit des Austausches. Fiir das Seminar
war es eine Chance, falsche Vorstellungen
anderer Studierender iiber St. Luzi zu korri-
gieren und selber mit reformierten und ka-
tholischen Kommilitonen in Kontakt zu
kommen, zumindest fiir jene Churer Stu-
denten, die sich darum bemiihten.

Walter Amstad
Beat Ziiger

Der aktuelle
Ko;nmen‘tar

Bischofssynode 87:
Der Frauenbund
schreibt dem Papst

Seit Mitte Januar sammelt der Schweize-
rische Katholische Frauenbund (SKF)in den
Pfarreien der deutschen Schweiz Unter-
schriften von Frauen und Minnern unter
einen Brief, der an Papst Johannes Paul II.
gerichtet ist. In dem Brief bringen die

Frauen ihre Enttduschung dariiber zum
Ausdruck, dass die Aussagen der Bischofs-
synode zum Thema «Frau in der Kirche» die
Erwartungen nicht erfiillen. Einerseits
miisse aufgrund der Berichterstattung in
den Medien angenommen werden, dass die
Frauenfrage an der Synode gar nicht umfas-
send diskutiert worden sei. Andererseits
wird den entsprechenden Abschnitten der
«propositiones» (46 und 47) zum Teil Reali-
tatsferne und Einseitigkeit vorgeworfen.
Der Frauenbund teilt dem Papst die Sorge
um eine Kirche mit, in der sich die Frauen
zuwenig ernstgenommen fiihlen und in wel-
cher vor allem die Tochter (die Frauen von
morgen) «keine Heimat mehr finden». Wer
soll dann den Glauben weitergeben? Der
Papst wird im Hinblick auf sein nachsyno-
dales Schreiben um die Bereitschaft zu ei-
nem Dialog gebeten, «der auch Frauen mit-
einbezieht».

Der Brief wurde, mit Unterschriften-
bogen versehen, an die Prasidentinnen aller
pfarreilichen Frauengemeinschaften ge-
schickt mit der Bitte, in ihrem Einflussbe-
reich Unterschriften zu sammeln. Dabei
wird ausdriicklich um Unterschriften von
Frauen und Ménnern geworben. Der Frau-
enbund mochte seinem Anliegen beim Papst
mit einer moglichst grossen Zahl von Na-
men mehr Gewicht geben.

Wie kam der Frauenbund dazu?

Den Anfang machten die Schweizer
Bischofe, welche im April 1985 die Linea-
menta der Bischofssynode verdffentlichten
(SKZ 17/1985) und um die Stellungnahme
aller interessierten Kreise baten. Der Frau-
enbund hat sich damals besonders ange-
sprochen gewusst und beteiligte sich sehr
engagiert an dem Vernehmlassungsprozess.
Sein Interesse galt dabei natiirlich vor allem
der Stellung der Frau in der Kirche. Diese
Arbeit hat in weiten Kreisen des Verbandes
Hoffnungen auf die Synode geweckt, die
durch die Synode aber enttduscht worden
sind. Ob zu Recht oder zu Unrecht, ist eine
Frage der eigenen Position in bezug auf das
Thema «Frau und Kirche». Immerhin wis-
sen die Frauen sich in guter Gesellschaft wei-
ter kirchlicher Kreise, selbst von Bischofen,
welche «Synodenviter» waren und ihrer
Enttduschung unverhohlen Ausdruck ga-
ben (vgl. den Beitrag von U. Ruh in der
Herder-Korrespondenz 12/1987: «Hohe
Erwartungen - bescheidene Ergebnisse»).
Im Rahmen der alljahrlichen Klausurtagung
des Zentralvorstandes des SKF referierte
Prof. Leo Karrer, Freiburg, eingehend iiber
seine Beobachtungen und Erfahrungen als
Laienberater von Weihbischof Bullet an der
Synodein Rom. Diese Klausurtagung fiihrte
zum Entschluss, mit einem Brief an den
Papst zu gelangen.

Was will dieser Brief?

Der Brief will in erster Linie den Papst
erreichen. Die Frauen trauen Papst Johan-
nes Paul II. zu, in seinem nachsynodalen
Schreiben mehr Zukunftweisendes zum
Thema «Frau in der Kirche» sagen zu wol-
len, als was die entsprechenden «propositio-
nes» enthalten. Sie mochten ihn jedenfalls
dazu bewegen, bzw. darin bestdrken, war er
es doch, der anldsslich seines Schweizer
Pastoralbesuchs 1984 sagte: « Wir haben uns
ernsthaft zu fragen, ob die Frau heute in Kir-
che und Gesellschaft bereits jenen ihr vom
Schopfer und Erloser zugedachten Platz
einnimmt und ihre Wiirde und ihre Rechte in
gebithrender Weise anerkannt werden.»

Man wird sich fragen: Wollen die
Schweizer Frauen den Papst belehren? Ist
das nicht eine Anmassung? - Mir scheint der
Brief keine Spur davon zu enthalten. Er ist -
und das ist zu beachten - vor allem eine Bitt-
schrift, nicht ein Protestschreiben, welches
auf irgendeine Ausserung des Lehramtes
reagiert. Hier agieren die Frauen und grei-
fen mit den ihnen gegebenen Moglichkeiten
in das Werden einer kirchenamtlichen Ver-
lautbarung ein. Damit dokumentieren diese
Frauen bereits ein neues Selbstverstdndnis
des Laien in der Kirche, welches ihnen auch
dem Papst gegeniiber mehr Freimut (bi-
blisch: parrhesia) erlaubt, als unsere Gross-
miitter sich vorzustellen gewagt hétten. Der
Papst miisste sich eigentlich tiber dieses
Ernstgenommenwerden von seiten kirchlich
engagierter katholischer Frauen eines Lan-
des freuen konnen. Trotz vielfach gedusser-
ter Zweifel iiber die Wirksamkeit einer sol-
chen Briefaktion - wird der Brief den Papst
tiberhaupt erreichen? - lasst sich der Zen-
tralvorstand des katholischen Frauenbun-
des die Hoffnung nicht rauben, dass der
Papst seinerseits diese Stimme von Laien
ernstnehmen wird.

Bitte an die Seelsorger

und Seelsorgerinnen

Die Sammlung von Unterschriften wird
anlésslich einer Generalversammlung der
ortlichen Frauengemeinschaft oder eines
Bildungsabends geschehen. Da auch die
Manner zur Unterschrift eingeladen sind,
eignen sich dazu weitere Pfarreianlésse. Ich
denke besonders auch an die Moglichkeit,
die Teilnehmer und Teilnehmerinnen der
Gottesdienste beim Kirchenausgang oder
vor der Kirche draussen um ihre Unter-
schrift zu bitten. Dazu scheint es mir aber
notwendig zu sein, die Frauen und Manner
tiber Sinn und Zweck der Unterschriften-
sammlung zu informieren. Dies wird wohl
in der Regel durch eine Vertreterin der Frau-
engemeinschaft geschehen. Ich bitte die
Seelsorgerinnen und Seelsorger, die Frauen
dabei zu unterstiitzen. Paul Zemp



Amtlicher Teil

Fiir alle Bistiimer

Wallfahrt der Schweizer Katholiken

Das zentrale Organisationskomitee fiir
die Vorbereitung und Durchfiithrung der ge-
samtschweizerischen Wallfahrt vom 14. Au-
gust 1988 nach Einsiedeln, ist am Dienstag,
26. Januar 1988, in Ziirich zum ersten Mal
zusammengetreten. Dem Komitee gehéren
neben den Delegierten der Di6zesen, der Or-
den und der Pilgergruppen, auch Vertreter
der offentlichen Verkehrsbetriebe und der
Behorden an. Préasident ist Peider Ruepp,
Bern. Ziel dieser Wallfahrt ist, den Ab-
schluss des Marianischen Jahres feierlich zu
begehen. Die Schweizer Bischéfe haben alle
Katholiken unseres Landes zu einer gemein-
samen Eucharistiefeier am zweiten August-
Sonntag auf dem Klosterplatz in Einsiedeln
eingeladen. Dieses gemeinsame Fest soll den
Glauben stirken und die Gemeinschaft der
Kirche vertiefen. Damit wird ein Anliegen
von Papst Johannes Paul II. aufgenommen:
Die Christen machen sich mit Maria, dem
Vorbild unseres Glaubens in die Vorsehung
Gottes, zuversichtlich auf den Weg in das
dritte Jahrtausend.

Okumenische Arbeitsgruppe «Neue

religiose Bewegungen in der Schweiz»

Die 6kumenische Arbeitsgruppe «Neue
religiose Bewegungen in der Schweiz»
der Schweizer Bischofskonferenz und des

Schweizerischen Evangelischen Kirchen-

bundes traf sich zu einer Arbeitstagung im
evangelischen Bildungszentrum Leuenberg.
Sie plante ihr Seminar zum Thema «Bot-
schaften aus dem Jenseits? - Spiritismus als
Herausforderung», das am 27./28. Mai
1988 in Ziirich, Paulusakademie, stattfin-
den wird. Denn dieser Problemkreis ist im
Augenblick besonders aktuell.

Auch mochte sie ihre Medienarbeit ver-
starken, um die Offentlichkeit iiber Pro-
bleme um die neuen religiosen Bewegungen
besser zu informieren und auf die Hilfen
aufmerksam zu machen. Diese Hilfen bieten
mehrere Beratungsstellen in den Regionen
der Schweiz an, die mit der Arbeitsgruppe in
Verbindung stehen. Deutlich wurde von den
Mitgliedern der Arbeitsgruppe die gewalt-
same Entfiihrung und Umerziehung (De-
programming) von Angehdorigen neuer reli-
gioser Bewegungen als Ausstiegshilfe abge-
lehnt.

Kontaktstellen: Kaplan Joachim Miiller,
Schmiedgasse 4, 9403 Goldach, Telefon

071-41 22 65; Pfr. Alfred Kunz, Peters-
kirchplatz 8, 4056 Basel, Telefon 061-
2520 86.

Bistum Basel

Unio apostolica

Die Unio apostolica ladt alle interessier-
ten Diozesanpriester aus dem Kanton Lu-
zern und der ndhern Umgebung zu einem
Priestertreffen nach Eschenbach (LU) ein
auf Mittwoch, den 10. Februar, um 10.00
Uhr ins Pfarrséli des Pfarrhauses. Einmal
im Vierteljahr wollen wir Priester einander
unsere Zeit widmen und jedem die gebiih-
rende Achtung im gegenseitigen Gesprich
erweisen nach dem Spruch: «Die Ehrfurcht
ist das Grosste; denn sie ist der Kern der
Liebe.» Wir sprechen miteinander iiber die
Wiirde des Priestertums. Am Vormittag
iiber das Priestertum Christi des Erlosers
und am Nachmittag iiber unser Priestertum.
Um 11.30 Uhr werden wir mit den Chor-
frauen der Zisterzienserinnenabtei die Sext
beten und um 15.00 Uhr zum Abschluss die
Non. Dazwischen werden wir in einem Gast-
hof gemeinsam das Mittagessen einnehmen
und das briiderliche Zusammensein pflegen.
Gerne hoffe ich, dass ich auf diese Weise
dem Wunsch unseres Ditzesanbischofs
nachkommen kann, die Unio apostolica auf
ganz freiwilliger Basis in ihrem Anliegen zu

beleben.
Anton Bossart, Dekan, Eschenbach

Bistum Chur

Ernennung

Diodzesanbischof Dr. Johannes Vonder-
ach ernannte:

- Reto Hiifliger, bisher Kaplan in Stans,
zum Vikar der Pfarrei Heilig Kreuz in Zii-
rich-Altstetten.

Ausschreibungen

Infolge Demission des bisherigen Amts-
inhabers wird die Pfarrei Oberrieden zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Interes-
senten mogen sich melden bis zum 25. Fe-
bruar 1988 beim Personalrat des Bistums
Chur, Hof 19, 7000 Chur.

Infolge Demission des bisherigen Amts-
inhabers wird die Pfarrei Bonstetten zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Interes-
senten mogen sich melden bis zum 25. Fe-
bruar 1988 beim Personalrat des Bistums
Chur, Hof 19, 7000 Chur.

69

Neue Biicher

Papstliche Soziallehre

Carlo Maria Martini, Unterwegs zur Stadt
Gottes. Ein neues soziales Engagement der Chri-
sten, Otto Miiller Verlag, Salzburg 1986, 87 Sei-
ten.

Die Mitarbeiter dieser Nummer
Walter Amstad, stud. theol., Alte Schanfigger-
strasse 7/9, 7000 Chur
Rudolf Cifri¢, Hislimattstrasse 2, 4132 Muttenz
Gregor Ettlin, stud. theol., Stisswinkelgasse 9,
7000 Chur
Dr. P. Leo Ettlin OSB, Kollegium, 6060 Sarnen
Dr. Max Hofer, Bischofsvikar, Informationsbe-

auftragter des Bistums Basel, Baselstrasse 58,
4501 Solothurn

Dr. Johann Rotten SM, Direktor des Internatio-
nal Marian Research Institute, University of Day-
ton, Dayton, Ohio 45469-0001, USA

Dr. P. Ljudevit Rupci¢ OFM, Professor, Aleja B.
Bujica 111, YU-71000 Sarajevo

Arnold B. Stampfli, lic. oec. publ., Informations-
beauftragter des Bistums St. Gallen, Klosterhof
6b, 9000 St. Gallen

Dr. Paul Zemp, Geistlicher Begleiter des SKF,
Pfarrer, 4515 Oberdorf

Beat Ziiger, stud. theol., Alte Schanfiggerstrasse

7/9, 7000 Chur

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistiimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten.

Hauptredaktor

" Rolf Weibel, Dr. theol.

Frankenstrasse 7-9, Postfach 4141

6002 Luzern, Telefon 041 - 23 50 15
Mitredaktoren

Kurt Koch, Dr. theol. des., Lehrbeauftragter

St.-Leodegar-Strasse 4, 6006 Luzern

Telefon 041 - 51 47 55

Franz Stampfli, Domherr

Bachtelstrasse 47, 8810 Horgen

Telefon 01 - 725 25 35

Josef Wick, lic. theol., Pfarrer

Rosenweg, 9410 Heiden, Telefon 071 -91 17 53
Verlag, Administration, Inserate

Raeber Druck AG, Frankenstrasse 7-9

Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern

Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201-4
Abonnementspreise

Jihrlich Schweiz: Fr. 80.-;

Ausland Fr. 80.- plus Versandgebiihren

(Land/See- oder Luftpost).

Studentenabonnement Schweiz: Fr. 53.-.

Einzelnummer: Fr. 2.- plus Porto.

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annahme: Montag, Arbeitsbeginn.




70

Carlo Maria Martini ist als Erzbischof der
norditalienischen Metropole Mailand mit vielfal-
tigen Problemen des sozialen Lebens konfron-
tiert. Der vorliegende Band mit Ansprachen an
Teilnehmer verschiedener Kongresse (Arbeitge-
ber- und Arbeitnehmerverbinde, Mediziner, An-
gestellte im 6ffentlichen Dienst, Vereinigung ka-
tholischer Juristen) zeigt, dass der Bibelwissen-
schaftler mit ausgepriagtem Engagement in der
sozialen Realitét steht, ein Seelsorger, der auch
seine Betroffenheit iiber Ungerechtigkeiten und
existentielle Note nicht verbirgt. Eine imponie-
rende Ubertragung von der Bibel in die Gegen-
wart zeigt die Karfreitagsansprache 1984 in Mai-
land. Kardinal Martini beruft sich auffallend oft
auf soziale Aussagen Johannes Pauls I1. (beson-
ders «Laborem exercens»). Ein Medium pépstli-
cher Sozialbotschaft und Soziallehre! Leo Ettlin

Einsiedeln

Georg Holzherr, Einsiedeln. Kloster und Kir-
che Unserer Lieben Frau. Von der Karolingerzeit
bis zur Gegenwart, Verlag Schnell & Steiner,
Miinchen 1987, 104 Seiten.

Was dieser Band auf knapp hundert Seiten al-
les enthiilt, ist erstaunlich. Die reiche Fiille doku-
mentierender Photographien in Farben und
schwarz/ weiss von P. Damian Rutishauser sei
vorweggenommen. Daist viel mehr vorhanden als
konventionelles Bildmaterial, das man von sol-
chen Kunstfithrern erwartet. Hier wird nun eine
ganze Menge von Illustrationen auch aus Archiv-
und Bibliotheksbestanden und aus den Sammlun-
gen des Stiftes ausgebreitet. .

Was im Reichtum der Bilder angedeutet ist,
bietet in erschopfender, doch gedringter Fiille der

Textteil von Abt Georg Holzherr. Der Vater des
Klosters hat sich mit grosser Hingabe, Liebe und
Sorgfalt in die Kloster- und Kunstgeschichte sei-
nes 1150jahrigen Gotteshauses eingearbeitet, und
so bietet er hier eine Ubersicht von gestochener
Klarheit. Da ist auf gedrangtem Raum ein Kom-
pendium entstanden, das eine Bibliothek von Spe-
zialliteratur assimiliert hat. Architektur- und Kul-
turgeschichte gehen da mit der speziellen Ge-
schichte des Konventes einher und verflechten
sich zu einer originellen Einheit. Der Leser und
auch der bei Einzelheiten verweilende Betrachter
orientiert sich leicht nach einem konsequent
durchgearbeiteten System von Randnummern.
Sie verweisen auf Zusammenhidnge und machen
das Verweilen in der altehrwiirdigen Kulturstatte
im Finsteren Wald erst recht zu einem bildenden
Genuss. Leo Ettlin

Welcher Schweizer Priester hatte Freude, gegen ent-
sprechende Bezahlung seine Krafte als

Hausseelsorger

in einem Alters- und Pflegeheim zur Verfigung zu
stellen. Das Heim wird von Schwestern geleitet.

Eilofferten einsenden unter Chiffre 1516 an die In-
seraten-Verwaltung der SKZ, Postfach 4141, 6002
Luzern

Oatikan

taglich: 6.20 bis 6.40 Uhr
20.20 bis 20.40 Uhr

MW: 1530

KW: 6190/6210/7250/9645

Wir suchen per Mitte April 1988 oder nach Vereinba-
rung eine/n vollamtliche/n

Katecheten/Katechetin/
Jugendseelsorger/in

Aufgabenbereich:

— Einsatz mit Schwergewicht Jugendarbeit

— Religionsunterricht an der Oberstufe

— Mitwirken bei (Jugend-)Gottesdiensten

— fachliche Begleitung bestehender Jugendgrup-
pen

— nachschulische und offene Jugendarbeit inner-
halb der Pfarreijugend

— Mitarbeit in der seelsorgerlichen Betreuung der
Gemeinde

— Mitarbeit in verschiedenen Gremien der Pfarrei

Wir bieten:
— Moglichkeiten zur Weiterbildung
— zeitgemasse Besoldung und Sozialleistungen

Schriftliche Bewerbungen mit den Gblichen Unterla-
gen erbeten an: Katholische Kirchgemeinde Diels-
dorf, z.Hd. Herrn F. J. Kaufmann, Séagestr. 39,
CH-8157 Dielsdorf.

Fir telefonische Ausklinfte stehen lhnen gerne zur
Verfagung: Herr Philipp Speckon, Pfarrer, Tel. 01 -
853 16 65, oder Herr F. J. Kaufmann, Prasident, Tel.
01-85334 24

Kath. Kirchgemeinde Hergiswil am See (NW)

Unsere Pfarrei zahlt ca. 3500 Katholiken. Die Seel-
sorge in unserer Pfarrei wird von einem Team gelei-
tet, bestehend aus einem Pfarrer, einem Pfarrhelfer
und einer Katechetin, die zugleich im Pfarrei-Sekre-
tariat tatig ist.

Wir suchen auf Mitte August 1988 oder nach Verein-
barung

Katechetin/Katecheten im Vollamt

Aufgabenbereich:

— Religionsunterricht Ober- und Mittelstufe

— Mitarbeit im Pfarreiteam ) g

— Gestaltung von Kinder-, Jugend- und Familien-
gottesdiensten

— Begleitung der Gruppe fiir voreucharistische Got-
tesdienste

— Jugendarbeit

Erwlinscht sind:
— Ausbildung als Katechet
- Teamfahigkeit und Einsatzfreude

Auskunft erteilen:
Pfarrer Josef Zwyssig, Telefon 041 - 95 11 34
oder Berta Blattler, Kirchenrat, Telefon 041 -95 19 10




71

Katholische Kirchgemeinde Jonschwil SG

Da unser langjahriger Mesmer altershalber die De-
mission eingereicht hat, suchen wir einen

Mesmer
Mitarbeiter in der Seelsorge

Die Tatigkeit umfasst:

— Mesmerdienst an der Pfarrkirche

- Verwaltung des Pfarreiheims

— Begleitung der Jugendarbeit
evtl. Erteilung von Unterricht

Der Aufgabenbereich kann den Neigungen des Be-
werbers angepasst werden. Unsere Pfarrei zahlt
1800 Katholiken.

Wer selbstédndiges Arbeiten und dorfliche Gebor-
genheit liebt, melde sich bitte zum Gesprach beim
Pfarrer Bernhard Sohmer, Telefon 073 - 23 42 23.

Ihre Bewerbung richten Sie an Robert Storchen-
egger, Prasident der Kirchenverwaltung, Gréasau,
9243 Jonschwil

Die kath. Kirchgemeinde Altdorf (UR) sucht auf
Mitte August

hauptamtliche Katechetin
(evtl. Katecheten)

Aufgabenbereich:

— Erteilen von Religionsunterricht auf der Unter- und
Mittelstufe;

— Mitgestalten von Schulergottesdiensten;

- Mitgestalten von voreucharistischen Gottesdien-
sten;

— weitere Mitarbeit in der Pfarrei St. Martin (z.B. El-
ternarbeit, Familiengottesdienste, Betagten- und
Krankenseelsorge).

Weitere Ausklinfte erhalten Sie bei Arnold Furrer,
Pfarrer, Kirchplatz 7, 6460 Altdorf, Telefon 044 -
21143, oder bei Sr. Mechtildis Gruter, Vogelsang-
gasse 12, 6460 Altdorf, Telefon 044 - 215 85.

Ihre Bewerbung richten Sie bitte bis 15. Marz 1988
an Arnold Furrer, Kirchplatz 7, 6460 Altdorf

Zu verkaufen
neues Orgelpositiv

4 Register mit angehangtem Pedal und Prospekt (Pedal-
ausbau ist moglich). Gehduse aus massiver Bundner-
fichte.

Masse: Hohe 225 cm, Breite 145 cm, Tiefe 66 cm.

Orgelbau Hauser, 8722 Kaltbrunn, Telefon 055 - 75 24 32

Gesucht
auf den 1. Mai 1988 oder nach Vereinbarung

Pfarreisekretarin/
Pfarrhaushalterin

im kath. Pfarrhaus von Lichtensteig (Toggenburg).

Wenn Sie Freude und Interesse an dieser vielseitigen
Aufgabe haben, melden Sie sich bitte bis 15. Februar
1988 bei Pfarrer A. Thaler, Schabeggweg 11, 9620
Lichtensteig (Telefon 074 - 7 14 83)

40jahriger Mann sucht Stelle als
Katechet und
Jugendseelsorger

der Oberstufe. Vorzugsweise Bis-
tum Chur.

Angebote bitte unter Chiffre 1512
an die Schweiz. Kirchenzeitung,
Postfach 4141, 6002 Luzern

Alle
KERZEN

liefert
HERZOG AG

KERZENFABRIK SURSEE
6210 Sursee Telefon 045 - 2110 38

Palladius
Historia Lausiaca. Die frithen Heiligen in der Wiiste

Hrsg. und aus dem Griechischen Ubertragen von Jacques Laager. 350 Seiten, 6 Farb-
tafeln, geb., Fr. 25.50. Manesse Verlag - Die Historia Lausiaca, der anschauliche, von
tiefer Menschlichkeit durchdrungene Bericht Gber das Leben der Eremiten und Anacho-
reten, die an der Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert bereits in der dritten oder vierten Ge-
neration in der &gyptischen Wiiste und in Paléstina ihr asketisches, Gott geweihtes Le-
ben fiihrten, verdanken wir Lauson, dem Oberkammerer am byzantinischen Hof. Er bat
den Palladius niederzuschreiben, was er als Monch unter Ménchen erfahren hat.
Raeber Biicher AG, Frankenstrasse 9, 6002 Luzern

Kommunion-Andenken
aus dem Kiinstleratelier

Wir liefern 10 verschiedene Modelle in original Alu-Guss, schwarz patiniert, mit
polierter Figur. Verlangen Sie Prospekte.

Josef Ammann, Kunstatelier, Bachtobelstr. 6, 9534 Gahwil, Tel. 073 - 31 41 22




72

Neue Steffens-Mikrofonanlage jetzt auch in der Stadtkirche zu Rapperswil.
Wir bieten Ihnen kostenlos und unverbindlich unsere Mikrofonanlage zur Probe.

Auch arbeiten in

Wir kooperieren mit
der bekannten Firma
Steffens auf dem Spezial-
gebiet der Kirchenbeschal-
lung und haben die General-
vertretung fiir die Schweiz
iibernommen.

Volketswil,

Seit iiber 25 Jahren entwickelt
und fertigt dieses Unternehmen
spezielle Mikrofonanlagen fiir
Kirchen auf internationaler
Ebene.

Uber Steffens-Mikrofonanlagen
horen Sie in mehr als
5000 Kirchen, darunter im Dom
zu KoIn oder in der St.-Anna-
Basilika in Jerusalem.

Ardez/Ftan, Briitten,
Chur, Davos-Platz, Diiben-
dorf, Engelburg, Genf, Im-
mensee, Meisterschwanden,
Morges, Moudon, Muttenz, Ness-
lau, Ramsen, Rapperswil, Ried-
Brig, Riimlang, Schaan, Vissoie,
Wasen,
kon, Wil, Winterthur und Ziirich
unsere Anlagen zur vollsten Zu-
friedenheit der Pfarrgemeinden.

Mit den neuesten Entwicklungen
mochten wir eine besondere Lei-
stung demonstrieren.

teffens

Damit wir Sie frith
einplanen kénnen schik-
ken Sie uns bitte den
Coupon, oder rufen Sie ein-
fachan. Tel. 042-221251

Wir machen von lhrem kosten-
losen, unverbindlichen Probe-
angebot Gebrauch und erbitten Ihre
Terminvorschlége. O
Wir sind an einer Verbesserung

unserer bestehenden Anlage

interessiert.

Oberwetzi-

Wir planen den Neubau einer
Mikrofonanlage. O

Bitte schicken Sie uns Ihre Unterlagen.

Name/Stempel:

Strasse:

Ort:

Telefon:

Bitte ausschneiden und einsenden an:
Telecode AG, Industriestrasse 1
6300 Zug, Telefon 042/221251

Elektro-
AKUStik

N/2/88

Sekretdrin anfangs Vierzig sucht Aufgabe in Pfarreisekretariat oder

sonst kirchlichem Dienst.

Sie erhofftsich in der neuen Aufgabe auch Gelegenheit zum Hineinwach-
sen in die Pastoralarbeit.

Raum Ostschweiz/Rheintal/Zentralschweiz bevorzugt.
Arbeitsaufnahme nach Vereinbarung.

Antwort wird erbeten an Chiffre 1514 Schweiz. Kirchenzeitung, Postfach
4141, 6002 Luzern

LIENERT
KERZEN

EINSIEDELN

@ 055532381

7989

Luzi

Suche auf Sommer 88 als
erfahrene Religionslehrerin
einen neuen Wirkungskreis
auf Unter- und Mittelstufe.

ammatter

Wo ist die Pfarrei in der In-
nerschweiz, in welcher ich
dieKinder begeistern kann?

sef Pf
Priesterseminar St.
Chur

Jo

Angebote bitte unter Chif-
fre 1515 an die Schweiz.
Kirchenzeitung, Postfach
4141, 6002 Luzern

nerrn
7000

Dr e

A.Z.6002 LUZERN

5/4. 2. 88

* * Romisch-katholische Landeskirche
des Kantons Aargau

e

=ik

Auf das Frihjahr 1988 suchen wir im Halbamt an
einer unserer aargauischen Kantonsschulen

Religionslehrer(in)

Wir verlangen:

- abgeschlossenes Theologiestudium und evtl. Spezial-
ausbildung;

— wenn moglich bereits einige Jahre Praxis an einer Mit-
telschule oder in der Seelsorge.

Wir bieten:

- gute Besoldung und Anschluss an unsere Pensions-
kasse;

- Erfahrungsaustausch mit vier weiteren Religionsleh-
rern an aargauischen Mittelschulen und Begleitung der
Arbeit durch eine Fachkommission;

- fur ein weiteres Halbamt sind verschiedene Einsatz-
moglichkeiten bei der Landeskirche oder in einer Pfarrei
denkbar.

Wir erwarten gerne Ihre Anmeldung mit den Gblichen Un-
terlagen an das Sekretariat der Romisch-katholischen
Landeskirche des Kantons Aargau, Feerstrasse 8, Post-
fach, 5001 Aarau, Telefon 064 - 22 16 22, bis zum 13. Fe-
bruar 1988.

Weitere Auskiinfte und zusétzliche Informationen erhal-
ten Sie auch bei Herrn Kantonaldekan Arnold Helbling,
Wettingen, Telefon 056 - 26 98 31, oder beim Kommis-
sions-Prasidenten, Herrn Dr. Alfons Merki, Chefarzt, Un-
terentfelden, Telefon 064 - 436171




	

