Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 154 (1986)
Heft: 37

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

37/1986 154. Janr

11. September

«Darum brauche ich Gelassenheit»
Zur priesterlichen Spiritualitdt ein
Beitrag von

Julius Angerhausen

549

Lateinamerika - ein «getaufter»
Kontinent? Die Taufe als Beginn
eines lebenslangen Heilsprozesses.
Eine Besinnung von

Markus Kaiser

550

Ahregungen fiir zeitgemisse Glau-
bensverkiindigung Zur Nacharbeit
des 6. Symposiums der européischen
Bischofe ein Beitrag von

Walter Ludin

551

Die Bischofskonferenz mahnt
Von der Pressekonferenz berichtet
Rolf Weibel

553

Die Fiihrung eines Dekanats

Aus dem Priesterrat des Bistums
Chur berichtet

Alfred Cavelti

554

Im steten Gespriich mit den Dekanen
Aus dem Bistum St. Gallen berichtet
Arnold B. Stampfli

555

Opportune, importune . . .
Eine Glosse von
Andreas Burch

556

Das LThK als preiswerte Sonderaus-
gabe

556

Hinweise

556

Amtlicher Teil

557

Neue Schweizer Kirchen
St. Johannes, Zug

«Darum brauche ich Gelassenheit

Unsere Kirche befindet sich zu allen Zeiten in einer missionarischen
Situation. Sie wiire auch dann noch gegeben, wenn alle Menschen dem Na-
men nach Glieder der Kirche wiren; denn unsere Kirche ist auch immer Kir-
cheder Stinder. Darum muss die Botschaft Christi immer neu und eindring-
lich gepredigt werden. Es gibt Zeiten und Situationen, in denen von uns
Priestern besonders eine missionarische Spiritualitit gefordert wird. Das
gilt auch fiir unsere Zeit, weil die Botschaft Christi wenig gekannt, oft ver-
gessen, abgelehnt, bekdmpft, nicht in die Lebenspraxen umgesetzt wird.

Wenn heute von uns Priestern eine missionarische Spiritualitit dring-
lich gefordert wird, miissen wir uns fragen: Wovon muss eine solche geistli-
che Haltung besonders geprigt sein? Eine ihrer Grundhaltungen muss si-
cher die Gelassenheit sein. Ignatius von Antiochien, der sich in einer wahr-
haft missionarischen Situation befand, schrieb: « Darum brauche ich Gelas-
senheit, an der der Fiirst dieser Welt zu Schanden wird.»

Die heute so notwendige und oft geforderte Gelassenheit hat nichts
mit Lassigkeit und Schwiche, mit miider Resignation zu tun, die viele Prie-
ster bei der oft scheinbaren Erfolglosigkeit der Seelsorge befillt. Unmiss-
verstidndlich besteht wahre Gelassenheit in wacher Aufmerksamkeit. Not-
wendig ist fiir uns Gelassenheit in Tatbereitschaft, in zuriickgehaltener
Kraft, in der wir warten konnen, bis die Zeit fiir einen Einsatz gekommen
ist. Wir brauchen heute in der Seelsorge «engagierte Gelassenheity, die ein
radikales Engagement nicht ausschliesst. Darum spricht man auch von «ge-
lassener Leidenschaft», in der der Priester seine Sendung erfiillen, seinen
Dienst den Menschen anbieten muss. Dabei ist es ganz gleich, ob sie aufihn
warten oder ihm den Riicken zukehren, weil sie von «transzendentalischem
Quatsch» nichts halten. In unserer Situation kommt uns das Gebet auf die
Lippen: Gott, «gfb mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die ich nicht
andern kann; gib mir den Mut, Dinge zu dndern, die ich d4ndern kann, und
gib mir die Weisheit, das eine vom andern zu unterscheiden!» (Friedrich
Christoph Oetinger)

Wir ziehen uns nicht gelassen in dngstlicher oder «vornehmer Di-
stanz» von den Menschen zuriick. Unsere unaufdringliche Gelassenheit soll
uns ermoéglichen, ihnen besonders nahe zu kommen. Wenn die Situation
der kleinen Herde gekommen ist, diirfen wir uns aber niemals einer Getto-
mentalitdt hingeben. In Gelassenheit fithlen wir uns nicht als beati possi-
dentes, die die anderen ihrem Nichtshaben liberlassen. Wir ziehen uns nicht
in einen elfenbeinernen Turm zuriick, um abzuwarten, bis die Flut verebbt
ist. Wir sind nicht von Minderwertigkeitskomplexen geplagt und so unfihig
zum Handeln geworden. Gelassenheit kennzeichnet uns als Priester, die um
ihren Wert in der Gnade des Herrn wissen und die sich in heiligem Stolz der
Bedeutung des Auftrags bewusst sind, den sie erhalten haben.



550

Wer gelassen ist, legt nicht die Hande in den Schoss, weil er sich defai-
tistisch tiberfordert fiihlt. Er ist fiir alles offen; lidsst sich aber in Gelassen-
heit nicht sein Konzept verderben. Er l4sst sich nicht vor jeden Wagen span-
nen wie ein geduldiger Gaul, obschon Geduld zur Gelassenheit gehort.
Papst Johannens Paul I. warnt vor Ungeduld, wenn er schreibt: «Der be-
reits erwéhnte Bertoldino hatte mit dem Schliipfen der Kiiken grosse Eile.
Er verjagte die Henne und briitete selbst. Aber er bekam nur Eierkuchen
auf den Hosenboden.» Uns Priestern gilt besonders: « Was ihr braucht, ist
Geduld, damit ihr in Erfilllung des Willens Gottes die Verheissung davon-
tragt» (Hebr 10,36). Wir Priester haben bei der heute oft so schwierigen
Seelsorgsarbeit, bei der Unsicherheit, was wir wie frither tun kdnnen und
was heute ganz anders getan werden muss, allen Grund zu froher Gelassen-
heit; denn «wenn Gott fiir uns ist, wer ist dann wider uns?» (Rém 8,31) In
der Sicherheit, dass Gott fiir uns ist, nehmen wir alles gelassen hin.

«Gibmir den Tod - gib mir das Leben! Gesundheit oder Siechtum gib!

Ehre und Schmach sind mir gleich lieb. Begehrst du, dass ich miissig

bliebe, dann ruhe ich, der Musse froh. Soll ich hart schaffen, dir zu-

liebe, bis hin zum Tode schaff’ ich so.» (Teresa von Avila)

Julius Angerhausen

Pastoral

Lateinamerika - ein
«getaufter» Kontinent?

Im kirchlichen Sprachgebrauch bezeich-
net der Begriff « Lateinamerika» alle ameri-
kanischen Gebiete siidlich der USA. Nach
begriindeten Schdtzungen kann man davon
ausgehen, dass rund 90 % der Bewohner ge-
taufte Katholiken sind. Die fiir die Zukunft
entscheidende Frage heisst aber: Welche
Folgerungen werden fiir den einzelnen wie
fiir die Gesellschaft aus dieser Tatsache ge-
zogen?

Die Belastung aus der Geschichte

Das Eigentiimliche des lateinamerikani-
schen Katholizismus besteht darin, dass Re-
ligion und Politik in seiner Geschichte un-
trennbar miteinander verbunden sind. Als
Kolumbus 1492 auf seiner ersten Fahrt
«Westindien» entdeckte (Landung in Kuba
und Haiti), begann auch die Missionierung
des Kontinents. Nach dem Schiedsspruch
Alexanders VI. (1493) und dem Vertrag von
Tordesillas (1494) wurde Lateinamerika wie
die tbrigen neuentdeckten Gebiete spani-
sche und portugiesische (Brasilien) Patro-
natsmission. Das heisst, die Patronatsméch-
te iibernahmen die Pflicht, fiir die Ausbrei-
tung des Glaubens in den eroberten Gebie-
ten zu sorgen und die Finanzen fiir die Mis-
sionsarbeit zur Verfiigung zu stellen. Dies
war die ideelle Seite der «Conquista». Sie
drohte im Lauf der Zeit aber immer wieder
von wilder Eroberungslust und handfesten
materiellen Interessen tiberwuchert zu wer-

den. Namentlich fiir die Spanier war die
Conquista nur die Fortsetzung der «Recon-
quista», der Riickeroberung der maurisch
gewordenen Gebiete Spaniens (1492 Fall
von Granada). Daraus erklart sich wenig-
stens teilweise das grausame Vorgehen ge-
gen die indianischen Staaten.

Mit dem Abschiitteln der spanischen und
portugiesischen Kolonialherrschaft im er-
sten Viertel des 19. Jahrhunderts zeigte sich
die Kehrseite des Padronado. Die republika-
nischen und zumeist kirchenfeindlichen Re-
gierungen beanspruchten die Rechtsnach-
folge der spanischen und portugiesischen
Krone und schriankten das Wirken der Kir-
che auf allen Ebenen nach Belieben ein. Die
ohnehin geschwichten kirchlichen Struktu-
ren brachen in der Folge teilweise zusam-
men. Es vergingen Jahrzehnte, bis es mit den
einzelnen Staaten und Rom zu einem ertrég-
lichen modus vivendi kam.

Nun schickt sich die lateinamerikanische
Kirche an, den 500. Jahrestag der Evangeli-
sierung zu begehen. Der lateinamerikani-
sche Bischofsrat (CELAM) lud deshalb zu
einer neunjdhrigen Vorbereitungszeit ein
(1984-1992). Sie ist thematisch in drei
Hauptabschnitte unterteilt, denen je ein
Thema zugewiesen wurde, ndmlich Glaube,
Hoffnung, Liebe. Innerhalb der dreijihri-
gen Zyklen wird jahrlich ein besonderer Ak-
zent gesetzt. Fiir dieses Jahr geht es um die
Treue zum Taufversprechen. ! Da die latein-
amerikanischen Bisch6fe um unsere Gebets-
hilfe bitten, kann dies der Anlass zur eigenen
Riickbesinnung sein.

Taufe und Glaube
Wie urchristliche Verkiindigung das
Taufgeschehen darlegte, wird aus der Pe-

trusrede zum Pfingstfest deutlich: « Bekehrt
euch, und ein jeder lasse sich taufen auf den
Namen Jesu Christi zur Vergebung der Siin-
den; dann werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen.»?

«Bekehrung» oder «Umkehr» im neute-
stamentlichen Sinn bedeutet nicht nur - wie
bei den Propheten - Hinwendung zu Gott,
sondern Hinwendung durch den Glauben an
Jesu Wort und Person: «Kehret um und
glaubt an die Heilsbotschaft.»?® Der Inhalt
dieser Botschaft wird in der Bergpredigt
(Mt) bzw. Feldrede (Lk) verdeutlicht. Ge-
fordert ist mithin jener Glaube, «darin sich
der Mensch als ganzer in Freiheit Gott iiber-
antwortet, indem er sich dem offenbaren-
den Gott mit Verstand und Willen voll un-
terwirft» 4.

Der Empfang der Taufe ist also einerseits
die Antwort des (erwachsenen) Menschen
auf das Heilsangebot Gottes, andererseits
der Beginn eines lebenslangen Prozesses der
fortschreitenden Befreiung. Deren Ziel ist
die volle Freiheit der Kinder Gottes.> Es ist
der Empfang des Heiligen Geistes, der den
Prozess der Befreiung iiberhaupt erst er-
moglicht und den Glaubigen befédhigt, sich
in der Nachfolge seines Herrn in den Dienst
der Briider zu stellen. Was Jesus im Evange-
lium als Forderung aufstellt, ist im Grund
nur die Folgerung aus einem neuen Sein.
Diese ontologische Grundlage christlicher
Ethik erlaubt es uns, eine anndhernde Erfiil-
lung der Gebote zu erhoffen. Ohne die Gabe
des Geistes wiare Hoffnung fehl am Platz. Es
wird daher auch verstdndlich, dass sich aus-
serhalb jenes Raumes, wo der Glaube an Je-
sus das Leben pragt, moralischer Pessimis-
mus und Zynismus breitmachen koénnen
und Permissivitédt zur einzigen Konstante er-
hoben wird.

Glaube und Kirche

Die bei uns zu beobachtende Tatsache,
dass evangelische Freikirchen mit Vorliebe
Katholiken als Mitglieder zu gewinnen su-
chen, gilt auch fiir Lateinamerika. Dabei
wird stillschweigend von der Annahme aus-
gegangen, dass es zum Christsein geniige,
die Bibel zu lesen und innerlich Vergebung
der Siinden zu «erfahren». Wenn man den
Erfolgsberichten solcher «Evangelisation»
glauben darf, scheinen diese Gedankengén-
ge fiir nicht wenige Katholiken eine ver-
lockende Alternative zum kirchlich gebun-
denen Glauben zu sein.

! Allgemeine Gebetsmeinung fiir September:
«Die Christen in Lateinamerika sollen nach dem
in der Taufe empfangenen Glauben leben.»

2 Apg 2,38.

3 Mk 1,15.

4 Vat. 11, Offenbarung, Nr. 5.

5 Rom 8,22-23.



Diesem dogmatisch ungebundenen Chri-
stentum widerspricht aber die gesamte
altchristliche Uberlieferung. Sie tritt uns in
der Katechumenatsordnung sehr deutlich
entgegen. Der Taufbewerber wurde nicht ir-
gendwo, sondern vor dem Kirchengebdude
empfangen und stufenweise in die Gemein-
de eingefiihrt. Eine wichtige Stufe dieser In-
itiation war das laute Beten von Credo und
Vaterunser vor versammelter Gemeinde.
Damit kam klar zum Ausdruck: Annahme
und Weitergabe des Glaubens ist nur in der
Kirche durch die Kirche moglich (im Sinn
einer via ordinaria). Dazu braucht es freilich
Priester wie Laien, die imstande sind, den
Glaubensinhalt in geeigneter Form weiter-
zugeben. Doch Zukunft hat Glaube nur,
wenn er in der kirchlichen Gemeinschaft
nicht nur verkiindet, sondern auch gelebt
wird.

Taufe als Weihe zum Gottesdienst

der Eucharistie

Es gibt in der Kirche grundsatzlich nur
ein Priestertum: das Priestertum Christi. An
ihm erhalten alle Getauften Anteil.® Des-
halb durften nach der alten Kirchenordnung
nur Getaufte an der Feier der Eucharistie
wihrend die Taufbewerber
auch zum Wortgottesdienst zugelassen wa-
ren. Kraft ihres (allgemeinen) Priestertums
diirfen die Glaubigen zusammen mit dem
Amtstriger dem ewigen Vater die Gaben des
Leibes und Blutes Christi darbringen. Nicht
alle konnen konsekrieren, aber alle diirfen
darbringen. Christus im Namen der
Menschheit dem Vater darbringen: das
durch Jesu Tod und Auferstehung ge-
schenkte Vorrecht der Gldubigen; jener
Vollzug des Menschseins, dem sich nichts
Ebenbiirtiges an die Seite stellen ldsst! Am
Grad des Eucharistieverstindnisses lasst
sich ablesen, wie weit das Verstdndnis der
Taufe in das Bewusstsein des einzelnen ein-
gedrungen ist. Solange Christen fiir das Ge-
schenk ihrer Taufe nicht imstande sind zu
danken, wird man sie vergeblich zur sonn-
taglichen Feier der Eucharistie auffordern.
Wer hier nur von Pflicht oder gar von
«Zwang» redet, ist noch meilenweit vom
miindigen Christsein entfernt.

Wenn andererseits «die Liturgie der Ho-
hepunkt ist, dem das Tun der Kirche zu-
strebt», und «die apostolische Arbeit darauf
hingeordnet ist, dass alle, durch Glauben
und Taufe Kinder Gottes geworden, ... am
Opfer teilnehmen und das Herrenmahl ge-
niessen» ’, miisste die Amtskirche dafiir be-
sorgt sein, dass den Gldubigen auch genii-
gend Priester fiir die Feier der Eucharistie
zur Verfiigung stehen. Angesichts des heuti-
gen Priestermangels sollte die Kirche viri
probatizur Weihe zulassen, statt die Glaubi-
gen, entgegen dem Wortlaut der Liturgie-

teilnehmen,

konstitution, mit einem Wortgottesdienst
und Kommunionfeier - einer im Grund
evangelischen Gottesdienstform! - sonn-
tags nach Hause zu schicken.

Taufe als Weihe zum Gottesdienst

des Alltags

Dass die Taufe, wie die iibrigen Sakra-
mente, eine Quelle fortwéhrender Erneue-
rung ist, wird aus folgenden Worten ersicht-
lich: «Durch die Wiedergeburt und die Sal-
bung mit dem Heiligen Geist werden die Ge-
tauften ... zu einem heiligen Priestertum ge-
weiht, damit sie in a/len Werken eines christ-
lichen Menschen geistige Opfer darbringen
und die Machttaten dessen verkiinden, der
siein sein wunderbares Licht berufen hat . . .
Sie iiben ihr Priestertum aus . .. im Zeugnis
eines heiligen Lebens, durch Selbstverleug-
nung und téitige Liebe.»®

Der Alltag eines Christen wird auf sehr
verschiedene Weise gelebt. Aber es gibt in
dieser Vielfalt nichts, was wir nicht in Frei-
heit Gott zum Geschenk machen konnten.
In dieser Wahrheit griindet die Ubung des
Gebetsapostolates: Durch Christus und mit
Christus bringen wir Gott, dem Vater, unser
Tagewerk in den (monatlichen) Anliegen
der Kirche fiir das Heil der Welt dar. Diese
schlichte Ubung stérkt das Bewusstsein un-
serer Mitverantwortung fiir Kirche und
Welt. Sie befreit uns aus der Enge egoisti-
scher Interessen. Sie weitet den geistigen
und geistlichen Horizont. Sie schafft laut-
los, aber wirksam echte Solidaritét.

Taufe als Beginn eines lebenslangen
Heilsprozesses: Nicht nur die Christen La-
teinamerikas, auch wir haben es in der

Hand, ob er gelingt. Markus Kaiser

6 Vgl. 1 Petr 2,9; Apk 5,9.
7 Vat. 11, Liturgie, Nr. 10.
8 Vat. II, Kirchenkonstitution, Nr. 10.

Anregungen fiir zeit-
gemisse Glaubens-
verkiindigung

Wie kann der Glaube im modernen («sé-
kularisierten») Europa verkiindet werden?
Bekanntlich befasste sich das 6. Symposium
der europiischen Bischofe im vergangenen
Oktober in Rom mit dieser Frage. Inzwi-
schen erschien eine «Synopsis», in welcher
wichtige Aussagen des Bischofstreffens ent-
halten sind.! Wir greifen hier einige Anre-
gungen heraus, die unseres Erachtens fiir die
Seelsorge in unserem Lande von Bedeutung
sind.2 Dabei erlauben wir uns, die einzelnen
Vorschldge kurz zu kommentieren.

551

Die Gegenwart ernst nehmen

Ausgangspunkt, Bezugspunkt und
Adressat der Evangelisierung ist die Gegen-
wart; und zwar so, wie sie ist, und nicht, wie
wir sie haben moéchten. So lasst sich eine er-
ste, grundlegende These formulieren. Die
Gegenwart ernst nehmen heisst aber nicht,
alles in ihr billigen: «Man muss sich den
Fakten stellen, nicht, um diese zu rechtferti-
gen, sondern um ihnen in der Seelsorge
Rechnung zu tragen. Dazu ist ein Unter-
scheidungsvermégen notwendig (Zeichen
der Zeit)» (Faszikel 2).

Dabhinter steht die Uberzeugung, dass die
Gegenwart keine blosse «Wiederholung der
Vergangenheit» («réédition des situations
passées») ist. Dies scheint selbstverstandlich
zu sein. Gibt es aber nicht auch bei uns noch
eine riickwirtsblickende Haltung, die je-
mand scherzhaft mit der folgenden homile-
tischen Grundregel umschrieben hat: «Eine
gute Predigt hat drei Punkte: 1. wie es war;
2. wie es heute ist; 3. wie es sein sollte; wobei
der dritte Punkt mit dem ersten identisch
ist...»

In die Welt von heute hinein sprechen
kann nur, wer zu ihr nicht in Distanz geht:
«Man muss sich bewusst sein, innerhalb der
Welt zu leben, um von innen her die Freuden
und Leiden der Geschichte teilen zu konnen.
Wir miissen horen und nicht nur reden.»

Hier stellt sich die Frage, wie wir «in der
Welt» (wenn auch nicht «von der Welt»)
sein konnen. Eine Hilfe bieten sicher die
richtig genutzten Medien an. Es gibt ja die
bekannte Auffassung, der Priester konne es

! Die «Synopsis» ist erhéltlich bei: Sekretariat
des Rates der Europdischen Bischofskonferen-
zen, Klosterhof 6b, 9000 St. Gallen, Telefon
071-22 81 06. Sie enthalt ein Dutzend Faszikel,
die erarbeitet wurden von Paul Huot-Pleuroux,
Ivo Fiirer und Hervé Legrand. Zu ihrem Stellen-
wert schreibt Ivo Fiirer in der Einleitung: «Die
Faszikel sollen eine Zusammenschau oder einen
Uberblick, eine Synopsis der Akten des Symposi-
ums ermoglichen. Sie enthalten Gedanken aus
den Vorbereitungsakten, Referaten, Gruppenbe-
richten und Protokollnotizen der Plenarver-
sammlungen. Es handelt sich somit um Aussagen
der Referenten, von Einzelpersonen oder um An-
sichten einzelner Gruppen. In den Faszikeln wird
diesbeziiglich kein Unterschied gemacht. Es geht
somit weder um allgemeine Normen noch um
Aussagen des Symposiums, sondern um Anre-
gungen, welche am Symposium gemacht wurden,
um die Arbeit weiterzufithren. Das Symposium
als solches hat keine Richtlinien verabschiedet.»

2 Bei der Ausarbeitung dieses Artikels stan-
den uns die meisten Unterlagen zur Verfiigung,
auf die sich die «Synopsis» abstiitzt. Die Auswahl
der Thesen liess sich nicht so sehr von den Schwer-
punkten der Faszikel inspirieren als vielmehr von
den ihnen zugrundeliegenden Dokumenten. An-
derseits lasst sich das sehr reichhaltige Material
der «Synopsis» nicht auf so engem Raum zusam-
menfassen. Unser Artikel kann deshalb das Studi-
um der sehr anregenden Faszikel keineswegs er-
setzen.



552

sich ebensowenig leisten, auf die Lektiire
der Bibel wie auf das Lesen der Zeitung zu
verzichten.

Inkulturation

Eine Konsequenz des eben Gesagten
wird in der «Synopsis» des Bischofssympo-
siums unter dem Stichwort «Inkulturation»
gezogen:

«- Mit Energie und Mut sowie in Treue
zum Heiligen Geist miissen wir an einer neu-
en Inkulturation des Glaubens in unserem
Europa im Wandel arbeiten. Die Enzyklika
iiber Cyrill und Method leistet dazu gute
Hilfe.

- Die Evangelisierung muss die kulturel-
len Werte beriicksichtigen, in denen die
Menschen leben. Der Glaube empfiangt von
der ihn umgebenden Kultur, er trégt aber
andererseits auch- zur Entwicklung eines
christlichen Humanismus bei.

- Die Bande zwischen Glauben und Kul-
tur miissen neu gekniipft werden. Die Kir-
che muss eine Prdsenz in den Institutionen
und in den Kommunikationsmitteln suchen.
Dies geschieht durch Kontaktnahme mit
Kulturschaffenden. Der Kontakt soll auf
der Grundlage des Hinhorens und der Ach-
tung geschehen. In diesem Bereich liegt eine
wichtige Aufgabe der katholischen Intellek-
tuellen» (Faszikel 4).

Wihrend mehr als einem Jahrtausend
gehorte die Kirche, vor allem ihre Orden, zu
den wichtigsten Kulturtragern. Abgesehen
von loblichen Ausnahmen wie etwa dem Ka-
tholischen Filmbiiro verfiigt heute die Kir-
. che unseres Landes iiber eine recht geringe
Préasenz in der Welt der Kultur.

Fehlende Erstverkiindigung

«Erstverkiindigung in unserem Land
fehlt weitgehend.» So lautet eine lapidare
Feststellung des Symposiums (Faszikel 6).
Diese Aussage ist erstaunlich, wenn man die
Giiltigkeit von Schlagworten wie «Mission
in allen fiinf Kontinenten» oder «Missions-
land Schweiz» vor Augen hat. Was ge-
schieht bei uns, um «jene zu evangelisieren,
die aus dem einen oder andern Grund margi-
nal geworden sind»?

Werin die Tendenz des Auszugs aus der
Kirche anhélt und wenn die pastorellen
Prioritéten nicht gedndert werden, beschaf-
tigen sich die Hirten der Kirche in Umkeh-
rung des biblischen Gleichnisses in nicht all-
zu ferner Zukunft mit dem einen treuen
Schaf, wihrend sie die 99 verlorenen sich
selbst iiberlassen. Dabei ware sicher Karl
Rahner Recht zu geben, der schon Anfang
der siebziger Jahre meinte, fiir die Zukunft
der Kirche wire mehr getan, wenn ein einzi-
ger «Neuheide» gewonnen wiirde als wenn
neun fromme Christen in ihrem Glauben be-
wabhrt blieben.

Ungeniigende Initiation

Von der christlichen Initiation wird in
einem Papier des Symposiums gesagt, sie sei
«ungentigend». Es wire wohl zu einfach,
die Schuld bloss den Katecheten zuzuschie-
ben, wenn dieses Ungeniigen sich darin
zeigt, dass nach Hunderten von Stunden Re-
ligionsunterricht das religiose Wissen der
Schiiler mager ist und sie kaum in den Ge-
meindegottesdiensten anzutreffen sind.
Miissten nicht auch strukturelle Méngel der
Initiation bedacht werden?

Wir denken da vor allem an Alternativen
wie die «Familienkatechese», mit der in der
Westschweiz erste Erfahrungen gemacht
wurden, wihrend sie in Landern wie Chile
die herkommlichen Formen des Religions-
unterrichtes fast verdrangt hat. Statt bei-
spielsweise die Erstkommunikanten zu un-
terrichten, werden die Eltern in Glaubensge-
sprachen befdhigt, ihre Kinder auf das
vorzubereiten. Mit wenigen
Ausnahmen haben sich die Deutschschwei-
zer Pfarreien noch nicht zu dieser Form der
Initiation entschliessen konnen.

Sakramrent

Gesunde Apologetik

Aufdenersten Blick sieht es wie ein Zitat
aus einem rechtskonservativen Bléttchen
aus, wenn man liest: «Die Abschaffung
einer gesunden Apologetik ist ein schlechter
Dienst an der Evangelisierung» (Faszikel 5).
Ausdriicklich distanziert sich das Symposi-
um jedoch von einer «Apologetik der Ver-
gangenheit, die kein Herz hatte». Gefordert
wird dagegen eine Glaubensverkiindigung,
die zeigt, wie das Evangelium Sehnsiichten
des heutigen Menschen entspricht! Es geht
um ein «festliches Wort, das eine Botschaft
von Gliick und Freude ist ... Zu verkiinden
ist die gute Nachricht Gottes: Er kennt uns,
liebt uns, braucht uns. Fordernde Moral-
vorschriften sollen erst anschliessend vorge-
legt werden.»

Der letzte Satz erinnert an eine «Siinde»,
welche wohl Verkiindiger aus dem progres-
siven wie konservativen Lager in gleicher
Weise begehen. Wie viele von ihnen kom-
men mit blossen Imperativen aus, die nicht
in einem vorausgehenden Indikativ griin-
den?

Offene und tolerante Kirche

Wie schon die Synode 72 spricht sich das
Symposium fiir eine Kirche aus, die den
Menschen mit einem offenen Gesicht entge-
gengeht und Toleranz iibt. Der Unterschied
zwischen einer dergestalt menschlichen und
einer bloss reglementierenden Kirche sei an-
hand von zwei Textbeispielen illustriert.

In der St. Peter Church von New York
werden die Eintretenden mit den Worten be-
griisst: «Dies ist Gottes Haus. Komm her-
ein, mach es zu deinem! Die Leute von St.

Peter laden dich herzlich ein, hier zu verwei-
len, um zu beten und nachzudenken. Du bist
auf der Suche nach einem erfiillteren Leben;
verbiinde deinen Glauben mit dem unse-
ren.»

Beim Betreten der Marienkapelle in der
City von Wiirzburg war zum gleichen Zeit-
punkt zu lesen: «Die Marienkapelle ist ein
Gotteshaus, kein Museum! Die Wiirde des
Gotteshauses gebietet: Ehrfurcht, grosste
Ruhe, anstdndige Haltung! Umhergehen
wiahrend des Gottesdienstes ist untersagt!»

Kirche als Gemeinschaft

Eine weitere Empfehlung des Symposi-
ums betrifft ebenfalls die Gestalt der Kirche:
«Von besonderer Bedeutung ist die Sicht der
Kirche als Gemeinschaft. Die Gemeinschaft
der Glaubenden ist Gegengewicht zu dem in
Europa tiblichen Kult des Individuums»
(Faszikel 2). Eine solche Kirche ist gepragt
von «Liebe, Gebet und Feier». Die Gleich-
heit und Wiirde («égalité» und «dignité»)
aller Getauften soll im Vordergrund stehen.

Auchinunserem Land ist - vor allem un-
ter der jiingern Generation - die Sehnsucht
nach einer «geschwisterlichen» Kirche weit
verbreitet. Ob wohl beispielsweise die Art
mancher Gottesdienste darauf eine Antwort
ist, wenn selbst der Friedensgruss der Gldu-
bigen untereinander fiir manche bereits zu
viel «Intimitédt» bedeutet?

Missionarische Kirche

Seit dem Konzil hat die Kirche entdeckt,
dass sie als Ganze «missionarisch» sein
muss, indem sie in die sie umgebende Welt
sich «gesandt» weiss. Dazu heisst es in den
vorliegenden Unterlagen: «Der Gedanke
der Kirche als Sakrament zum Heil aller
muss starker im Vordergrund stehen. In den
letzten Jahren hat sich die Kirche zu viel mit
sich selbst und ihrer innern Struktur be-
schaftigt. Sie muss mehr von Gott, vom
Heil, von der Vergebung, von der Hoffnung
sprechen» (Faszikel 4).

Wer sich an das erinnert, was in letzter
Zeit die Gemiiter der Gldaubigen in der Kir-
che erhitzt oder was die Kirche in die Schlag-
zeilen gebracht hat, stosst tatsachlich vor al-
lem auf leidige Diskussionen um strukturel-
le Fragen. Es ist sicher wiinschenswert, dass
die Kirche sich vom Kreisen um interne Pro-
bleme 16st. Noch besser wire es, wenn die
immer gleichen (Struktur-)Fragen in einer
Weise gelost wiirden, dass die Kirche sich
dadurch zu einem noch glaubwiirdigeren
Zeugnis befdhigte.

«Zeugnis der Liebe»

Der Gedanke der missionarischen Kirche
wird weitergefiihrt, indem die Christen auf-
gefordert werden, «das Zeugnis der Einheit
und der Liebe» abzulegen. Dieses Zeugnis



entspreche dem, was in den ersten Zeiten der
Kirche die «Zeichen und Wunder» waren
(Faszikel 5).

Die Menschen am Rande der Gesell-
sghaft sollen etwas von diesem Zeugnis spii-
ren: «Die erste Sorge muss den Armen, den
Bediirftigen, den Fernstehenden gelten.
Wirksamer Einsatz fiir die Note und Leiden
der Menschen, der «neuen Armut> unserer
Gesellschaft (Arbeitslose, Delinquenten,
Drogenabhingige, Kinder ohne Familie
usw.)» (Faszikel 7).

Wihrend des Symposiums der europii-
schen Bischofe wurde an die Verbindung
zwischen Armut und «Nichtpraktizieren»
erinnert. Schon die Synode 72 hielt in ihrem
Kommissionsbericht zum Dokument «So-
ziale Aufgaben der Kirche in der Schweiz»
fest: «Das Kirchenvolk setzt sich zur Haupt-
sache aus sozial Unauffélligen zusammen.
Aussenseiter und Randgruppen der Gesell-
schaft sind in die Kirche zu wenig integriert»
(so im Dokument VIII. des Bistums Basel,
4.2.1.). )

Dazu dréangen sich die Fragen auf: Ist
dies nur die Schuld der Aussenseiter? Wer
steht wem fern? Die Armen der Kirche?
Oder vielleicht die Kirche den Armen? Und
warum ist in Lateinamerika ausgerechnet
die Unterschicht Trédgerin des neuen Auf-
bruchs? Es sind ja nicht zuféllig die gleichen
Menschen, denen Jesus prioritdr die Gute
Nachricht verkiindet hat ...

Friede und Gerechtigkeit

Eine missionarische Kirche, die auf der
Seite der Armen steht, kann politisch nicht
passiv bleiben: «Evangelisierung ist eng ver-
bunden mit der Forderung des Friedens, der
Menschenrechte und der Gerechtigkeit. Die
Arbeit der Bischofssynode 1971 iiber die Ge-
rechtigkeit in der Welt weist besonders auf
diese Zusammenhinge hin» (Faszikel 4).

Wer sich die Miithe nimmt, das Schluss-
dokument der erwédhnten Synode wieder
einmal zu studieren, staunt, wie wenig von
seinem Inhalt von durchschnittlichen
Schweizer Katholiken aufgenommen wur-
de. Diskussionen wie zum Beispiel um die
Kommission «lustitia et Pax» beweisen, wie
weit wir noch von den Einsichten entfernt
sind, die vor 15 Jahren Bischofe formuliert
haben, die kaum im Verdacht stehen, «von
Moskau bezahlt» zu sein!

Pfarrei und Gruppen

Nach diesem Blick auf die «missionari-
sche» und «politische» Dimension der Kir-
che greifen wir aus der Fiille der Anregun-
gen, die vom Bischofssymposium 85 ge-
macht wurden, noch zwei heraus, welche die
Pfarreien betreffen.

Die Bischofe reflektierten iiber das Zu-
einander von pfarreilichen Strukturen und

Basisgruppen beziehungsweise «Neuen Be-
wegungen»: «Die Pfarreien, die klassischen
Orte des christlichen Lebens und Wirkens,
scheinen ihre Bedeutung einzubiissen. Es
gibt kleine Gruppen und kirchliche Gemein-
schaften, in denen heute am ehesten <Be-
kehrungen> erfolgen. Sie stehen meistens
mehr oder weniger am Rande der Pfarrei.
Wie konnen diese Gruppen mit den klassi-
schen kirchlichen Strukturen verbunden
werden? Miissen wir den Akzent der Arbeit
auf neue Gruppierungen verlegen?» (Faszi-
kel 6).

Von Basisgruppen wurde kiirzlich an ih-
rem Deutschschweizer Treffen die Klage ge-
dussert, dass die Pfarreien oft Miihe bekun-
den, ihrem Willen zur Zusammenarbeit ent-
gegenzukommen. Es scheint noch viel
diffuses Misstrauen gegeniiber dieser Art,
den christlichen Glauben zu leben, vorhan-
den zu'sein.?

Es geniigt im {ibrigen nicht, auf neue
Gruppen zu warten und sie ins pfarreiliche
Leben zu integrieren. Notig sind auch An-
stosse zur Griindung von neuen Gruppen,
um die immer grosser werdende Zahl von
Christen zusammenzufiihren, die nach
«verbindlicheren»  Gemeinschaftsformen
Ausschau halten. Neben den Pfarreien sind
hier auch die Kloster angesprochen. Mit ver-
héltnismassig wenig Aufwand kénnten sie
zu Kristallisationspunkten von Gruppen en-
gagierter Laien werden.

Laien in der Seelsorge

Damit ist ein letztes, wichtiges Stichwort
gefallen, die Mitarbeit der Laien: «Sie ha-
ben ihre Aufgabe durch Taufe und Fir-
mung. Dies befahigt und verpflichtet sie zur
Evangelisierung» (Faszikel 6). Weiter heisst
es hier: «In der Pfarrei sollen Laien nicht
nur mit Verwaltungsaufgaben betraut, son-
dern in die Evangelisierungsaufgabe mitein-
bezogen werden. Dies setzt eine entspre-
chende Bildung und die Ubertragung wirkli-
cher Verantwortung voraus. Die Laien miis-
sen ernst genommen werden.»

Gerade im Hinblick auf den rasant zu-
nehmenden Priestermangel bekommt eine
Bemerkung besonderes Gewicht, welche die
spanischsprachigen Bischofe bei ihrer Vor-
bereitung des Symposiums gemacht haben.
Sie bitten ihre Priester, statt «Allesmacher»
«formadores» der Laien zu sein, also Aus-
bildner und Animatoren. Wenn dies nicht
geschieht, wird es auch in der Schweiz in we-
nigen Jahren ein boses Erwachen geben . ..

Gnade Gottes

Dieser Uberblick iiber die Anregungen
und Postulate des 6. Symposiums der euro-
pdischen Bischofe kann vielleicht mit seinen
zahlreichen «wir miissen - wir sollen» ein
Gefiithl der Ohnmacht auslésen. Ob der

553

Grosse der Aufgaben konnten wir mutlos
werden oder aber uns in blinden Aktivismus
stiirzen. Dann wiirden wir das Gleichnis
vom Bauern vergessen, der zwar sden muss,
sich aber doch hinlegen darf, weil ein ande-
rer das Wachstum schenkt. Darum sei an
den Schluss des Forderungskataloges ein
letzter Satz des Symposiums gestellt, der
Grundlage ist einer christlichen Gelassen-
heit: « Wir miissen» — oder wohl besser: wir
diirfen - «die Wirklichkeit der Gnade und
die Allmacht des Wortes Gottes neu ent-
decken.» Walter Ludin

3 Vgl. dazu Walter Ludin, Basisgruppen: in
oder neben den Pfarreien?, in: SKZ 27-28/1986,
S. 463 f.

Kirche Schweiz

Die Bischofskonferenz
mahnt

Im Mittelpunkt der Pressekonferenz der
Schweizer Bischofskonferenz stand nicht
ihre Herbstversammlung, sondern die an ih-
rer Sommerkonferenz genehmigte «Mah-
nung» an die Seelsorger, sich in der Praxis
der eucharistischen Gastfreundschaft an die
Glaubenslehre zu halten. Aus der Herbst-
versammlung selber wurde tiber zwei The-
men orientiert (einen Gesamtiiberblick ver-
mittelt das im Amtlichen Teil dieser Aus-
gabe dokumentierte Pressecommuniqué):
P. Amédée Grab OSB, Sekretar der Bi-
schofskonferenz, informierte iiber die Zu-
teilung der Arbeitsgebiete an die Mitglieder
der Konferenz, und Bischof Heinrich
Schwery, Prasident der Bischofskonferenz,
erlauterte die Bedeutung der Armeeseel-
sorge.

Dem neuen Bischof von Lugano, Mgr.
Eugenio Corecco, wurden jene Arbeitsge-
biete zugeteilt, die bereits sein Vorgédnger,
Mgr. Ernesto Togni, wahrzunehmen hatte.
Dass es zu keinem grosseren Wechsel kam,
liegt darin begriindet, dass zum einen
sprachregionale Bediirfnisse zu beriicksich-
tigen waren und zum andern wéhrend der
Amtszeit von Bischof Schwery als Prasident
der Konferenz (bis 1988) auf eine eigentliche
Neuzuteilung verzichtet wird, um auch die
Liste der Arbeitsgebiete selber offen zu hal-
ten. Die heutige Einteilung der Arbeitsge-
biete (sie ist samt den Zuteilungen im Amt-
lichen Teil dieser Ausgabe dokumentiert)
lehnt sich an die Sachthematik der Synode
72 an und beriicksichtigt so neuere Bediirf-
nisse moglicherweise unzureichend: P.
Amédée Grab machte darauf aufmerksam,



554

dass fiir wichtige Arbeitsgebiete auch Kom-
missionen eingesetzt wiirden, auf der Ebene
der Bischofskonferenz(en) wie auf welt-
kirchlicher Ebene, dass in der Schweiz hin-
gegen fiir Nichtchristen keine bischofliche
Kommission zustidndig ist (wohl hat die
SKAF eine Arbeitsgruppe fiir Muslime). So
sei mit einer neuen Amtsperiode der Prési-
dentschaft der Bischofskonferenz nicht nur
die Zuteilung der Arbeitsgebiete, sondern
zuvor noch ihr Bestand zu {iberlegen.

Aus eigener Erfahrung als Feldprediger
dusserte sich Bischof Schwery zur Frage der
Armeeseelsorge. Die Armeeseelsorge ist aus
der Sicht der Kirche Spezialseelsorge, und
sie kommt in der Bischofskonferenz deshalb
so haufig zur Sprache, weil sie die einzige
Spezialseelsorge ist, die wirklich tiberdioze-
san organisiert ist. Und zur Sprache kommt
sie, weil sie der Bischofskonferenz sehr am
Herzen gelegen sei. Eine Besonderheit der
Armeeseelsorge sei, dass der Seelsorger
Menschen, Christen in einer Situation be-
gegnen konne, wo alles drunter und driiber
gehe und also in einer Situation, die eine Be-
gegnung erleichtere, dass er auch Menschen
begegnen konne, die im ordentlichen Zivil-
leben den Kontakt zur Kirche verloren ha-
ben. Eine weitere Besonderheit sei die 6ku-
menische Erfahrung fiir die Seelsorger sel-
ber. Die Armeeseelsorge sei so nicht
Seelsorge der Armee, sondern Seelsorge an
Menschen in der Armee. Sorge bereiten der
Bischofskonferenz die riicklaufigen Be-
stande. Dagegen gedenkt sie ein zweifaches
zu tun: Zum einen werden vermehrt Pasto-
ralassistenten eingesetzt, wobei sich dieser
Laieneinsatz besonders auf den Waffenplét-
zen bewihre, und zum andern soll unter den
jungen Priestern fiir diesen Bereich der Seel-
sorge vermehrt geworben werden; benotigt
wiirden pro Feldpredigerschule - das heisst
alle zwei Jahre - 30 Kandidaten.

Eine «Mahnung», die «weh tun wird»

Wie schon das Geleitwort des Présiden-
ten der Bischofskonferenz, so wollte auch
Abt Georg Holzherr als Mitverantwort-
licher fiir ihren Arbeitsbereich «Okumene»
mit seinen Erlduterungen des den Seelsor-
gern bereits zugestellten Textes «Eucharisti-
sche Gastfreundschaft» diese Mahnung ge-
gen Missverstdndnisse absichern. Wie die
anschliessende Aussprache dann zeigte, gibt
der Text - abgesehen davon, dass die franzo-
sische Fassung mit der deutschen nicht im-
mer iibereinstimmt - tatsdchlich zu Missver-
standnissen Anlass.

Der Bischofskonferenz gehe es darum,
gegen eine zu weit gehende Praxis die gel-
tende Regelung deutlich in Erinnerung zu
rufen und sie gleichzeitig dogmatisch zu be-
griinden. Dabei, gestand Abt Holzherr ein,
sei der Text «nicht in allem addquat und er-

schopfend». In seinen Erlduterungen hob
der Abt drei Gedanken hervor.

1. Sei der Charakter der «communio»
ein kirchlicher und nicht ein privater. « Wer
voll an der Eucharistie teilnimmt, sagt ja
und <amen> zum Hochgebet, in welchem
die kirchliche Gemeinschaft mit dem Papst
und mit dem Ortsbischof offiziell bekundet
wird.» Und «Garant der Zugehorigkeit zu
der einen, von den Aposteln begriindeten
Kirche ist der Bischof, welcher in der
<apostolischen Sukzession» steht».

2. Folge daraus ein Ungeniigen der Inter-
kommunion. «Wenn Katholiken am evan-
gelischen Abendmabhl teilnehmen, erwecken
sie den Eindruck, die ekklesiale Struktur
dieser Konfession sei gentigend ausgebildet.
Doch fehlt in der evangelischen Kirche ein in
apostolischer Sukzession stehendes bischof-
liches Amt.» Machte man die Interkom-
munion gar zur Regel, wiirde man zudem
den Eindruck erwecken, «der jetzige kon-
fessionelle «Status quo> sei ein giiltiges
Erscheinungsbild der Kirche Christi, eine in
die Tiefe des Glaubensverstandnisses rei-
chende Versohnung sei iiberfliissig oder die
Bedingungen der Zulassung zur Eucharistie
(z.B. die sakramentale Versohnung nach
bewusster schwerer Siinde) seien unerheb-
lich».

3. Sei die «communio», nicht die Inter-
kommunion das Ziel des 6kumenischen We-
ges; und zwar die «communio zwischen
Schwesterkirchen, in denen je die ganze
Fiille des Glaubens und der Kirchenverfas-
sung der Apostel verwirklicht ist», und
«diese zwischenkirchliche Einheit ist auf der
Ebene der Bischofskirchen und grosserer
Kirchengemeinschaften (Patriarchate usw.)
zu erreichen; die Ebene der Pfarrgemeinden
gentigt nicht».

Im Unterschied zu den orientalischen
Kirchen gestattet die romisch-katholische
Kirche in Notlagen Ausnahmen von dieser
Regel wobei die Notlagen auch moralische
sein konnen (Diaspora, Mischehen). Die
Ausnahme diirfe aber nicht zur Regel wer-
den, und zur Regel werde sie, wenn bei-
spielsweise an einer Hochzeit alle Hochzeits-
giste selbstverstdndlich zur Kommunion
gingen oder wenn eine romisch-katholische
Pfarrei und eine evangelisch-Reformierte
Kirchgemeinde zusammen Eucharistie bzw.
Abendmabhl feiern.

Die Bischéfe waren sich bewusst, «dass
diese Mahnung an die Glaubenslehre man-
chen im 6kumenischen Dialog engagierten
katholischen und evangelischen Christen
weh tun wird». Vielleicht hdtte es sich ge-
lohnt, iiber die Miihe nachzudenken, die so
viele Christen mit der dogmatischen Argu-
mentationsweise der kirchlichen Gesetzge-
bung haben.! Wer Mischehepaare kennt, der
weiss, dass fiir viele der Gang zur Kom-

munion bzw. zum Abendmahl weniger ein
Zeichen der Kirchenzugehorigkeit als viel-
mehr Ausdruck von Gemeindezugehorig-
keit und Familiensolidaritiit ist, dass fiir
sie der Gang zur Kommunion bzw. zum
Abendmahl keine Stellungnahme zur Kir-
chenstruktur der anderen Konfession be-
deutet, sondern Solidaritdt mit der anwesen-
den Gemeinde und vor allem Gemeinschaft
untereinander. Diesen wird deshalb «iiber
das Interkommunionverbot das Erleben der
Gemeinschaft mit den Anwesenden und das
Erlebnis der Solidaritdit mit ihren Familien-
angehorigen vor Gott verwehrt».? Da ge-
niigt es wohl nicht, sie an die dogmatische
Argumentation zu erinnern, denn sie haben
sie nicht vergessen, sondern nicht verstan-
den. Rolf Weibel

! Die Bischofskonferenz hat darauf verzich-
tet, sich mit ihrer Theologischen Kommission zu
beraten.

2 peter Lengsfeld (Hrsg.). Okumenische Pra-
xis. Erfahrungen und Probleme konfessionsver-
schiedener Ehepartner, Stuttgart 1984, 355.

Die Fiithrung
eines Dekanates

Am Mittwoch, 27. August 1986, tagte
der Priesterrat des Bistums Chur im Jugend-
und Bildungszentrum Einsiedeln. In seiner
Begriissungsansprache wies Bischof Dr. Jo-
hannes Vonderach auf die Gestalt der Heili-
gen Monika hin, deren Gedéchtnis an die-
sem Tag begangen wurde. Wie sie betend ih-
ren Sohn Augustinus auf seinen Wegen
begleitet habe, so soll das Gebet stets unser
Bemiihen und unsere Arbeit im Dienste Got-
tes und der Kirche begleiten.

Unter dem Vorsitz von Professor Dr. Jo-
sef Pfammatter erledigte der Rat verschie-
dene Sachgeschifte. Im Vordergrund der
Beratungen stand erneut das Rahmenstatut
fiir die Dekanate, das in erster Lesung vom
Priesterrat am 27. November 1985 durchbe-
raten worden war. Die damals gemachten
Anregungen und Anderungsvorschlige
wurden in der Zwischenzeit in die Neufas-
sung des Statuts einbezogen. Der Titel: Rah-
menstatut fiir die Dekanate, wurde auf An-
regung des Rates ersetzt mit: Richtlinien fiir
die Fiihrung eines Dekanates. Der neue Titel
ist offener und bringt zum Ausdruck, dass
der vorliegende Entwurf eine Grundlage zu-
handen der einzelnen Dekanate ist, die ihre
eigenen Statuten aufstellen.

In der Diskussion ging es vor allem um
die Frage der Mitgliedschaft im Dekanat.
Wer besitzt hier aktives Wahlrecht? Sind es
neben den Priestern und Laientheologen
auch die vollamtlichen Katecheten und die
Seelsorgehelferinnen? Auch die Jugend-
und Sozialarbeiter? Der kirchliche Dienst
erfiahrt in der Folge des Zweiten Vatikani-



schen Konzils eine breite Auffacherung.
Heute teilen sich viele in der Verantwortung
fir die Seelsorge. Der im Entwurf vorge-
legte Passus, nach dessen Wortlaut neben
den Priestern und Diakonen jene Laien, die
vom Bischof einen hauptamtlichen Seelsor-
geauftrag haben, aktives Wahlrecht besit-
zen und folglich Vollmitglieder sind, wurde
als unklar empfunden. Nach langer Diskus-
sion einigte sich der Priesterrat auf folgen-
den Wortlaut: Das aktive Wahlrecht besit-
zen (neben den Prietern und Diakonen) die
Laien, die vom Bischof fiir eine bestimmte
Pfarrei oder eine bestimmte Spezialaufgabe
innerhalb des Dekanates einen hauptamtli-
chen Seelsorgeauftrag haben. Auch wenn
diese Ergdnzung nicht alle Anwesenden zu-
friedenstellte und einzelne dariiber ihre Be-
troffenheit zum Ausdruck brachten, so
wurde sie doch von der Mehrheit gutgeheis-
sen. In der Schlussabstimmung wurde das
Papier zuhanden des Bischofs verabschie-
det. Es soll im Verlaufe des Herbstes «ad
experimentum» fiir 4 Jahre in Kraft gesetzt
werden.

Fiir die Dekanatskurse 1988 machte die
Fortbildungskommission einen Dreiervor-
schlag. Der Priesterrat entschied sich fast
einstimmig fiir die gemeinsame Lektiire ei-
nes biblischen Buches nach Wahl der einzel-
nen Dekanate.

Regens Dr. Franz Annen legte die Jah-
resrechnung 1985 der Seelsorgeausbildung
3. Weg/Bistum Chur zur Genehmigung vor.
Das Theologische Seminar des 3. Bildungs-
weges besteht nun seit 10 Jahren. In dieser
Zeit haben 16 Méanner und Frauen aus dem
Bistum Chur dieses Seminar absolviert, von
denen heute 9 als Priester und 7 als Laien-
theologen bzw. Laientheologinnen im Dien-
ste des Bistums stehen. Im Augenblick be-
finden sich 6 Absolventen dieses Seminars
in Chur, die spiater in den Dienst unserer
Diozese treten werden.

Am Nachmittag stand das Thema «Un-
ser Fastenopfer» auf der Traktandenliste.
Offen und sachlich orientierten Direktor
Ferdinand Luthiger und Dr. Toni Bernet
iiber die Ziele und die Arbeit des Fasten-
opfers. Sie verschwiegen die Kritik nicht, die
in der vergangenen Zeit an die Adresse des
Fastenopfers gerichtet wurde. Doch der
Einsatz fiir Gerechtigkeit und Frieden be-
deutet eine echte Parteinahme fiir die Ar-
men, und diese impliziert eine Einmischung
in sozialpolitische Fragen. Aus dem Geist
des Evangeliums heraus weiss sich die Lei-
tung des Fastenopfers verpflichtet, ihre
Stimme gegen Unrecht und Ungerechtigkeit
zu erheben. Das Gespréch war fiir beide Sei-
ten aufschlussreich und kldarend. Der Prie-
sterrat dusserte sich positiv zum Einsatz des
Fastenopfers und schenkt seiner Leitung das
Vertrauen.

Mit herzlichem Dank an die Anwesen-
den schloss der Président die gut besuchte
Tagung. Die nichste Zusammenkunft des
Priesterrates findet am Mittwoch, 19. No-
vember 1986, in Einsiedeln statt.

Alfred Cavelti

Im steten Gesprach
mit den Dekanen

Bischof Otmar Méader betont immer wie-
der, wie wertvoll fiir ihn die Zusammen-
kiinfte mit den zwolf Dekanen oder ihren
Stellvertretern sind. Als unvoreingenomme-
ner Teilnehmer darf man denn auch feststel-
len, dass diese Sitzungen mit dem gegenseiti-
gen Geben und Nehmen, der briiderlichen
Aussprache - selbst wenn man nicht einer
Meinung ist - und dem offenen Gesprach zu
den dankbarsten Tagungen gehéren. Sie
werden stets mit einer Meditation und dem
gemeinsamen Gebet einer Tagzeit eingelei-
tet.

An der jiingsten Zusammenkunft war
der neue Leiter der Didzesanen Caritas-
stelle, lic. rer. publ. Theo Studer, einge-
laden, tiber die Tétigkeit der Amtsstelle, die
er seit nun zehn Monaten leitet, zu berich-
ten. Theo Studer gab einen Uberblick iiber
die direkte und die indirekte Hilfe, welche
von der Caritasstelle in St. Gallen kontinu-
ierlich erbracht wird, und zeigte dann die im
Moment im Vordergrund stehenden Pro-
bleme und Aufgaben. Bei der nach aussen
weniger bekannten indirekten Hilfe lautet
der Auftrag fiir die Didzesane Caritasstelle
so: Information und Motivation, Anregung
und Koordination, Ideen und Impulse und
Sozialarbeit im Sinne der Gemeinwesenar-
beit. Die Erwartungen, welche diesbeziig-
lich von den einzelnen Pfarreien an die Cari-
tasstelle herangetragen werden, sind nach
Theo Studer eher gering. Die in der Caritas-
stelle tatigen Mitarbeiter wéren eigentlich
ganz gerne gefragter, wobei es ihnen freilich
nicht an Arbeit fehlt. Aber in diesem Bereich
konnte ihr Einsatz ohne weiteres noch aus-
gedehnt werden. Dabei muss man sich al-
lerdings bewusst sein, dass nur Impulse,
Ideen und Anregungen vermittelt werden
konnen - eine ins Detail gehende Mitarbeit
dirfte kaum mehr moglich sein. Dennoch
liesse sich auch so in verschiedenen Pfar-
reien eine verstdrkte Animation in Gang
bringen. Die Caritasstelle sei im iibrigen be-
weglich genug, so schloss Theo Studer seine
Ausfithrungen, dort einzusteigen, wo es im
Moment gerade notig sei, und anderseits
Aufgaben abzutreten, wo sich dies verant-
worten lédsst, weil der Bedarf nachgelassen
hat oder jemand anderer da ist, der etwas
fortzufiihren vermag.

358

Wertvoll war sodann der Erfahrungs-
austausch zum Thema des diesjahrigen pa-
storellen Schwerpunktes «Der Mensch und
seine Arbeit». Die von der dizesanen Kom-
mission Kirche / Wirtschaft erarbeitete Bil-
dungsmappe loste ein unterschiedliches
Echo aus. Wihrend an verschiedenen Orten
fiir diese Unterlage Dank und Anerkennung
ausgesprochen wurde, spiirte man an ande-
ren eine gewisse Hilflosigkeit im Umgang
mit dieser Dokumentation. Auch im relativ
kléinen Bistum St. Gallen gibt es sehr unter-
schiedliche Pfarreien und Verhéltnisse.
Pfarreirdte in eher landlichen Gegenden
standen denn auch anders vor der Aufgabe
als solche in halb- oder ganzstadtischen Ver-
haltnissen. Verschiedentlich horbar war der
Wunsch, eine nachste derartige Bildungs-
mappe methodisch zu verbessern. Pfarr-
blattern und auch lokalen Zeitungen kann
man {ibrigens entnehmen, dass die Behand-
lung des Themas noch keineswegs ausgelau-
fen ist, dass vielmehr da und dort neue An-
sdtze vorhanden sind, iiber diese heute ohne
Zweifel brennenden Fragen miteinander ins
Gesprach zu kommen.

Verschiedene kleinere Traktanden run-
deten die Zusammenkunft mit den Dekanen
ab, so eine kurze Aussprache iiber die all-
jahrlich zu erstellenden Tatigkeitsberichte
der Dekane. Die Frage, ob wirklich jedes
Jahr ein solcher Bericht erstellt werden soll,
wurde von Bischofsvikar Dr. Ivo Fiirer be-
jaht, weil es leichter fallen sollte, sich fiir
zwolf Monate einen Uberblick zu verschaf-
fen als fiir eine doppelt so lange Periode. Zu-
dem gibt es ja immer wieder Wechsel unter
den Dekanen, und dann ist man froh, wenn
man nicht auf eine Zeit zuriickgreifen muss,
wahrend der man noch nicht als Dekan ver-
antwortlich war. Die Dekanenkonferenz
gab deshalb der Meinung Ausdruck, bei der
jéhrlichen Berichterstattung zu bleiben.

Dekan Paul Hutter, Rorschach, berich-
tete iber seine Ausbildung zum «Gemeinde-
berater». Ausfithrungen dariiber gab es in
der SKZ Nr. 42 (1983) Seiten 603-605. Auf-
gegriffen wurde schliesslich die Konkurren-
zierung des auf den zweiten Sonntag nach
Pfingsten verlegten Fronleichnamsfestes
durch weltliche Anldsse, teilweise sogar
durch solche, die von katholischen Organi-
sationen durchgefithrt werden. Bischof
Otmar Mider vertrat ganz klar den Stand-
punkt, dass man auf den Fronleichnam
Riicksicht nehmen sollte. An die Adresse
von Vereinen und Organisationen wurde der
Wunsch gerichtet, bei der Ansetzung von
Vereinsanlédssen, vor allem, wenn es solche
sind, die in die Offentlichkeit hinausgehen,
daran zu denken, dass der Fronleichnams-
tag ein hoher kirchlicher Festag ist und blei-

ben sollte.
Arnold B. Stampfli



556

Die Glosse

Opportune, importune...

Als ich vor fiinfundzwanzig Jahren mit
dem Theologiestudium begann, war eine ge-
niigende Kenntnis der Philosophie und der
dazugehorigen Logik Vorbedingung. Dieser
Umstand hilft mir jetzt, einen Syllogismus
zu riskieren: Die Schweizer Bischofe schrei-
ben einen Brief an «alle in unserem Lande
tatigen Seelsorger». Diesen verbreiten sie
via Pressekonferenz und Massenmedien in
alle Haushaltungen des Landes. Folgerung:
Sie bejahen das allgemeine Priestertum des
ganzen Volkes, was natiirlich in Anbetracht
der weiteren Ausfithrungen ein Trugschluss
wire. Etwas muss bei den Pramissen nicht in
Ordnung sein, denn die Folgerung an sich ist
logisch. Der ersten Pramisse ist nichts anzu-
haben, denn wenn die Schweizer Bischofe in
einer wichtigen Sache sich an die Seelsorger
wenden wollen, ist das ihr gutes Recht,
selbst wenn man mit dem Inhalt des Briefes
nicht in allem einig ginge. Die zweite Pra-
misse? Aha, da liegt die Fehlerquelle:

Der genannte Adressat und der tatséich-
liche Adressat sind ja gar nicht identisch,
was zur Folge hat, dass an Stelle nur der
Seelsorger das ganze Schweizervolk sich mit
dem Papier auseinandersetzen muss und
dies - erste Anzeichen beweisen dies bereits
jetzt — auch tatsdchlich tut, mit wohl unab-
sehbaren Folgen fiir die Okumene in der
Schweiz. Wie konnte den Schweizer Bischo-
fen ein solcher Fauxpas nur unterlaufen?
Jetzt ist ja aus einem Seelsorgerbrief gera-
dezu ein offener Brief an die Seelsorger ge-
worden. Jedermann im ganzen Schweizer-
land weiss jetzt genau, welcher Tarif in
Sachen Okumene in der Schweiz gilt. Jetzt
kann keiner mehr kneifen und sich mit
grossziigigen Interpretationen gemeinsame
Wege zurechtlegen, wo es nach offiziellem
Willen der Kirche keinen gibt.

Aber ganz offen gesagt: die Schweizer
Bischofe haben da einen hohen Preis einge-
setzt, sofern sie absichtlich so kalkuliert
haben. Denn die Auswirkungen auf viele
von uns Seelsorgern sind fatal: eigentlich
sind wir als selbstindige Trager der Oku-
mene am Ort ausrangiert. Sofern noch ein
wenig Mut vorhanden ware zu zukunftsoff-
nender Interpretation, ist immer auch schon
zu befiirchten, dass ein dngstlicher Katholik
auf die einzuhaltende Ordnung hinweist.
Der reformierte Okumeniker Lukas Vischer
hat in einem ersten Kommentar wohl gerade
auch diese Zukunftsvision gemeint, wenn er
von Konflikten spricht, in welche nun viele
Priester geraten. Auch wenn die Bischofe
nur die Absicht gehabt haben, «Wild-

wuchs» zu verhindern, ist doch der Oku-
mene ein ldhmender Schlag insgesamt ver-
setzt. Die Frage, die bleibt: Was hat die
Schweizer Bischofe zu diesem dekretalen
Vorgehen von oben herab veranlasst? Un-
mittelbar kommt mir die Stelle im zweiten
Timotheusbrief in den Sinn, zu welcher die
zwei Titelworte gehoren. Aber haben die Bi-
schofe auch schon bemerkt, dass nach den
ermutigenden Worten zu unbequemem
Dienst auch noch die leicht zu iiberlesende
Bemerkung steht «in aller Geduld und Lehr-
weisheit»?

Zum Beispiel hitte diese Geduld und
Lehrweisheit anraten konnen, die Probleme
der okumenischen Gottesdienstpraxis in
Priesterrditen und Dekanaten zu bespre-
chen. Es wire zwar vielleicht ein bisschen
langer gegangen als per Dekret, aber dafiir
hitten neben den Aspekten des Kirchen-
rechtes und des theologischen Kirchenver-
standnisses auch die Gesichtspunkte christ-
lichen Lebens in einer heute weitgehend ge-
mischten konfessionellen Landschaft der
Schweiz eingebracht werden konnen. Die-
sen wird das bischofliche Schreiben wohl
kaum gerecht, daran vermoégen auch vor-
und nachgefiigte Sitze kaum etwas zu be-
schwichtigen. Fiir mich ist es eine grosse
Frage, warum dieser Weg, der auch uns
Seelsorger mit unsern Erfahrungen ernstge-
nommen hétte, von den Bisch6fen nicht ge-
wihlt wurde. Herrschte vielleicht die Angst
vor, das ungeduldige Driangen hin zur Ein-
heit, um welche ja schliesslich auch Jesus ge-
betet hat, «damit die Welt glaubt, dass du
mich gesandt hast» (Joh 17,21), konnte
grosser sein als das kirchenhistorische und
theologische Selbstverstindnis?

Andreas Burch

Das LThK als preiswerte
Sonderausgabe

Das Lexikon fiir Theologie und Kirche
(LThK), genauer: die 2. und vollig neu bear-
beitete Auflage des von Michael Buchberger
herausgegebenen Lexikons gleichen Na-
mens braucht eigentlich weder vorgestellt
noch empfohlen zu werden. Es ist auf ro-
misch-katholischer Seite das einzige grosse
deutschsprachige Nachschlagewerk fiir alle
Gebiete der Theologie und des kirchlichen
Lebens. Seine Besonderheit ist die Aufglie-
derung des Stoffes in eine sehr grosse An-
zahl von Stichworten: Das 10 Bande umfas-
sende Hauptwerk umfasst rund 22000
Stichworter, und der Registerband er-

schliesst das im Hauptwerk dargebotene
Material mit weiteren rund 66000 Stichwor-
tern; in drei Ergdnzungsbidnden werden die
Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils la-
teinisch /deutsch dokumentiert und aus-
fihrlich kommentiert.

Dieses Standardwerk bietet der Verlag
nun als (unverdnderte) Sonderausgabe zu
einem Preis an, der es nun jedem Theologen
und jeder Theologin wie auch jedem und je-
der an Theologie Interessierten erschwing-
lich macht: bis Ende Jahr Fr. 366.20, dann
Fr. 458.20.!

Rolf Weibel

! Das Hauptwerk erschien 1957-1965, der Re-
gisterband 1967, die Ergdnzungsbinde erschienen
1966-1968. Die Sonderausgabe hat ein kleineres
Format und ist broschiert.

Hinweise

Zum Bettagsopfer 1986

«Fiir den schonen Betrag, den Sie sand-
ten, sage ich vielen Dank. Sie tun wirklich
ein gutes Werk fiir einen nun alten Herrn,
der in einem Bergdorf wahrend vieler Jahre
ein Jahresgehalt von zweitausenzweihun-
dert Franken hatte.» So schreibt ein Pfarr-
Resignat aus einer schweizerischen Bergge-
meinde im Jahre 1986 der Inldndischen Mis-
sion (IM) in Zug. Und dieser Resignat ist
beileibe kein Einzelfall. Die Zahl der von der
Inldndischen Mission unterstiitzten Seelsor-
ger ist grosser, als man gemeinhin glauben
wiirde. Uber 1,37 Millionen Franken hat die
IM im Jahre 1985 - zusitzlich zu den Lei-
stungen des Priestersolidaritdatsfonds - an
Besoldungsbeitragen ausbezahlt. Fiir 1986
sind iiber 1,39 Millionen Franken budge-
tiert. Dazu kommen Finanzhilfen bei kirch-
lichen Bauten und Renovationen in der
Hohe von rund einer Million Franken.

Diese Leistungen waren und sind nur
moglich dank der grossherzigen Mithilfe der
Schweizer Katholiken. Traditionellerweise
wird in den meisten Kantonen unseres Lan-
des am Eidgenossischen Dank-, Buss- und
Bettag das Kirchenopfer fiir die Inlandische
Mission aufgenommen, vielerorts noch ver-
bunden mit einer Hauskollekte. Wo dies aus
irgendeinem Grunde am Bettag nicht mog-
lich ist, wird das Opfer vor- oder nachge-
holt. Die Inldndische Mission dankt allen
Seelsorgern und Spendern zum voraus herz-
lich fiir ihre verstindnisvolle Mithilfe bei
diesem wichtigen Akt eidgendssischer Soli-
daritét.

Anton Roosli



Amtlicher Teil

Fur alle Bistiimer

Interdiozesanes
Schweizerisches
Kirchliches Gericht

Anléasslich ihrer letzten Ordentlichen
Versammlung hat die Schweizer Bischofs-
konferenz das Errichtungsdekret des Inter-
diozesanen Schweizerischen Kirchlichen
Gerichts promulgiert. In deutscher Uberset-
zung lautet das Dekret wie folgt:

Dekret

Gemaiss den Normen der Apostolischen
Signatur (28. Dezember 1970, AAS [63]
486 ff.) und des can. 1439 des CIC errichten
die unterzeichneten Bischofe der Schweizer
Bischofskonferenz - nachdem die Apostoli-
sche Signatur am 17. April 1986 das «nihil
obstat» erteilt hat - fiir die ganze Schweiz
ein einziges zweitinstanzliches Gericht.

1. Dieses Gericht hat folgenden Namen:
Inderdiozesanes Schweizerisches Kirchli-
ches Gericht/Officialité Interdiocésaine
Suisse /Tribunale Interdiocesano Svizzero.

2. Dieses Gericht ist ausschliesslich fiir
Ehesachenin zweiter Instanz zustdndig; dies
unbeschadet der Moglichkeit, in zweiter In-
stanz gemaiss can. 1444 § 1 n.1 an das Ge-
richt der Rota Romana zu gelangen.

3. Dieses Gericht urteilt iiber Ehesa-
chen, die von den unterzeichneten Gerichten
in erster Instanz entschieden wurden und
durch rechtmissige Berufung an dieses Ge-
richt herangetragen wurden:

Das Basler Diozesangericht

Das Churer Didzesangericht

Das Lausanner, Genfer und Freiburger
Ditzesangericht

Das Luganeser Didzesangericht

Das St. Galler Diozesangericht

Das Sittener Didzesangericht

Das Gericht der Gebietsabtei St.-Mau-
rice

Das Gericht der Gebietsabtei Einsiedeln

4. Der Moderator dieses Gerichts ist
Seine Exzellenz, Henri Schwery, Bischof
von Sitten.

5. Dieses zweitinstanzliche Gericht hat
seinen Sitz in der Stadt Freiburg.

6. Der Gerichtsvikar, die beigeordneten
Gerichtsvikare, die Richter, die Eheband-
verteidiger, die Kirchenanwélte und anderes
Personal dieses Gerichts zweiter Instanz -
sie diirfen nicht an den Didzesangerichten
tdtig sein — werden von den Didzesanbischo-
fen dieser Bischofskonferenz gewéhlt. Diese
Richter und Gerichtsangehorigen werden

fir die Dauer von fiinf Jahren ernannt und
konnen wiedergewahlt werden. Es konnen
auch solche gewédhlt werden, die bisher in
irgendeiner Funktion an Didzesangerichten
gewirkt haben.

7. Fir die Kosten dieses Gerichts zweiter
Instanz haben die einzelnen Didzesen an-
teilsméssig aufzukommen.

8. Dieses Gericht wird seine Tatigkeit
am 15. September 1986 aufnehmen.

- Gegeben zu Freiburg in der Schweiz, den
10. Juli 1986

+ Henri Schwery, Bischof von Sitten

+ Otto Wiist, Bischof von Basel

+ Johannes Vonderach, Bischof von
Chur

+ Pierre Mamie, Bischof von Lau-
sanne, Genf und Freiburg

+ Otmar Mader, Bischof von St. Gallen

+ Eugenio Corecco, Bischof von Lu-
gano

+ Georg Holzherr, Abt von Einsiedeln

+ Henri Salina, Abt von St.-Maurice

Dieses Dekret wurde am 1. August 1986
von der Apostolischen Signatur approbiert.
Beziiglich der Behandlung der in der Zwei-
ten Instanz hdngigen Ehesachen wird sich
jeder Ordinarius mit seinem Gerichtsvikar
in Verbindung setzen.

Das Presse-Communiqué der 193. Or-
dentlichen Versammlung der Schweizer Bi-
schofskonferenz gibt die Mitglieder des in-
terdiozesanen kirchlichen Gerichts be-
kannt.

Anschrift: Av. du Moléson 30, 1700 Fri-
bourg, Tel. 037-23 12 18.

Freiburg i. Ue., den 5. September 1986.

P. Amédée Grab OSB
Sekretédr der Schweizer
Bischofskonferenz

Eucharistische

Gastfreundschaft

Zum Geleit

Die Schweizer Bischofskonferenz hat
den folgenden Text an ihrer letzten Ordent-
lichen Versammlung (vom 2.-4. Juni 1986
in Einsiedeln) genehmigt und legt ihn heute
allen in unserem Lande téitigen Seelsorgern
vor.

Wir Bischofe bitten alle, die mit uns fiir
das Leben in den Pfarreien verantwortlich
sind, die vorliegende Weisung, die die dog-
matische Begriindung fiir das geltende
kirchliche Recht in Erinnerung rufen will,
sehr ernst zu nehmen. Da das Problem im
Hinblick auf den Glauben - in Ekklesiologie
und Sakramententheologie — nicht immer
und iiberall in seiner ganzen Tragweite er-
fasst wird, hat sich mancherorts eine Praxis

557

eingebiirgert, die wir Bisch6fe nicht gutheis-
sen konnen. Unser Text iiber die «Euchari-
stische Gastfreundschaft» geht nicht auf
alle Fragen ein. Wir verweisen daher auf die
einschldgigen Verlautbarungen des Lehr-
amtes, auf unser Pastoralschreiben «Das
Geheimnis der Eucharistie» vom November
1984 und auf den Schlussbericht der Inter-
nationalen gemischten Kommission fiir den
theologischen Dialog zwischen der Ro6-
misch-katholischen und der Orthodoxen
Kirche «Das Mysterium der Kirche und der
Eucharistie im Lichte des Geheimnisses der
Heiligen Dreifaltigkeit» (vgl. Der christliche
Osten 1982/6, SS. 172 ff.). Ferner erheben
wir nicht den Anspruch, alle mit der prakti-
schen Okumene zusammenhingenden Pro-
bleme gel6st zu haben oder auf das wach-
sende Bediirfnis zahlreicher Gemeinden und
vor allem vieler Mischehen-Partner nach ge-
genseitiger eucharistischer  Gastfreund-
schaft eine erschopfende Antwort zu geben.
Wir teilen den Schmerz dieser Gldubigen,
miissen ihnen aber erneut sagen: Eine wirk-
liche Losung gibt es erst, wenn die Einheit
der Christen wiederhergestellt sein wird.
Gott allein weiss, wann und wie das gesche-
hen wird, er allein kann uns die Einheit
schenken. Mit unserer Verlautbarung wol-
len wir nicht den Fortschritt in der Okumene
lahmen, sondern daran erinnern, dass der
Weg zur Einheit ein Weg der Liebe, aber
auch ein Weg der Wabhrheit ist.
Freiburg, den 8. Juli 1986

+ Henri Schwery

Prisident der Schweizer

Bischofskonferenz

In unserem Land leben die Katholiken
mit Christen anderer Konfessionen zusam-
men. Das fithrt dazu, dass immer haufiger
die konfessionelle Trennung im bedeutsam-
sten Gottesdienst der Kirche, in der
romisch-katholischen Eucharistiefeier, und
neuerdings auch beim evangelisch-refor-
mierten Abendmahl, nicht verstanden wird.
Man erinnert an die Fortschritte, die die
romisch-katholische Kirche seit dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil gemacht hat. Man
ist iiber die Zuriickhaltung verwundert, die
die Kirchenleitung gegeniiber Christen an-
derer Konfessionen an den Tag legt, wenn
sie den Wunsch nach gemeinsamem Emp-
fang der Eucharistie zum Ausdruck brin-
gen.

Vielerorts hat sich in diesem Bereich ein
Verhalten gebildet, das 6kumenisch begriin-
det wird, in Wirklichkeit aber gegeniiber
den echten okumenischen Bemiihungen
nicht verantwortet werden kann, weil es den
Forderungen des katholischen Glaubens
nicht entspricht. Dies kann unter anderem
der Fall sein:



558

- wenn nicht romisch-katholische Chri-
sten in der Messfeier zur Heiligen Kom-
munion gehen,

- wenn evangelische Pfarrer, die in
romisch-katholischen Messfeiern predigen,
die Heilige Kommunion empfangen und
auch austeilen,

- wenn romisch-katholische Christen
am Sonntag am evangelischen Gottesdienst
teilnehmen und auch das Abendmahl emp-
fangen.

Nicht-Katholiken und

Eucharistie-Empfang

Das alte Kirchenrecht verbot die Sakra-
mentenspendung an Nicht-Katholiken all-
gemein (CIC/1917, can. 731). Das Zweite
Vatikanische Konzil und im Gefolge davon
die Synode 72 haben diese Fragen neu aufge-
nommen. Man war sich bewusst geworden,
dass zwischen der romisch-katholischen
Kirche und den iibrigen christlichen Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften eine tat-
sdachliche, aber noch unvollkommene Ein-
heit besteht. Deshalb erschien die Verweige-
rung jeglicher eucharistischer Gastfreund-
schaft, also auch in Notfillen, als nicht
mehr vereinbar mit dem Band, das uns mit
den nicht-katholischen Christen verbindet.

Aber auch die neuen Vorschriften
schranken den Eucharistie-Empfang fir
Nicht-Katholiken ein. Wo liegen die Griinde
fiir diese Zuriickhaltung?

Ausgangspunkt ist die Lehre, die schon
im Neuen Testament enthalten ist. Paulus
schreibt an die Korinther: «Ein Brot ist es.
Darum sind wir viele ein Leib. Denn wir alle
haben teil an dem einen Brot» (1 Kor 10,17).
Das Zweite Vatikanische Konzil stellt fest:
«... Er (Christus) hat in seiner Kirche das
wunderbare Sakrament der Eucharistie ge-
stiftet, durch das die Einheit der Kirche be-
zeichnet und bewirkt wird» (Okumenismus-
Dekret, Nr. 2).

Es besteht also ein enger Zusammenhang
zwischen der Einheit der Kirche im Glauben
und dem Empfang der Eucharistie. Deshalb
kommuniziert der Katholik in seiner Kirche
zusammen mit anderen Katholiken, die -
wenigstens denselben
Glauben bekennen wie er. Die Eucharistie
gemeinsam mit einem Christen aus einer an-
deren Konfession zu empfangen, deren
Glaubensiiberzeugung von der unseren ab-
weicht, ist nur in Notfédllen moglich. Wiirde
es die Regel, so miisste notwendigerweise
der tiefe Zusammenhang zwischen dem
Herrenmahl und der Einheit der Kirche im
Glauben aufgelost und getrennt werden.

Weil die gemeinsame Feier der Euchari-
stie ein Zeichen bestehender kirchlicher Ein-
heit sein muss, wird die eucharistische Gast-
freundschaft auch mit der Orthodoxen Kir-
che, deren Sakramente die romisch-katholi-

einschlussweise -

sche Kirche als giiltig anerkannt, nur in Aus-
nahmefillen zugelassen.

Noch schwieriger wird das Problem, wo
es sich um reformatorische Kirchen und Ge-
meinschaften handelt. Gerade in den Fragen
der Eucharistie und des Amtes hat ndmlich
die romisch-katholische Kirche mit ihnen
noch keine ausreichende Ubereinkunft er-
zielt. Trotzdem kann - nicht in der Regel,
aber in Notfillen - evangelischen Mitchri-
sten der Empfang der Eucharistie gewahrt
werden. «Ein solcher Christ muss zum eu-
charistischen Mahl zugelassen werden,
wenn seine Bitte einem wahren geistlichen
Bediirfnis entspricht und er wegen physi-
scher oder moralischer Unmoglichkeit die
Kommunion in der eigenen Gemeinde nicht
empfangen kann» (Synode 72, V 12.3.5).
Allerdings muss ein solcher Christ sich zu
demselben Glauben iiber das Herrenmahl
bekennen wie wir. Diese Bedingungen lassen
deutlich erkennen, mit welcher Sorgfalt
die Frage der eucharistischen Gastfreund-
schaft zu behandeln ist (vgl. CIC/1983,
can. 844,4).

Aus den genannten Griinden ist auch
auszuschliessen, dass ein evangelischer
Pfarrer, der im Rahmen der erlaubten Mog-
lichkeiten in einem romisch-katholischen
Gottesdienst mitwirkt, die Heilige Kom-
munion empfangt und austeilt. Durch seine
Mitwirkung als Pfarrer tritt er offiziell als
Vertreter einer Kirche auf, die gerade beziig-
lich der Eucharistie und des Amtes noch
nicht mit dem Glaubensbekenntnis unserer
Kirche tibereinstimmt. Empfangt er nun die
Heilige Kommunion, die Zeichen der Ein-
heit ist, so wird eine noch nicht erreichte
Einheit vorgetduscht. Dies fordert die end-
giiltige Einheit der Kirchen nicht, sondern
stiftet zusétzlich Verwirrung.

Katholiken und Abendmahls-Empfang

Darf ein romisch-katholischer Christ am
evangelischen Abendmabhl teilnehmen?

Die jetzige Lehre der evangelischen Kir-
chen iiber Eucharistie und Amt macht es
nicht moglich, die Teilnahme eines katholi-
schen Christen am evangelischen Abend-
mahl gutzuheissen. Dies hilt auch das Kir-
chenrecht fest (vgl. CIC/1983, can. 844,2).

Die Griinde dafiir sind:

Das Zweite Vatikanische Konzil erinnert
in Treue zur katholischen Glaubensiiberlie-
ferung daran, dass das kirchliche Amt durch
ein eigenes Sakrament, namlich die Weihe,
tibertragen wird. Ausschliesslicher Spender
des Weihsakramentes ist der Bischof. Un-
sere evangelischen Mitchristen haben diese
Lehre und die daraus folgende sakramentale
Praxis aufgegeben. In diesem Sinn halt das
Okumenismus-Dekret fest: «Obgleich bei
den von uns getrennten kirchlichen Gemein-
schaften die aus der Taufe hervorgehende

volle Einheit mit uns fehlt, und obgleich sie
nach unserem Glauben vor allem wegen des
Fehlens des Weihesakramentes die ur-
spriingliche und vollstdndige Wirklichkeit
des eucharistischen Mysteriums nicht be-
wahrt haben, bekennen sie doch bei der Ge-
dédchtnisfeier des Todes und der Auferste-
hung des Herrnim Abendmabhl, dass hier die
lebendige Gemeinschaft mit Christus be-
zeichnet werde, und sie erwarten seine glor-
reiche Wiederkunft.»

Nach Auffassung evangelischer Christen
entspricht das Abendmahl, das sie feiern,
der Einladung durch Jesus Christus. Sicher
ereignet sich bei der Abendmabhlsfeier «le-
bendige Gemeinschaft» mit Christus. Trotz-
dem bestehen gegeniiber dem protestanti=
schen Abendmahl die oben genannten Vor-
behalte.

Die Teilnahme am Gedachtnis des Herrn
in einer bestimmten Gemeinschaft beinhal-
tet und begriindet ein Bekenntnis zu dieser
Glaubensgemeinschaft. Man kann sich aber
nicht gleichzeitig zu zwei getrennten Glau-
bensgemeinschaften bekennen. Deshalb
steht ein Katholik, der am evangelischen
Abendmahl teilnehmen mochte, vor folgen-
der Schwierigkeit: Wenn er dem katholi-
schen Glauben treu bleibt, muss er mit dem
Konzil zugeben, dass das evangelische
Abendmahl der katholischen Eucharistie
nicht voll entspricht; dem widerspricht aber
seine Teilnahme am Abendmahl. Sein Ver-
halten ist also zutiefst zweideutig und be-
deutet der evangelischen Gemeinde gegen-
iiber einen Mangel an Wahrhaftigkeit, der
einer gesunden Okumene zuwiderlduft.

Aufgrund dieser Schwierigkeit gestattet
unsere Kirche einem romisch-katholischen
Christen den Empfang des evangelischen
Abendmahls nicht. Damit will sie der Ehr-
lichkeit in der Begegnung mit dem Mitchri-
sten und der Treue des Katholiken zur Lehre
seiner Kirche dienen.

Deswegen hat auch die Synode 72 den
Katholiken nicht erlaubt, das evangelische
Abendmahl zu empfangen. Die Synode hielt
fest: «Falls ein Katholik in einer Ausnahme-
situation und nach Abwigung aller Griinde
zur Uberzeugung kommt, dass er nach sei-
nem Gewissen zum Empfang des Abend-
mahles berechtigt sei, kann ihm das nicht
notwendigerweise als Bruch mit der eigenen
Kirchengemeinschaft ausgelegt werden,
wenn auch eine gemeinsame Teilnahme an
der Eucharistie problematisch bleibt, so-
lange die Kirchentrennung andauert» (Syn-
ode 72, V 12.3.13).

Ein Katholik, der diesen Text aufmerk-
sam liest, kann daraus nicht eine Erlaubnis
zum Empfang des evangelischen Abend-
mabhls folgern. Die Synode 72 vermied ledig-
lich ein unwiderrufliches Urteil iiber die
Verantwortung eines Katholiken, der das



von seiner Kirche ausgesprochene Verbot im
Einzelfall nicht einhalt.

Wir sind uns bewusst, dass diese Mah-
nung an die Glaubenslehre manchen im
okumenischen Dialog engagierten katholi-
schen und evangelischen Christen weh tun
wird. Wir bitten alle Mitchristen um das no-
tige Verstidndnis dafiir, dass wir angesichts
des so zentralen Geheimnisses der Euchari-
stie bei allem Willen, die Okumene zu for-
dern, keine Praxis erlauben konnen, die zu
Unklarheiten und Zweideutigkeiten fiihrt.
Diese sind ndmlich der Einheit der Christen
im letzten nur abtraglich.

Presse-Communiqué der 193. ordentli-
chen Versammlung der Schweizer Bi-
schofskonferenz vom 1.-3. September
1986 im Bildungs- und Ferienzentrum
Matt, Schwarzenberg (LU)

Fiir das Gebetstreffen in Assisi

Mgr. Eugenio Corecco erstmals an der

Bischofskonferenz

Schon zum dritten Mal trafen sich die
Schweizer Bischofe im Bildungs- und Fe-
rienzentrum Matt des Verbandes der katho-
lischen Frauen- und Miittergemeinschaften
im luzernischen Schwarzenberg, und zwar
zu ihrer Herbstsitzung 1986 vom 1.-3. Sep-
tember. Erstmals nahm der neue Bischof
von Lugano, Mgr. Eugenio Corecco, an der
Bischofskonferenz teil. Er iibernahm fiir
den Rest der Amtsperiode 1986-88 alle jene
Ressorts, die sein Vorgédnger Mgr. Ernesto
Togni innegehabt hatte. So sind ihm als
Hauptverantwortlichem ab sofort die Ar-
beitsgebiete «Dienste und Amter (Semina-
rien)» sowie «Geistliche Gemeinschaften»
anvertraut. Mitverantwortlich ist Mgr. Co-
recco kiinftig fir die Arbeitsgebiete «Litur-
gie», «Medienarbeit», «Jugend», «Ausldn-
der und Tourismus».

Neue Zweite Ehegerichts-Instanz

Nach der am 1. August erfolgten réomi-
schen Approbation tritt nun am 15. Septem-
ber dieses Jahres die Interdidzesane Zweite
Instanz der Ehegerichtsbarkeit mit Sitz im
Freiburger Salesianum in Kraft. Inzwischen
stehen neben dem Vorsitzenden, Pfarrer
Roger Noirjean, Bonfol, noch weitere sie-
ben Mitglieder dieses Gremiums fest: Pro-
fessor Libero Gerosa, Professor Dr. Yves
Le Roy und Niklaus Herzog, alle Freiburg;
Professor Dr. Oliviero Bernasconi, Gene-
strerio / Freiburg; Dr. Urs Cavelti, Gossau
(SG); Dr. P. Benno Hegglin OSB, Uznach;
P. Peter von Sury OSB, Mariastein.

Orgelinventar geplant
Die Bischofskonferenz nahm Kenntnis
von der geplanten Inventarisierung histo-

559

Zuteilung der Arbeitsgebiete an die Mitglieder der Schweizer Bischofskonferenz

Hauptverant- Mitverant-
wortlicher wortlicher
1 Glaube und Glaubens- a) Glaubensfragen, Mamie Holzherr
verkiindigung Glaubenslehre
b) Glaubensverkiindigung Maéder Bullet
2 Liturgie Holzherr Bullet /
Corecco
3 Kirchliche Dienste a) Dienste und Amter Corecco Candolfi
(Seminarien)
b) Geistliche Corecco Holzherr
Gemeinschaften
¢) «Sapientia Christiana»  Schwery Vonderach/
Mamie /
Wiist
4 Planung und a) Pastoralplanungs- Mider Salina
Organisation Kommission
b) Kirchenrecht Holzherr
5 Okumene a) Okumene Mamie Holzherr
b) nichtchristliche Mamie Holzherr
Religionen
6 Ehe und Familie - a) Ehe und Familie Bullet Mader
Laienapostolat b) Laienapostolat Bullet Candolfi
Spezialseelsorge c) Spezialseelsorge Bullet Candolfi
d) Militarseelsorge Schwery
7 Gesellschaftliche Fragen a) Wirtschaft und Politik ~ Mader Salina
b) Frieden Mader Salina
¢) Welt der Arbeit Miéder Vonderach
d) Kirche und Wirtschaft ~ Vonderach
Diakonie Wist Schwery
9 Auslander und a) Auslander Candolfi Corecco
Tourismus b) Tourismus Candolfi Corecco
10 Mission-Entwicklung, Salina Vonderach
Dritte Welt
11 Jugend und Bildung a) Jugend Wiist Corecco/
Bullet
b) Bildung und Freizeit Salina Holzherr
12 Medienarbeit Mamie Holzherr/
Corecco
13 Prasidentschaft a) Présidialaufgaben Schwery Wiist
b) Europa, CCEE Schwery Wiist

risch wertvoller Orgeln in der Schweiz und
unterstiitzt ihrerseits nach Moglichkeit die-
ses Vorhaben.

Mehr Feldprediger gesucht

Einmal mehr befassten sich die Bischofe
mit den Aufgaben einer zeitgemissen Ar-
meeseelsorge. Anhand eines ausfiihrlichen
Lageberichts durch Divisiondr Emanuel
Stettler setzten sie sich insbesondere mit
dem Feldpredigermangel und mit der Tatsa-
che auseinander, dass die «Armeeseelsorge
eigentlich eine Spezialseelsorge der Kirchen
ist». Deshalb wird die Feldpredigerausbil-
dung auch als kirchliche Ausbildung aner-

kannt und der Anstellung von Feldpredi-
gern kiinftig noch mehr Rechnung getragen.

Zur Friedensbegegnung in Assisi

Die Schweizer Bischofe stellen sich hin-
ter den Aufruf der Arbeitsgemeinschaft
Christlicher Kirchen in der Schweiz (AGCK-
CH), die in christlicher Mitverantwortung
fiir den Frieden zum 6kumenischen Gebet
anlésslich der Begegnung einlddt, die am
kommenden 27. Oktober auf Einladung
Papst Johannes Pauls II. in Assisi stattfin-
det. Wortlich heisst es in dem Aufruf unter
anderem: «Die Arbeitsgemeinschaft bittet
die Gemeinden, am 27. Oktober selbst oder



560

am vorausgehenden Wochenende das Anlie-
gen im Gottesdienst zu beriicksichtigen und
nach Moglichkeit 6kumenische Gottesdien-
ste vorzusehen. Zur Gestaltung wird die
AGCK einige Wochen zuvor einen Vor-
schlag herausgeben.»

Telegramm nach Nicaragua

Die Schweizer Bischofe wandten sich in
einem Telegramm an den Prasidenten der
Nicaraguanischen Bischofskonferenz mit
folgendem Wortlaut: «Die Schweizer Bi-
schofskonferenz hat mit schwerer Besorgnis
von der sich verschiarfenden Lage der katho-
lischen Kirche in Nicaragua Kenntnis ge-
nommen. Sie ist bestiirzt iiber die Auswei-
sung des Vizeprisidenten der Nicaragua-
nischen Bischofskonferenz, Mgr. Pablo
Antonio Vega, Prilat von Juigalpa. Mit den
Bischofen Nicaraguas fordert sie Freiheit
fir die Kirche.»

Weitere Themen

Die Bischofe behandelten wiederum die
Anwendung einer Reihe von Paragraphen
des neuen Kirchenrechts fiir die Katholiken
unseres Landes. Ferner befassten sie sich
mit der Vorbereitung der Romreise der Ar-
beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in
der Schweiz (AGCK) im November dieses
Jahres.

ken einfach zu weit weg. Infolgedessen blei-
ben viele Priester diesen wertvollen Zusam-
menkiinften fern. Und das ist mehr als scha-
de. Unser Bischof, Otmar Maider, befiir-
wortet solche Priestertagungen sehr. Wir
laden die Priester zu dieser Tagung nach
Fischingen herzlich ein. Reservieren Sie sich
bitte dieses Datum.

Fiir die Vorbereitungsgruppe

Bernhard Sohmer

Pfarrer

9243 Jonschwil

Bistum Lausanne,
Genf und Freiburg

Ernennungen

Im Namen des Herrn Didzesanbischofs
ernennt der Bischofsvikar:

- Pfarrer Paul Sturny, Bo6singen, zum
Arbeiterseelsorger fiir den deutschsprachi-
gen Teil des Bistums Lausanne, Genf und
Freiburg,

- Pfarrer Thomas Perler, Plaffeien,
zum geistlichen Berater des Deutschfreibur-
ger Verbandes katholischer Landfrauen.

Die beiden iiben diese Tatigkeit im Ne-
benamt aus und bleiben Pfarrer ihrer bishe-
rigen Pfarreien.

Bistum St. Gallen

Bistum Sitten

Priestertagung in Fischingen

An der Studientagung der Osterreichi-
schen Bischofskonferenz 1985 in St. Geor-
gen am Langsee sagte Kardinal Konig: «In
der sdakularisierten und pluralen Welt kann
sich nicht nur die priesterliche Spiritualitat
auflosen und abhanden kommen, ohne dass
man es richtig merkt. Auch der Glaube des
Priesters kann so verdunsten.»

Diese Worte decken eine gegenwirtige
Gefahr fiir uns Priester auf, die uns nicht
unbekannt ist. Sie gehort zu unseren
schmerzlichen Erfahrungen. Daher ist es
notwendig, Zeiten der Besinnung einzu-
schalten und uns immer neu Gedanken zu
machen iiber unsere priesterliche Berufung
und priesterliche Existenz. Dies genau be-
zweckt die Priestertagung in Fischingen am
Montag, den 27. Oktober 1986. Es spricht
Professor Dr. Christoph v. Schénborn von
Fribourg iiber das Thema: «Leben und
Dienst der Priester - zwanzig Jahre nach
dem 2. Vatikanum». Beginn: 10.00 Uhr;
Schluss: ca. 16.30 Uhr. Ort: Bildungshaus
Kloster Fischingen (TG)

Diese Priestertagung will jene von Dulli-
ken keineswegs konkurrenzieren, sondern
ergdnzen. Fiir uns Ostschweizer liegt Dulli-

Ernennungen

Der Bischof von Sitten, Mgr. Heinrich
Schwery, hat ernannt:

P. Josef Riner, zum Pfarrverweser der
Pfarrei Agarn;

Vikar Charles Affentranger zum Vikar
in der Pfarrei Nendaz.

Bischéfliche Kanzlei

Verstorbene

Werner Steiger, Pfarrer, Basel

Als vor 15 Jahren, anno 1971, die Stelle eines
«Anstaltsseelsorgers» in Basel - nach dem Riick-
tritt von Pfr. Bernhard Roos - neu zu besetzen
war, hatte es schwer, fiir diesen sehr anspruchs-
vollen Seelsorgedienst einen Priester zu finden.
Ganz unverhofft meldete sich dann der Luzerner
Werner Steiger fiir diesen Posten. Er empfinde es
als Berufung, fiir leidende Menschen da zu sein,
war seine Begriindung. Das war Werner Steiger:
auf Gottes Berufung zu hoéren und fiir Menschen
da zu sein, die des Priesters bediirfen.

Geboren 1922 in Biiron (LU) bildete er sich
vorerst als Elektromechaniker aus, arbeitete auf
diesem Beruf und entschloss sich 22jdhrig zum
Studium, um den Weg zum Priestertum zu gehen.

1955, 33jédhrig, wurde er geweiht, tat Dienst als
Vikar in Rain (LU) und in Breitenbach (SO) und
kam dann fir 11 Jahre als Pfarrer zuriick nach
Rain. Aus der «Geborgenheit» des Landpfarrers
in der «heilen katholischen Welt» meldete er sich
dann nach Basel.

Die Seelsorge an der psychiatrischen Klinik
«Friedmatt» fiithrte den feinfithlenden, empfind-
samen Menschen Werner Steiger zu vielen leiden-
den Menschen, denen er stiller Begleiter sein
durfte. Die vielen heiklen Probleme eines Frauen-
spitals forderten viel von ihm, er litt oft darunter.
Als Gefangnisseelsorger fiihlte er sich in die Not-
lage mancher Menschen und Familien ein. Sein
Pfarrhaus an der Herbstgasse war offen, es war
Zufluchtstatte fiir viele; nur Gott weiss um die vie-
len Gespréche, um das Gebet und auch um die Be-
herbergung mit und fiir Menschen in Bedrédngnis.

Nach fast zehn Jahren dieses Dienstes wollte
Werner Steiger zuriick in den Gemeindedienst. Er
wihlte sich aber auch jetzt wieder eine Aufgabe,
die ihn voll forderte: die weitverzweigte Diaspo-
rapfarrei des Waldenburgertales mit iiber 2000
Katholiken, zerstreut in 13 politischen Gemein-
den, wurde sein neues Tatigkeitsgebiet. Hier war
er der Seelsorger, der in 6kumenischer Offenheit
und in klarer Treue zu seiner Kirche Zeugnis gab
und religiose Beheimatung in der Diaspora aus-
strahlte. Der Dienst am Einzelnen, an der Familie
und an der kleinen Gruppe entsprach auch hier
seinem Wesen. Starken Halt fand Werner Steiger
im Freundeskreis der Schonstattpriester, wert-
volle Hilfe in seiner treuen Pfarreihelferin und
Haushilterin Friaulein Imgriith. Bewundernswert
gefasst, fast froh ging er in seiner Leidenszeit dem
Tod entgegen. Fiir ihn war es glaubend bewusstes
Gehen zur Erfiillung dessen, was er gelebt und
verkiindet hat. Am 16. Januar 1986 ist er in sei-
nem Pfarrhaus gestorben, am 20. Januar wurde er
in seinem Heimatdorf Biiron beerdigt.

Andreas Cavelti

' Die Meinung

Chinesentum und
Christentum

Die Besprechung des Buches von Jacques
Gernet, Christus kam bis nach China, erschien im
November letzten Jahres in der Schweizerischen
Kirchenzeitung (47/1985). Sie stammt aus der Fe-
der von Peter Baumann, Ostasienreferent der
Missionsgesellschaft Bethlehem. Obwohl diese
Analyse des Werkes schon so viele Monate zu-
riickliegt, mochte ich als Missionar in China
(15 Jahre Mandschurei, 32 Jahre Taiwan) doch
noch einige ergidnzende Bemerkungen dazu ma-
chen. Ich habe das Buch eingehend studiert. Mo-
gen meine Notizen dazu verhelfen, einiges in der
Rezension Baumanns richtigzustellen und auf die
Gefahren dieses Werkes aufmerksam zu machen.

Die Arbeit von Gernet bietet sehr viel kostba-
res Material, welches Einblick in das Herz und das
Denken des Chinesen geben kann. Hier wird uns
die abgrundtiefe Verschiedenheit der beiden Wel-
ten, Ost und West, wieder erneut ganz présent. Je
langer wir Missionare in China leben, um so tiefer
werden wir beeindruckt von der unverwiistlichen
Vitalitit des Chinesentums. Diese Liebe zu allem,
was chinesischist, kann einem die Lektiire des Bu-



ches oft zu einem wahren Genuss machen. Man
iibersieht dabei die Méngel des Werkes. Baumann
findet in diesem Buch nur zwei Méangel. Es sind
der Titel der deutschen Ubersetzung, «Christus
kam bis nach China», und das Fehlen eines Inde-
xes. Dieser Titel ist beleidigend fiir uns Missio-
nare, ja fiir einen gldubigen Christen iiberhaupt.
Wir glauben nicht, dass Christus gleichsam an den
Grenzen Chinas stehen bleiben musste und nicht
in das Land der Mitte hineinkam. Einen Vorteil
hat dieser Titel. Es wird dadurch die Tendenz des
Werkes klar zugegeben. Auch Baumann hitte
daraus schliessen konnen, dass es sich hier nicht
um ein «wissenschaftliches Standardwerk» han-
delt, sondern um eine propagandistische, publizi-
stische Ausniitzung der Wissenschaft im Dienst
einer Idee.

Gernet selber halt damit auch nicht hinter dem
Berg, wenn er sich auch etwas abstrakt und in phi-
losophischen Termen ausgedriickt. Am Schluss
seines Buches kommt er auf den Ritenstreit zu
sprechen. Dort sagt er, die Missionare hatten sich
die Frage gestellt, ob die chinesischen Riten sich
mit der christlichen Lehre vertriigen. Sie wiirden
aber besser daran getan haben, sich eine andere
Frage zu stellen. «Die grosse Frage wére gewesen,
ob sich das Christentum mit einem geistigen und
sozialpolitischen System vereinbaren liesse, das
so grundlegend anders war als die Welt, in der sich
der christliche Glaube entwickelt hat und zu der er
- ob man will oder nicht - untrennbar gehort»
(290). In diesen Worten zeigt sich die sehr unwis-
senschaftliche, weltanschauliche Tendenz, die
sich wie ein roter Faden durch das ganze Buch
zieht. Die Sinologin Claudia Collani typisiert
diese Nebenansicht des Werkes sehr pragnant mit
dem Satz: Christentum und China sind unverein-
bar. (Siehe die ausgezeichnete Buchbesprechung
in: Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, 42
[1986/2] S. 156, 157.)

Dieses Ziel des Buches ist ein sehr grosser
Mangel. Dieser Absicht entsprechend werden die
Zitate aus den Werken der Missionare aus ihrem
Zusammenhang herausgerissen, so dass sie oft al-
bern und ldcherlich wirken. Aus dieser propagan-
distischen Zielsetzung heraus werden die Gegner
des Christentums, ohne Riicksicht auf ihre
Glaubwiirdigkeit, zitiert. Wenn es diesem Ziele
dienlich ist, werden auch Nichtchinesen herbeige-
zogen, wie der Japaner Fabian Fukan, ja selbst
Nietzsche. Dazu drei Beispiele:

Wo andere die Unbescholtenheit des Lebens
der Missionare rithmen, sieht Xu-da-shou sie fir
solche an, die Kinder grosszuziehen, um sie zu
schlachten und zu verspeisen, also fiir Menschen-
fresser (142). Kann man bei einem solchen Mann
noch an die Objektivitat seiner christenfeindli-
chen Aussagen glauben? Und doch wird gerade
dieser Xu-da-shou bei Gernet am héufigsten zi-
tiert!

Fabian Fukan ist ein abgefallener Christ. Ein
Japaner, wie oben erwdhnt. Er behauptet, die
Missionare seien die grossten Verbrecher, weil sie
Verbrechernin der Beicht alle Siinden nachlassen.
Er sagt, «fiir Beihilfe zu Banditentum und Auf-
wiegelung zu Rebellion und Mord sollten die Pa-
tres mit rotglithenden Eisen gebrandmarkt wer-
den» (168). Mit dem Hass, in den sich seine frii-
here Liebe verwandelt hat, sucht er das quélende
Gewissen zum Schweigen zu bringen. Auf jeden
Fall ist sein Urteil tiber das Christentum nicht
sachlich.

Der Mandschurenfiirst Suru hat Schwierig-
keiten mit der Lehre von der Menschwerdung
Gottes (263). Gernet fiihrt diese Wort an, um die
Unvereinbarkeit von Christentum und Chinesen-
tum darzutun. Dass dieser Fiirst nachher Christ
wurde und also auch den Glauben an die Inkarna-

tion annahm, das verschweigt der Autor. Es passt
ihm nicht in den Kram. )

Trotz dieser Vorbehalte ist Gernets Arbeit le-
senswert. Nur darf man sich nicht von dieser chri-
stentumsfeindlichen Haltung beeinflussen lassen.
Baumann scheint mir etwas im Bann dieser soge-
nannt unvoreingenommenen Wissenschaft zu ste-
hen, wenn er Gernets Studien eine «tiefschiir-
fende neutrale Analyse» nennt. Zwischen Chri-
stus und Belial (2 Kor 6,15) gibt es keinen
neutralen Standort. Oder wenn er vom «Scheitern
der menschlich geformten Institutionalisierung
der das Abendland so stark pragenden Religion»
spricht. In ihrer Grundstruktur ist die Institution
der Kirche von Christus selber eingesetzt, auch
wenn geschichtlich Gewordenes hinzukommt.
Oder dann der fiir Missionare gar nicht schmei-
chelhafte Satz: «Viele der Glaubensinhalte, wie
sie von den Missionaren dargestellt wurden, wirk-
ten auf die intelligenten Chinesen nicht nur sinn-
widrig, absurd, sondern geradezu erniedrigend,
lacherlich und beleidigend.» Im Grunde ist es ein
hofflungsloses Unterfangen, als Ungldubiger
iiber Mission, also iiber die Ausbreitung des Glau-
bens zu reden. Es fehlt ihm die Glaubensiiberzeu-
gung, die Erfahrung des Heils. Der sinologische
Fachmann von Namen macht sich zum Dilettant
in Glaubenssachen, weil er sich auf ein Gebiet be-
gibt, wo er nicht zustdndig ist. Fiir den Ungldubi-
gen verdummt der Glaube, fiir uns macht er hell-
sichtig. Fiir den Agnostiker ist er Torheit, fiir uns
hochste Weisheit (1 Kor 3,19).

Das Buch hat einen Umschlag. Dort wird vom
Scheitern der Mission zur Zeit Riccis gesprochen.
Es sei ein Modellfall fiir das zwangsldaufige Schei-
tern jeder christlichen Mission in China. Dirfen
wir Christen von einem Scheitern der Mission in
China sprechen? Ich glaube nicht. Die Verfol-
gung der Christen in den ersten Jahrhunderten
war auch kein Scheitern des Christentums. Das
Christentum in China ist trotz der blutigen Ver-
folgungen durch die Kommunisten nicht unterge-
gangen. Selbst kommunistische Agenten mussten
zugeben, dass Christen anders sind als Nichtchri-
sten. Sie halten noch den Kopf hoch, wo andere
ihn ldngst hiangen lassen. Die christliche Hoff-
nung gibt ihnen Kraft. Wie in Europa das Blut der
Martyrer erst nach drei Jahrhunderten zum Sa-
men fiir das Aufblithen des Christentums wurde,
so wird es auch in China geschehen. Der Glaube
an den transzendenten Schopfergott wird die chi-
nesische Kultur von den Schlacken des magischen
Denkens befreien, weil man dann die Schépfung
nicht mehr vergéttlicht. Das milde Licht der Froh-
botschaft Christi wird das Chinesentum zu bisher
unbekannter Bliite fithren. Fiirchte dich nicht, du
kleine Herde (Lk 12,23).

Christus kam nicht nur bis nach China. Er ist
in China hineingekommen. Man spiirt an vielen
Orten das Wirken des Sauerteigs, den eine Frau
nahm und unter drei Mass Mehl mengte, bis das
Ganze durchsduert war (Mt 13,33).

Jorrit de Boer

ue Biicher

Was heute not-wendig ist?

Viele fragen in der postmodernen Zeit, welche
Werte, Haltungen, Tugenden in der verunsicher-
ten Welt von heute not-tun, not-wendig seien, die
Not wenden konnen. Der redaktionelle Fernseh-
Mitarbeiter im Ressort «Gesellschaft und Reli-

561

gion», Philippe Datwyler, hat 13 bekannte Essay-
isten gebeten, einen Essay zu schreiben zum Stich-
wort «Not-wendigkeiten, auf der Suche nach ei-
ner neuen Spiritualitdty, die er dann in der
aktuellen Buchreihe «Momente» des Arche Ver-
lages, Ziirich, veroffentlicht hat!.

Die 13 Autoren, welche Aspekte und Werte ei-
ner Spiritualitdt skizzieren, kommen von ver-
schiedenen Fachbereichen her; da finden sich
Schriftsteller, Psychologen, Musiker, Politiker
und Publizisten. Es gibt darunter fiir den Schwei-
zer auch bekannte Namen wie etwa Hans Rudolf
Hilty, August E. Hohler, Robert Jungk und Kurt
Marti. Beim Durchsehen der im Anhang ange-
fithrten Kurzviten dieser Autoren fillt einem auf,
wie viele einmal auch Theologie studiert haben.
Das mag wohl mit ein Grund sein, dass so viele auf
den Faktor christliche Religion zu sprechen kom-
men. Sozusagen alle bis auf einen Autor (Hans
Dieter Hiisch schreibt in Gedichtform) dussern
ihre Uberlegungen in der Form eines offenen, ge-
schliffenen Essays.

Die heutige Unheilssituation

Bevor die Autoren auf Not-Wendigkeiten
aufmerksam machen, signalisieren sie die Angste
und Note, die heute auf unserm Planeten schwe-
len. Und sie kommen zum Schluss: «Der Horizont
ist fiir uns Zeitgenossen ungemiitlich und unge-
wiss. Die Lage ist ernst, und die Angst berechtigt.
Der Exitus unseres Planeten ist nicht nur moglich,
sondern wahrscheinlich.» An konkreten Unheils-
situationen nennen die Autoren: die Riistung zum
atomaren Holocaust; der Homo faber reisst seine
Umwelt an sich; der Mensch glaubt, alles sei
machbar; wir bauen eine Wohlstandswiiste auf;
wir zerstoren uns selbst und die Sprache; die pa-
triarchalische Hybris riistet zur globalen Selbst-
vernichtung; das zweckrationale Denken der
Neuzeit nimmt tiberhand. Und das Schlimme ist:
es geschieht einfach; wir lassen es geschehen; wir
haushalten schlecht; wir laufen Gefahr, unsere
Seelen kaputt zu machen; es vollzieht sich eine
«allgemeine Bewusstseinsverdreckung». Fulbert
Steffensky meint: «Die grosste Gefahr ist unsere
individualistische Einsamkeit, in der niemand
mehr sagt, was gelten soll, und in der uns niemand
mehr Vorschldage zur Gestaltung unseres Lebens
macht.» Mit einem Wort: «Die Gesamtbedro-
hung des Lebens und seines Sinnes war nie so
gross.»

Vorschlige fiir Not-Wendigkeiten

Versuchen wir im folgenden aus den 13 Essays
einige akzentuierte Vorschlige an Not-Wendig-
keiten herauszuschélen. Im Ingress bemerkt der
Herausgeber Ph. Datwyler: «Es ist zu fragen nach
den Moglichkeiten einer neuen sinnstiftenden
Spiritualitat, welche die herrschende Zweckratio-
nalitit ins rechte Licht setzt, sie fundamental hin-
terfragt, erginzt oder gar ersetzt . . . Die guten al-
ten Zeiten von damals, die Freiheit, die Gleichheit
und die Briiderlichkeit, die sollen - erganzt mit
der Schwesterlichkeit - weiterhin Wegweiser
sein ... So wire eine Art dialektische Spiritualitét
zu finden, in der religio und polis, Kontemplation
und Aktion in einem fruchtbaren Spannungsver-
héltnis stehen.»

Rimar Lenz, freier Schriftsteller in Berlin,
vertritt die Meinung, zuallererst gelte es, «die Not
auszuhalten, nicht mehr wegzusehen, die Krise
in ihrer Not zu begreifen». Als «trostlicher» frei-

! Philippe Datwyler (Hrsg.), Not-Wendigkei-
ten. Auf der Suche nach einer neuen Spiritualitit.
Dreizehn Essays, Arche Verlag, Ziirich 1985,
208 S.



562

lich bezeichnet er «ehrliche Ost-Westverhandlun-
gen iiber Riistungskontrolle und Abriistung».
Der Schweizer Publizist August E. Hohler dussert
sich dahin: «Wir miissen uns Zeit nehmen, viel
Zeit, fiir uns selber, fiir einander, fiir das Wohnen
auf Erden.» Der Musiker Peter Michael Hamel
ruft zur Stille zurtick: «Erst in der Stille ist der
Mensch in der Lage, sich selbst zu begegnen, seeli-
schen Abgriinden standzuhalten, Urvertrauen
wieder zu erspiiren und resignatives Verstummen
zu iiberwinden.»

Die Psychotherapeutin und Dozentin am
Jung-Institut Ingrid Riedel meditiert apokalypti-
sche Bilder und empfiehlt solche Meditation wei-
teren Kreisen. Der Musiker Klaus Huber meint,
wir befianden unsin einer «anthropologischen Re-
volution» und fordert nicht die Befreiung von
unserer Armut und unserem Elend, sondern von
unserem Reichtum und dem iiberschiessenden
Wohlstand. Der freie Schriftsteller Erich Fried er-
hebt den Ruf nach «Vorbedingung Ungehorsam»
und erldutert am Beispiel der Hitlerzeit, wohin
Gehorsam gefiihrt habe. Der Publizist und Dich-
ter Hannes Dieter Hiisch formuliert in seinem Ge-
dichtzyklus den fundamentalen Satz: «Ich setze
auf die Liebe.» Der Padagoge Fulbert Steffensky
schliesst seinen Essay mit der Pointe: «Gebet,
Gottesdienst, Bibellesen, Singen, den Tag und das
Jahr mit den Zeichen unserer Hoffnung markie-
ren, das ist unerldsslich in einer Zeit, in der das
Brot der Hoffnung knapp ist. Wir haben nichts
mehr zu verschleudern aus unserer Tradition, weil
so viel auf dem Spiel steht.»

Der Schweizer Essayist Hans Rudolf Hilty
greift auf Jesu Bergpredigt zuriick und ruft allen
Zeitgenossen zu: «Gott will den aufrechten
Gang... Leute! Geht aufrecht!» Der Berner
Schriftsteller und ehemalige Pfarrer Kurt Marti
fordert das Gebet fiir unsere Erde und unsere
Welt: «Dein Reich komme, Deine Welt bleibe.»
Er meint, es sei Zeit, «wiederum fiir den Fortbe-
stand der Geschichte zu beten. Noch geschieht das
kaum in unsern Gottesdiensten.» Und er zitiert
Aristides von Athen, der an den Kaiser Hadrian
geschrieben hat: «Ich hege keinen Zweifel, dass
nur durch das flehentliche Gebet der Christen die
Welt noch fortbesteht.»

Die feministische Theologin Hildegunde Wol-
ler kritisiert stark das heute herrschende Patriar-
chat und fordert vermehrt das Matriarchat. Der
Berner Kunstgewerbelehrer Beat Schneider, der
auch Philosophie und Theologie studiert hat, ruft
fiir unsere Zeit nach einem zweiten Franziskus
von Assisi und postuliert mehr Realutopien. Das
Buch schliesst mit einem Beitrag des bekannten
Zeitdeuters und Zukunftsforschers Robert
Jungk, der unldngst mit seinem Buch «Menschen-
beben» manche wachgeriittelt hat. Jetzt ruft er
auch nach dem «hoffenden» Menschen, der «im
Bunde mit der Phantasie . . . alte Wirklichkeit ver-
andern, neue Wirklichkeit schaffen kann...
Denn mit der Ermordung der hoffenden Phanta-
sie beginnt der Tod des Menschengeschlechts.»
Dies sind einige - durchaus nicht alle! - akzen-
tuierte Hauptaussagen im Rahmen der geforder-
ten Spiritualitaten. Wenn auch nicht alle spirituel-
len Forderungen mit gleicher Transparenz darge-
stellt sind, das Gesamt der Forderungen ist doch
eindriicklich und macht nachdenklich. Das Buch
kann fiir Predigten aus der Zeit und fiir die Zeit
fruchtbare Anregungen geben.  Hans Kromler

«Nahe bist Duy

Haufig hort man heute die Klage, es fehle in
der Eucharistiefeier die Stille. Die Seele komme
nicht zum Atmen. Meditationspausen koénnten

dieser Not abhelfen. Besonders geschitzt ist die
Stille nach dem Empfang der hl. Kommunion.

Dem Mariasteiner Dichterménch Bruno
Stephan Scherer, Pfarrer im solothurnischen
Beinwil, ist von verschiedenen Seelsorgern das
Bediirfnis nach guten Meditationstexten zugegan-
gen. Predigthilfen liefern ja 6fters im liturgischen
Beiblatt solche Texte. Auch im Anhang zum
neuen Werktags-Schott liegen zwar Texte vor,
meist wenig meditativ, dafiir eher stark theolo-
gisch. Bruno Scherer hat es ausgezeichnet ver-
standen, in seinem neuesten Bandchen «Nahe bist
Du» solch gute, brauchbare Texte zu schreiben.
Dem vorliegenden Bandchen zum laufenden Le-
sejahr C ist bereits ein neues Heft fiir das kom-
mende A-Lesejahr gefolgt. Die Reihe wird im
Cantina-Verlag (Mythenstrasse 20, 6410 Goldau)
fortgesetzt.

Der Verfasser nennt seine Texte «Gebetsge-

dichte». Sie sind gepragt von tiefer Frommigkeit
und liturgischer Wérme. Die Sétze und Verse sind
kurz und einpragsam. Das wiederholende Mo-
ment wird hdufig angewandt. Besonders ein-
driicklich finde ich das Vortragen der Gebete tiber
Mikrophon vom Priestersitz aus, indes leise Or-
gelmusik das Wort untermalt. Gottesdienstbesu-
cher, die Taizé kennen, fiihlen sich besonders an-
gesprochen. Erich Richner

Im Weinberg des Herrn

Carlo M. Martini, Von seinem Geist getrie-
ben. Dynamische Gemeinde nach der Apostelge-
schichte, Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1985, 144
Seiten. (Aus dem italienischen Original «Popolo
in cammino», Editrice Ancora, Milano 1983,
iibersetzt von August Berz.)

Diese besinnlichen Uberlegungen zu Themen
aus der Apostelgeschichte sind dhnlich entstan-
den wie die vorangehenden Biicher des Kardinals
von Mailand. Eifrige Horer nahmen die Exerzi-
tienvortrage des Erzbischofs auf Tonband auf
und gaben sie mit Genehmigung des Autors als
Buch heraus. Soist Kardinal Carlo M. Martini ein
bekannter geistlicher Schriftsteller geworden,
dessen Biicher schon in viele Sprachen iibersetzt
sind. Der frithere Rektor des Péapstlichen Bibelin-
stitutes verfiigt iiber eine vertraute, intime Kennt-
nis der Heiligen Schrift. Doch ist es nicht die pro-
fessorale Kompetenz, die seine Vortrédge und Bii-
cher bertthmt macht. Der Mailander Erzbischof
hat dazu noch einen geradezu pastoralen Scharf-
sinn fiir Probleme und Situationen in der Seel-
sorge von heute. Die Sorge um das seelische
Wohlergehen und die geistliche Freude seiner
Priester und Ordensleute pragt seine Betrachtun-
gen. Da versteht es nun Kardinal Martini meister-
haft, man mochte sagen, spielend, Szenen der
Apostelgeschichte zu aktualisieren und aus ihnen
froh machende Botschaft zu machen fiir Arbei-
ter, die sich mithsam im Weinberg des Herrn pla-
gen und des Tages Hitze und Unbill ertragen.

Leo Ettlin

Zum Bild auf der Frontseite

Die St.-Johannes-Kirche in Zug wurde
1970/71 vom Zuger Architektenbiiro Haf-
ner und Wiederkehr errichtet und am 12.
Dezember 1971 vom damaligen Basler Bi-
schof Anton Hinggi eingeweiht. Der
Grundriss der in Beton gebauten Kirche be-
schreibt einen Halbkreis mit gegen den Altar

hin geneigtem Pavésboden. Der Chorraum
wird einzig durch die liturgischen Orte ge-
kennzeichnet, ansonsten ist der Ubergang
zu den Stuhlreihen fliessend. Bemerkens-
wert sind ferner die ausdrucksstarken
Wandbilder von Ferdinand Gehr, 1971 ent-
standen, und die vom selben Kiinstler 1977
entworfenen vier Chorwandbilder, die je
nach Zeit im Kirchenjahr gewechselt wer-
den.

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Julius Angerhausen, Weihbischof, Zwolfling 24,
Postfach 10 04 64, D-4300 Essen 1

P. Jorrit de Boer SMB, Missionshaus, 6405 Im-
mensee

Andreas Burch, Pfarrer, Rosenweg 7, 8302 Klo-
ten

Alfred Cavelti, Pfarrer, 7132 Vals

Andreas Cavelti, Pfarrer und Regionaldekan,
Postfach 138, 4012 Basel

Dr. P. Leo Ettlin OSB, Kollegium, 6060 Sarnen
Dr. Hans Kromler SMB, Missionshaus, 6405

Immensee

P. Markus Kaiser SJ, Hirschengraben 74, 8001
Ziirich

P. Walter Ludin OFMCap, Wesemlinstrasse 42,
6006 Luzern

Erich Richner, Pfarrer, Stécklimattstrasse 22,
4513 Langendorf

Arnold B. Stampfli, lic. oec. publ., Informations-
beauftragter des Bistums, Klosterhof 6 b, 9000 St.
Gallen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistiimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten.

Hauptredaktor
Rolf Weibel-Spirig, Dr.theol., Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27

Mitredaktoren
Franz Furger, Dr. phil. et theol., Professor,
Obergiitschstrasse 14, 6003 Luzern
Telefon 041 - 42 1527
Franz Stampfli, Domherr, Bachtelstrasse 47,
8810 Horgen, Telefon C1 - 725 25 35
Thomas Braendle, lic. theol., Pfarrer,

9303 Wittenbach, Telefon 071 - 38 30 20

Verlag, Administration, Inserate
Raeber Druck AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201-4

Abonnementspreise
Jihrlich Schweiz: Fr. 80.-;

Ausland Fr. 80.- plus Versandgebiihren
(Land/See- oder Luftpost).
Studentenabonnement Schweiz: Fr. 53.-.
Einzelnummer: Fr. 2.- plus Porto.

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annahme: Montag, Morgenpost.




Dominikus

Meinholf Lohrum, Dominikus. Beter und
Prediger, Topos-Taschenbiicher, 143, Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 1984, 112 Seiten.

Der Autor war jahrelang Novizenmeister der
rheinischen Ordensprovinz der Dominikaner.
Aus dieser Titigkeit und von seiner Dozentur fiir
Ordensgeschichte und Spiritualitat ist diese kurz-
gefasste Biographie des Ordensgriinders der Pre-
digerbriider entstanden. Dass sie als Béandchen
der Topos-Taschenbiicher einem breiten Leser-
kreis zuganglich wird, ist zu begriissen. Meinholf
Lohrum hat selber keine Spezialstudien betrie-
ben, er stiitzt sich ganz auf das zweibédndige Stan-
dardwerk von M. H. Vicaire (1962/63). Auch an-
dere Forscher der dominikanischen Ordensge-
schichte wie Vladimir J. Koudelka werden einge-

hend benutzt. Daraus modelliert Meinholf Loh-
rum ein durchaus ansprechendes und in jeder
Hinsicht wahrheitsgetreues Lebensbild des heili-
gen Unbekannten. So wird auch dieser hochmit-
telalterliche Heilige, der sonst zu sehr im Schatten
des heiligen Franziskus steht, wieder zugénglich
und anfassbar. Leo Ettlin

Nikolaus von Kues

Nikolaus von Kues, Aller Dinge Einheit ist
Gott, Reihe «Klassiker der Meditation». Ausge-
wiahlt und eingeleitet von Gerd Heinz-Mohr, Ben-
ziger Verlag, Ziirich 1984, 200 Seiten.

In der Benziger-Reihe «Klassiker der Medita-
tion» kommt in einer neuen Publikation Kardinal
Nikolaus Kues zu Ehren. Der Moselfranke aus
dem «Herbst des Mittelalters» war ein Zeichen

563

der Hoffnung auf bessere Zeiten der Kirche. Da-
bei war der Kusanus mehr als nur ein Mann der
Tat und der Praxis der kirchlichen Reform. Ein
reiches mathematisches, kirchenpolitisches, phi-
losophisches und theologisches Schrifttum bildet
seinen literarischen Nachlass. Sein wahrheits-
hungriges Nichtwissen (docta ignorantia) greift
direkt und unermiidlich nach dem letzten Grund
der ganzen Seins- und Erkenntnisordnung aus.
Diese «docta ignorantia» wird erst in der Gottes-
schau ihre Erfiillung finden. ‘
Sachkundig aus des Cusanus Werken, beson-
ders aus seinen Predigten, ausgewdhlt, bietet der
vorliegende Band Kostproben der Denkart und
des Betens dieses spitmittelalterlichen Kirchen-
mannes und Gelehrten. Nikolaus von Kues ist bei
aller Geistesscharfe doch ein Vertreter der knieen-

den Theologie.
Leo Ettlin

Ein Thema, das heutige Menschen beschaftigt

Richard Friedli

Zwischen Himmel und Hélle -
Die Reinkarnation

Ein religionswissenschaftliches Handbuch
122 Seiten, broschiert, Fr. 22.80, 1986.

Dieses Handbuch fragt nach den Vorstellungen der Rein-
karnation in den Weltreligionen und nach Gemeinsamkei-
ten mit christlichen Aussagen.

Erhéltlich im Buchhandel.

Universitatsverlag Freiburg Schweiz

Pfarrer im Ruhestand Ubernimmt

Aushilfen

Stellvertretungen fur klirzere Termine, Predigtreihen (Mai,
Fasten usw.), Vortrage (Theologie, Psychologie, Padago-
gik).

Auskunft gibt Telefon 025 - 813242

Haben Sie Interesse, ins Glarnerland zu kommen?

Die Pfarrei St. Fridolin, Glarus, sucht flr sofort oder
spatestens auf Frihjahr 1987 einen

Katecheten/
Jugendseelsorger

Der Aufgabenbereich umfasst:

- Religionsunterricht an der Oberstufe (im Augenblick
vierzehn kleine Gruppen)

— kirchliche Jugendarbeit unter den heranwachsenden
Jugendlichen (teilweise in Zusammenarbeit mit einer
kleineren Nachbarpfarrei)

— Mitarbeit in (Jugend-)Gottesdiensten

- Mitarbeit in anderen Bereichen der Pfarreiseelsorge
nach Eignung und Absprache.

Wir erwarten von einem Mitarbeiter Offenheit, Beweglich-
keit und die Fahigkeit, mit anderen zusammenzuarbeiten.
Anstellungsbedingungen und Entldhnung gemass den
Richtlinien des kantonalen katholischen Kirchenrates.

Auskunfte erteilt:

Pfarrer Hans Schriber, Telefon 058 - 6122 77.
Schriftliche Bewerbungen mit den Ublichen Unterlagen
sind zu richten an den Prasidenten der katholischen Kirch-
gemeinde Glarus: F. Lacher, Adlergut 26, Glarus, Telefon
058-613513

\I/

oy

Schweizer

Opferlichte
EREMITA

direkt vom Hersteller

rauchfrei, preisgunstig,
gute Brenneigenschaften
prompte Lieferung

Einsenden an
Gebr. Lienert AG, Kerzenfabrik

8840 Einsiedeln Tel. 055 53 23 81
Senden Sie mir Gratismuster mit Preisen
Name

Adresse

PLZ Ort




564

Wir verbessern die Verstindlichkeit in Ihrer Kirche.

Wir bieten Ihnen kostenlos und unverbindlich unsere Mikrofonanlage zur Probe.

Auch arbeiten in
Chur, Briitten, Da-
vos-Platz, Diibendorf,
Engelburg, Immensee,
Meisterschwanden, Mor-

Damit wir Sie friih
einplanen konnen schik-
ken Sie uns bitte den
Coupon, oder rufen Sie ein-
fachan.  Tel. 042-221251

Wir kooperieren mit
der bekannten Firma
Steffens auf dem Spezial-
gebiet der Kirchenbeschal-
lung und haben die General-
vertretung fiir die Schweiz
iibernommen.

ges, Moudon, Nesslau, Ram-
sen, Ried-Brig, Schaan, Volkets-
wil, Wasen, Oberwetzikon, Wil
und Winterthur unsere Anlagen
zur vollsten Zufriedenheit der

Wir machen von Ihrem kosten-

losen, unverbindlichen Probe-

angebot Gebrauch und erbitten Ihre

Terminvorschlédge. O

Wir sind an einer Verbesserung

unserer bestehenden Anlage O
O

Seit tber 25 Jahren entwickelt
und fertigt dieses Unternehmen Pfarrgemeinden..
spezielle Mikrofonanlagen fiir
Kirchen  auf internationaler

Ebene.

interessiert.

Wir planen den Neubau einer
Mikrofonanlage.

Bitte schicken Sie uns Ihre Unlerlager}.

Mit den neuesten Entwicklungen
mochten wir eine besondere Lei-
stung demonstrieren.

Name/Stempel:

Uber Steffens Anlagen horen
Sie in mehr als 4500 Kirchen,
darunter im Dom zu Koéln oder

Strasse:

Ort:

teffens

1 “rs : Telefon: ©
in der St. Anna Basilika in Elektro- Bitte ausschneiden und cinsenden an: of
Jerusalem ‘ & Telecode A.G., Poststrasse 18b >
’ AKuUStik CH-6300 Zug, Tel. 042/221251 _ z
Pfarrer sucht flr neue Stelle eine aufgeschlossene Pensionierter Priester mit schriftstellerischer Begabun
¢}
sucht

Haushalterin
die auch bereit ist, Biiroarbeiten zu ibernehmen. Region Baden.

Mitarbeit in Redaktion
Interessentinnen melden sich unter Chiffre 1463 bei der
Schweiz. Kirchenzeitung, Postfach 4141, 6002 Luzern

Enomiya-Lassalle, Hugo M. vor allem fur theologische und psychologische Beitrage.
g Leben im neuen Bewusstsein | Universitatsbildung in Theologie, Philosophie, Psycholo-
On Ausgewihlte Texte zu Fragen der | gie und Neurophysiologie.

P Zeit. Hrsg. und erlautert von Ro-
land Ropers. 139 Seiten, Fr. 18.50.
Kosel Verlag 1986.

" Zu beziehen bei Raeber Bicher | Offgrten bitte unter Chiffre 1462 an die Schweiz. Kirchen-
< AG, Frankenstr. 9, 6002 Luzern. | 6itung, Postfach 4141, 6002 Luzern
2 Telefon 041 - 235363 9 ' e
L
U | \
LR, v
+ Imhof Akustik .H | ‘H L Hanehfreie
;’ ¢ Demutstrasse 12 | '[
E L CH-9000 St. Gallen -
T C Tel.071/221210 t
5E Opferlichte
o g
@ in roten oder farblosen Bechern kénnen Sie jeder-
":“ : ‘-j- zeit ab Lager beziehen.
o ® ~ Unsere Becher sind aus einem garantiert umwelt-
E O ) freundlichen, glasklaren Material hergestellt.
=~
H [ ™ ) Verlangen Sie bitte Muster und Offerte!
) L ov A Q
i © oL 1= T
N Coa
3 °‘f et H AG K fabrik
B o in allen Fragen erzog erzentabri
N = sler ksl 6210 Sursee 045-211038
< ™




	

