Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 154 (1986)
Heft: 13

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




190

Die drei osterlichen Tage

Mit der Liturgiereform im Gefolge des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils wurde die Osterfeier wieder deutlich ins Zentrum des ganzen Kirchen-
jahres geriickt. Und wie die frithchristliche Paschafeier die Einheit von Lei-
den, Tod und Auferstehung Jesu umfasste, so begeht die vatikanische
Osterfeier im « Triduum Sacrum» das « Mysterium Paschale»: «Darum sind
die drei 6sterlichen Tage von Leiden, Tod und Auferstehung des Herrn der
Hohepunkt des ganzen Kirchenjahres», ! wobei diese drei Tage ihren Mit-
telpunkt in der Osternacht haben. «Das Triduum Sacrum als Einheit von
Leiden, Tod und Auferstehung des Herrn stellt den Hohepunkt dar, und in
dessen Mittelpunkt steht die Osternachtfeier.» 2

In dieser liturgischen Struktur kommt nicht nur eine liturgische Ge-
samtkonzeption, sondern auch eine das ganze «Mysterium salutis» be-
trachtende Theologie zum Tragen. Eine Theologie, die verstehen und nach-
sprechen gelernt hat, dass Jesus Christus «sich bis zur Gottverlassenheit
hingeben kann, ohne sich als Gott aufzugeben, weil er als Gott seiner von
ihm geschaffenen Welt ebenso inwendig ist wie ihr iiberlegen»?, so dass
auch der Gegensatz einer theologia crucis und gloriae grundsétzlich iiber-
holt ist.

In dieser Perspektive ist auch das Bild unserer diesjahrigen Osteraus-
gabe zu betrachten: Ein Korpus aus Kamerun. Damit setzen wir unsere
Reihe christlicher Festtagsdarstellungen aus der Dritten Welt fort. Dass wir
dieses Jahr Kunst bzw. Kunsthandwerk aus Afrika gewahlt haben, hat
einen dusseren Grund: Das «Haus der Volker und Kulturen» der Steyler
Missionare in St. August hat einen bemerkenswerten Bildband iiber christ-
liche Kunst in Afrika herausgegeben, der erstmals einen Gesamtiiberblick
iiber das christliche Kunstschaffen in Afrika erméglicht. >

Der Verfasser dieses Bildbandes ist Ethnologe mit mehrjahriger Er-
fahrung in Missionsarbeit und Feldforschung. Ihn interessieren deshalb
solche afrikanische Kiinstler, die noch einen Bezug zu ihrer afrikanischen
Kultur und ihrer Formenwelt haben, und namentlich die Frage, «inwiefern
in den Kunstobjekten christliche Wahrheiten und Wertvorstellungen mit
Hilfe afrikanischer Formen ausgedriickt und den Afrikanern verstdndlich
gemacht werden». So behandelt er auch im 1. Kapitel recht eingehend Pro-
bleme einer christlichen Kunst in Afrika. In sieben Kapiteln werden an-
schliessend die regionalen Kunstlandschaften beschrieben: 2. Das christli-
che Reich Athiopien, 3. Das alte Kongoreich, 4. Nigeria und das Zentrum
von Oye EKkiti, 5. Westafrika, 6. Zentrales Afrika, 7. Siuidliches Afrika,
8. Ostafrika. Das abschliessende 9. Kapitel bietet einen Uberblick iiber den
Kirchenbau in Afrika.

Das Bild auf unserer Titelseite ist ein Gelbguss, wahrscheinlich aus
Fumban, der Hauptstadt von Bamun, wo diese Technik eine Bedeutung
hatte wie sonst nirgends im zentralen Afrika. Im tibrigen fand im zentralen
Afrika auch nur in Bamun eine Entwicklung von traditioneller zu christli-
cher Kunst statt. «Es ist in dieser ganzen Region, von Kamerun bis Siidan-
gola, praktisch kein einziger traditioneller Kiinstler ausfindig zu machen -
vielleicht bilden ein, zwei Bronzegiesser von Fumban eine Ausnahme -, der
auf christliches Kunstschaffen umgestiegen wére... Man kann immer wie-
der dariiber griibeln, weshalb an gewissen Orten kein Ubergang von tradi-
tioneller zu christlicher Kunst stattfindet.» Dass die Afrikaner aber in der
Lage sind, christliche afrikanische Kunst zu schaffen, wird durch den Bild-
band iiberzeugend belegt. Rolf Weibel

I Allgemeine Einfithrung in das Rémische Messbuch.

2 Hansjorg Auf der Maur, Feiern im Rhythmus der Zeit I. Herrenfeste in Woche und Jahr,
Regensburg 1983, 134.

3 Hans Urs von Balthasar, Mysterium Paschale, in: MySal 111/2, Einsiedeln 1969, 183.

4 Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik IV/1, Zollikon 1953, 622.

5 J.F. Thiel, Heinz Helf, Christliche Kunst in Afrika, Dietrich Reimer Verlag, Berlin 1984,
355 Seiten (iiber 600 Illustrationen, davon 60 Seiten in Farbe).

13/1986  154.3anr  27. Miirz
Die drei 6sterlichen Tage

Zum Titelbild ein Beitrag von

Rolf Weibel 190

Gott und die Passion Jesu

Wie stand Gott dem Leiden und Ster-
ben Jesu gegeniiber? Die trinitarische
Theologie Jiirgen Moltmanns im Ver-
gleich zu katholischen Autoren. Eine
Studie von

Anton Thaler 190
Der Ehe entsagen um des Reiches wil-

len 3) Vom Wandel der Motive und

der menschlichen Lebbarkeit des Zoli-
bats; 3. Teil eines Beitrags von

Karl Schuler 194
An alle Priester der Kirche zum Griin-
donnerstag 1986  Schreiben Papst
Johannes Pauls II. 198
Das wahrhaft ausserordentliche Leben

des Pfarrers von Ars 199
Die wichtigsten pastoralen Dienste im
Wirken des Pfarrers von Ars 199
Die Identitéit des Priesters 201
Auferstehung Jesu - Auferstehung der
Christen Eine Buchbesprechung von
Marie-Louise Gubler 203
Hinweise 205
Amtlicher Teil 205

'Theoloéie

Gott und die Passion Jesu

Die vielfaltige Erfahrung des Leids ist ein
unterdriickter oder offener Aufschrei zu
Gott. Gott wird zur Rechenschaft gezogen.
Wenn es einen gerechten Gott gibt - so lautet
die Theodizeefrage —, warum ldsst er das
Leid zu? Gibt es iiberhaupt einen Gott, ei-
nen gerechten Gott? Wenn dann die christli-
che Verkiindigung mit Recht auf den ge-
kreuzigten Jesus hingewiesen hat, der un-
schuldig Leid und Tod erdulden musste, so
stellt sich die Frage nur von neuem und noch
scharfer: Gibt es denn einen gerechten Gott,
wenn sogar sein Sohn unschuldig am Kreuz
sterben musste? Oder stand er dem Leiden
und Sterben Jesu nur gleichgiiltig gegen-
iiber?

Es kann sich beim Thema «Gott und die
Passion Jesu» nicht um eine Soteriologie in
Kurzfassung handeln. Es geht nicht um die
Wirkungen des Leidens und Sterbens Jesu,
um die Erlésung, sondern nur um die Frage
nach der Beziehung Gottes zur Passion
Jesu. Das Thema soll ndherhin eingegrenzt
werden auf Jiirgen Moltmann im Vergleich
zu katholischen Autoren .



1. Jiirgen Moltmann,

«Der gekreuzigte Gott» 2

Dieses Werk hat seinen «Sitz im Leben»
in den Erfahrungen, die der junge Molt-
mann in der Kriegsgefangenschaft und,
heimgekehrt, in unvergesslichen theologi-
schen Vorlesungen gesammelt hatte, wo
iiber Gott nicht anders als vom Gott-verlas-
senen Gekreuzigten gesprochen werden
konnte. So beschiftigte ihn schon immer die
zentrale Frage: « Wer ist Gott im Kreuz des
Gott-verlassenen Christus?» Oder anders
gefragt: « Wer war Jesus in seinem Erdenle-
ben und in seinem Leiden und Sterben am
Kreuz? Diese Riickfrage ist nicht nur eine
historische, sondern zugleich eine systema-
tische Frage jeder Christologie. In der chri-
stologischen Frage aber steckt zu Recht jene
nach Gott: Welcher Gott steht hinter diesem
Gekreuzigten und Auferweckten? Oder an-
ders gefragt: Was bedeutet das Kreuz Jesu
fiir Gott selbst? Wenn der Tod Jesu gar eine
Gottesaussage sein sollte, wiirde das dann
nicht eine Revolution im Gottesbegriff be-
deuten?» (185)

1.1 Neutestamentlicher Befund

Fiir die biblische Begriindung setzt Molt-
mann bei Mk 15,34 ein, wo der Schrei des
sterbenden Jesus mit Ps 22,2 wiedergegeben
wird: «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?» Diese im Vergleich zu
andern Evangelisten (wo dieses Psalmwort
nicht das letzte Wort Jesu ist) schwierigere
Lesart scheint der historischen Wirklichkeit
des sterbenden Jesus am néchsten zu kom-
men. Moltmann geht davon aus, «dass Je-
sus mit den Zeichen und Ausdriicken tiefer
Gottverlassenheit gestorben ist» (140). Er
findet seine Interpretation gedeckt durch
Rom 8,32: «paradidonai», das in den Pas-
sionsgeschichten einen eindeutig negativen
Klang hat, bedeutet: iibergeben, hingeben,
ausliefern, verraten, verstossen, toten.
Also: Gott hat seinen Sohn dahingegeben,
verlassen, verstossen und dem Fluchtod aus-
geliefert. Vgl. 2 Kor 5,21: «Er hat ihn fiir
uns zur Siinde gemacht» oder noch krasser
in Gal 3,13: «Er wurde zum Fluch fiir uns».
«In der totalen ausweglosen Verlassenheit
Jesu von seinem Vater sieht Paulus also die
Hingabe des Sohnes durch den Vater fiir die
Gott-losen und Gott-verlassenen Menschen.
Indem Gott seinen Sohn «<nicht verschont» ,
sondern Strafe und Gericht auf ihn fallen
lasst, liegt darin eine Verschonung aller
Gott-losen» (229).

Das Nicht-Verschonen und Verlassen
trifft aber auch den Vater selbst. Er hat sei-
nen «eigenen» Sohn nicht geschont. In der
Hingabe des Sohnes gibt auch der Vater sich
hin, jedoch nicht in derselben Weise: Jesus
erleidet das Sterben in Verlassenheit. Der
Vater erleidet den Tod des Sohnes im unend-

lichen Schmerz der Liebe (also nicht im pa-
tripassianischen Sinn, als ob der Vater am
Kreuz gelitten héatte!) (230).

Das Wort «paradidonai» findet sich
auch in Gal 2,20, wo der Sohn Subjekt des
Dahingebens ist. Paulus schreibt vom
«Sohn, der mich geliebt und sich selbst fiir
mich dahingegeben hat». Dies entspricht
der synoptischen Darstellung der Passions-
geschichte: Jesus gibt sich willentlich dem
Leiden und Sterben hin und wird nicht vom
Tod wie von einem bosen Schicksal iiberfal-
len (230). Theologisch heisst das: Es besteht
eine «Willenskonformitdt von Vater und
Sohn im Kreuzesgeschehen» (ebd.).

Nach R6m 8,32 und Gal 2,20 ist die Gott-
verlassenheit Jesu Hingabe und die Hingabe
Liebe. Die johanneische Theologie fasst das
in einem Satz zusammen: «Also hat Gott die
Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen
Sohn dahingab, auf dass alle, die an ihn
glauben, nicht verloren werden, sondern das
ewige Leben haben» (3,16).

Ganz zentral fiir das theologische Ver-
standnis der Passion Jesu ist bei Moltmann
der Kenosis-Gedanke (Phil 2,6 ff.): «Die Er-
niedrigung zum Tod am Kreuz entspricht
Gottes Wesen im Widerspruch der Verlas-
senheit. Wird der gekreuzigte Jesus das
«Ebenbild des unsichtbaren Gottes> ge-
nannt, so heisst das: das ist Gott und so ist
Gott» (190). Erniedrigung Gottes ist fiir
Moltmann nicht ein Widerspruch zum We-
sen Gottes, sondern gehort zu ihm 3.

Die Kenosis Gottes hat viel mit dem Lei-
den zu tun. Und die Frage stellt sich sehr di-
rekt: Ist denn Gott iiberhaupt leidensfahig?

1.2. Die Leidensfiahigkeit Gottes

Wenn wir vom philosophischen Gottes-
begriff ausgehen, dann ist Gott unverénder-
lich und damit auch leidensunfidhig. Das
Axiom von der Leidensunfihigkeit Gottes
hat die christliche Theologie (abgesehen von
einigen Viteraussagen) bis heute iibernom-
men (199). Nach Hans Kiing, Kann Gott lei-
den? 4, hat man in der Patristik der Person
Jesu Christi immer mehr die Leidensfdhig-
keit abgesprochen. Woher kam dieses Pha-
nomen, nachdem doch in der Schrift ein aus-
gesprochener Leidensrealismus anzutreffen
ist? Die Tendenz zur Apathie Christi kommt
nach Kiing aus dem Grundsatz der Apathie
Gottes selbst. Woher aber das Axiom der
Apathie Gottes? Mit Kiing kann man Wer-
ner Elert> beistimmen, wonach schon zu
Beginn der christlichen Theologie der Satz
von der Leidensunfihigkeit Gottes nicht ei-
gentlich aus der Schrift begriindet wurde.
Der Satz von der Leidensunfiahigkeit Gottes
trat vielmehr als selbstverstéandliches Axiom
auf, praktisch iibernommen aus der Gottes-
lehre Platons (Kiing, 631). Elert sagt dazu:
«Das Christusbild ist dabei nur der Vorder-

191

grund. .. Dahinter blickt man in das unbe-
wegliche,; affektlose Antlitz des Gottes Pla-
tons, vermehrt um einige Ziige der stoischen
Ethik» (Der leidende Christus, 74).

1.3 Die Unveréinderlichkeit Gottes

Der Leidensunféhigkeit Gottes liegt das
Axiom von seiner Unverdnderlichkeit zu-
grunde. Bei Heribert Miihlen ist die Frage
nach der Verdnderlichkeit Gottes gestellt®,
Es geht ihm nicht darum, zu zeigen, dass
Gott veranderlich ist, sondern dass er nicht
im Sinn der von den Vitern weitgehend
iibernommenen griechischen Metaphysik
unverdnderlich ist. «Das Konzil von Nizida
sagte mit Recht gegen Arius: Gott ist nicht
verdnderlich. Das ist aber keine absolute,
sondern nur eine Vergleichsaussage: Gott ist
nicht so veranderlich, wie das Geschopf ver-
anderlich ist. Man muss daraus nicht den
Schluss ziehen, dass Gott in jeder Hinsicht
unverdnderlich sei, denn diese negative Be-
stimmung sagt lediglich, dass Gott keiner
Notigung durch Nicht-Géttliches unter-
liegt» (Die Veranderlichkeit Gottes, 28 ff.).

Miihlen geht dann vom biblischen Got-
tesverstdndnis aus und interpretiert Gottes
Unveranderlichkeit als seine personale Bun-
destreue (ebd.). Gottes Treue ist ein «Mit-
sein» bzw. ein «Fiir-uns-sein» und ist ntl. ge-
sehen die Liebe, die Gott zu den Menschen
hat. Gott liebt nicht nur, er ist die Liebe
selbst. Sie zeigt sich heilsgeschichtlich in der
Dahingabe seines Sohnes (Joh 3,16). Gott
konstituiert seine Existenz im Geschehen
der Liebe, das im Kreuz zum hochsten Aus-
druck kommt (ebd. 30-33).

Moltmann iibertrdgt nun den biblischen
Begriff von der Veranderlichkeit Gottes auf
seine Leidensfihigkeit. Er betont sehr, dass
Gott nicht in dem Sinn leidensfihig ist wie
die Kreatur, aber, so fragt er sich: «Muss
Gott darum in jeder Hinsicht als leidensun-

! Dieser Beitrag ist die leicht gekiirzte Fassung
der 6ffentlichen Vorlesung vom 13. Februar 1986
zur Habilitation des Verf. an der Theologischen
Fakultéat Luzern.

2Das Kreuz Christi als Grund und Kritik
christlicher Theologie, Miinchen 1972, bes. Kap-
tel VI.

3 Moltmann zitiert hier Gregor von Nazianz:
«Gott ist nicht grosser als Theologie in dieser Er-
niedrigung. Gott ist nicht herrlicher als in dieser
Hingabe. Gott ist nicht méchtiger als in dieser
Ohnmacht. Gott ist nicht gottlicher als in dieser
Menschlichkeit» (Or. cat. 24).

4In: Menschwerdung Gottes (Okumenische
Forschungen II. Soteriologische Abteilung 1),
Freiburg-Basel-Wien 1970, 621-631.

S'W. Elert, Der leidende Christus, Bild und
Dogma, in: Der Ausgang der altkirchlichen Chri-
stologie (1957) 71-132.

6 H. Miihlen, Die Veranderlichkeit Gottes als
Horizont einer zukiinftigen Christologie. Auf
dem Wege zu einer Kreuzestheologie in Auseinan-
dersetzung mit der altkirchlichen Christologie,
Miinster 1969.



192

fahig gedacht werden? Dieser Schluss ist
nicht zwingend. .. Es gibt neben dem unge-
wollten Leiden durch ein Fremdes und der
substantiellen Leidensunfahigkeit noch an-
dere Formen: das Leiden der Liebe. Wire
Gott in einem absoluten Sinn leidensunfa-
hig, dann wire er auch liebesunfdhig. Wer
liebesfahig ist, ist auch leidensfédhig, denn er
offnet sich selbst den Leiden, die die Liebe
einbringt, und bleibt ihnen doch kraft seiner
Liebe iiberlegen» (Der gekreuzigte Gott,
217).

1.4 Trinitarische Theologie

des Leidens Jesu

Kann Gott leiden, dann in letzter Konse-
quenz auch sterben. Doch ist es falsch, von
Jesu Tod als dem «Tod Gottes» zu sprechen,
wie es die Gott-ist-tot-Theologie tat. Den
meisten Reden vom «Tode Gottes» fehlt die
trinitarische Dimension. Es muss darum,
um Jesu Tod theologisch verstehen zu kén-
nen, trinitarisch von Gott gesprochen wer-
den. Trinitarisch gesehen gibt es nicht den
«Tod Gottes», sondern nur den «Tod in
Gott». «Nicht der <Tod Gottes> kann als
Ursprung christlicher Theologie bezeichnet
werden, ...sondern nur der Kreuzestod in
Gott und Gott in diesem Tod Jesu» (192).
Wie denkt nun Moltmann trinitarisch tiber
den «Tod in Gott»?

Aufbauend auf dem ntl. Befund iiber die
Passion Jesu in Beziehung zu Gott, qualifi-
ziert Jiirgen Moltmann das, was am Kreuz
geschehen war, als «ein Geschehen zwischen
Gott und Gott», als eine «tiefe Spaltung in
Gott selbst, sofern Gott Gott verlassen hat
und sich widersprach» und zugleich eine
«Einheit in Gott, sofern Gott mit Gott einig
war und sich selbst entsprach. Man miisste
dann paradox formulieren: Gott starb den
gottlosen Tod am Kreuz und starb doch
nicht. Gott ist tot und ist doch nicht tot»
(231). Die «Todlichkeit» des Geschehens
liegt «zwischen dem verlassenden Vater und
dem verlassenen Sohn» und die «Lebendig-
keit» dieses Geschehens «zwischen dem lie-
benden Vater und dem liebenden Sohne»
(231 f.). Das trinitiatsbezogene Geschehen
im Kreuze Jesu ist dann wie folgt zu verste-
hen: «Der Sohn erleidet an seiner Liebe die
Verlassenheit vom Vater in seinem Sterben.
Der Vater erleidet an seiner Liebe den
Schmerz des Todes des Sohnes. Was aus
dem Geschehen zwischen dem Vater und
dem Sohn hervorgeht, muss dann als der
Geist der Hingabe des Vaters und des Soh-
nes verstanden werden: der Geist, der Tote
lebendig macht» (232)7.

2. Das Thema bei katholischen Autoren
Karl Rahner hat schon 1960 den Tod
Jesualsden Tod Gottesin dem Sinn verstan-
den, dass durch seinen Tod «unser Tod der

Tod des unsterblichen Gottes selbst
wurde»®. Rahner sagt, man diirfe nicht an-
nehmen, dass dieser Tod «Gott nicht be-
rithre, sagt eben dieser Tod Gott selbst
aus» °. Wie ist aber dieser Tod Gottes mog-
lich? Antwort Rahners: «Weil Gott sich
selbst in Liebe und als die Liebe preisgege-
ben hat und dies in seinem Tod real wird und
zur Erscheinung kommt. Der Tod Jesu ge-
hort zur Selbstaussage Gottes.» ! Denkt
Moltmann mehr trinitarisch, so operiert
Rahner mehr von der Zwei-Naturen-Lehre
her. Er bringt die Leidensfahigkeit Christiin
Beziehung zur «unio hypostatica». Die Frei-
heit, mit der Christus sein Leiden auf sich
nimmt, ist eine Auswirkung jener Freiheit,
mit der er seine Menschheit angenommen
hat. Auf der andern Seite «geht aus der
«unio hypostatica> zugleich das Vermdgen
hervor, das Leiden und den Tod restlos zum
Ausdruck des Gehorsams und der vertrau-
ensvollen Hingabe an den Vater und der
Liebe zu uns zu machen» !, Mit dieser Ar-
gumentation vermeidet es Rahner, das Lei-
den und Sterben Christi nur dessen mensch-
licher Natur zuzuschreiben.

Hans Urs von Balthasar entfaltet in
«Mysterium Paschale» > die Gotteslehre
als trinitarische Kreuzestheologie. Der
Grundtenor lautet: «Nur als Handeln des
dreieinigen Gottes wird das Argernis des
Kreuzes fiir den Glaubenden ertragbar, ja
zum einzigen, worin er sich riihmen
kann.» !* Besser als Moltmann hat Baltha-
sar die Korrelation von Tod und Auferste-
hung herausgearbeitet. So spricht er iiber
die trinitarische Dimension des Leidens im-
mer im Horizont der Uberwindung des Hia-
tus in der Auferweckung. Die christliche
Verkiindigung ist die vom «auferstandenen
Gekreuzigten» 4. - Eine deutliche Diffe-
renz zwischen Balthasar und Moltmann ist
nach Mauro Johri darin zu sehen, dass Bal-
thasar keinen Zweifel an der Freiheit Gottes
lasse 3. Sehr wichtig ist fiir Balthasar der
Kenosis-Begriff. Wie fiir Karl Barth (KD
IV/1)ist fiir ihn «der Logos Gottes in seiner
Kenosis der Erniedrigte und als der Ernied-
rigte zugleich der Erhohte (183). Die Ernied-
rigung Gottes liegt in seiner Natur. «Er er-
weist sich dann als souverdner, grosser, rei-
cher, als wir zuvor gedacht hatten. Alles
héngt an seiner innertrinitarischen Liebe,
die allein es erklart, dass ein Akt des Gehor-
sams Gott selbst nicht fremd sein muss»
(ebd.). Dieses Kenosis-Verstdandnis ist im
Prinzip identisch mit jenem von Moltmann.
Die Kreuzestheologie in «Mysterim Pa-
schale» schreckt (nach Johri) nicht davor
zuriick, in Gott selbst die Moglichkeit zu se-
hen, bis zum Ende «sub contrario», ndmlich
in der Kenosis, voranzuschreiten, ohne dass
er aufhort, mit sich selbst identisch zu
sein !6.

Fiir Walter Kasper ist Moltmanns Kor-
rektur vom apathischen griechischen Got-
tesverstandnis durch den biblischen Gott,
der sich am Kreuz definiert, in der Tat eine
«Revolution im Gottesverstindnis, ein Auf-
stand in Gott selbst» 7. Die eigentliche «Re-
volution» im Gottesbegriff sieht Kasper
darin, dass Moltmann nicht mehr vom Tod
Gottes, sondern vom Tod in Gott spricht 8,

Moltmann hebe die Unterscheidung, die
Rahner zwischen immanenter und dkono-
mischer Trinitat aufgezeigt hat, auf. Eine
besondere Sorge bereitet ihm die Freiheit
Gottes. Wie konne Moltmann noch die Frei-
heit Gottes in der Geschichte wahren? Wie
rettet er sich vor der (zweifellos nicht gewoll-
ten) Konsequenz, dass Gott die Geschichte
braucht, um zu sich selbst zu kommen?
Moltmann vernachldssige das Analogie-
prinzip, wonach die fundamentalen Unter-
scheidungen zwischen Gott und Welt und
zwischen immanenter und 6konomischer
Trinitdt noch gewahrt werden. Dialektik
darf nicht in Identit4t umschlagen! 2° Molt-
mann antwortet 2! Kasper, dass die Theolo-
gia crucis nicht die theologia analogiae er-
setzen, sondern sie moglich machen soll. Er
habe das Entsprechungsdenken ja keines-
wegs verworfen, aber fiir jene, dieim Wider-
spruch leben (zu denken ist hier etwa an Er-
fahrungen der Abwesenheit Gottes, des fast
unertraglichen Leides und des gewaltsamen
Todes), wollte er durch das dialektische
Denken der «Offenbarung im Gegenteil»
das Entsprechungsdenken ermdoglichen
(Dialektik, 348). Gewiss ein unkonventio-
neller, aber meines Erachtens oft einziger
Zugang zu Gott! Auf den Hauptvorwurf

7 H. Miihlen sieht in der Gottverlassenheit am
Kreuzin Gott die tiefste Trennung und zugleich in
der Hingabe von Vater und Sohn die tiefste Ein-
heit (ebd. 32).

8 Bemerkungen zum Traktat «De Trinitate»,
in: Schriften zur Theologie VI (1964) 146.

9 K. Rahner, Jesus Christus, in: Sacramen-
tum Mundi IT (1968) 951 f.

10 Ebd.

Il K. Rahner, Leidensfihigkeit Christi, in:
LThK 6 (21961) 922.

12 In: Mysterium Salutis III/2 (1969) 133-
326.

13 Ebd. 223.

14 Ebd. 171.

15 M. Johri, Descensus Dei. Teologia della
croce nell’opera di H. U. von Balthasar, Roma
1981, 395.

16 Ebd. 96.

17 W Kasper, Revolution im Gottesverstdnd-
nis? Zur Situation des 6kumenischen Dialogs
nach J. Moltmanns «Der gekreuzigte Gott», in:
Theologische Quartalschrift 153 (1973) 8-14.

18 Ebd. 12.

19 Ebd. 13.

20 Ebd. 13.

21 J. Moltmann, «Dialektik, die umschldgt in
Identitdt» - was ist das? Zu den Befiirchtungen
Walter Kaspers, in: Theologische Quartalschrift
153 (1973) 346-350.



Kaspers, wie denn die Freiheit Gottes noch
gewahrt bleibe, antwortet Moltmann: «Ge-
rade indem Gott sich entdussert, sich mit-
teilt, mit-leidet, mit-liebt, ist er frei» (350).
Auf eine Formel gebracht, bringt er Freiheit
und Liebe Gottes wie folgt zusammen:
«Seine Liebe ist Freiheit, und seine Freiheit
ist Liebe» (ebd.). Ndherhin auf das Thema
konzentriert wiirde das meines Erachtens
heissen: Gott ist Liebe. Diese gehort zum
Wesen Gottes. Er kann gar nicht Nicht-
Liebe sein. Insofern ist auch sein Leiden an
der Liebe zu seinem gekreuzigten Sohn not-
wendige Konsequenz aus seiner Liebe, in der
Gott sich aber wiederum in Freiheit konsti-
tuiert und die also wiederum nur von seiner
absoluten Freiheit her verstanden werden
kann.??

Dietrich Wiederkehr entdeckt in Molt-
manns «Der gekreuzigte Gott» neben schon
bekannten Aspekten die gesellschafts-poli-
tische Dimension einer Theologie des «ge-
kreuzigten Gottes».?} Sie ermoglicht ndm-
lich eine kritische Freiheit gegeniiber der Ge-
sellschaft. «Eine politische Kreuzestheolo-
gie steht kritisch und befreiend in Situatio-
nen, wo politische Méachte oft fast religiosen
Anspruch erheben.»?* Ich meine, dass das
Wort vom Kreuztragen oft missverstanden
wurde als einziges Heilmittel gegen alles
Unrecht und gegen alle private und gesell-
schaftlich-politische Unterdriickung. Das
Kreuz, das im Sinne Wiederkehrs befreiend
wirkt, bedeutet aber, andere nicht mit dem
Kreuz zu belasten, sondern ihnen das Kreuz
abzunehmen, wobei dem einzelnen immer
noch genug an Kreuz bleibt, das unabwend-
bar ist und das er in der Nachfolge Jesu zu
tragen hat.

3. Weiterentwicklung des Themas

Die Frage nach der Beziehung Gottes zur
Passion Jesu hat inzwischen sowohl bei Jiir-
gen Moltmann als auch bei katholischen
Theologen eine Weiterentwicklung erfah-
ren, die wir im Wesentlichen wiedergeben
wollen.

3.1 Jiirgen Moltmann,

«Trinitit und Reich Gottes» %

Im Werk von 1980 konzentriert sich
Moltmann im 2. Kapitel auf die Passion
Gottes. Mit «Passion» meint er hier im
wortlichen Sinn die «Leidenschaft» Gottes,
also nicht nur das Leiden oder die Leidens-
fahigkeit (wie im Werk von 1972). «Statt
vom Apathie-Axiom auszugehen, ist es bes-
ser, vom Axiom der Leidenschaft Gottes
auszugehen, um das Leiden Christi als das
Leid des leidenschaftlichen Gottes besser zu
verstehen» (38). Er versteht unter dem Lei-
den Gottes das Leiden der leidenschaftli-
chen Liebe. «Ist Gott leidensunfihig, dann
kann konsequenterweise die Passion Christi

als eine nur menschliche Tragddie angese-
hen werden. Wer aber in der Passion Christi
nur das Leiden des guten Menschen aus Na-
zareth zu erkennen vermag, fiir den muss
Gott unausweichlich zur kalten, stummen
und ungeliebten Himmelsmacht werden,
das aber wire das Ende des christlichen
Glaubens» (37f.).

Moltmann prézisiert in diesem Werk den
Begriff «Freiheit Gottes» im gemeinschaft-
lichen Sinn von freundlich, lieb, geneigt
sein: also Freundschaft Gottes. «Der drei-
einige Gott offenbart sich als Liebe in der
Gemeinschaft des Vaters, des Sohnes und
des Geistes. Seine Freiheit liegt darum in der
Freundschaft... Durch sein Leiden und
seine Hingabe...beweist Gott seine ewige
Freiheit» (71f.).

Er begriindet auch die trinitarische Inter-
pretation des Kreuzesgeschehens néaher:
«Das Kreuzesgeschehen (draussen) ist...
nur trinitarisch, das heisst geteilt (divisa)
und differenziert zu verstehen. Umgekehrt
wirkt die Hingabe des Sohnes am Kreuz auf
den Vater zuriick und verursacht unendli-
chen Schmerz. Am Kreuz schafft Gott Heil
nach aussen fiir seine ganze Schopfung und
erleidet zugleich das Unheil der ganzen Welt
nach innen an sich selbst. Den opera trinita-
tis ad extra entsprechen von der Schopfung
der Welt an passiones trinitatis ad intra. An-
ders wiare Gott als Liebe gar nicht zu verste-
hen» (177).

Ich meine, dass wir hier in letzte Tiefen
von Moltmanns Trinitdts-Theologie in be-
zug auf die Passion Jesu gedrungen sind und
dass hier auch der Schliissel zu finden ist fiir
die Grundfrage der Menschen: Wie steht
Gott zuihrem Leid: apathisch, teilnahmslos
oder eben mit-betroffen, mit-leidend? Molt-
mann entscheidet sich fiir den sym-pathi-
schen Gott (vgl. 40ff.).

3.2 Katholische Theologen

Am ausfiihrlichsten und konsequente-
sten hat Walter Kasper die Thematik von
Gott und der Passion Jesu weitergefiihrt in
seinem Buch «Der Gott Jesu Christi» 26, be-
sonders in der Kenosis-Christologie (235-
245). Zentrale Aussage ist die folgende:
«Wenn Gott leidet, dann leidet er auf gott-
liche Weise, d.h., sein Leiden ist Ausdruck
seiner Freiheit. Er leidet aus Liebe und an
seiner Liebe, die Uberfluss seines Seins ist»
(242), das «reine Aktivitdt» (actus purus) ist
(243). «Weil Gott die Allmacht der Liebeist,
kann er sich sozusagen die Ohnmacht der
Liebe leisten. Er kann ins Leiden und Ster-
ben eingehen, ohne darin unterzugehen.
Nur so kann er durch seinen Tod unseren
Tod erlésen» (ebd.). Wie Moltmann sieht
auch Kasper Liebe und Leiden in engem
Zusammenhang. «In Gott ist Raum fiir ein
wirkliches sym-pathein mit dem Leiden der

193

Menschen. Der christliche Gott ist darum in
Wirklichkeit ein sympathischer Gott, der
mit den Menschen leidet» (244).

Der Gedanke vom menschenfreundli-
chen, mit-leidenden Gott prédgt auch die
Ausfithrungen von Hans Kiing iiber Gott
und das Leid in «Christ sein». Mehr als Kas-
per und Moltmann geht er vom konkreten
Menschen Jesus aus ?’.

Auch Karl Rahner geht in seinen Refle-
xionen iiber «Christologie heute» von Jesus
aus, von der ganz schlichten Glaubenserfah-
rung mit ihm 28, Wie soll man nun glauben,
dass der Abgrund des Todes, in den Jesus
verschlungen wurde, die «selige Erfiillung
des Leidens Gottes ist?» (362) Die Antwort
darauf erhalten wir in der Auferstehung
Jesu. Sie ist das «gerettete Schicksal» Jesu.
«Die Antwort (Gottes) ist Jesus fiir uns als
der Tote und Auferstandene. Sie bleibt das
uniiberholbare und unwiderrufliche Wort
Gottes an uns» (363).

Die Weiterentwicklung des Themas
«Gott und die Passion Jesu» insgesamt
iiberblickend, konnen wir festhalten, dass
die durch Jiirgen Moltmann eingeleitete Re-
volution im Gottesverstdndnis auch im ka-
tholischen Raum weitgehend nachvollzogen
wurde, nachdem man sich frither nur zag-
haft an das Problem der Veradnderlichkeit
und der Leidensfdhigkeit Gottes herange-
wagt hatte.

4. Neue Fragestellung

Die theologische Diskussion um diese
Fragen muss weitergehen, besonders was die
von Hegel beeinflusste Problematik vom
Kreuzesgeschehen als eines gleichsam not-
wendigen #dusseren Ablaufs eines inneren

22 Ebd. 348.

23 D. Wiederkehr, Neue Interpretation des
Kreuzestodes Jesu. Zu Moltmanns Buch «Der ge-
kreuzigte Gott», in: Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 20 (1973) 441-463,
bes. 457.

24 Ebd.

25 J. Moltmann, Trinitdt und Reich Gottes.
Zur Gotteslehre, Miinchen 1980.

26 W. Kasper, Der Gott Jesu Christi (1982).

27 H. Kiing, Christ sein, Miinchen 1974, 425:
«In Jesus hat sich Gott mit den leidenden Men-
schen solidarisiert. Nirgendwo deutlicher als im
Kreuz wurde offenbar, dass dieser Gott tatsich-
lich ein Gott auf seiten der Schwachen, Kranker,
Armen, Unterdriickten, Unmoralischen und
Gottlosen ist... Und so ist denn auch das Kreuz
Christi nicht als das von einem grausamen Gott
geforderte Opfer zu verstehen. Von Ostern her
verstand man es gerade umgekehrt als die tiefste
Ausserung seiner Liebe.»

28 In: Theologische Schriften XII 353-369.
«Jesus ist ein Mensch, der liebt, der getreu ist, der
dient und vor seinem Todesschicksal nicht aus-
weicht - weder innerlich noch dusserlich -, der in
seinem Tod die letzte Gott-Verlassenheit erfahrt
und sich eben darin selbst und sein Schicksal in die
Hande des Vaters legt» (ebd. 362).



194

Geschehens in Gott betrifft. In diesem Zu-
sammenhang wird sich verscharft die Frage
stellen: Setzt Moltmann - bei aller Betonung
von Kreuz und Auferstehung Jesu - doch zu
wenig beim Menschen Jesus an? Oder wie
Kiing in seinen «Bemerkungen iiber neuere
Losungsversuche der alten Problematik auf
kath. und evang. Seite»? kritisch fragt:
«Ist nicht auch diese erneuerte dogmatische
Christologie oft noch recht weit weg von der
menschlichen Wirklichkeit Jesu?» 3¢

Mir scheint, dass die Menschheit Jesu in
der Kreuzestheologie Moltmanns nicht ge-
niigend konstitutivist. Er vermeidet es ja be-
wusst, seine Theologie vom Leiden Gottes
von der Zwei-Naturen-Lehre her zu konzi-
pieren, lduft aber dadurch Gefahr, der
menschlichen Natur zu wenig Bedeutung
beizumessen. Seine Christologie ist im Kern
eine Deszendenz-Christologie, die bei der
Person des Logos ansetzt, durch die die Per-
sonalitdt Jesu konstituiert ist.

Die katholischen Theologen, wie wir ih-
nen begegnet sind, kommen mehr von der
Zwei-Naturen-Lehre bzw. von der Inkarna-
tion her. Der konkrete Mensch Jesus von
Nazareth, der sich mit dem Leiden und Ster-
ben aller Menschen solidarisiert und in des-
sen Tod sich Gott selbst aus-sagt, ist der
Ausgangspunkt ihrer Christologie und
Kreuzestheologie. Doch eine eigentlich tri-
nitarische Theologie vom Leiden Jesu und
somit vom Leiden in Gott selbst vermochten
sie durch ihre Christologie «von unten»
nicht zu leisten 3!, v

Theologie vom Leiden Jesu, will sie nicht
vor dem Leiden Gottes zuriickschrecken,
miisste meines Erachtens beim konkreten
Menschen Jesus von Nazareth ansetzen, bei
seinem Leben im Widerspruch zur gesell-
schaftlich-religiosen Ordnung und seinem
Leiden und Sterben in Gottverlassenheit.
Von seiner Auferweckung her miisste dann
riickblickend aufgezeigt werden, wie sehr
die Passion dieses Menschen Jesus am
Kreuz, der die eine Person des Sohnes Got-
tes ist, zugleich auch die Passion Gottres
selbst ist, ja noch differenzierter, die Pas-
sion des Vatersin der liebend-leidenden Be-
ziehung zu seinem Sohn in der Liebe des
Heiligen Geistes 32.

5. Die Relevanz der Theologie

des Leidens Gottes

Bei aller Einseitigkeit Moltmannscher
und katholischer Theologie vom Leiden
Gottes ist doch ihre Relevanz festzuhalten:

5.1 Fiir die Christologie und Soteriologie
Nur wenn Gott selbst mit Jesus auf seine
Weise mit-leidet und mit-stirbt, bekommt
das Leiden und Sterben Jesu eine Bedeu-
tung, die es iiber den freiwilligen Tod eines
guten Menschen heraushebt: Dieser Tod

wird nur in Beziehung zum trinitarischen
Gott zu jenem Tod, der Erlosung von Siinde
und Tod ist und der allen Menschen aller
Zeiten Heil und Leben schenkt.

5.2 Fiir die Frage nach dem Sinn

von Leid und Tod

Nur von jener umfassenden ganzheitli-
chen Theologie des Leidens Gottes an seiner
Liebe zum Sohn und in ihm zu allen Men-
schen wird es moglich sein, nicht mehr Gott
fiir das Leiden verantwortlich zu machen.
Gott ist nicht mehr der Angeklagte der Men-
schenfrage nach dem Warum von Leid und
Tod. Gott steht nicht gleichgiiltig dem
menschlichen Leid gegeniiber. Nein: Er sel-
ber leidet in seiner Liebe am Leid der
Menschheit und der Welt mit. «Das Leiden
ist damit nicht abgeschafft, wohl aber ist es
von innen her verwandelt auf Hoffnung
hin.» 33 Anton Thaler

29 In: Menschwerdung Gottes. Exkurs V,
647-670.

30 Ebd. 669.

31 Diesem Desiderat kommt unter den katho-
lischen Theologen wohl Hans Urs von Balthasar
in «Mysterium Paschale» am néichsten. Vgl.
Anm. 12.

32 In diese Richtung weist der Aufriss iiber
Kreuz/Leid von Dietrich Wiederkehr im Neuen
Handbuch theologischer Grundbegriffe 2 (Miin-
chen 1984) 354-363, wo die Kreuzestheologie un-
ter dem Aspekt der dogmatischen Christologie
(das Kreuz als Verborgenheit und Offenbarung
der Gottessohnschaft) und unter dem Aspekt der
Trinitétstheologie (Das Kreuz als Leiden Gottes)
konzipiert wird (bes. 357-361).

33 W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, 244.

Der Ehe entsagen um des
Reiches willen (3)

Das Kultmotiv hat bis vor wenigen Jahr-
zehnten in der Zolibatsfrage eine recht
grosse Rolle gespielt. Im besonderen betont
wurde dabei der Zusammenhang zwischen
dem Eucharistievorstehen und dem Zélibat.

Um des heiligen Kultes willen

Noch Pius XII. schreibt in seiner Enzy-
klika «Sacra virginitas» vom 25. 3. 1954:
«Ausserdem muss man beachten, dass die
Diener des Heiligtums sich nicht nur deshalb
ganzlich von der Ehe enthalten, weil sie das
apostolische Amt verwalten, sondern auch
deshalb, weil sie dem Altare dienen. Denn
wenn schon die Priester des Alten Testa-
mentes wihrend des Tempeldienstes sich der
Ehe enthalten . .. um wieviel mehr schickt es

sich fiir die Diener Jesu Christi, die taglich
das eucharistische Opfer darbringen, dass
sie sich durch dauernde Keuschheit aus-
zeichnen.» Er zitiert dann den heiligen Pe-
trus Damiani, der den Gedanken weiter-
fithrt: Unser Erloser wollte «nicht nur aus
jungfrdulichem Schoss geboren, sondern
auch von einem jungfraulichen Ernéhrer er-
zogen werden . ..von wem will er denn jetzt
seinen Korper beriihren lassen, wo er gewal-
tig herrscht im Himmel». Hier gilt gewiss
«qui nimis probat». Dann diirften ja nur
Ehelose den Leib Christi empfangen. Oder
man konnte die Episode anfithren, wo Jesus
sich von der Siinderin beriihren lisst und
vom Phariséder den Tadel einsteckt: «Wenn
er wirklich ein Prophet wire, so miisste er
wissen, was das fiir eine Frau ist, von der er
sich beriithren lasst» (Lk 7,39).

Nicht bloss hat das 2. Vaticanum und ha-
ben die folgenden Dokumente iiber das
Priestertum klar dargelegt, dass die Wurzel
des neutestamentlichen Priestertums nicht
im alttestamentlichen Kultpriestertum und
iiberhaupt nicht im Kult, im sacerdotium,
liege, sie haben auch das Argument von der
kultischen Reinheit, die zum Zolibat fithren
miisse, praktisch vollig vergessen.

Auch Johannes Paul II., der auf dem
Wesensunterschied zwischen Amtspriester-
tum und allgemeinem Priestertum besteht,
fordert den Zolibat nicht aus diesem We-
sensunterschied. Sicher wird die Forderung
nach Heiligkeit der Priester betont, aber sie
fithrt nicht zu einer Art Leugnung der Ge-
schlechtlichkeit. Hinter dem Kult-Argu-
ment steckt leicht der Gedanke, dass mit der
Heiligkeit die Geschlechtslosigkeit verbun-
den sei. Dagegen ist uns Heutigen klarer be-
wusst, dass durch die Menschwerdung des
Sohnes Gottes in einem Mann auch der
Mensch als Geschlechtswesen in das Heil
hineingenommen ist.

Wir haben in Teil 2 als Hauptmotivation
fiir den priesterlichen Zolibat die Moglich-
keit zum totaleren Einsatz fiir den Dienst
an der Gemeinde gesehen. Dieser Dienst
schliesst natiirlich den Kult, die Spendung
der Sakramente und vor allem die Feier der
Eucharistie mit ein.

Zu diesem Dienst gehort nicht zuletzt das
Gebet des Priesters fiir seine Gemeinde und
die ihm Anvertrauten. Dieses Gebet sollte
ihn zeitlich (Stundengebet!) und existentiell
stark beanspruchen. So stark, dass er um die
Freiheit von ehelichen und familidren Bin-
dungen frohist. Wenn Paulus unser Vorbild
sein kann in der Motivation fiir den Zolibat,
so geht er uns auch hier voran. Fast in allen
authentischen Briefen betont er gleich am
Anfang sein unaufhorliches Gebet fur die
Gemeinde. Diese Seite seines Kultpriester-
tums macht ihn nicht zu einem abgesonder-
ten, sakralisierten, hoheren Wesen, sondern



bringt ihn hin zu den Menschen und ihren
Noten.

Einige Zitate: Rom 1, 9-10: «Unablissig
denkeich an euchin allen meinen Gebeten.»
1 Kor 1,4: «Ich danke Gott jederzeit euret-
wegen fiir die Gnade Gottes, die euch ge-
schenkt wurde.» Phil 1, 3-4: «Ich danke
meinem Gott jedesmal wenn ich an Euch
denke; immer, wenn ich fiir euch alle bete,
tue ich es mit Freude und danke Gott.»
1 Thess 1,2f.: «Wir danken fiir euch alle,
sooft wir in unseren Gebeten an euch den-
ken, unablissig erinnern wir uns vor Gott,
unserem Vater, an das Werk eures Glau-
bens.» 2 Thess 1,3: « Wir miissen Gott euret-
wegen immer danken, Briider, wie es recht
ist.»

Wer das «unabldssig» einigermassen
wortlich nimmt, hat in einem andern Sinn
ein kultisches Motiv, das zusammen mit den
andern genannten Motiven ein eheloses Le-
ben mittragen hilft.

Gewagter Sprung von

der «himmlischen» zur irdischen Ehe

Bis in unsere Zeit hinein findet man ein
Motiv fiir den priesterlichen Zolibat immer
wieder erwdhnt, das man das mystische nen-
nen konnten.

Wir kennen seit der Viterzeit und aus
zahlreichen Biografien von heiligen Jung-
frauen das Wort von der Braut Christi und
Berichte von der mystischen Verlobung ei-
ner jungfrdulichen Seele mit Christus. Die
Jungfrau hat einen Briutigam, der schoner,
reicher, méachtiger ist als jeder andere: Jesus
Christus. Thn zieht sie jedem andern vor,
und um seinetwillen verzichtet sie leicht auf
die Ehe mit einem Mann dieser Erde. Die
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen
wird hier konkretisiert zur Ehelosigkeit um
des Brautigams Jesus willen. Diese mysti-
sche Motivation lasst sich aber, weil das Bild
nicht mehr stimmt, auf den Mann nicht
tibertragen. Trotzdem man vom Mann auch
die Jungfraulichkeit aussagt, kann man ihn
nun einmal nicht Braut nennen.

Es gibt aber einen andern gangbaren
Weg, der im Grund auf der gleichen Linie
liegt. Der Gedankengang ist dieser: Jesus ist
der Brautigam der Kirche. Dieses Bild kehrt
in der geheimen Offenbarung am hiaufigsten
wieder. Aber auch Paulus braucht es. Er
nennt sich Brautfiihrer fiir die Gemeinde,
die er Christus anverlobt (2 Kor 11,2).

Im Johannes-Evangelium erklart der
Taufer sich zum Freund des Brautigams und
bezeichnet Jesus als Brautigam (Joh 3,29),
wobei wohl an das neue Israel als Braut ge-
dacht ist. (Weniger gut eignet sich das Bild
vom Neuen Bund als Ehebund. Jesus ist in
diesem Bild der Mittler des Bundes, Bundes-
partner sind Gott [Jahwe] und das neue Is-
rael.)

Man kann nun sagen, der Priester ver-
trete Jesus in diesem Brautverhiltnis, oder
mindestens er nehme daran teil. Die Kirche
oder die Gemeinde ist dann seine Braut.
Diese Argumentation ist nicht abwegig,
auch wenn sie, was den Priester betrifft, von
biblischen Texten kaum gestiitzt wird. Sie
folgert aus der Tatsache, dass die Priester
die Sendung Christi auf Erden weiterfiih-
ren.

Von da ist der Schritt scheinbar wie
selbstverstandlich: Diese Brautschaft des
Priesters schliesst eine andere Brautschaft
und damit eine Ehe aus. Also priesterlicher
Zolibat. Der Sache nach ist es das gleiche
Motiv wie jenes, das wir als das tragfahigste
gefunden haben: der Einsatz fiir die Ge-
meinde, die Seelsorge. Ob aber das Argu-
ment von diesem Brautschaftsgedanken her
eine wesentliche Stiitzung erfédhrt, ist frag-
lich. Einmal handelt es sich um ein Bild
neben andern Bildern (Herde - Hirt, Wein-
stock-Rebzweige usw.). Bilder diirfen nicht
gepresst werden. Werden aus ihnen allzu
konkrete Schliisse gezogen, so sind sie iiber-
fordert. So, wenn man aus dem Bild von
Hirt und Schafen auf die vollige Unterwiir-
figkeit der Laien unter die Hierarchie
schliessen wiirde. Die Bilder sind anderseits
nicht blosse Bilder und leere Vergleiche. Es
entsprechen ihnen durchaus Realitdten.
Aber diese Realitdten sind nicht auf der
Ebene des Leiblichen, Materiellen, Mess-
baren zu suchen. Zum Beispiel entspricht
dem Bild vom Weinstock und den Rebzwei-
gen die Wirklichkeit des iibernatiirlichen
Lebenszusammenhanges der Getauften mit
Jesus. Und dem Wort vom Brot des Lebens,
das wir in der Eucharistie empfangen, ent-
spricht die Wirklichkeit, dass das Leben
Gottes in uns durch dieses Brot gemehrt
wird, ja dass dieses Brot «vorhilt zum ewi-
gen Leben», und wer von ihm isst, wird
nicht mehr hungern, so wie der, der trinkt
vom Wasser, das Jesus gibt, nicht mehr diir-
sten wird in Ewigkeit (vgl. Joh 6,48-58;
4,14). Diese Realitét auf die materielle, leib-
liche Ebene einfach zu iibertragen ist aber
nicht moglich. Der die Eucharistie empfan-
gen hat, wird fiir sein irdischen Leben noch
immer Brot brauchen. Gleicherweise darf

man aus dem Bild von der Brautschaft mit

der Kirche oder der Gemeinde nicht so unge-
schiitzt auf die leibliche Ebene hiniiber
wechseln und von daher, also wegen dieser
mystischen Brautschaft, die Ehelosigkeit als
eindeutige Konsequenz fordern.

Ahnliches ist zu sagen von der mysti-
schen Vaterschaft. Hier kann man noch we-
niger auf Jesus zuriickgreifen. Er ist der
Sohn des Vaters und beansprucht das Bild
von der Vaterschaft im allgemeinen nicht
fir sich. Dagegen beansprucht Paulus das
Bild fiir sich: «Viter habt ihr nicht viele. Ich

195

bin durch das Evangelium euer Vater gewor-
den» (1 Kor 3,15). Anderseits warnt das
Matthidus-Evangelium die Jiinger, sie sollen
sich nicht Viter nennen lassen (Mt 22,9),
«denn nur einer ist euer Vater, der Vater im
Himmel», mit anderen Worten, die Texte
des Neuen Testamentes selber warnen da-
vor, das Bild zu iiberstrapazieren. Nur
schon der Umstand, dass Paulus (1 Thess
2,7-8) sich auch als Mutter bezeichnet, ist
Gegenbeweis genug dafiir.

Trotzdem steht hinter dem Wort von der
Vaterschaft eine Wirklichkeit. Es ist nicht
falsch, wenn die Bischofe sich als Viter ihrer
Diozese fiithlen, und es ist auch nicht falsch,
wenn dann den Priestern an diesem Vater-
sein ein Anteil zugesprochen wird. Das hat
vor nicht allzu langer Zeit noch Sandro Vita-
lini in einem Artikel in der SKZ (Nr. 27/28,
1983) betont. Er wollte darin ein Argument
fiir den Zolibat entdecken.

Es ist aber wohl wieder ein zu gewagter
Sprung aus dem Bild und Zeichen in die leib-
liche und irdische Wirklichkeit, wenn ge-
schlossen wird: weil die Priester in einem
echten Sinn geistige Viter ihrer Gemeinde
sind, konnen sie unmoglich leibliche Viter
werden. Also Zolibat. Das Argument sieht
zueinfach undirgendwie zu schon aus. Es ist
aber fraglich, ob es fiir ein zolibatéres, all-
tdgliches Leben viel zur Tragfiahigkeit bei-
steuern kann.

Fiir den Himmel,

weil die Erde schlecht ist?

Es besteht kein Zweifel: Die Motivation
fiir die evangelische Ehelosigkeit ist in den
verschiedenen Zeiten recht verschieden,
auch wenn alle sich dabei auf das Wort «um
des Himmelreiches willen» berufen. Am
sichtbarsten ist der Wandel bei jener Argu-
mentation, die im genannten Wort den
«Himmel» als Gegensatz zur Erde auffasst.
Von da bis zur Verachtung des Irdischen
und damit des Leiblichen ist dann ein kleiner
Schritt, und wir kommen rasch in die Néhe
einer manichéistischen Auffassung vom bo-
sen Leiblichen und vom guten Geistigen.

Noch Pius X. hat in seiner Enzyklika
«De sacerdotio catholico» (20. 12. 1935)
dies als Hauptargument fiir den priesterli-
chen Zolibat erwédhnt: Der Priester ist ein
Mann des Geistes, der Geist ist hoher als das
Fleisch. Also muss er sich von allem abwen-
den, was mit dem Fleischlichen zu tun hat.
Es gehort sich, dass er den fleischlichen Ge-
liisten entsagt und immer mehr ein geistiger
Mensch wird, einer, der mit Irdischem
nichts zu tun hat, sondern dem Himmli-
schen zugehort.

Dass auch dieses Argument ein Stiick
weit seine Berechtigung hat, soll nicht ge-
leugnet werden. Auch Paulus spricht von
den Christen als Geisterfiillten (1 Kor 2,13-



196

3,1). Er hat es aber sicher nicht so verstan-
den, dass diese Geistesmenschen nurmehr
iiber die Erde hinschweben und véllig ver-
geistigt sind. Wer so argumentiert, miisste
dann fiir diese Geistesheroen nicht bloss ge-
schlechtliche Enthaltsamkeit fordern, son-
dernauch ein Leben ohne Speise und Trank.
Dass dies lange Zeit als Inbegriff der Heilig-
keit galt, weiss die Kirchengeschichte von
den Einsiedlern bis hin zu den Styliten ge-
nugsam.

Mehr verwundern muss man sich, dass
dieses Argument vom Priester als Mann des
Geistes und deshalb der Ehelosigkeit in der
erwahnten Enzyklika Pius’X. als Hauptmo-
tiv vorgestellt wird.

Vom Geistesmenschen zum Engel geht
dann in der gleichen Linie der nichste
Schritt. Die Priester miissen wie Engel sein.
Der Vergleichspunkt ist dabei nicht etwa die
hohe Intelligenz oder der starke Wille, son-
dern eben die Leiblosigkeit der Engel.

Das Motiv von der Engeldhnlichkeit
kehrt noch einmal wieder bei Pius XI. (En-
zyklika «Sacra virginitas» vom 25. 3. 1954).
Dann aber verschwindet es, soviel ich sehe,
aus allen Schriften und Dokumenten iiber
die priesterliche Ehelosigkeit. Menschen
konnen nun einmal nicht Engel werden und
umgekehrt. Heute wird vom Priesteramts-
kandidaten erwartet, dass er seine Ge-
schlechtlichkeit integriert in sein Mensch-
sein, ohne sich davon beherrschen zu lassen.
Dass er aber engelgleich werde, liegt wohl
fern von allen Uberlegungen.

Wenn schon kein Engel - so wird ofter
argumentiert -, so wird der Priester durch
die Weihe doch ein hoheres Wesen. Wir wol-
len hier keine Theologie der Weihe einflech-
ten. Sicher ist mit der Weihe eine Ubereig-
nung an Gott verbunden und zugleich eine
Beauftragung von Gott her, die den Men-
schen ganzheitlich prigt (das sogenannte
unausloschliche Merkmal). Ein hoheres
Wesen wird er aber dadurch nicht. Und auch
wenn die Rede ist von einem Wesensunter-
schied zwischen allgemeinem Priestertum
und Weihepriestertum, so ist dieser Unter-
schied nicht von den Tragern des Priester-
tums ausgesagt, sondern von der je verschie-
denen priesterlichen Aufgabe.

Der Umstand, dass es heute auch in der
westlichen Kirche geweihte Verheiratete
gibt, ndmlich ein Teil der standigen Diakone
(an der Tatsache ihrer Teilnahme am Weihe-
sakrament wird von niemand geriittelt),
diirfte mithelfen, im Bewusstsein des Volkes
Gottes eine zu enge Verbindung zwischen
Weihe und Zolibat abzubauen. Das braucht
weder dem einen noch dem andern Eintrag
zu tun.

Man miisste iibrigens auch eine andere
Entwicklung hier anfiigen: Durch die Aner-
kennung der Sdkularinstitute als kirchlich

anerkannter Weg zur Vollkommenheit -
und vielleicht auch durch das vom Opus Dei
verkiindete Ideal der Heiligung durch die
berufliche Arbeit - wurde ein wichtiger
Schritt getan, um von einer einseitigen Sicht
der Vollkommenheit als Weltflucht wegzu-
kommen.

Zwar sind in den Sédkularinstituten heute
noch nur zo6libatare Mitglieder zugelassen.
Aber ihre berufliche Tétigkeit muss keines-
wegs direkt mit der Kirche und der Seelsorge
verbunden sein; sie leben nicht bloss in der
Welt, sondern leisten auch ihren Dienst an
der Welt, in simtlichen Bereichen des profa-
nen Lebens.

Diese nicht unwichtige Abkehr vom frii-
her einzigen Ideal der Vollkommenheit liegt
im iibrigen auf der Linie der Weltzuge-
wandtheit des Konzilsdekrets Gaudium et
spes, und auch von daher wird die Argumen-
tation von den engelgleichen und nur mit
dem Himmel beschiftigten Vollkommenen
nicht mehr bestehen konnen.

Die Motivation lebt vom Leben

Jungen Eheleuten sagen wir bei der
Trauung, dass ihre Ehe jetzt zwar geschlos-
sen ist, dass sie aber erst beginnt; ja dass sie
ein Leben lang nicht ist, sondern wird. Zei-
chen und Gestalt sind dabei einem starken
Wandel unterworfen. Das gleiche gilt natiir-
lich auch von der einmal gewéahlten Ehelo-
sigkeit. Sie ist nicht, sondern sie wird. Und
das gilt nicht zuletzt auch von ihrer Motiva-
tion. Altere Priester haben wihrend ihrer
asketisch-spirituellen Ausbildung andere
Motivationen mitbekommen als die heuti-
gen Priesteramts-Kandidaten. Einfach weil
sich ja auch das Priesterbild gewandelt hat.
Andere Griinde des Wandels haben wir auf-
zuzeigen versucht. Es ist nichts Absonder-
liches, wenn im Laufe der Jahrzehnte man-
che Motive verblassen und andere verstarkt
werden. Wir haben darzulegen versucht,
dass fiir den priesterlichen Zolibat die Hin-
ordnung auf die Gemeinde und der existen-
tielle Einsatz fiir sie wohl das tragféhigste
und vor allem das spezifische Motiv ist. Da-
bei ist Gemeinde nicht nur als die geografi-
sche Pfarrei zu verstehen; auch der Dienst
am Bistum oder an der Priesterausbildung
oder in einer Spezialseelsorge ist selbstver-
standlich im weiteren Sinne Gemeinde-
dienst.

Eines ist nicht zu vergessen: Vielleicht ist
es in den fritheren Darlegungen nicht so
deutlich gesagt worden: Seelsorge, Gemein-
dedienst ist nicht einfach Management, ist
nicht in erster Linie Organisation, sondern
ist ein Leiten der Herde Jesu, ein Aufbauen
des Leibes Christi. So hiangt selbstverstand-
lich das Motiv Seelsorge direkt mit dem
Konig der Basileia zusammen. Alles, was
uns in seine Nihe bringt, starkt die Motiva-

tion. Hierher gehoren alle die Empfehlun-
gen der priesterlichen Askese: Gebet, Medi-
tation, Stundengebet, Visitatio, Gewissens-
erforschung, Beichte, Marienverehrung.
Nur scheint mir, dass diese einzelnen Ubun-
gen oft zu sehr nebeneinander gestellt und je
einzeln empfohlen wurden. Sie sind aber alle
nur Wege, um zu einer personlichen engen
Jesus-Beziehung zu kommen, die Verstand
und Herz erfasst.

Wie es bei der Ehe Krisen geben kann
und ein Verheirateter sich fragt: Habe ich
damals richtig gewéahlt, so kann es diese
Frage auch beim Priester und seinem Ja zum
Zolibat geben. Die Frage stellen heisst noch
nicht das Jain Frage stellen oder zuriickneh-
men. Es braucht aber neue Bestdarkung, und
eben diese kann aus dem Leben des Seelsor-
gers kommen. Wenn wir als das tragfahigste
Motiv den Dienst an der Gemeinde unseres
iiber alles geliebten Herrn nannten, so be-
deutet eine positive und freudige Pastora-
tion und echte Liebe auch zur konkreten Ge-
meinde die beste Bestdarkung auf dem ge-
wihlten Weg. Ubrigens: Ohne genaue
Zahlen zur Verfiigung zu haben, glaube ich
feststellen zu konnen, dass von jenen, die
das Priestertum aufgegeben haben, die in
der Gemeindeseelsorge Tétigen prozentual
weniger sind als die Nicht-Gemeindeseel-
sorger.

Jedermann kennt die Schwachstellen
des zolibatiren Mannes: Hagestolz («Wir
aber konnen, was ihr andern nicht fertig
bringt!»), Eigensinn und Eigenbrotelei und
was dergleichen Charaktergefahren mehr
sind. Ihnen stehen aber auch positive Werte
gegeniiber: eine gewisse Gelassenheit, mehr
Freiheit in Entscheidungen, wirtschaftlich
grossere Unabhdngigkeit und mehr Parrhe-
sia, das heisst Mut zum freieren, 6ffent-
lichen Wort, vielleicht darf man sogar sa-
gen: auch mehr Schalk und Humor. (Zeu-
gen nicht alle Pfarrer-Witzbiichlein, die
heute herauskommen, dafiir? Sie stammen
ja meist von Pfarrern.) Dies alles soll hier
nur kurz angedeutet sein.

Der personliche Weg

Die angemessene personliche Stufe

wihlen

Wir sprachen am Anfang von Stufen des
Zolibats. Das Neue Testament selbst kennt
sie. Zeitweiser oder endgiiltiger Verzicht auf
die Ehe, Verzicht von Jugend auf oder nach
dem Tod eines Ehegatten. Ebenso bedeut-
sam ist der Umfang des Verzichtes. Das Kir-
chengesetz schreibt dem Buchstaben nach
nur den Verzicht auf geschlechtlichen Um-
gang vor und schliesst daraus auf die Un-
moglichkeit einer Ehe. Aber daneben gibt es



die andern Verzichte: Vor allem kann die
Ehelosigkeit als ein Teil der Armut gesehen
und gelebt werden. Oder sie kann auch im
Pfarrhaus mehr oder weniger gelebt werden
in der Form eines Einsiedlerlebens. Dann
aber gibt es auch eine Ehelosigkeit, die ein
Zusammenleben mit andern nicht aus-, son-
dern einschliesst. Wir denken da zuerst an
Kloster und Kongregationen, an die ver-
schiedenen Priestervereinigungen, an Le-
bensgemeinschaften oder Freundschaften
unter Priestern mit mehr oder weniger fe-
sten Bindungen, dann aber auch an die
Lebensgemeinschaft in einem Pfarrhaus mit
einer Pfarrhaushélterin oder Pfarrhaus-
frau, die recht viele Stufen von Zusammen-
leben haben kann, lebensméssig wie zeitlich
gesehen.

Es scheint, dass die Kirchenleitung heute
diese Form zolibatdren Lebens, bei der ein
Gemeindeseelsorger in einem von einer Frau
gefithrten Haushalt lebt, fiir den normalen
Fall hélt.

Vielleicht ist es gut, auch einmal festzu-
stellen, dass die Ehelosigkeit des katholi-
schen Priesters im Normalfall nicht ohne
andere Zolibatére gelebt wird, ja dass sie fir
zahlreiche Menschen zum Motiv wird, sel-
ber den Zolibat zu leben. Eine solche Ehe-
losigkeit der Pfarrhausfrau kann demnach
in einem ganz echten Sinn eine Ehelosigkeit
«um des Reiches willen» sein. Die Pfarr-
hausfrau ermoglicht dem zo6libatiaren Prie-
ster konkret den volleren Dienst am Reich.
Man hat frither dieser Gruppe von ehelosen
Frauen (6fters als heute war es frither eine
leibliche Schwester oder die Mutter des Prie-
sters) und ihrer Motivation herzlich wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. Natiirlich ist
heute auch die Situation eine andere; das
Ideal der zuriickgezogenen stillen Magd im
Pfarrhaus, die nur ihren «Herrn» oder «die
Herren» bediente, hat sich wesentlich gean-
dert. Die Pfarrhaushilterin steht viel stiarker
auf die eine oder andere Weise im Dienst
nicht bloss des Pfarrers, sondern der Pfar-
rei, und eben darum ist eigentlich auch ihre
Motivation in der Linie derjenigen des Prie-
sters.

Der einzelne Priester soll sich also selber
den Weg suchen und die Stufe frei wahlen,
auf welcher er seine Ehelosigkeit menschlich
ansiedeln will. Dass sie menschlich und leb-
bar sein muss, ist iibrigens im Neuen Testa-
ment klar ausgesprochen, wenn es bei Mar-
kus heisst: «Jeder, der um meinetwillen und
um des Evangeliums willen Haus oder Brii-
der, Schwestern, Mutter, Vater, Kinder
oder Acker verlassen hat, wird das Hundert-
fache dafiir empfangen. Jetzt in dieser Zeit
wird er Hduser, Briider, Schwestern, Mut-
ter, Kinder und Acker erhalten...» (Mk
10,29-30). Nur Lukas zdhlt in der Parallel-
stelle (18,29) auch die Frau auf, die der Jiin-

ger um des Reiches Gottes willen verlésst.
Das geht ihm insofern leichter, als er das,
was der Jiinger dafiir erhilt, nicht im einzel-
nen aufreiht.

So haben schon die Apostel ihren ganzen
oder zeitweisen Zolibat gelebt: In der Ge-
meinschaft mit andern Ehelosen um des Rei-
ches willen; in der Gemeinschaft mit den an-
dern Aposteln und mit den Frauen aus Gali-
lda. Sie bildeten aber nicht irgendwelche
Gemeinschaften, sondern die neue Familie
Jesu. Und er streckte die Hand iiber seine
Jiinger aus und sagte: «Das hier sind meine
Miitter und meine Briider» (Mt 12,49).

Man darf hier auch hinweisen auf andere
Texte im Neuen Testament, aus denen klar
hervorgeht, dass Jesus und die Apostel
wegen ihrer totalen oder zeitweisen Ehelo-
sigkeit durchaus die menschlich warmen Be-
ziehungen zu andern Menschen und nicht
zuletzt auch zu Frauen nicht aufgaben.
Jesus selbst wird begleitet von vielen Frauen
aus Galilda, die ihn von dort her begleitet
haben und fiir ihn und seine Jiinger sorgten
(vgl. Mt 27,55-56; 28, 1-8; Lk 8,1-3). Oder
man muss etwa erinnern an die herzliche
Freundschaft, die Jesus mit Lazarus, seinen
Schwestern Marta und Maria verband, und
die Gastfreundschaft, die er dort genoss.
Jesus liebte diese drei Geschwister und
fithlte sich bei ihnen daheim wie ein leibli-
cher Bruder (Joh 11,5). Sogar beim intellek-
tuellen Theologen Paulus zeigt sich nicht
bloss eine herzliche, ja innige Liebe zur Ge-
meinde, wie wir frither sahen, sondern auch
eine enge Beziehung zu einzelnen Glaubi-
gen, so wenn er im Romerbrief Rufus griisst
und seine Mutter, «die auch mir eine Mutter
ist» (Rom 16,13).

Wieviel schon in dieser Welt?

Eine gewisse Kompensation ist also fiir
den, der um Jesu willen auf etwas Wertvol-
les verzichtet, durchaus legitim. Der um des
Reiches willen auf die Ehe verzichtet, darf
unter Umstianden Hauser und Acker haben,
also Hab und Gut, und er darf Freude haben
an dem, was ihm aus dem Acker und dem
Weinberg zuwichst. Er darf essen und trin-
ken in gastfreundlichen Hausern; er darf
neue Briider und Schwestern, Miitter und
Kinder haben (Mk 10,30), also Freund-
schaften haben und in familiendhnlichen
Gemeinschaften leben. Bekanntlich wurde
aber das Mass ofters tiberschritten: Es fangt
an damit, dass die Priester und Monche als
Feinschmecker galten, die reichlich und gut
essen und trinken, und endet im Alkoholis-
mus. Oder die Freude am «Acker» wird zur
Habsucht, und die Kirche und ihre Vertreter
gehen durch die Geschichte als jene «mit
dem grossen Magen», der unersittlich und
geldgierigist. Oder die Freundschaft kommt
zu Recht oder Unrecht in den Geruch der

197

Homophilie. Oder die gewéahlte Gemein-
schaft mit Priestern beansprucht den einzel-
nen so, dass ihm seine Gemeinde zweit- oder
drittrangig wird. Oder kirchliche Zolibatére
machen, weil sie in den Augen der Menschen
ein ausserordentliches Leben fiihren, An-
spruch darauf, ein eigener Stand zu sein mit
Privilegien aller Art. Eigener Gerichtsstand,
eigene Kleidung, eigene Ehrentitel geben da-
von Zeugnis. Oft genug endet dann, was gut
angefangen und den Mitmenschen Achtung
abgenotigt hat, in der Unglaubwiirdigkeit
und in der Abwertung der Ehelosigkeit um
des Reiches willen.

Wo aber ist die Grenze zwischen legitim
menschlicher Lebbarkeit des Zolibates und
der Lacherlichkeit, der man diese Ehelosig-
keit durch falsche Kompensation preisgibt?
Die Antwort heisst wahrscheinlich: das
Reich, das Evangelium, der Herr. Weil ihm
das Reich Gottes, in welcher Form auch im-
mer, liber alles geht, hat einer auf die Ehe
verzichtet. Wenn er auf andere menschliche
Werte nicht verzichtet hat, so miissen doch
auch sie auf das Reich bezogen und so ins
Leben eingebaut werden. Sonst ist der totale
Verzicht auf den einen Wert eben unglaub-
wiirdig. Also muss die Gemeinschaft der um
des Reiches willen Zolibataren eine Gemein-
schaft um den Herrn sein, die Kostlichkei-
ten, die «der Acker und der Weinberg» ge-
ben, und alle andern Werte miissen stets neu
vom Evangelium her ihr Gewicht oder Un-
tergewicht zugewiesen bekommen. Privile-
gien, Einfluss und eventuell Macht sind
dann dazu zu verwenden, dass die Armen,
die Kleinen durch sie zu ihrem Recht kom-
men.

Das Markus-Evangelium fiigt, wenn es
bei 10,30 die Kompensationen aufz#hlt, so-
zusagen als Dampfer hinzu, dass der Ver-
zichtende die Gaben, die er in dieser Welt
dafiir bekommt, nur «unter Verfolgungen»
geniesst. Das miissen nicht blutige Verfol-
gungen sein. Gemeint sein kann auch der
standige Kampf eines zunichst hochherzi-
gen Menschen, der aber mit seinen inneren
und dusseren Grenzen zu ringen hat.

Den Blickwinkel erweitern

Zum Schluss soll ein Anliegen noch
eigens betont werden, das da und dort in un-
seren Uberlegungen schon aufgeschienen
ist.

Wir beklagen uns, dass heute in so vielen
Diskussionen um die Kirche von seiten der
Gléaubigen wie erst recht unter nichtkatholi-
schen Christen fast keine Diskussion statt-
finden kann, ohne dass mit einer Breitseite
gegen den Zolibat der Priester geschossen
wird. Sind wir nicht zu einem Teil selber
schuld daran? Miissten wir nicht selbst zu-
erst den priesterlichen Zolibat aus einer ge-
wissen Isolation befreien und ihn in einen



198

grosseren Zusammenhang stellen? Die Ehe
zum Beispiel sehen wir heute nicht mehr als
blosse Geschlechtsgemeinschaft zur Erfiil-
lung des Geschlechtstriebes an, sondern als
Lebens- und Liebesgemeinschaft, in welche
die Sexualitét integriert sein muss. Das Zoli-
batsgesetz zielt noch immer auf die ge-
schlechtliche Enthaltsamkeit. So wird der
Blick abgelenkt vom eigentlichen Ideal eines
Lebens ganz fiir die Sache Gottes. Eine Iso-
lation sehe ich auch darin, dass fast immer
die evangelische Ehelosigkeit mit der Jung-
fraulichkeit in eins gesetzt wird, dass man
also die andern, durchaus berechtigten Stu-
fen der Ehelosigkeit des Witwers, der Witwe
oder auch die zeitweilige Ehelosigkeit (die
das Evangelium kennt) kaum beachtet.
Warum beten wir eigentlich immer nur
darum, dass Gott junge Menschen in den
Priesterstand berufen moge? Sowohl der
Anruf des Herrn wie das Charisma der Ehe-
losigkeit um des Reiches willen kann doch
auch reifere Menschen treffen. Gleichzeitig
soll noch einmal daran erinnert werden,
dass der Zolibat des katholischen Priesters
ohnehin selten allein gelebt wird. Er ist stets

verbunden nicht bloss mit dem zélibataren
Leben priesterlicher Mitbriider, sondern
auch mit dem Zolibat von so und so vielen
Laien, die mit ihm die Seelsorge teilen und
sie ermoglichen.

Und das Wichtigste: Die Ehelosigkeit ist
sicher ein herausragendes Zeichen fiir die
Nachfolge Christi. Aber sie darf von der Ge-
samtnachfolge mit allen ihren Idealen und
Radikalitdten nicht getrennt werden. Zwar
darf es durchaus innerhalb der Nachfolge
solche geben, die sich besonders die Armut
und Besitzlosigkeit herausnehmen, andere,
die gewaltlos leben und sogar fiir die Sache

des Herrn sterben, andere, die auf jede

Form von Karriere verzichten, andere, die
als Einsiedler auf die Werte der Gemein-
schaft verzichten, und eben solche, die auf
die Ehe verzichten. Aber nie darf der Akzent
auf dem einen Ideal die andern radikalen
Anspriiche des Evangeliums iiberdecken.
Der Teil darf nie das Ganze ausser acht las-
sen. Die Jungfraulichkeit und in ihrem Ge-
folge die Ehelosigkeit haben ohnehin etwas
mit Ganzheitlichkeit zu tun.

Karl Schuler

An alle Priester der Kirche
zum Griindonnerstag
1986

Liebe Briider im Priesteramt!
1. Griindonnerstag, das Fest der Priester

Wieder stehen wir kurz vor dem Griin-

donnerstag, dem Tag, an dem Jesus Chri-
stus die heilige Eucharistie und zugleich un-
ser Priesteramt eingesetzt hat. «Da er die
Seinen, die in der Welt waren, liebte, erwies
er ihnen seine Liebe bis zur Vollendung.» !
Als der Gute Hirt ging er hin, sein Leben zu
geben fiir seine Schafe,? um die Menschen
zu retten, sie mit seinem Vater zu versbhnen
und zu einem neuen Leben zu fithren. Und
so bot er schon den Aposteln als Speise sei-
nen Leib dar, fiir sie hingegeben, und sein
Blut, fiir sie vergossen.

In jedem Jahr ist dies ein grosser Tag fiir
alle Christen: In der Nachfolge der ersten
Jiinger kommen sie zusammen, um in der
abendlichen Liturgie, welche das Letzte
Abendmahl erneuert, den Leib und das Blut
Christi zu empfangen. Sie erhalten vom Hei-
land das Vermichtnis der Bruderliebe, die
ihr ganzes Leben durchdringen soll, und sie
beginnen, mit ihm zu wachen, um sich seiner
Passion anzuschliessen. Ihr selbst werdet sie

zur Gemeinschaft zusammenfithren und ihr
Gebet leiten.

Aber dieser Tag ist in besonderer Weise
gross fiir euch, liebe Briider im Priesteramt.
Erist das Fest der Priester. Erist der Tag, an
dem unser Priestertum entstand, das Teil-
habe ist am einzigen Priestertum unseres
Mittlers Jesu Christi. An diesem Tag sind
die Priester der ganzen Welt eingeladen, zu-
sammen mit ihren Bisch6fen die Eucharistie
gemeinsam zu feiern und vor ihnen die Ver-
sprechen ihrer priesterlichen Verpflichtun-
gen im Dienst Christi und seiner Kirche zu
erneuern.

Wie ihr wisst, fiihle ich mich einem jeden
von euch bei dieser Gelegenheit besonders
verbunden. Und wie in jedem Jahr sende ich
euch als Zeichen unserer sakramentalen
Einheit im selben Priestertum und gedrangt
durch meine herzliche Wertschétzung, die
ich fiir euch hege, und durch meinen Auf-
trag, alle meine Briider in ihrem Dienst fiir
den Herrn zu stirken, diesen Brief, um euch
zu helfen, das unerhorte Geschenk neu zu
beleben, das euch durch die Auferlegung der
Hinde anvertraut worden ist. 3 Dieses Prie-
steramt, an dem wir Anteil haben, ist auch
unsere Berufung und unsere Gnade. Es
prégt unser ganzes Leben mit dem Siegel ei-
nes Dienstes, der am meisten notwendig ist
und die héchsten Anforderungen stellt, der
Dienst am Heil der Seelen. Wir werden darin
eingeiibt durch das Vorbild zahlreicher Mit-
briider, die uns vorangegangen sind.

2. Das unerreichte Vorbild

des Pfarrers von Ars

Einer von ihnen ist dem Gedéachtnis der
Kirche sehr gegenwartig geblieben und wird
in diesem Jahr wegen des zweihundertsten
Jahrestages seiner Geburt besonders gefei-
ert: der heilige Jean-Marie Vianney, Pfarrer
von Ars.

Wir mochten alle Christus, dem Ersten
der Hirten, fiir dieses ausserordentliche Bei-
spiel eines priesterlichen Lebens und Wir-
kens danken, wie es der heilige Pfarrer von
Ars der ganzen Kirche und vor allem uns
Priestern darbietet.

Wie viele von uns haben sich auf das
Priestertum vorbereitet oder iiben heute ih-
ren schwierigen Dienst als Seelsorger aus,
indem sie dabei die Gestalt des heiligen Jean-
Marie Vianney vor Augen haben! Sein Bei-
spiel sollte nicht in Vergessenheit geraten.
Mehr denn je haben wir sein Zeugnis und
seine Fiirbitte notig, um der Situation unse-
rer Zeit begegnen zu konnen, in der sich die
Verkiindigung trotz einer gewissen Zahl von
Hoffnungszeichen einer wachsenden Ver-
weltlichung gegeniibersieht, man die iiber-
natiirliche Aszese vernachldssigt, viele die
Ausrichtung auf das Reich Gottes aus den
Augen verlieren und man sich oft, sogar in
der Pastoral, zu ausschliesslich um den so-
zialen Aspekt und um irdische Ziele kiim-
mert. Der Pfarrer von Ars musste im ver-
gangenen Jahrhundert gegen Schwierigkei-
ten angehen, die vielleicht anders aussahen,
aber nicht weniger gross als die heutigen wa-
ren. Durch sein Leben und Wirken war er
fiir die Gesellschaft seiner Zeit gleichsam
eine starke evangelische Herausforderung,
die erstaunliche Friichte der Bekehrung ge-
bracht hat. Zweifellos stellt er auch heute
noch fiir uns diese grosse evangelische Her-
ausforderung dar.

Ich lade euch darum ein, jetzt iiber unser
Priestertum nachzudenken und dabei auf
diesen einzigartigen Hirten zu schauen, der
zugleich die volle Erfiillung des priesterli-
chen Amtes und die Heiligkeit seines Tra-
gers veranschaulicht.

Ihr wisst, dass Jean-Marie Baptiste
Vianney am 4. August 1859 in Ars verstor-
ben ist, nach vierzig Jahren einer Hingabe
bis zur Erschépfung. Er war damals 73 Jah-
re alt. Bei seiner Ankunft war Ars ein klei-
nes, unbekanntes Dorf in der Di6zese von
Lyon, heute von Belley. Am Ende seines Le-
bens stromte man aus ganz Frankreich dort-
hin, und sein Ruf der Heiligkeit hat nach sei-
nem Heimgang zu Gott schnell die Auf-
merksamkeit der ganzen Kirche auf sich
gezogen. Nach der Seligsprechung durch
den heiligen Pius X. im Jahre 1905 hat Pius

1 Joh 13,1.
2Vgl. Joh 10,11.
3 Vgl. 2 Tim 1,6.



XI. ihn im Jahre 1925 heiliggeprochen; im
Jahre 1929 hat er ihn dann zum Schutzpa-
tron der Seelsorger der ganzen Welt erklart.
Zum hundertsten Jahrestag seines Todes hat
Johannes XXIII. die Enzyklika «Nostri sa-
cerdotii primitias» geschrieben, um den
Pfarrer von Ars als Beispiel fiir Leben und
Aszese des Priesters, als Vorbild fiir Gebet

und eucharistische Frommigkeit sowie fiir
pastoralen Einsatz vorzustellen, und das al-
les auf die Bediirfnisse unserer Zeit bezogen.
Im vorliegenden Brief mochte ich lediglich
eure Aufmerksamkeit auf einige wesentliche
Aspekte richten, die uns helfen kénnen, un-
ser Priestertum neu und tiefer zu entdecken
und es besser zu leben.

Das wahrhaft ausserordentliche Leben

des Pfarrers von Ars

3. Sein ausdauernder Wille, sich auf das

Priestertum vorzubereiten

Der Pfarrer von Ars ist zunéchst ein Bei-
spiel an starkem Willen fiir diejenigen, die
sich auf das Priestertum vorbereiten. Eine
Reihe von Schwierigkeiten hétte ihn entmu-
tigen konnen: Auswirkungen der Revolu-
tionswirren, fehlender Unterricht in seiner
lindlichen Umgebung, die Zuriickhaltung
seines Vaters, die Notwendigkeit, sich an
der Feldarbeit zu beteiligen, die Risiken des
Militardienstes und vor allem, trotz seiner
intuitiven Intelligenz und regen Empfind-
samkeit, die grosse Schwierigkeit, zu lernen
und sich etwas einzuprdgen und folglich
dem theologischen Unterricht auf Latein
folgen zu konnen, und schliesslich eine da-
durch bedingte Entlassung aus dem Seminar
von Lyon. Weil jedoch die Echtheit seiner
Berufung anerkannt wurde, konnte er im
Alter von 29 Jahren geweiht werden. Wegen
seiner Ausdauer im Arbeiten und Beten
iiberwand er alle Hindernisse und Begren-
zungen wie auch in seinem spateren Priester-
leben die Schwierigkeit, seine Predigten
miihsam vorzubereiten oder am Abend
Werke von Theologen oder geistlichen
Schriftstellern zu lesen. Von jungen Jahren
an war er von der grossen Sehnsucht erfiillt,
als Priester «die Seelen fiir den lieben Gott
zu gewinneny»; er wurde darin bestarkt
durch das Vertrauen seines Nachbarpfarrers
von Ecully, der einen guten Teil seiner Vor-
bereitung auf das Priestertum iibernommen
hatte, weil er an seiner Berufung nicht zwei-
felte. Welch mutiges Beispiel fiir diejenigen,
die heute die Gnade erkennen, zum Priester-
tum berufen zu sein!

4. Die Tiefe seiner Liebe zu Christus

und zu den Seelen

Der Pfarrer von Ars ist fiir alle Seelsor-
ger ein Beispiel an priesterlichem Eifer. Das
Geheimnis seiner Hochherzigkeit liegt ohne
Zweifel in seiner grenzenlos gelebten Liebe
zu Gott, mit der er stindig auf jene Liebe
antwortete, die sich im gekreuzigten Herrn
Jesus Christus offenbart hat. Dort griindet
sein sehnliches Verlangen, alles zu tun, um
die durch Christus zu einem so hohen Preis
erlosten Seelen zu retten und zur Liebe Got-

tes zuriickzufiithren. Erinnern wir uns an
eines seiner knappen Worte, fiir die er ein
Geschick hatte: «Das Priestertum, das ist
die Liebe des Herzens Jesu.» * Immer wie-
der kam er in seinen Predigten und Kateche-
sen auf diese Liebe zuriick: «Mein Gott, ich
mochte lieber sterben in der Liebe zu dir, als
nur einen einzigen Augenblick zu leben,
ohne dich zu lieben. .. Ich liebe dich, mein
gottlicher Erloser, weil du fur mich gekreu-
zigt worden bist ... weil du mich gekreuzigt
haltst fiir dich.»

Um Christi willen sucht er wortwortlich
den radikalen Forderungen zu entsprechen,
die Jesus im Evangelium den Jiingern, die er
zur Mission aussendet, stellt: Gebet, Armut,
Demut, Selbstverleugnung, freiwillige Bus-
se. Und wie Christus empfindet er fiir seine
Pfarrkinder eine Liebe, die ihn zur letzten
pastoralen Hingabe und zum Opfer seiner
selbst fiihrt. Selten ist sich ein Seelsorger sei-
ner Verantwortung so sehr bewusst gewe-
sen, indem er sich vor Sehnsucht verzehrte,
seine Glaubigen ihrer Siinde oder ihrer Lau-
heit zu entreissen. «Mein Gott, gewédhre mir
die Bekehrung meiner Pfarrei: Dafiir lass
mich erleiden, was du mochtest, mein gan-
zes Leben lang.»

Liebe Briider im Priesteramt, belehrt
durch das Zweite Vatikanische Konzil, das
die Weihe des Priesters auf so gliickliche
Weise in seine pastorale Sendung eingefiigt
hat, wollen wir den Elan unseres pastoralen
Eifers mit Jean-Marie Vianney im Herzen
Jesu suchen, in seiner Liebe zu den Seelen.
Wenn wir nicht aus derselben Quelle schopf-
ten, liefe unser Dienst Gefahr, recht wenig
Friichte zu tragen!

5. Die erstaunlichen und vielfiltigen

Friichte seines Dienstes

Gerade im Falle des Pfarrers von Ars
sind die Friichte erstaunlich gewesen, fast
wie bei Jesus im Evangelium. Der Heiland,
dem Jean-Marie Vianney all seine Krifte
und sein ganzes Herz weiht, schenkt ihm
gleichsam die Seelen. IThm vertraut er sie an,
in iiberreichem Masse.

Da ist zunédchst seine Pfarrei - bei seiner
Ankunft zdhlte sie nur 230 Personen -, die
sich tief verdndern wird. Nun weiss man,

199

dass es in diesem Dorf viel Gleichgiiltigkeit
im Glauben und sehr wenig religiose Praxis
bei den Menschen gab. Der Bischof hatte
Jean-Marie Vianney gewarnt: «Es gibt nicht
viel Gottesliebe in dieser Pfarrei, du musst
sie dorthin bringen.» Aber sehr schnell wird
dieser Pfarrer weit iiber sein Dorf hinaus
zum Seelsorger ungezdhlter Menschen, die
aus der ganzen Gegend, aus verschiedenen
Teilen Frankreichs und aus anderen Lan-
dern herbeistromen. Man spricht von 80000
Personen im Jahr 1858! Man wartete
manchmal mehrere Tage, um ihn zu treffen
und bei ihm zu beichten. Was die Menschen
anzieht, ist nicht so sehr die Neugierde und
auch nicht sein Ruf, der durch Wunder, aus-
serordentliche Heilungen, die der Heilige
verbergen mochte, begriindet ist. Es ist viel-
mehr die Vorahnung, einem Heiligen zu be-
gegnen, so erstaunlich durch sein Bussleben,
so vertraut mit Gott im Gebet, so auffilligin
seiner Friedfertigkeit und Demut inmitten
seiner Erfolge bei den Leuten und vor allem
so einfithlend, um der seelischen Verfassung
der Menschen zu entsprechen und sie von ih-
rer Last zu befreien, besonders im Beicht-
stuhl. Ja, Gott hat als Beispiel fiir die Seel-
sorger den erwihlt, der in den Augen der
Menschen armselig, schwachlich, wehrlos
und verachtet hétte erscheinen kénnen. ¢ Er
hat ihn iiberreich beschenkt mit seinen be-
sten Gaben als Hirt und Arzt der Seelen.
Auch wenn man die besondere Begna-
dung des Pfarrers von Ars beriicksichtigt,
liegt nicht doch gerade darin ein Zeichen der
Hoffnung fiir die Seelsorger, die auch heute
an einer gewissen geistigen Wiiste leiden?

Die wichtigsten pastoralen
Dienste im Wirken des
Pfarrers von Ars

6. Die verschiedenen Wege

seines Apostolates,

stets auf das Wesentliche bezogen

Jean-Marie Vianney widmete sich im we-
sentlichen der Glaubensunterweisung und
der Reinigung der Gewissen; diese beiden
Dienste fithrten dann zusammen zur Eucha-
ristie. Muss man nicht darin auch heute
noch die drei Schwerpunkte im pastoralen
Dienst des Priesters erblicken?

Wenn es auch gewiss das Ziel ist, das
Volk Gottes durch Katechese und christliche
Busse um das Geheimnis der Eucharistie zu
versammeln, so sind doch auch andere pa-
storale Mittel und Wege je nach den Um-

4Vgl. Jean-Marie Vianney, curé d’Ars, sa
pensée, son coeur, présentés par I’Abbé Bernard
Nodet, éditions Xavier Mappus, Le Puy, 1958,
S. 100 (von jetzt an zitiert als: Nodet).

5 Nodet, S. 44.

6 Vegl. 1 Kor 1,27-29.



200

stinden notwendig: Manchmal ist es eine
schlichte Gegenwart iiber Jahre hinweg, ver-
bunden mit einem stillen Glaubenszeugnis
im nichtchristlichen Milieu, oder eine Be-
kanntschaft mit Personen, mit Familien und
deren Anliegen; dann ein erster Anruf, der
versucht, die Ungldaubigen und die Lauen
zum Glauben zu erwecken; auch das Zeug-
nis der Liebe und Gerechtigkeit zusammen
mit den christlichen Laien, das den Glauben
glaubwiirdiger macht und ins Leben iiber-
tragt. Hieraus ergibt sich eine ganze Reihe
von Arbeiten oder apostolischen Werken,
welche die christliche Glaubensformung
vorbereiten oder fortfithren. Der Pfarrer
von Ars hat alles darangesetzt, Initiativen in
die Wege zu leiten, die seiner Zeit und sei-
nen Pfarrangehorigen angemessen waren.
Gleichwohl waren alle seine priesterlichen
Tétigkeiten auf die Eucharistie, die Kate-
chese und das Sakrament der Versohnung
bezogen.

7. Das Sakrament der Versohnung

Ohne jeden Zweifel hat gerade sein uner-
miidlicher Dienst am Busssakrament das
hauptsichliche Charisma des Pfarrers von
Ars offenbart und zu Recht seinen Ruf be-
griindet. Es ist gut, dass ein solches Beispiel
uns heute dazu driangt, dem Dienst an der
Versohnung seine volle Bedeutung zuriick-
zugeben, die ihm zukommt, wie die Bi-
schofssynode vom Jahre 1983 mit soviel
Recht hervorgehoben hat.” Ohne den Wil-
len zu Bekehrung, Busse und Bitte um Ver-
gebung, den die Hirten der Kirche unermid-
lich ermutigen und bestarken miissen, wiir-
de das so ersehnte Aggiornamento ober-
fliachlich und triigerisch bleiben.

Der Pfarrer von Ars bemiihte sich zu-
nichst darum, in den Gldubigen das Verlan-
gen nach Reue zu wecken. Er betonte die
Schonheit der Vergebung Gottes. Waren
nicht sein ganzes Leben als Priester und all
seine Krifte der Bekehrung der Siinder ge-
weiht? Nun ist es gerade im Beichtstuhl, wo
sich mehr als sonst die Barmherzigkeit
zeigte. Er wollte sich darum denen, die von
iiberall her zur Beichte gekommen waren,
nicht entziehen; so widmete er ihnen oft
zehn Stunden am Tag, manchmal auch
fiinfzehn oder mehr. Das war fiir ihn ohne
Zweifel
Ubungen, ein «Martyrium»; zunéchst phy-
sisch in Hitze, Kilte oder driickender Enge;
dann auch moralisch, denn er litt selbst un-
der den vorgebrachten Siinden und noch
mehr unter dem Fehlen von Reue: «Ich

die hirteste seiner aszetischen

weine iiber das, was euch nicht zum Weinen
bringt.» Neben solchen gleichgiiltigen Men-
schen, die er in aller Giite empfing und fiir
die Gottesliebe zu suchte,
schenkte ihm der Herr die Gnade, reumiitige
grosse Siinder zu versohnen und auch See-

erwecken

len, die danach verlangten, zur Vollkom-
menbheit zu fithren. Hier vor allem verlangte
Gott also von ihm, dass er an der Erlosung
mitwirkte.

Was uns betrifft, so haben wir mehr als
im letzten Jahrhundert den gemeinschaftli-
chen Aspekt der Busse, der Vorbereitung
auf die Vergebung, der Danksagung nach
der Vergebung wiederentdeckt. Aber die sa-
kramentale Lossprechung erfordert eine
personliche Begegnung mit dem gekreuzig-
ten Herrn Jesus Christus durch die Vermitt-
lung seines beauftragten Dieners.® Leider
kommen heute beichtwillige Gldaubige nicht
in grosser Zahl und bereitwillig zum Beicht-
stuhl wie zur Zeit des Pfarrers von Ars. Nun,
gerade dort, wo sich eine grosse Zahl aus
vielfdltigen Griinden vom Busssakrament
fernhélt, ist damit ein Zeichen gegeben, dass
man dringend eine Gesamtpastoral des
Sakramentes der Versohnung entwickeln
muss; unablidssig muss man dahin wirken,
dass die Christen die Erfordernisse einer
ehrlichen Beziehung zu Gott wiederent-
decken, ebenfalls das Bewusstsein von
Siinde, bei der man sich dem géttlichen wie
dem menschlichen Gegeniiber verschliesst,
ferner die Notwendigkeit, sich zu bekehren
und durch die Kirche die Vergebung als un-
verdientes Geschenk Gottes zu empfangen,
und schliesslich auch die Bedingungen, die
es ermoglichen, das Sakrament gut zu fei-
ern, indem man die hierbei bestehenden
Vorurteile, falschen Angste und die Routine
hinter sich lisst.® Eine solche Lage erfor-
dert zugleich, dass wir uns fiir diesen Dienst
der Vergebung voll zur Verfiigung stellen,
stets bereit, die notwendige Zeit und Sorg-
falt dafiir einzusetzen und - so mo6chte ich
sagen - diesem Dienst die Prioritét vor ande-
ren Aktivititen zu geben. Die Glaubigen
werden so verstehen, welchen Wert wir — wie
der Pfarrer von Ars - dieser Aufgabe bei-
messen.

Gewiss bleibt der Dienst der Versoh-
nung, wie ich im Apostolischen Schreiben
im Anschluss an die Bischofssynode iiber
die christliche Busse geschrieben habe, !
zweifellos der schwierigste und heikelste,
der die meiste Miihe macht und die hochste
Anforderung an uns stellt, vor allem wenn
die Zahl der Priester gering ist. Er setzt auch
beim Beichtvater hohe menschliche Quali-
tdten voraus, ausser einem tiefen und ernst-
haften geistlichen Leben; der Priester muss
auch selbst dieses Sakrament regelméissig
empfangen.

Seid stets davon iiberzeugt, liebe Briider
im Priesteramt: Dieser Dienst der Barmher-
zigkeit ist eine der schonsten und trostvoll-
sten Aufgaben. Sie ermoglicht euch, die Ge-
wissen zu erleuchten, ihnen im Namen unse-
res Herrn Jesus Christus Vergebung zuzu-
sprechen und neue Lebenskraft zu schenken

und fiir sie geistlicher Arzt und Ratgeber zu
sein; sie bleibt «fiir den priesterlichen Dienst
unersetzliches Zeichen und steter Test»!!.

8. Die Eucharistie: Messopfer,

Kommunion, Anbetung

Die beiden Sakramente der Versohnung
und der Eucharistie bleiben eng miteinander
verbunden. Ohne eine Bekehrung, die man
standig erneuert, und den Empfang der sa-
kramentalen Gnade der Vergebung gelangt
die Teilnahme an der Eucharistie nicht zu ih-
rer vollen erloésenden Wirkung. ' Christus
selbst hat seine Sendung mit den Worten be-
gonnen: «Kehrt um und glaubt an das Evan-
gelium.» 13 Ebenso begann der Pfarrer von
Ars gewohnlich jeden Tag mit dem Dienst
der Vergebung. Aber er war gliicklich dar-
iiber, seine bekehrten Ponitenten vor allem
auf die Eucharistie hinzuweisen.

Die Eucharistie stand ganz im Mittel-
punkt seines geistlichen und seelsorgerli-
chen Lebens. Er sagte: «Alle guten Werke
zusammen haben nicht den gleichen Wert
wie das Messopfer; denn jene sind Men-
schenwerk, die heilige Messe aber ist Gottes
Werk.» 4 Hier wird das Opfer von Gol-
gotha fiir die Erlosung der Welt gegenwartig
gesetzt. Natiirlich muss der Priester mit dem
Opfer der Messe seine tagliche personliche
Hingabe verbinden: «Ein Priester tut also
gut daran, sich jeden Morgen Gott als Opfer
darzubringen!» '* «Die heilige Kommunion
und das heilige Messopfer sind die zwei
wirksamsten Akte, um die Umkehr der Her-
zen zu erlangen.» !¢

Ferner war die Messe fiir Jean-Marie
Vianney die grosse Freude und die Kraft-
quelle fiir sein Priesterleben. Trotz des gros-
sen Andrangs von Beichtenden verwandte er
grosse Sorgfalt darauf, sich mehr als eine
Viertelstunde still auf sie vorzubereiten. Er
feierte die Messe gesammelt und bekundete

7Vgl. Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben im Anschluss an die Bischofssynode
«Reconciliatio et paenitentia» (2. Dezember
1984), in: AAS 77 (1985), S. 185-275.

8 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika «Re-
demptor hominis» (4. Marz 1979), Nr. 20, in:
AAS 71(1979), S. 313-316.

9Vgl. Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben im Anschluss an die Bischofssynode
«Reconciliatio et paenitentia» (2. Dezember
1984), Nr. 28, in: AAS 77 (1985), S. 250-252.

10 Vgl. ebenda, Nr. 29, in: AAS 77 (1985),
S. 252-256.

11 Johannes Paul II., Brief an die Priester
zum Griindonnerstag, 1983, Nr. 3, in: AAS 75
(1983), pars 1, S. 419.

12 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika «Re-
demptor hominis» (4. Marz 1979), Nr. 20, in:
AAS 71 (1979), S. 309-313.

13 Mk 1,15.

14 Nodet, S. 108.

15 Nodet, S. 107.

16 Nodet, S. 110.



seine Anbetung besonders bei der Wand-
lung und der Kommunion. Realistisch be-
merkte er: «Der Grund fiir das Nachlassen
eines Priesters ist, dass man der Messe keine
Aufmerksamkeit mehr schenkt!» !”

Der Pfarrer von Ars war besonders von
der bleibenden wirklichen Gegenwart Chri-
sti in der Eucharistie ergriffen. Vor Tages-
anbruch oder am Abend verbrachte er ge-
wohnlich lange Stunden der Anbetung vor
dem Tabernakel. Dorthin wandte er sich
auch oft wihrend seiner Predigten, indem er
voller Bewegung sagte: «Er ist dort!» Aus
demselben Grund z6gerte er, der so arm in
seinem Pfarrhaus lebte, nicht, viel fiir die
schone Ausgestaltung seiner Kirche auszu-
geben. Die bemerkenswerte Folge davon
war, dass auch seine Pfarrangehorigen es
sich schnell zur Gewohnheit machten, vor
dem Allerheiligsten Sakrament zu beten, in-
dem sie durch das Verhalten ihres Pfarrers
die Grosse dieses Glaubensgeheimnisses ent-
deckten.

Angesichts eines solchen Zeugnisses den-
ken wir an das, was uns das Zweite Vatikani-
sche Konzil heute iiber die Priester sagt:
«Am meisten {iben sie ihr heiliges Amt in der
eucharistischen Feier...aus.» ' Und erst
kiirzlich hat uns die ausserordentliche Syn-
ode (Dezember 1985) daran erinnert: «Die
Liturgie muss sehr klar den Sinn fiir das Hei-
lige fordern und ihn aufleuchten lassen. Sie
muss vom Geist der Ehrfurcht vor Gott, der
Anbetung und seiner Verherrlichung durch-
drungen sein... Die Eucharistie ist Quelle
und Hohepunkt des ganzen christlichen Le-
bens.» '?

Liebe Briider im Priesteramt, das Bei-
spiel des Pfarrers von Ars lddt uns zu einer
ernsten Gewissenserforschung ein: Welchen
Platz rAumen wir in unserem téglichen Le-
ben der Messe ein? Ist sie wie am Tag unserer
Weihe - sie war unsere erste priesterliche
Handlung! - die Kraftquelle unserer Pasto-
ral und unserer personlichen Heiligung?
Welche Sorgfalt verwenden wir darauf, uns
auf sie vorzubereiten? Sie wiirdig zu feiern?
Vor dem Allerheiligsten Sakrament zu be-
ten? Auch unsere Glaubigen dahin zu fiih-
ren? Aus unseren Kirchen das Haus Gottes
zu machen, wo die gottliche Gegenwart un-
sere Mitmenschen anzieht, die nur allzu oft
eine Welt ohne Gott erfahren?

9. Predigt und Katechese

Der Pfarrer von Ars war ferner darauf
bedacht, auch den Dienst am Wort Gottes
keineswegs zu vernachlissigen, der ja abso-
lut notwendig ist, um die Menschen auf den
Glauben und die Bekehrung vorzubereiten.
Ersagte: «Unser Herr, der die Wahrheit sel-
berist, legt nicht weniger Wert auf sein Wort
als auf seinen Leib.» 2’ Man weiss, wieviel
Zeit er vor allem am Anfang darauf ver-

wandte, um seine Sonntagspredigten mit
Miihe auszuarbeiten. In der Folge kam er
dazu, sich auch spontaner auszudriicken,
stets mit kraftvoller und klarer Uberzeu-
gung und mit Bildern oder Vergleichen aus
dem téglichen Leben, die fiir seine Glaubi-
gen sehr einpragsam waren. Seine Katechese
fiir die Kinder bildeten ebenfalls einen wich-
tigen Teil seines Dienstes. Gern gesellten
sich die Erwachsenen zu den Kindern hinzu,
um aus dieser einzigartigen Unterweisung,
die aus dem Herzen kam, auch fiir sich Nut-
zen zu ziehen.

Er hatte den Mut, das Bose in all seinen
Formen anzuprangern, ohne jemandem zu
Gefallen zu sein; denn es ging hier um das
ewige Heil seiner Glaubigen: «Wenn ein
Seelsorger stumm bleibt, da er sieht, dass
Gott geléastert und die Seelen irregefiihrt
werden, dann Schande tiber ihn! Wenn er
nicht sich selber verdammen will, so muss
er, wenn es eine Unordnung in seiner Pfarrei
gibt, die Achtung von seiten der Menschen
und die Furcht, von ihnen missverstanden
oder gehasst zu werden, geringachten.»
Diese Verantwortung bedngstigte ihn als

Die Identitit des Priesters

10. Der spezifische Dienst des Priesters

Der heilige Jean-Marie Vianney gibt eine
beredte Antwort auf gewisse Weisen, wie
man im Lauf der letzten zwanzig Jahre die
Identitdt des Priesters in Frage gestelit hat;
es scheint {ibrigens, dass man inzwischen zu
einer ausgeglicheneren Beurteilung gelangt.

Der Priester findet immer und unverin-
dert die Quelle fiir seine Identitat im Priester
Christus. Es ist nicht die Welt, die nach den
Bediirfnissen und Begriffen der gesell-
schaftlichen Rollen seine Funktion be-
stimmt. Der Priester ist gekennzeichnet
durch das Siegel des Priestertums Christi, an
dessen Sendung als einzigem Mittler und Er-
16ser er teilnehmen soll.

Kraft dieser grundlegenden Bindung 6ff-
net sich dem Priester dann das weite Feld der
Seelsorge fiir das Heil der Menschen in Chri-
stus und in der Kirche. Ein Dienst, der ganz
von der Liebe zu den Seelen durchdrungen
sein muss nach dem Vorbild Christi, der sein
Leben fiir sie hingibt. Gott will, dass alle
Menschen gerettet werden, dass keiner von
diesen Kleinen verlorengeht.?* «Der Prie-
ster muss stets bereit sein, sich der Bediirf-
nisse der Seelen anzunehmen», sagte der
Pfarrer von Ars. 2* «Er ist nicht fiir sich, er
ist fiir euch da.» %

Der Priester ist fiir die Laien da: Er fiihrt
und stiitzt sie in der Ausiibung des gemeinsa-
men Priestertums der Getauften, das vom
II. Vatikanischen Konzil so sehr herausge-
stellt worden ist. Dieses besteht darin, ihr

201

Pfarrer. Allgemein aber «zoger es vor, mehr
die ansprechende Seite der Tugend als die
Hasslichkeit des Lasters aufzuzeigen». Und
wenn er - zuweilen unter Trdnen - auf die
Siinde und die Gefahr fiir das Heil zu spre-
chen kam, so betonte er vor allem die Liebe
Gottes, die beleidigt worden war, und das
Gliick, von Gott geliebt zu werden, mit ihm
verbunden zu sein sowie in seiner Gegenwart
und fiir ihn zu leben.

Liebe Briider im Priesteramt! Ihr seid
selbst fest iiberzeugt von der Wichtigkeit der
Verkiindigung des Evangeliums, die das
II. Vatikanische Konzil an die erste Stelle
unter den Aufgaben des Priesters gesetzt
hat.?! Thr sucht durch die Katechese, die
Predigt und andere Formen, die auch die
Medien einschliessen, die Herzen unserer
Zeitgenossen mit ihren Erwartungen und
Unsicherheiten zu erreichen, um in ihnen
den Glauben zu wecken und zu nihren.
Sorgt euch wie der Pfarrer von Ars und ent-
sprechend der Ermahnung des Konzils?
darum, das Wort Gottes selbst zu lehren,
das die Menschen zur Bekehrung und zur
Heiligkeit aufruft.

Leben zu einer geistigen Opfergabe zu ma-
chen, vom christlichen Geist in der Familie
und in der Verwaltung der irdischen Dinge
Zeugnis zu geben sowie an der Evangelisie-
rung ihrer Briidder und Schwestern teilzuneh-
men. Der Dienst des Priesters ist jedoch von
anderer Natur. Erist dazu bestimmt, im Na-
men Christi, des Hauptes, zu handeln, um
die Menschen in das durch Christus eroff-
nete neue Leben einzufiihren, ihnen seine
Geheimnisse - Wort, Vergebung, Lebens-
brot - zu vermitteln, sie zu seinem Leib zu
vereinen und ihnen zu helfen, sich von innen
her zu bilden sowie nach dem Heilsplan Got-
tes zu leben und zu handeln. Kurz, unsere
Identitét als Priester zeigt sich in der schop-
ferischen Entfaltung der Liebe zu den See-
len, die uns durch Jesus Christus geschenkt
worden ist.

Die Versuche, den Priester den Laien
gleichzuschalten, sind schédlich fiir die Kir-
che. Das will keineswegs besagen, dass der

17 Nodet, S. 108.

18 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche
«Lumen gentium», 28.

1911, B b/1 und C/1; vgl. 1. Vatikanisches
Konzil, Dogmatische Konstitution iiber die Kir-
che «Lumen gentiumy», 11.

20 Nodet, S. 126.

21 Vgl. Dekret iiber Dienst und Leben der
Priester «Presbyterorum Ordinis», 4.

22 Vgl. ebenda.

23 Vgl. Mt 18,14.

24 Nodet, S. 101.

25 Nodet, S. 102.



202

Priester den menschlichen Anliegen der
Laien fern bleiben konnte. Er muss ihnen
vielmehr sehr nahe sein, wie Jean-Marie
Vianney, aber als Priester, immer im Blick
auf ihr Heil und den Fortschritt des Reiches
Gottes. Er bezeugt und spendet ein anderes
Leben als das irdische. 2 Es ist wesentlich
fiir die Kirche, dass die Identitédt des Prie-
sters mit ihrer vertikalen Dimension ge-
wabhrt bleibt. Das Leben und die Personlich-
keit des Pfarrers von Ars sind dafiir ein be-
sonders leuchtendes und kraftvolles Bei-
spiel.

11. Seine innere Gleichgestaltung

mit Christus und seine Solidaritit

mit den Siindern

Der heilige Jean-Marie Vianney begniigt
sich wahrhaftig nicht damit, seine Dienst-
handlungen nur rituell zu vollziehen. Er
sucht sein Herz und sein Leben Christus
gleichzugestalten.

Das Gebet war die Seele seines Lebens:
das stille, betrachtende Gebet, gewdhnlich
in seiner Kirche, zu Fiissen des Tabernakels.
Durch Christus 6ffnete sich seine Seele den
drei gottlichen Personen, denen er in seinem
Testament «seine arme Seele» anvertraut.
«Er bewahrte eine stdndige Verbindung mit
Gott inmitten seines dusserst arbeitsreichen
Lebens.» Er vernachlassigte weder das Bre-
viergebet noch den Rosenkranz und wandte
sich spontan an die Jungfrau Maria.

Seine Armut war aussergewOhnlich. Er
verschenkte buchstdblich alles an die Ar-
men. Er mied die Ehrenbezeugungen. Die
Keuschheit erstrahlte hell bei ihm. Er wusste
um den Preis der Reinheit, um «die Quelle
der Liebe, die Gott ist, wiederzufinden».
Der Gehorsam Christus gegeniiber liess sich
fiir Jean-Marie Vianney iibersetzen mit Ge-
horsam gegeniiber der Kirche und besonders
gegen den Bischof. Er konkretisierte sich in
der Annahme der schweren Last des Pfar-
rers, die ihn oft erschreckte.

Aber das Evangelium betont mit Nach-
druck gerade die Selbstverleugnung und die
Annahme des Kreuzes. Zahlreiche Kreuze
begegneten dem Pfarrer von Ars im Verlauf
seines Priesterdienstes: Verleumdungen der
Leute, Unverstandnis von seiten eines Vi-
kars oder von Mitbriidern, Widerspruch
und auch ein geheimnisvoller Kampf mit
den hollischen Méachten, mitunter sogar die
Versuchung zur Verzweiflung in geistiger
Nacht.

Dennoch begniigte er sich nicht damit,
diese Priifungen ohne Klage anzunehmen.
Er schritt zur Abtétung, indem er sich ein
standiges Fasten und noch ganz andere
strenge Ubungen auferlegte, um «seinen
Korper dienstbar zu machen», wie der hei-
lige Paulus sagt. Doch muss man die Beweg-
griinde fiir diese Bussiibungen, mit denen

unser Jahrhundert leider wenig vertraut ist,
klar sehen: die Liebe zu Gott und die Bekeh-
rung der Siinder. Deshalb fragt er einen ent-
mutigten Mitbruder: «Du hast gebetet...,
du hast geseufzt,. .. hast du aber auch gefa-
stet, hast du gewacht?»?’ Man begegnet
hier den Worten Jesu an die Apostel: «Diese
Art von Damonen kann nur durch Gebet
und Fasten ausgetrieben werden.» 28

Letztlich heiligte Jean-Marie Vianney
sich selbst, um noch besser die anderen heili-
gen zu konnen. Gewiss, die Bekehrung
bleibt das Geheimnis der Herzen, die in ih-
rem Wollen frei sind, und das Geheimnis der
Gnade Gottes. Durch seinen Dienst kann
der Priester die Personen nur erleuchten, sie
im Gewissensbereich fithren und ihnen die
Sakramente spenden. Diese Sakramente
sind ganz Handlungen Christi, deren Wirk-
samkeit durch die Unvollkommenheit oder
die Unwiirde des Spenders nicht vermindert
wird. Doch héngt ihre Frucht auch von den
Dispositionen des Empfangers ab, und diese
werden sehr gefordert durch die personliche
Heiligkeit des Priesters, durch sein sichtba-
res Zeugnis wie auch durch den geheimnis-
vollen Austausch der Verdienste in der
Gemeinschaft der Heiligen. Der heilige Pau-
lus hat gesagt: «Fiir den Leib Christi, die
Kirche, ergdnze ich in meinem irdischen
Leib das, was an den Leiden Christi noch
fehlt.» ?° Jean-Marie Vianney wollte diese
Gnaden der Bekehrung gleichsam nicht nur
durch sein Gebet, sondern auch durch das
Opfer seines ganzen Lebens von Gott erlan-
gen. Er wollte Gott fiir diejenigen lieben, die
ihn nicht liebten, und sogar einen grossen
Teil der Busse verrichten, die sie nicht taten.
Er war wirklich ein solidarischer Hirte sei-
nes siindigen Volkes.

Liebe Briider im Priesteramt, fiirchtet
nicht dieses ganz personliche Engagement —
gekennzeichnet von der Aszese und beseelt
von der Liebe -, das Gott von uns verlangt,
um unseren Priesterberuf gut auszuiiben.
Erinnern wir uns an die kiirzlichen Uberle-
gungen der Viter der Bischofssynode: «Uns
scheint, dass Gott uns durch die heutigen
Schwierigkeiten tiefer den Wert, die Bedeu-
tung und die zentrale Stelle des Kreuzes Jesu
Christi lehren will.» 3° Im Priester lebt Chri-
stus neu seine Passion fiir die Seelen. Dan-
ken wir Gott, der uns so erlaubt, mit Herz
und Leib an der Erlosung teilzunehmen.

Aus all diesen Griinden hort der heilige
Jean-Marie Vianney nicht auf, stets lebendi-
ger und aktueller Zeuge fiir die Wahrheit
tiber die Berufung und den Dienst des Prie-
sters zu sein. Man wird sich stets an die iiber-
zeugende Art erinnern, mit der er tiber die
Grosse des Priesters und seine absolute Not-
wendigkeit zu sprechen verstand. Die Prie-
ster, diejenigen, die sich auf das Priestertum
vorbereiten, und jene, die dazu noch beru-

fen werden, miissen ihre Augen auf sein Bei-
spiel heften und ihm nachfolgen. Die Glidu-
bigen ihrerseits werden durch ihn das Ge-
heimnis des Priestertums bei ihren Priestern
besser erkennen. Nein, die Gestalt des Pfar-
rers von Ars vergeht nicht!

12. Schluss: fiir den Griindonnerstag

Liebe Briider! Mogen diese Uberlegun-
gen die Freude an eurem Priestersein und
den Wunsch, es noch tiefer zu leben, in euch
erneuern! Das Zeugnis des Pfarrers von Ars
enthélt noch viele andere Schitze, die es
noch zu bedenken gilt. Wir werden ausfiihr-
licher auf diese Themen zuriickkommen
wihrend meiner Pilgerreise, die ich im kom-
menden Oktober mit Freude unternehmen
werde, da mich die franzdsischen Bischofe
zur Feier des zweihundertsten Geburtstages
von Jean-Marie Vianney nach Ars eingela-
den haben.

Diese erste Betrachtung tibermittle ich
euch, liebe Briider, zum Griindonnerstag.
In allen unseren Di6zesen kommen wir an
diesem Tag der Einsetzung unseres Priester-
tums zusammen, um die Gnade des Weihe-
sakramentes zu erneuern und die Liebe neu
zu entfachen, die unsere Berufung kenn-
zeichnet.

Wir horen die Worte Christi, die er an
uns wie an die Apostel richtet: «Es gibt keine
grossere Liebe, als wenn einer sein Leben fiir
seine Freunde hingibt... Ich nenne euch
nicht mehr Knechte... Vielmehr habe ich
euch Freunde genannt.» 3!

Vor ihm, der uns die Fiille seiner Liebe
bezeugt hat, erneuern wir, Priester und Bi-
schofe, unsere priesterlichen Verpflichtun-
gen.

Wir beten fiireinander, jeder fiir seinen
Bruder und alle fiir alle.

Wir bitten den ewigen Vater, dass das
Andenken an den Pfarrer von Ars uns helfe,
unseren Eifer in seinem Dienst neu zu bele-
ben.

Wir beten zum Heiligen Geist, dass er fiir
die Kirche viele Priester von der Art und
Heiligkeit des Pfarrers von Ars berufen
moge: Sie bedarf ihrer in unserer Zeit so
dringend, und sie ist auch heute nicht weni-
ger fihig, diese Berufungen zur vollen Ent-
faltung zu bringen.

Wir vertrauen unser Priestertum der
Jungfrau Maria an, der Mutter der Priester,
zu der Jean-Marie Vianney ununterbrochen
mit kindlicher Liebe und vollem Vertrauen

26 Vgl. 11. Vatikanisches Konzil, Dekret iiber
Dienst und Leben der Priester «Presbyterorum
Ordinis», 3.

27 Nodet, S. 193.

28 Mt 17,21.

29 Kol 1,24.

30 Schlussbericht, D/2.

31 Joh 15,13-15.



seine Zuflucht genommen hat. Sie war fiir
ihn ein weiterer Grund zur Dankbarkeit:
«Jesus Christus», so sagte er, «will uns,
nachdem er uns schon alles geschenkt hat,
was er uns schenken konnte, auch noch zu
Erben dessen machen, was ihm am kostbar-
sten ist, namlich seiner heiligen Mutter.» 32
Meinerseits erneuere ich euch von Her-
zen den Ausdruck meiner briiderlichen
Liebe und erteile euch zusammen mit eurem
Bischof meinen Apostolischen Segen.

Aus dem Vatikan, den 16. Mérz 1986,
am fiinften Fastensonntag, im achten Jahr
meines Pontifikates.

Johannes Paul I1.

32 Nodet, S. 252.

Neue Biicher

Auferstehung Jesu -
Auferstehung der
Christen

Zum 75. Geburtstag von A. Voegtle ha-
ben seine Schiiler einen Sammelband® iiber
den Stand der Diskussion in der Auferste-
hungsfrage bzw. der Frage nach dem neute-
stamentlichen Osterglauben vorgelegt. Die
Beitrdge «greifen einmal mit den mehr hi-
storisch orientierten Fragen zur Entstehung
des Osterglaubens und dessen alttestament-
lichen Voraussetzungen die Bedeutsamkeit
von Ostern unter dem Aspekt eines <offen-
barenden Geschehens> auf, wiahrend dann
in der exegetischen Analyse der Bezeugung
dieses Glaubens in der erzéhlerischen Ent-
faltung der Evangelien in gewissem Sinne
die «Wirkungsgeschichte> dieses funda-
mentalen Glaubenssatzes von der Aufer-
weckung Jesu exemplarisch dargestellt
wird» (L. Oberlinner, S. 10).

Die einzelnen Beitrédge sollen den Stand
der Forschung aufzeigen, eine «disputatio»
freilich findet nicht statt. Offensichtlich ist
die Voegtle-Schule zu homogen. Fiir den Le-
ser ist dies bedauerlich, da er gerne Querver-
bindungen séhe. Wenn das Buch (auf der
Riickseite) eine «kkompetente Bestandesauf-
nahme der heutigen exegetischen Diskus-
sion um die Entstehung und die Entfaltung
des Osterglaubens» verspricht, wire es ge-
rade wichtig, auch «dissidente» Positionen
(wie die von R. Pesch) zu Wort kommen zu
lassen. So bleibt die Auseinandersetzung um
grundsétzliche Unterschiede leider oft auf
die Fussnoten beschrankt. Trotz diesen
Maingeln (bedingt durch die Gattung «Sam-
melband») kann der Leser aber anregende
Einsichten gewinnen, wenn er die Miihe

nicht scheut, jedem Autor in seinen Detail-
analysen zu folgen.

Die verschiedenen Beitriige und ihre

Schwerpunkte

Jiidische Vorstellungen

Der erste Beitrag von H. Gollinger unter-
sucht die alttestamentlichen Voraussetzun-
gen fir die Auferstehungsbotschaft im
Neuen Testament («Wenn einer stirbt, lebt
er dann wieder auf?» Ijob 14,14). Die Ver-
fasserin weist zundchst auf die Schwierigkeit
eines solchen Unterfangens: die Auferste-
hungshoffnung ist kein Kernthema im AT,
die oft poetische und hyperbolisierende
Sprache vieler « Auferweckungstexte» muss
beachtet werden, und die unausgeglichene
Vielfalt verschiedener Vorstellungen er-
schwert eine Systematisierung. Dennoch ge-
lingt es ihr, eine alttestamentliche Linie von
einer urspriinglich illusionslosen Hinnahme
des Todes und einer Schattenreich(Scheol-)-
idee iiber eine Tabuisierung des Todes und
der Totenrituale aus dem Glauben an den
einzigen Gott (neben dem es keine Machtig-
keit des Totenreiches gibt) bis zu den pro-
phetischen Neuansitzen (Allmacht, Treue
und Gerechtigkeit Gottes iiber den Tod hin-
aus) aufzuzeigen. Als Ansétze fiir eine spa-
tere Auferstehungshoffnung macht Gollin-
ger die Totenerweckungen bei Elija und Eli-
scha, die Entriickung Henochs, die Vorstel-
lung des Amos von der in die Totenwelt grei-
fenden Hand Gottes (Am 9,2 gegen Ps 88,6),
den Gedanken von Gott als «Quelle des Le-
bens» (Ps 36,10) und die Uberzeugung von
Jahwes Macht iiber Leben und Tod (als un-
terscheidendes Merkmal zwischen Gott und
Mensch, vgl. 2 Kén 5,7) aus. Von besonde-
rer Wichtigkeit sind aber prophetische Texte
(wie Hos 6,1f.: die Aufrichtung am dritten
Tag; Jes 53: die Erhohung des leidenden
Gottesknechtes; Ez 37: die Vision von der
Belebung der Totengebeine).

Gerade Ez 37 markiert wegen der Kiihn-
heit der Bilder und der Argumentations-
weise einen wichtigen Schritt auf dem Weg
zur Auferstehungshoffnung. Sowohl das
babylonische Exil wie die Berithrung mit
dem Hellenismus fiihrten zu einer tiefgrei-
fenden Revision der alten Vorstellungen, in-
dem die Apokalyptiker eine vollige Neu-
schopfung durch Gott erwarteten, die iiber
eine innergeschichtliche Heilswende hinaus-
geht (so die Jesajaapokalypse Jes 24-27;
Dan 12,1-3, 2 Makk 7 + 12,43ff.). Als Ant-
wort auf das Problem des Martyriums wur-
de die konkrete, leibliche Auferstehungs-
vorstellung formuliert. Auch die mehr dua-
listisch geprigte Antwort des hellenistischen
Diasporajudentums im Buch der Weisheit
(Unsterblichkeit bzw. Unvergénglichkeit
des Menschen, Entriickung des Gerechten)
darf nicht dariiber hinwegtduschen, dass die

203

Unsterblichkeitsidee dem biblischen Glau-
ben von einer Zukunft iiber den Tod hinaus
nur als Interpretament diente; die Texte
selbst aber noch immer von einem ganzheit-
lichen Menschenbild ausgehen. So kommt
Gollinger zum Schluss, dass das Judentum,
in das Jesus hineingeboren wurde, sehr un-
terschiedliche Vorstellungen bereithielt, die
in keiner Weise christologisch geprigt und
begrifflich eindeutig definiert waren.

Erfahrung und Interpretation

Mit der Entstehung des Osterglaubens
befasst sich der Beitrag von I. Broer («Der
Herr ist wahrhaft auferstanden» Lk 24,34).
Broer weist auf das Problem der Inkultura-
tion: «Die Frage der neutestamentlichen
Wunder- und Auferstehungstexte gehort zu
diesem permanenten Anpassungsprozess
zwischen Glauben und jeweiliger Kultur»
(S.40-41). Glaubenswahrheiten konnen im-
mer nur in der Sprache der jeweiligen Zeit
ausgesagt werden. Sowohl A. Voegtle wie
H. Kessler haben die Schwierigkeiten be-
nannt: der eigentliche Kern der 6sterlichen
Wende ist das, was an Jesus und mit Jesus
geschah, sowie sein Hervortreten in die ge-
schichtliche Erfahrung der Jiinger; «eine

Konkretisierung des Wie dieser Erscheinun-

gen und Offenbarungen des auferstandenen
Gekreuzigten ist uns nicht moéglich» (H.
Kessler, zitiert S. 44).

Dennoch kann der kirchlich gebundene
Theologe nicht darauf verzichten, Erfah-
rungen und Offenbarungsinhalte (trotz
Schwierigkeiten mit den Vorstellungen z. B.
des leeren Grabes oder des «er liess sich se-
hen» des Auferstandenen) in Sprache zu fas-
sen. An den Wundererzédhlungen kann auf-
gezeigt werden, wie die historisch-kritische
Exegese mit dem Analogieprinzip arbeitet.
«Ob die Erfahrung der Jiinger Jesu als
Oster-Apokalypsis oder als Vision verstan-
den wird, immer ist an eine unableitbare Er-
fahrung gedacht - in dieser Erfahrung be-
ruht der An-stoss des heutigen Menschen,
und es muss gefragt werden, ob diese Erfah-
rung unbeschreibbar ist und insofern im
dunkeln bleibt... oder ob sich hierzu nicht
doch noch das eine oder andere Erhellende
sagen lédsst» (S. 60).

Broer betont, dass die ndhere Beschrei-
bung dieser Erfahrung die Kompetenz des
Exegeten iibersteige, weist aber trotzdem
auf die Freiheit zum Glauben und zur Nach-
folge, die dadurch den Jiingern belassen
wurde. Sehr vorsichtig bemerkt er zum
Schluss, dass die in 1Kor 15 genannten Er-
scheinungszeugen in irgendeiner Weise
(eventuell nur indirekt wie Paulus) mit Jesus
in Kontakt gekommen waren und darum die
Erscheinungen des Auferstandenen «Erfah-

1 QD 105, Herder Verlag, Freiburg i.Br.
1986.



204

rungeny» waren mit ankniip fender und inter-
pretativer Funktion; dass aber diese Erfah-
rungen keinen zwingenden Charakter hat-
tenund deshalb unterschiedlich interpretiert
werden konnten. Hier hitte der Leser viel-
leicht etwas weniger dngstliche Absicherung
und einige mutige Formulierungsversuche
gewiinscht.

Dimensionen des Osterglaubens

Um die eschatologische Qualitit des
Osterglaubens geht es im Beitrag von L.
Oberlinner (Zwischen Kreuz und Parusie).
In den Artikulationen des Osterglaubens im
NT gibt es einen «Bedeutungsiiberschuss»,
der die Gegenwart und die Zukunft des
Menschen eschatologisch qualifiziert. Die
Bekenntnisaussage iiber die Auferweckung
Jesu geht tiber die Behauptung seiner Er-
scheinung hinaus. Sie umschreibt ein Han-
deln Gottes an Jesus, das sich dem empirisch
Feststellbaren entzieht, wihrend die Er-
scheinungsaussagen sich auf ein konkretes,
einmaliges und geschichtliches Ereignis be-
ziehen, das durch eine betroffene Person
verbiirgt wird (so z. B. Paulus, «der fiir seine
[als Berufung gedeutete] Christophanie
ebenfalls die Erscheinungsterminologie ge-
braucht», S. 69). Das Zeugnis wird durch
den Hinweis auf die «Erscheinungen» be-
glaubigt. Allerdings ist zu unterscheiden
zwischen glaubensbegriindenden Zeugnis-
sen (des Kepha und der Zwolf) und dem
Zeugnis des Paulus (1Kor 15,8), «denn er
kann seine Christophanie nur deuten als Be-
statigung des ihm als Verfolger bereits be-
kannten Anspruchs der Christen, dass die-
ser Jesus als eschatologischer Heilsmittler
bei Gott lebt» (S. 69) (Paulus selber freilich
betont, dass sein Zeugnis die gleiche Quali-
tat wie das der Altapostel habe und ebenfalls
einer unmittelbaren Offenbarung ent-
springe [Gal 1,12.16, 1Kor 15,8]!).

In der Form alttestamentlicher Theo-
phanieformeln zeigt die Erscheinungsaus-
sage einen schon recht reflektierten christo-
logischen Sprachgebrauch. (Das Aufer-
weckungsbekenntnis enthélt theologische
und soteriologische Konsequenzen.) In der
Nachfolge hatten sich die Jiinger in den
Dienst der Gottesherrschaft gestellt und ihr
Geschick mit dem Jesu verbunden. Das
Skandalon des Kreuzes als Widerlegung des
Anspruchs Jesu setzte der Nachfolge ein
Ende. Aufgrund der Auferweckung war Je-
sus aber als Heilbringer - trotz des Kreuzes-
todes - in seiner eschatologischen Bedeu-
tung beglaubigt und Nachfolge wieder mog-
lich. FEntgegen Pesch, der in der
Menschensohnvorstellung ein Kontinuum
zwischen Jesu Sendungsanspruch und dem
Osterglauben postulierte, betont Oberlinner
die Zisur und Krise des Kreuzestodes. «In
der durch die Widerfahrnis der <Erschei-

nungen> des Gekreuzigten ermdglichten Be-
wiltigung dieser Krise liegt der Ursprung
des christologischen Bekenntnisses» (S. 95).

Mit der Szene beim Kreuz nach Mt
27,51-54 befasst sich der Artikel von 1.
Maisch (Die 6sterliche Dimension des Todes
Jesu). Mattdus schildert beim Tod Jesu ne-
ben dem symboltrachtigen Zerreissen des
Tempelvorhangs weitere Begleitzeichen und
«Geschehnisse» (Erdbeben, Auferstehung
der Toten). Sie losten bei den Zeugen
«Furcht» und Gottessohnbekenntnis aus.
Die merkwiirdige Angabe «nach seiner Auf-
erstehung» (Erscheinungen der Auferstan-
denen) weist nach Maisch auf die Todes-
szene als urspriinglichen Ort dieser Motive
(entgegen der These eines dahinterliegenden
élteren Osterberichtes). Ob die Schilderung
als Hintergrund ein apokalyptisches Lied
oder dltere jiidische Traditionen hat, ist um-
stritten. Sicher scheint die alttestamentliche
Bildwelt von Ez 37 (Vision der Belebung der
Totengebeine) hinter Mt 27 zu stehen. So
kommt die Verfasserin zum Schluss, dass
«die mattdische Todesszene. . . die bildhafte
Vorausdarstellung des Beginns der eschato-
logischen Wende» sei, die «in der Auferste-
hung Jesu ihren Héhepunkt erreicht und bei
der Parusie zur Vollendung kommt» (S.
123).

P. Fiedler untersucht die Emmausperi-
kope (Die Gegenwart als Osterliche Zeit - er-
fahrbar im Gottesdienst). Innerhalb des Lu-
kasevangeliums féllt 24,13-35 aus dem Rah-
men (der Erzdhlzusammenhang wird
durchbrochen, die Schriftauslegung ver-
doppelt, das Zeugnis der zwei Jiinger
scheint wirkungslos zu sein). Die Hauptmo-
tive der Erzdhlung sind das vom Auferstan-
denen erschlossene christologische Schrift-
verstandnis und das vom Auferstandenen
vollzogene «Brotbrechen». Ob Schriftbe-
weis oder Mahlsszene primér sind, bleibt
umstritten. Das Motiv des Sich-zu-erken-
nen-Gebens (bzw. Nicht-zu-erkennen-Ge-
bens) umschliesst beide. Der Verfasser re-
konstruiert als vorlukanische Erzdhlung
eine Christophanie im Haus der Jiinger
(bzw. des Kleopas in Emmaus), bei der das
christologische Schriftverstdndnis die zen-
trale Rolle spielte und zur Offnung der ge-
bannten Augen fiihrte. Lukas hitte diese
Erzahlung in seine Darstellung aufge-
nommen, in der der Gottesdienst seiner
Zeit durchschimmert. Der Auferstandene
kommt in seine Gemeinde im Gottesdienst,
erschliesst ihr das Verstdndnis der Schrift
und bricht ihr das Brot. Mit dem Wegmotiv
verband Lukas die Ereignisse mit Jerusalem
und der Kerngemeinde. So bewahrheitet
sich im Bekenntnis zur je neu geschenkten
Gegenwart des Auferstandenen im Gottes-
dienst seiner Gemeinde der Sinn der Em-
mausperikope.

D. Zeller bearbeitet die Ostergeschichte
Joh 20,1-18 (Der Ostermorgen im vierten
Evangelium). Nach einer Zusammenfas-
sung der Diskussion um die Textentstehung
beleuchtet er die Passagen, die den Eingriff
des Evangelisten am deutlichsten erkennen
lassen, wie die Einfithrung der Gestalt des
Jiingers neben Petrus als Verkorperung des
idealen Jiingers und die Offenbarung an
Maria Magdalena. Hat der Evangelist im
Falle des Liebesjiingers eine gefihrliche
Tendenz begonnen, indem er das leere Grab
als «Beweis» fiir die Auferstehung Jesu po-
stuliert, so zeigt er in der Offenbarung an
Maria Magdalena die soteriologische Di-
mension des Ostergeschehens, indem Jesus
durch die Vollendung seines Werkes Ge-
meinschaft mit Gott vermittelt (mein Vater,
euer Vater - mein Gott, euer Gott).

Nachfolge

Einen sehr anregenden Beitrag zum
Thema Nachfolge bietet der letzte Artikel
von J. M. Niitzel («Komm und sieh» - Wege
zum Osterlichen Glauben im Johannesevan-
gelium). Das Anliegen des Evangelisten
wird im Schlusswort Joh 20,31 deutlich:
durch Zeugnis soll zum Glauben gefiihrt
werden. Schon ganz am Anfang wird dies im
Zeugnis des Taufers erkennbar (Joh 1,6f.).
«Der Evangelist reiht sich mit seiner Dar-
stellung also ein in die Zielsetzung, die von
Gott ausgeht und das Wirken des Mose, des
Taufers und Jesu prigt: zum Glauben fiih-
ren» (S. 164). Dieses «Glauben» im johan-
neischen Sinn kennt eine Entwicklung: die
Zugehorigkeit zu Jesus kann zuerst ein vor-
sichtiges Ausschalten sein und zur innigen
Lebensgemeinschaft wachsen. So gibt das
Evangelium seinen Lesern in einer schwieri-
gen Situation von Anfeindung und Ange-
fochtenheit Hilfen, indem es zeigt, dass die
gegen Jesus ins Feld gefiihrten Fakten nicht
gegen den Glauben an ihn sprechen miissen.
Die Bedriangnisse werden auf den Gegensatz
zwischen Gott und feindlicher «Welt» zu-
riickgefithrt und so gerade Anzeichen der
Zugehorigkeit zu Gott. Das Evangelium
weiss aber auch um die Schwierigkeiten des
Glaubens iiberhaupt: «Das Johannesevan-
gelium setzt sich nicht nur mit der Situation
derer auseinander, die ihres Glaubens schon
gewiss sind und nun von aussen unter Druck
stehen, sondern es wendet sich auch an die,
die erst noch auf dem Weg zum Glauben
sind» (S. 167). Glauben ist eng mit der Per-
sondes in der Kirche lebenden Jesus verbun-
den (horen, sehen, erkennen, nachfolgen)
und kann verbale Ausdrucksformen haben
(wie bei Thomas 20,28 f., Martha 11,27, den
Jungern 20,24 f.) oder an nichtverbalen An-
zeichen erkannt werden (im «Bleiben bei Je-
sus», im «Nachfolgen», z. B. 1,38f.43).



Immer wieder ldsst sich ein gleiches
Handlungsschema im 4. Evangelium erken-
nen: ein Glaubender legt ein christologi-
sches Bekenntnis ab und veranlasst die An-
gesprochenen, sich selbst zu iiberzeugen,
diese gehen zu Jesus, der sie fiir sich ge-
winnt, daraus folgt neues Zeugnis usw. (vgl.
Joh 1,35-51). Dem «Kommen» als erstem
Schritt zum Glauben folgt das «Sehen» und
«Erkennen» (das immer eine Erfahrungs-
qualitat hat! - vgl. 6,40, 12,45). Der so
Kommende bindet seine Existenz an Jesus
und wird dadurch in die Schar der Glauben-
den gereiht. (Trotz der personlichen Kom-
ponente von Glauben ist auch der Gemein-
schaftsbezug gewahrt.) Von besonderer Be-
deutung ist nach Niitzel die Begegnung mit
den Samaritanern bei Sychar (4,5-42) und
das Osterkapitel (20). Ein gewisser Kontrast
wird in der Thomasperikope deutlich, wo
der Dreiklang Sehen-Glauben-Bekennen
dahingehend prazisiert wird, dass das
Sehen-Wollen als Bedingung fiir den Glau-
ben eine Anmassung ist. «Thomas erfdhrt
den Tadel durch den Auferstandenen, weil
er den ersten Schritt nicht getan hat, ndmlich
auf das Wort der {ibrigen Jiinger hin selbst
nach dem Auferstandenen auszuschauen»
(S. 184).

Schritte zum Glauben setzen heisst: auf
die Verkiindigung der Zeugen hodren, zur
personlichen Begegnung mit Jesus kommen
(fithrt zu einem neuen «Seheny), «Frucht-
bringen» als Ausserung der Gemeinschaft
mit ihm. Als pastorale Folgerung formuliert
Niitzel, dass «Hinfiihrung zum Glauben
Anregung zur Suche nach eigener Christus-
begegnung zum Inhalt haben muss» und
dass nur der Wege zum Glauben zeigen
kann, «der selbst solche Wege kennt, der ei-
gene geistliche Erfahrung besitzt» (S. 188).

Wie kann das Buch gelesen werden?

Bedauerlicherweise verzichten die Her-
ausgeber auf eine zusammenfassende Aus-
wertung der einzelnen Beitrédge (die «dispu-
tatio» bleibt den Lesern iiberlassen). Im
Vorwort wird ausdriicklich darauf hinge-
wiesen, dass «im Blick auf die mit der Bot-
schaft von der Auferweckung Jesu zusam-
menhdngenden zentralen Fragen der Theo-
logie, Christologie und Soteriologie, sowie
der damit verbundenen historischen Pro-
bleme» darauf verzichtet werde, «iiberein-
stimmende Antworten und Losungen zu
bieten, und dass solches auch in Zukunft
kaum erwartet werden» koénne (S. 9). So
bleibt dem Prediger und Katecheten die
schwierige Aufgabe, das zu finden, was ihm
eine verantwortbare Verkiindigung erlaubt.
Mir scheint, dass mit Vorteil vom letzten
Beitrag auszugehen ware: Wie konnen Men-
schen heute zum Osterglauben kommen?
(Niitzel). Dann miisste klar werden: Wel-

cher Art sind die «Erfahrungen», die zum
Osterglauben  fithrten? (Broer). Und
schliesslich kénnen die eschatologische Be-
deutung (Oberlinner), die alttestamentli-
chen Deutungsmodelle (Gollinger, Maisch)
und die einzelnen exegetischen Aspekte
(Fiedler, Zeller) reflektiert werden.
Marie-Louise Gubler

Hinweise

«Was sucht ihr
den Lebenden
bei den Toten?»

Das Thema des diesjahrigen VLS-
Seminars vom 12. bis 16. Mai fiihrt uns in
die lukanische Leidensgeschichte (Lk 21,37
bis 24,11). Schwerpunkte des Seminars sind:
die politische Hintergrundgeschichte (Jesus
und Judas), die Verschiebung des jiidischen
Standpunktes und die neue Akzentsetzung
durch das beginnende Christentum, die
Wirkungsgeschichte der Kirche und die drei
semantischen Felder (das rémische, das jii-
dische und das beginnende christliche). Re-
ferent ist Dr. Kuno Fiissel, Miinster (BRD).

Dr. Fiissel ist in der Schweiz vor allem
bekannt geworden durch sein Wirken bei
den interdi6zesanen Vierwochenkursen.
Derzeit hat er einen Lehrauftrag an der Uni-
versitat Fribourg.

Anmeldung: VLS-Seminar, Hiinenberg-
strasse 3, 6330 Cham.

Amtlicher Teil

Fiir alle Bistiimer

Guthirtsonntag - Weltgebetstag

fiir geistliche Berufe

Am 20. April - 4. Ostersonntag - halt die
katholische Kirche den Gebetstag fiir geistli-
che Berufe. Wir bitten alle Seelsorger, die
Glaubigen auf diesen Tag aufmerksam zu
machen und die Gottesdienste entsprechend
zu gestalten. Auch in Gebetsstunden, in der
Katechese und im Pfarrblatt sollte dieses
Anliegen nicht fehlen.

Die Papstbotschaft zu diesem Tag wird
inder SKZ Nr. 15 vom 10. April erscheinen.
Weitere Hilfen erhalten alle Seelsorger in ei-
ner Sendung der IKB mit dem Heft 24 «Be-
rufung» (Zur Pastoral der geistlichen Be-
rufe), einem Plakat, einem Gebetsbild und
einem vielfaltigen Materialangebot. Dersel-

205

ben Sendung liegt auch der neue Prospekt
«Priester werden», der von der DOK her-
ausgegeben wurde, bei. Dieser Prospekt ist
fiir personliche Weitergabe und fiir den
Schriftenstand gedacht. Er kann bei der IKB
gratis bezogen werden.

P. Karl Feusi

Information kirchliche Berufe

Hofackerstrasse 19

8032 Ziirich

Aufruf der Schweizer Bischofe

zum Karfreitagsopfer 1986

fiir die Christen im Heiligen Land

Von alters her wird am Karfreitag eine
Kollekte fiir das Heilige Land aufgenom-
men. Vor Jahrzehnten trug diese Kollekte
den Namen «Heilig-Grab-Opfer» und war
dazu bestimmt, die Kosten fiir den Unter-
halt der baulich gefahrdeten Auferstehungs-
kirche mit dem Heiligen Grab in Jerusalem
mitzutragen. Das war damals notwendig.
Eine bessere Kenntnis der Verhéltnisse im
Heiligen Land und ein briiderlicher Kontakt
mit den im Heiligen Land lebenden Christen
fiihrte dazu, die Zweckbestimmung der Kar-
freitagskollekte weiter zu fassen: von den
Steinen der ehrwiirdigen Auferstehungskir-
che zu den Menschen, welche die lebendige
Kirche bilden - und von Jerusalem zum gan-
zen Heiligen Land, das auch den Libanon
und Syrien umfasst. So bitten wir Schweizer
Bischofe am Karfreitag 1986 um eine gross-
ziigige Spende fiir die Christen im Heiligen
Land.

Die Lage der Christen im Nahen Osten
hat sich in unserem Jahrhundert zum Teil
dramatisch verschlechtert. Sie bilden kleine
Minderheiten. Trotz vielfdltigem Dialog,
vor allem auf religioser Ebene, besteht ihr
Drama darin, dass sie sehr oft um ihre
nackte Existenz kdmpfen miissen. Das zer-
miirbt - und viele ziehen es vor, ihr Land zu
verlassen.

Die Zahlen der Bevolkerungsstatistik
sprechen deutlich. Palédstina zdhlte 1948
etwa 145000 Christen auf eine Gesamtbe-
volkerung von gut zwei Millionen. Heute le-
ben in Israel und den besetzten Gebieten in
einer Bevolkerung von 5,6 Millionen noch
etwa 120000 Christen. In Syrien machten
die Christen zu Beginn unseres Jahrhun-
derts 20% der Bevolkerung aus. Heute sind
es kaum 8%. Im einst christlichen Libanon
wurden bereits ganze Gegenden wie das
Chouf-Bergland oder das Hinterland von
Saida von Christen «gesdubert». Hundert-
tausende von Fliichtlingen sind das Resul-
tat. Jordanien ist das einzige Land des Na-
hen Ostens, wo sich die kleine christliche Ge-
meinschaft in den letzten Jahren nicht
alarmierend vermindert hat.



206

Droht den Christen des Nahen Ostens
das gleiche Los wie den Christen der Tiirkei,
deren Zahl 1914 zwei Millionen betrug und
heute nicht einmal mehr 100000 erreicht?
Werden die Heiligen Stitten, wo Jesus ge-
lebt und gewirkt hat, zu toten Museen? Miis-
sen die Christen aus den Liandern, wo die
christliche Kirche ihren Ursprung hat, aus-
wandern, weil es ihnen verwehrt wird, als
Araber und Christen zu leben?

Das Schlimmste wire, wenn diese Ent-
wicklung durch Unsere Interesselosigkeit ge-
fordert wiirde. Eine Frage beschaftigt und
bedriickt die Christen im Nahen Osten: Ha-
ben uns die westlichen Kirchen abgeschrie-
ben und vergessen? Sind die Christen Euro-
pas hochstens noch an einem religiosen Tou-
rismus zu den Stédtten der Bibel interessiert
und nicht mehr an der Existenz lebensféhi-
ger christlicher Gemeinden in den Landern
der Bibel?

Das Karfreitagsopfer fiir die Christen im
Heiligen Land gibt uns Gelegenheit, auf
diese bedrdangenden Fragen zu antworten.
Es soll eine Antwort sein, aus der deutlich
wird, dass wir wissen, wieviel es geschlagen
hat: eine Antwort tatiger Ndchstenliebe, die
sich um das Wohl der Christen im Heiligen
Land kiimmert.

Wir haben eine grosse Verpflichtung ge-
geniiber den Christen im Heiligen Land,
eine Verpflichtung, die sich nur durch eine
spiirbare Steigerung des Ertrages der Kar-
freitagskollekte erfiillen ldsst. Zu viele
Hilfsgesuche mussten bisher abgewiesen
werden, weil die vorhandenen Mittel so
kéarglich bemessen waren. Das muss anders
werden! Wir Schweizer Bischofe danken al-
len, die uns helfen, den Christen im Heiligen
Land wirksam zu Hilfe zu kommen. Der
Herr segne die Gaben und ihre Spender.

Bistum Basel

Stellenausschreibung

Die vakante Pfarrstelle der Pfarrei
St. Christophorus in Basel wird zur Wieder-
besetzung ausgeschrieben.

Fiir das Priesterheim Hongen, Laupers-
dorf (SO), wird ein Resignat gesucht.

Interessenten melden sich bis zum
15. April 1986 beim diozesanen Personal-
amt, Baselstrasse 58, Postfach, 4501 Solo-
thurn.

Bistum Chur

Ausschreibung

Infolge Demission des bisherigen Amts-
inhabers wird die Stelle eines Spirituals im
Florentinum in Arosa zur Wiederbesetzung

ausgeschrieben. Interessenten mogen sich
melden bis zum 30. April 1986 beim Per-
sonalrat des Bistums Chur, Hof 19, 7000
Chur.

Bistum Lausanne, Genf
und Freiburg

Unser Bistum brauchte

zwei Weihbischofe

Bischof Dr. Pierre Mamie hat am Don-
nerstag, dem 20. Mirz 1986, in Lausanne
den di6zesanen Priesterrat dariiber infor-
miert, dass er im Einverstindnis mit dem
Bischofsrat den Papst um einen zweiten
Weihbischof fiir unser Bistum bitten will.
Die Grosse des Bistums und die Zunahme
der seelsorgerlichen Aufgaben werden fiir
den Herrn Didzesanbischof und seinen
Weihbischof zu einer sehr schweren Last.
Die Ernennung eines dritten Bischofs wiirde
eine bessere Aufteilung der Seelsorge nach
Sachbereichen oder nach territorialen Prin-
zipien erlauben. Die Ernennung eines zwei-
ten Weihbischofs wiirde einem mehrmals
von der Synode 72 ausgedriickten Wunsch
entsprechen.

Uberdies wurde an der Sitzung des Prie-
sterrates iiber die Frage der «viri probati»,
iiber die Rolle der Frau in der Kirche und
iiber die Beweggriinde jener, die aus der Kir-
che austreten, sowie iiber die Angleichung
der Priesterlohne gesprochen.

Das gelobte Land

Kickel Walter, Das gelobte Land. Die religio-
se Bedeutung des Staates Israel in judischer und
christlicher Sicht. Mit einem Vorwort von Helmut
Gollwitzer, Kosel Verlag, Miinchen 1984, 224 S.

Kickels Buch enthélt keine neue Theorie iiber
die Bedeutung des Staates Israel. Sein Hauptan-
liegen ist, «den an Israel und dem jiidisch-
christlichen Dialog interessierten Leser iiber die
vielfaltigen jiidischen wie christlichen Einstellun-
gen zum Staat Israel, sowohl von einzelnen Theo-
logen wie von Gruppen, Parteien und kirchlichen
Gremien, zu informieren» (S. 18). Das Buch be-
ginnt mit der Skizzierung grundlegender histori-
scher Erscheinungen und Entwicklungen, die zur
Staatsgriindung Israels gefiihrt haben. Es legt den
Hauptakzent dabei jeweils auf die religiésen Fak-
toren (vgl. S. 36-66: «Zionismus und Religion»).
Der zweite Teil legt in drei Abschnitten die Hal-
tung jiidischer Gruppen/Richtungen, Parteien
und zweier «grosser Zionisten» (Martin Buber
und Ben Gurion) dar; dieser Teil enthilt einen ge-
ballten, aber ausgewogenen Einblick in die unter-
schiedlichen zeitgenossischen Haltungen zum
Staat Israel - gleichzeitig ist er eine Kurzdarstel-
lung der jiidischen Geschichte unseres Jahrhun-
derts, wenn diese unter besonderen Gesichts-
punkten gelesen wird. Auf rund hundert Seiten

fasst der Autor dann die Einstellungen verschie-
dener christlicher Gruppen und Konfessionen
(Christen im Nahen Osten, katholische und evan-
gelisch-reformierte Kirchen) zum Staat Israel zu-
sammen. Dieser dritte Teil kommt einer Art Bi-
lanz der bisher offiziellen Aussagen und Doku-
mente der genannten Gemeinschaften gleich:
Kickel versteht es gut, Stellungnahmen - offizielle
und inoffizielle Ausserungen - sowie theologische
Urteile bzw. Interpretationsmodelle zu skizzieren
und manchmal - abschliessend - zu werten. Im
vierten Teil, der die Ergebnisse des Dargelegten
zusammenfasst, wird die Diskussion ansatzweise
in Form von Schluss-Thesen weitergefiihrt; letz-
tere sind sehr beachtenswert.

Die «unlésliche Trias von Volk, Gottesbezie-
hung und Land» (Gollwitzer im Vorwort S. 9)
durchzieht das gesamte Buch: An ihr kommt kein
«Israeltheologe» vorbei; iiber sie «stolpert» je-
der, der ihr ausweichen will.

Kickels Buch ist ein interessantes, leicht lesba-
res und dennoch hochst informatives Werk. In
ihm ist die Bemiihung deutlich zu spiiren, die Ju-
den von ihrem Selbstversténdnis her verstehen zu
wollen. So darf das fiir den auch politisch interes-
sierten Leser manchmal geradezu spannend ge-
schriebene Buch (vgl. S. 69-99) als wertvoller Bei-
trag des bisherigen Lernprozesses von Christen
und Juden bezeichnet werden, der letzteren auch

weiterzufiithren versucht. Rita Egger

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Rita Egger, Assistentin, Route Ste-Agneés 8,
1700 Freiburg

Dr. Marie-Louise Gubler, Religionslehrerin, Alte
Baarerstrasse 6, 6300 Zug

Dr. Karl Schuler, Pfarrer, Seewadelstrasse 13,
8910 Affoltern a. A.

Dr. Anton Thaler, Privatdozent, Hungerbiihler-
strasse 12, 9014 St. Gallen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistiimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten.

Hauptredaktor
Rolf Weibel-Spirig, Dr.theol.,Frankenstrasse7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27

Mitredaktoren
Franz Furger, Dr. phil. et theol., Professor,
Obergiitschstrasse 14, 6003 Luzern
Telefon 041 -42 1527
Franz Stampfli, Domherr, Bachtelstrasse 47,
8810 Horgen, Telefon 01 - 725 25 35
Thomas Braendle, lic. theol., Pfarrer,

9303 Wittenbach, Telefon 071 - 38 30 20

Verlag, Administration, Inserate
Raeber Druck AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 4141, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201-4

Abonnementspreise
Jéihrlich Schweiz: Fr. 80.-;

Ausland Fr. 80.- plus Versandgebiihren
(Land/See- oder Luftpost).
Studentenabonnement Schweiz: Fr. 53.-.
Einzelnummer: Fr. 2.- plus Porto.

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annahme: Montag, Morgenpost.




207

Pfarrer sucht

kleine Glocke/Glocklein

mindestens 30 cm Durchmesser, noch brauchbar.

Mochten Sie, dass Ihre ausgediente Glocke noch irgendwo ihren
Dienst auslibt? Ich danke Ihnen fir lhr Schreiben.

Wenden Sie sich an Chiffre 1448, Schweiz. Kirchenzeitung,

Postfach 4141, 6002 Luzern

Fiirstlich Liechtensteinische Landesverwaltung

Stellenausschreibung

Mit August 1986 ist die Stelle eines

Religionslehrers

far Ober- und Realschulen zu besetzen.

Bewerbungen mit den entsprechenden Unterlagen sind bis
25. April 1986 an das Schulamt, 9490 Vaduz, zu richten

Frére Roger. Vertrauen wie Feuer.
Tagebuchaufzeichnungen. 126
Seiten, kart., Fr. 7.90. -. In tagli-
cher Bertihrung vor allem mit den
jungen Generationen entstehen
Gedanken, Entwirfe, Vorhaben
...Seiten eines Tagebuches.

Raeber Blicher AG, Frankenstr. 9,
6002 Luzern, Tel. 041-235363

Alle
KERZEN

liefert

Herzog AG Kerzenfabrik
6210 Sursee 045-211038

Gunstig zu verkaufen einwandfreies,
signiertes

Olbild

von Papst Paul VI. Grosse 120 x100cm
mit handgeschnitztem Holzrahmen in
Altgold, Breite 15 cm.

Anfragen bitte unter Chiffre 1447 an
die Schweiz. Kirchenzeitung, Postfach
4141, 6002 Luzern

Haushalterin

ware frei (nach Wunsch kénnen
auch Buroarbeiten Ubernommen
werden).

Offerten unter Chiffre 5058 LZ an
ofa Orell Fussli Werbe AG, Post-
fach, 6002 Luzern

Die regionale Jugendseelsorge Wil-Ost, beste-
hend aus 4 Landpfarreien (Lenggenwil, Niederhel-
fenschwil, Ziberwangen und Zuzwil) mit insgesamt
ca. 3500 Katholiken, sucht ab sofort oder nach Ver-
einbarung

Katecheten (-in)
evtl. Pastoralassistenten (-in)

Der Aufgabenbereich teilt sich wie folgt auf:

a) pfarreiliche Jugendarbeitin den 4 Landpfarreien:
Betreuung, Auf- und Ausbau der Jugendgruppen
sowie Mitarbeit bei der Gottesdienstgestaltung
(50%)

b) Religionsunterricht im regionalen Oberstufen-
zentrum Sproochbrugg in Niederhelfenschwil
(25 %)

c) Pfarreiarbeit in der Pfarrei Lenggenwil (25 %)

Auskinfte erteilen:

Eugen Boppart, Dekan, 9527 Niederhelfenschwil
(073-471234), und Alfred Keller, Pfarrer, 9524
Zuzwil (073-281509).

Schriftliche Bewerbungen sind zu richten an:
Kurt Frei, Ifangstrasse 10, 9524 Zuzwil (Prasident
der Jugendseelsorge Wil-Ost)

Die drei Nachbarpfarreien Meisterschwanden,
Sarmenstorf und Bettwil suchen auf den 1. Mai
1986 oder nach Vereinbarung einen vollamtlichen

Katecheten

fur die folgenden Seelsorgeaufgaben:

- Erteilen von Religionsunterricht an der Mittel-und
Oberstufe (kleine Klassen)

— nachschulische Jugendseelsorge

— Mitarbeit in anderen Bereichen der Seelsorge
nach Absprache

Besoldung auf der Grundlage der Richtlinien der Lan-
deskirche des Kantons Aargau.

Das renovierte, sehr schon gelegene Pfarrhaus in
Bettwil konnte Bewerbern mit Familie zur Verfiigung
gestellt werden.

Auskiinfte erteilen: Dr. Hans Waldispuhl, Pfarrer,
Meisterschwanden, Telefon 057-2714 86, oder
Anton Bossert, Pfarrer, Sarmenstorf, Telefon
057-272040.

Schriftliche Bewerbungen sind zu richten an: Rolf
Steinemann, Prasident der Kirchenpflege, Amsel-
weg 633, 5616 Meisterschwanden

Seelsorgerexistenz
in unserer Zeit

Liselotte Hofer:

Otto Karrer 1888-1976

Kampfen und Leiden fir eine weltoffene Kirche. Un-
ter Mitarbeit und mit einem Vorwort von Victor Con-
zemius. Zu beziehen durch alle Buchhandlungen:
Fr. 45.—.

2. Auflage, Verlag Herder, Freiburgi. Br. (1. Auflage in
sechs Wochen verkauft!)

Pressestimmen:

«Uber die Biographie hinaus eine fesselnde Darstel-
lung der Geschichte der katholischen Kirche von
1920-1970» (Nestor Werlen im «Vaterland»)
«erschliesst den Jingeren eine wichtige Weg-
strecke schweizerischer Kirchengeschichte» (Rolf
Weibel in «<Schweizerische Kirchenzeitung»)

«ein Werk, das jeder am religiosen Leben unseres
Landes Interessierte mit Spannung lesen wird»
(Peter Vogelsanger in «Neue Zlrcher Zeitung»)

ein wichtiges Werk «wider das schlechte Verges-
sen» (Oskar Kohler in «Stimmen der Zeit»)




208

Wir suchen die akustisch-schwierigsten Kirchen in der Schweiz.
Wir bieten Thnen kostenlos und unverbindlich eine Mikrofonanlage zur Probe.

Damit wir Sie friih
einplanen kénnen schik-
ken Sie uns bitte den

Chur, Davos-Platz, o
Diibendorf, Engelburg, Coupon, oder rufen Sie ein-
fach an. Tel. 042-221251

Immensee, Ried-Brig, Ober- e _ _ _ _ __ — "7 _
wetzikon, Volketswil und

Winterthur unsere Anlagen zur
vollsten Zufriedenheit der Pfarr-

Wir kooperieren mit
der bekannten Firma
Steffens auf dem Spezial-
gebiet der Kirchenbeschal-
lung und haben die General-
vertretung fiir die Schweiz
iibernommen.

Auch arbeiten in

Wir machen von Ihrem kosten-
losen, unverbindlichen Probe-

1 d erbitten Ihre
L . gemelnden‘ angebot Gebrauch un
Seit iiber 20 Jahren entwickelt Terminvorschlige. O
. . " . Wir sind an einer Verbesserung
und fertigt dieses Unternechmen Mit den neuesten Entwicklungen unserer bestehenden Anlage O
. . .. se . . o int iert.
spezielle Mikrofonanlagen fiir mochten wir eine besondere Lei- interessier _
. . . . W}r planen den Neubau einer
Kirchen auf internationaler stung demonstrieren. Mikrofonanlage. O

Bitte schicken Sie uns Ihre Unlerlagerl‘

Ebene.

Name/Stempel:

Uber Steffens Anlagen horen
Sie in mehr als 4000 Kirchen,
darunter im Dom zu Kéln oder
in der St. Anna Basilika in
Jerusalem.

Strasse:

Ort:

teffens
Elektro-

Akustik

Telefon:

Bitte ausschneiden und einsenden an:
Telecode A.G., Poststrasse 18b
CH-6300 Zug, Tel. 042/221251

N/3/86

p——

S)isyspsyisjisiisisiisiis)s)isjisjisps)isyis)is)is)is)ispHs]ISHsTISISHS]ISHSY

Messweine

S154n

radio vatikan

@v tgl. 7.30Uhr Lateinische Messe
16.00 Uhr Nachrichten (deutsch)
20.40 Uhr Lateinischer Rosenkranz

G1I515\51Y

SAMOS des PERES: der unibertreffliche und be-
stens haltbare Muskateller von der
Mission catholique (griech. Insel Sa-
mos); suss.

S15151815

FENDANT: im Wallis gewachsen und gepflegt aus
der Chasselas-Traube; trocken.

LIENERT
} KERZEN
> EINSIEDELN
@ 055 53 23 81

Weinkellerei KEEL & Co. AG
9428 Walzenhausen, Telefon 071 - 44 1415

S1515191518181616151616161515

e

HE151916161916151815

s|sjEps|s)isisis|is)sisisisyisyisyisjisyss)isyisjisyisqis|Isyisyis) [SHsIs

B o Ui i s
-
1' Gesucht nach Klosters eine FerienWOhnung
P |
| - =
. Ferien-Aushilfe Auf Eggbergen (1440 m . M.) ob Altdorf besteht die Gelegen-

heit, zu glinstigen Bedingungen eine Ferienwohnung zu mieten.
fur die Besorgung der Wo-

E o chenend-Gottesdienste wah- | Zusammen mit der Kapelle wurde eine Wohnung mit 2 Zimmern
19 -{ rend 2 bis 3 Wochen im Juli | und Klche gebaut.
a = 1986. Eine Wohnung steht im ‘
E - Pfarrhaus zur Verfligung. Vor allem moéchte man Priestern diese Wohnung zur Verfligung
UN-I » %, ‘\j stellen. Wenn mdéglich sollte am Sonntag die hl. Messe mit der
3 & 4 o Darf ich lhren Anruf erwarten | Bevolkerung und den Feriengdsten gefeiert werden (ohne
~ oo ) S | unter Telefon 083-41110 | Predigtverpflichtung).
8 ; . o > o | (vorzugsweise ab 18.30 Uhr),
© g . i - ~ | Pfarrer Raymund Carvalho, | N&here Auskunft erteilt Johann Schuler-Regli, Attinghauser-
N % Kath. Pfarramt, Klosters strasse 28, 6460 Altdorf, Telefon 044-217 56
< -




	

