
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 153 (1985)

Heft: 7

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische Kirchenzeitung

7/1985 153. Jahr 14. Februar

Die Menschenrechte in der katholi-
sehen Soziallehre Eine Studienar-

beit der Schweizerischen Iustitia et

Pax wird vorgestellt von
Rolf Weibel 143

Bistumsleitung und Dekane begeg-

nen sich Von der Dekanenkonfe-

renz 1985 des Bistums Basel berichtet
Max Hofer 114

Religionsunterricht - Echolot des

Glaubens? Katechese im Wandel

von Kirche und Gesellschaft, in den

Nöten unserer Zeit, zwischen Eltern-
haus und Pfarrei. Ein Beitrag von
Leo Karrer 116

20 Jahre Katechetisches Institut Lu-
zern 117

Die Aufgabe einer katholischen

Buchhandlung Ein Bericht von
Nestor Werlen 122

Alois Fuchs: Vom Liberalismus zum
Radikalismus Ein Buchhinweis

von
Leo Ettlin 122

Amtlicher Teil 124

Neue Schweizer Kirchen
Maria, Königin des Friedens,
Lüchingen (SG)

'

Die Menschenrechte in der katholischen Soziallehre
Obwohl die Menschenrechte ein Ertrag der neuzeitlichen Freiheitsge-

schichte sind, gegen die sich die römisch-katholische Kirche ausdauernd
sperrte, gehören sie heute zum Grundbestand der katholischen Soziallehre,
ist ihre Sicherung heute das wirklich zentrale Anliegen der katholischen So-
ziallehre und versteht sich, mit einem Wort von Papst Johannes Paul IL,
die Kirche heute von der Mitte ihrer Botschaft her als «ein Verteidiger der
Menschenrechte». Wer sich also heute auf die katholische Soziallehre be-
ruft - seien es einzelne oder Verbände -, kann gar nicht anders, als sich in
den menschenrechtlichen Belangen zu engagieren.

Weshalb aber die römisch-katholische Kirche (und die in ihr getriebe-
ne christliche Sozialethik) erst nach Jahrhunderten des Zögerns, der Zu-
rückhaltung und der Ablehnung den Menschenrechtsgedanken aufgenom-
men und ihn dabei als einen christlichen Gedanken erkannt hat, und wel-
ches die Hauptanliegen der heutigen auf der Sozialethik aufbauenden
katholischen Soziallehre sind, diesen Fragen ist in den letzten Jahren die
Schweizerische Nationalkommission Iustitia et Pax nachgegangen. Als Er-
gebnis dieser Studienarbeit liegen zwei Veröffentlichungen vor: Die eine be-
fasst sich mit der Menschenrechtsbewegung und dem Wandel der römisch-
katholischen Einstellung zu den Menschenrechten bis zur gegenwärtigen
Einsicht, dass ein betontes und umfassendes Engagement der Kirche für die
Menschenrechte ein christlicher Auftrag ist '. Die andere fasst diese Grund-
lagenarbeit zusammen und wendet die theoretischen Ergebnisse der ersten
bzw. die darin aufgezeigten Lehrpositionen der katholischen Soziallehre
auf aktuelle Fragen der Schweizerischen Politik an\

Die neuzeitliche Menschenrechtsbewegung ist insofern neuzeitlich,
als sie erstens bei aller Bezugnahme auf Vorläufer - beispielsweise-und na-
mentlich auf die Stoa - neue Gedanken zum Tragen brachte: das rationali-
stische Naturrecht der Aufklärung (Vernunftnaturrecht) löste das spätmit-
telalterliche (scholastische) Naturrecht ab, der Individualismus ordnete den
einzelnen der Gemeinschaft vor, und der Liberalismus schütze die vorab
wirtschaftlichen Interessen eben dieses einzelnen; neuzeitlich war die Men-
schenrechtsbewegung zweitens, insofern es bestimmter gesellschaftlicher
und politischer Voraussetzungen bedurfte, damit diese Gedanken ge-
schichtswirksam werden konnten, und diese Voraussetzungen in den engli-
sehen Kolonien Nordamerikas und in Frankreich gegeben waren. Dass die-
se Bewegung ohne und gegen die römisch-katholische Kirche wirksam wur-
de oder werden musste, lag zum einen an einer in der Menschenrechtsbewe-
gung tragenden teilweise einseitig rationalistisch-individualistischen Philo-
sophie und zum andern an einer in der Kirche wirksamen rückwärtsorien-
tierten traditionalistischen Geisteshaltung/

Dass auf beiden Seiten Ursachen für die kirchliche Sperrigkeit gegen
die Menschenrechtsbewegung auszumachen sind, lässt vermuten, dass die



114

Ablehnung keine grundsätzliche war. Diese Vermutung bestätigt sich bei ei-

ner näheren Betrachtung der traditionellen katholischen Soziallehre, und
zwar sowohl der Sozialverkündigung der Kirche'' als auch der formalen
Prinzipien der katholischen SoziallehreL Mit der Enzyklika «Rerum nova-
rum» Papst Leos XIII. eröffnete die Kirche nicht nur die bis heute nicht ab-
gebrochene Reihe von Sozialenzykliken, sondern auch ihr menschenrecht-
liches Engagement im Dienst der Armen, wobei sie damit überdies bei den
sozialen Menschenrechten ansetzte, die in der ausserkirchlichen Menschen-
rechtsbewegung noch lange nicht thematiert wurden. Einen Zugang zur
Menschenrechtsbewegung fand die Kirche aber nicht nur über ihre Beschäf-
tigung mit der sogenannten sozialen Frage, sondern auch über die Grundla-
gen ihrer eigenen Soziallehre. Eine Erneuerung des Naturrechtsdenkens
führte zur Erkenntnis, dass auch Natur und Wesen des Menschen selbst
nicht allem Wandel enthoben sind; das ermöglichte zum einen, die Men-
schenrechte als konkrete Ausfaltungen der sich aus der Sozialnatur des

Menschen ergebenden Grundforderung der Gerechtigkeit zu verstehen.
Und das ermöglichte zum andern, die klassischen Prinzipien der ka-
tholischen Soziallehre - Gemeinwohl als Zielprinzip, Subsidiarität und So-
lidarität als heuristische Kriterien - als Elandlungsprinzipien im Hinblick
auf Menschenrechtsverwirklichung zu verstehen.

So war die Wende in der katholischen Soziallehre, die die Enzyklika
«Mater et Magistra» Papst Johannes' XXIII. markiert, nicht nur ein ver-
späteter Anschluss an die neuzeitliche Freiheitsgeschichte und Menschen-
rechtsbewegung, sondern auch ein Durchbruch des Eigenen und Eigenstän-
digen. Das bestätigen in der Folge die Beiträge des Zweiten Vatikanischen
Konzils wie der Päpste bis hin zum christozentrischen Humanismus Johan-
nes Pauls II.®. Die damit geleistete Vermittlung zwischen menschenrechtli-
chem Freiheitsdenken und christlichem Glauben ist ihrerseits nicht ohne
Vorläufer und Herausforderer - die Studie untersucht Thomas von Aquin,
seine Weiterführung in der spanischen Spätscholastik (die zu den men-
schenrechtlichen «Leyes Nuevas» von 1542 geführt hatte) und Immanuel
Kant - denkbar und auch nicht ohne die heutige Diskussion um Autonomie
und Theonomie in der Ethik weiterzuentwickelnd

Aus dieser Entwicklung «ergibt sich aber nicht nur ein breites Feld der
Begegnung mit den geistesgeschichtlichen Entwicklungen der Neuzeit, in
welcher die christliche Ethik entgegen dem Eindruck der letzten 250 Jahre,
aber im Sinne ihrer eigenen lebendigen Tradition, ihren Part sehr wohl zu
spielen hat". Es ergibt sich vielmehr auch die Einsicht, dass auch in der Kir-
che als einer gesellschaftlich verfassten Glaubensgemeinschaft Restriktio-
nen der Menschenrechte nicht gerechtfertigt werden können, wie denn auch
das ausdrückliche Engagement der Kirche für die Menschenrechte als sol-
che auch in der Kirche, als Christenrechte, voll anerkannt werden.»'

Ro// JFe/be/

' Franz Furger, Cornelia Strobel-Nepple, Menschenrechte und Katholische Soziallehre, Band 4
der von der Schweizerischen Nationalkommission Iustitia et Pax herausgegebenen Reihe «Gerechtig-
keit und Frieden - Ethische Studien zur Meinungsbildung», Imba Verlag, Freiburg/Schweiz 1985, 153

Seiten.
^ Menschenrechte und katholische Soziallehre. Sozialethische Überlegungen zur Totalrevision

der Bundesverfassung sowie zum Beitritt der Schweiz zur Europäischen Sozialcharta und zur UNO,
Herausgegeben von der Schweizerischen Nationalkommission Iustitia et Pax (Postfach 1669, 3001

Bern), Band 12 der Publikationsreihe, Bern 1985, 84 Seiten.
3 In der Studie (Anm.l) Teil I: Die Menschenrechte: Ausdruck des sittlich-politischen Bewusst-

seins der Neuzeit.
4 Teil II: Die Behandlung der Menschenrechtsthematik in der traditionellen Soziallehre.
5 Teil III: Der implizite menschenrechtliche Gehalt in den formalen Prinzipien der katholischen

Soziallehre.
' Teil IV: Die Wende in der katholischen Soziallehre seit Johannes XXIII. und dem II. Vatika-

num.
' Teil V : Menschenwürde als Grundapliegen naturrechtlichen Ordodenkens, neuzeitlicher Frei-

heitsphilosophie und der Anthropozentrik in der neueren Moraltheologie und Sozialethik.
^ Teil VI: Abschliessender Rückblick und konkreter Ausblick.
« Teil VI, S. 130.

Kirche Schweiz

Bistumsleitung und
Dekane begegnen sich
Vom 14.-16. Januar 1985 kamen Bi-

schof Otto Wüst, Weihbischof Joseph
Candolfi, die Bischofsvikare Hermann
Schüepp, Louis Freléchoz und Max Hofer
sowie Kanzler P. Roland Trauffer unter der

Leitung von Generalvikar Anton Cadotsch
mit den 39 Dekanen und 10 Regionaldeka-
nen zu ihrer jährlichen Konferenz zusam-
men. Im Mittelpunkt der Begegnung Bis-

tumsleitung - Dekane stand die Aussprache
zum Thema «Denkanstösse zu unserem
Stehen im heutigen Spannungsfeld zwischen

Führungsverantwortung und Basisempfin-
den». Mitteilungen der Bistumsleitung (Be-

mühung um verstärkte Nachwuchsberufun-

gen: Priester, Ordensberufe, Laienmitar-
heiter; Hilfsmittel des Pastoralamtes zum
Schreiben der Schweizer Bischöfe über das

Geheimnis der Eucharistie und zur Arbeit
der Pfarreiräte im Rückblick auf den Papst-
besuch; Stand der Vernehmlassung der Neu-

einteilung der Bistümer), Information über
die Dekanatsfortbildungskurse 1985, Ein-
führung in den neuen katechetischen Rah-

menplan, Aussprache über die Vernehmlas-

sung bezüglich des neuen Kirchengesangbu-
ches und der Einführung «priesterloser Got-
tesdienste am Sonntag» waren weitere Trak-
tanden. Die Präsidenten der drei Diözesa-

nen Fachkommissionen, Dr. P. Wolfgang
Hafner, Aarau (Liturgie), P. Flavian Has-
1er, Ölten (Basler Missionskommission),
und Dr. Alfred Höfler, Aarau (Basler Kate-
chetische Kommission), informierten die

Dekane nicht bloss über die gegenwärtige
Arbeit in diesen Kommissionen, sondern

überlegten mit ihnen, wie die Impulse, die
diese Fachkommissionen geben, im Deka-

nat fruchtbar gemacht werden können.
Einen wesentlichen Bestandteil bildeten

die Gottesdienste. Gemeinsam hörten alle

auf das Wort Gottes in Messfeiern, in denen

Diözesanbischof Otto Wüst und Weihbi-
schof Joseph Candolfi predigten, und im

Stundengebet; gemeinsam trugen Bistums-

leitung und Dekane ihre Bitten vor Gott und
dankten für alles, besonders für das Be-

glückende, das sie im kirchlichen Dienst

stets erfahren dürfen.

Durchstehen von Spannungen
in der Kirche heute

Schwerpunkt der Dekanenkonferenz

war die Aussprache über die Probleme, die

aus der Spannung zwischen Führungsver-

antwortung und Basisempfinden entstehen.

In Regionaldekan Johann Stalder gab ein



115

besonders Erfahrener - er war 12 Jahre De-

kan und ist seit 1976 Regionaldekan - dazu

Denkanstösse. Dabei ging es ihm «um das

heute oft stark empfundene Spannungsfeld
zwischen <Amtskirche>, (kirchlicher Auto-
rität> einerseits und dem Empfinden und
den Reaktionen der sogenannten <Basis>

anderseits, wobei der Begriff <Basis> so-

wohl Seelsorger wie Laien umfasst».
Der geistige Standort des Basisempfin-

dens kann in etwa mit der Unterscheidung
folgender Gruppen umschrieben werden:

1. Die Kreise in der Kirche, die unter dem

Begriff «Konservative» zusammengefasst
werden. Sie äussern sich etwa so: «Man wis-

se heute nicht mehr, was im Glauben und in
der Moral noch zu gelten habe. Man spricht
da vom Abbau der Glaubenssubstanz und
den traditionellen kirchlichen Formen, von
der Gefährdung oder direkt vom Verlust der

katholischen Identität, besonders im Blick
auf die Öffnung zur Ökumene. Als Ursa-
chen dafür bezeichnet man: Führungs-
schwäche der kirchlichen Autoritäten, man-
gelnder Mut zur Massregelung oder direkter
Verurteilung von Abweichern. Man klagt,
man werde von der kirchlichen Führung al-

leingelassen in der grossen Verunsiche-

rung.» Nicht selten werden solche Gläubige
und Seelsorger verbittert; sie ziehen sich zu-
rück oder schliessen sich in traditionellen
Gruppen zusammen, die teilweise in offe-
nem Widerspruch zur kirchlichen Führung
stehen.

2. Basisempfinden äussert sich auch «bei

jenen, die enttäuscht sind über die Entwick-
lung in der nachkonziliaren Kirche. Sie sa-

gen: Die Erwartungen, die das Konzil und
die Synode 72 weckten, sind zu einem gros-
sen Teil nicht erfüllt worden. Und wenn
schon etwas geschieht, dann immer so lang-

sam, so überbehutsam.» Zu ihnen zählen

auch jene, die feststellen, «dass in der ober-
sten kirchlichen Führung die restaurativen
Tendenzen überwiegen... statt des auf dem

Konzil bejahten Grundsatzes der Kollegiali-
tät in der kirchlichen Führung zeige sich eine

massive Tendenz zu erneutem starkem Zen-
tralismus.»

Das «Basisempfinden» drückt sich fer-
ner in sehr verschiedenen Richtungen aus:

- In der breiten Interesselosigkeit gegen-
über der kirchlichen Autorität, ganz allge-
mein gegenüber kirchlichen Normen.

- In einer stark verbreiteten Eigenwillig-
keit im pastoralen Handeln. «Ohne verall-
gemeinern zu wollen, stellen wir doch bei

vielen ein unbekümmertes Sich-hinweg-
Setzen über Autoritäten und deren Erlasse

fest, ein Entscheiden und Handeln im AI-
leingang unter Berufung auf eigene Autori-
tät und Verantwortung... Man ist sich da-
bei zum voraus des Beifalls aus Kreisen mit
einer gebrochenen Beziehung zur kirchli-

chen Autorität sicher; man kommt dabei

gross heraus... Ob es sich da nicht um eine

neu Form von Neo-Klerikalismus han-

delt...»
- In einem direkt gebrochenen Verhält-

nis zur konkreten Kirche. Solche Seelsorger
und Laien «sind zwar noch in der Kirche, be-

finden sich aber weithin in einer innern Emi-
gration. Sie trauen der kirchlichen Führung
nichts Positives mehr zu. In ihrer rein nega-
tiv eingestellten Optik sind sie farbenblind
geworden gegenüber dem Positiven in der

Kirche. Sie haben resigniert oder haben sich

in den Dauerzustand des Ressentiments be-

geben.»

- In den sogenannten «Kirchenträu-
men». Ihre Vertreter geben «der konkreten
Kirche in der heutigen Erscheinungsform
keine Zukunft. Man postuliert den Mut zur
Utopie, zu einem radikal neuen Kirchen-
bild.»

- In einer fast ausschliesslich horizonta-
len Schau der Kirche. Die primäre Aufgabe
der Kirche ist gemäss ihren Vertretern: Ge-

sellschaftskritik und Gesellschaftsverände-

rung. «Von hier aus kommt es oft zu einer
massiven Kritik an der kirchlichen Füh-

rung.»
Die daraus entstehende Frage «Wie sol-

len wir uns da verhalten?» beantworteten
die Dekane vor allem in Gruppengesprä-
chen. Als Grundregel für diese Gespräche
gab Johann Stalder mit: «Kritik an der Kir-
che - eine Frage der Massstäbe» (vgl. Victor
Conzemius in Vaterland vom 3. November
1984).

Jemand, ganz gleich welche Führungs-
aufgäbe er ausübt, kann im Spannungsfeld

«Führungsverantwortung - Basisempfin-
den» nur bestehen, wenn er auf folgende

Haltungen hinwirkt:
- Auf das Ja zur konkreten, leibhaftigen

Kirche. «Als menschliche Gemeinschaft ist
sie nun einmal menschlichen und gesell-

schaftlichen Wachstums- und Entwick-
lungsprozessen unterworfen.»

- Auf den Mut zur richtig verstandenen

Utopie, zum Visionären, Prophetischen.
«Es braucht dafür aber auch das Stehen auf
dem Boden der Wirklichkeit.»

- Auf die Liebe zur Kirche. «Jede Kir-
chenkritik muss von der Liebe getragen
sein.»

Die aus reicher Erfahrung stammenden

Ausführungen fasste Johann Stalder zu-

sammen: «Die persönliche Grundeinstel-

lung zur Kirche ist das Entscheidende. Alle
Kirchenkritik, alle Reformvorschläge, alle

pastoralen Rezepte sollten von einer positi-
ven Grundhaltung zur Kirche ausgehen und
davon getragen sein. Ich erachte es als eine

unserer wichtigsten Aufgaben: mitzuhelfen,
dass bei Seelsorgern und Laien das man-
cherorts gebrochene Verhältnis zur Kirche

überwunden werden kann. Es geht um das

Ja zur konkreten Kirche unserer Tage und

zu ihrer menschlichen Leitung, auch wenn
wir damit oft Mühe haben. Es geht darum,
dass wir uns mit der Kirche identifizieren
und sie nicht nur wie Aussenstehende kriti-
sieren. Es geht darum, dass wir uns bei aller

legitimen Kritik von der Liebe leiten lassen

und die Massstäbe bewahren. Es geht dar-

um, dass wir uns nicht in einer verengten

Optik nur noch auf das Fragwürdige und
das uns An-den-Nerv-Gehende in der Kirche
und an ihrer Leitung fixieren, sondern auch

das viele Positive in der Kirche von heute se-

hen. Es geht darum, dass wir aus Liebe zur
Kirche auch bereit sind, an der Kirche zu lei-

den, dass wir wissen - wie wir das auch bei

uns selber tun müssen -, dass der leidvolle
Abstand zwischen Ideal und Wirklichkeit
auch in der Kirche zu akzeptieren und

durchzutragen ist. Und schliesslich: Geht es

nicht vor allem auch darum, dass - wo so

viele von uns unbewusst der modernen
Macher-Mentalität verfallen sind, als ob
auch in der Kirche alles nur von unseren

Ideen, von unserem eigenen Tun, von neuen

Strukturen abhängen würde - wir in uns ver-
tiefen einen echten Glauben an das Wirken
des der Kirche verheissenen Gottesgeistes,
der wehen wann, wo und wie er will.»

In der Plenumsdiskussion fragten sich

die Dekane unter anderem, wie sie die Füh-

rungsverantwortung besser wahrnehmen
können. Klar kam dabei zum Ausdruck,
dass «nicht Papiere, sondern Personen»

entscheidend sind. Deshalb muss Zeit frei-
gestellt werden für Begegnungen mit den

Mitbrüdern, Frauen und Männern im seel-

sorgerlichen Dienst. Dabei sollen nicht ein-

fach Spannungen aus der Welt geschafft
werden. Vielmehr ist aber das Schaffen ei-

nes Klimas nötig, in welchem ein Vorschuss

an Vertrauen auch denjenigen entgegenge-
bracht wird, die eine besondere Führungs-
Verantwortung wahrnehmen.

Einen breiten Raum in dieser Diskussion
nahmen auch Probleme ein, die durch die
letzten Hirtenbriefe aufgeworfen worden
sind. Dabei nahm der Diözesanbischof ei-

nen Teil der Kritik als berechtigt an; einen

andern Teil musste er ablehnen, da dieser in
einer zu starken Anpassung der Kirche an

Zeiterscheinungen wurzle. «Die Kirche
muss den Mut haben, sich am Evangelium
zu restaurieren, auch als <nicht konform)
aufzutreten, besonders auch in Fragen der

Ehe.»

Dekane in unmittelbarem Kontakt
mit den Seelsorgern
Die Dekanenkonferenz zeigte auch Fei-

der auf, auf denen Dekane und Seelsorger
sich unmittelbar begegnen. Drei werden das



116

kirchliche Leben im Bistum Basel besonders

beeinflussen:

fFe/j/gstews 6 7ßge Fo/7ôf'W««g yaM/c/2
Bischof Otto Wüst, der sich in Fragen

der Fortbildung kürzlich vom Priesterrat
beraten liess, bat die Dekane eindringlich,
darauf hinzuwirken, dass alle Seelsorger

jährlich wenigstens 6 Tage sich der gemein-

samen Fortbildung, besonders auf Deka-

natssebene, unterziehen. Dabei geht es dem

Bischof nicht nur um die wissenschaftliche

Vertiefung, die Aufarbeitung pastoraler

Fragen, sondern vor allem um die Brüder-
lichkeit und die spirituelle Vertiefung. Ohne

Brüderlichkeit kann heute Kirche nicht er-
fahren und aufgebaut werden. Bei der Ein-

führung in die Fortbildungskurse 1985 mit
der Thematik «neue Religiosität und Spiri-
tualität» zeigte Dr. P. Hildegar Höfliger
eindringlich, wie gerade dieses Thema alle

Seelsorger betrifft.

TVöt/ge P/amrng »?z Fe/fg/onsMn/emc/t?
Dr. Robert Füglister, Präsident der In-

terdiözesanen Katechetischen Kommission,
führte die Dekane in den von der Deutsch-
schweizerischen Ordinarienkonferenz kürz-
lieh in Kraft gesetzten Rahmenplan für den

Religionsunterricht auf der Mittelstufe ein.

Zusammen mit den bereits vorliegenden
Plänen für die Unter- und Oberstufe ist jetzt
eine einheitliche Planung im Religionsunter-
rieht möglich. Damit kann ein immer drän-

genderes Problem gelöst werden. Die Deka-

ne, die für die Einführung des Rahmenpia-
nes mitverantwortlich sind, werden in dieser

wichtigen Aufgabe von den katechetischen

Kommissionen und den katechetischen Ar-
beitsstellen ihrer Region unterstützt. Den
Dekanen wurde nahegelegt, die Pfarrer
ebenfalls zu den Einführungsveranstaltun-
gen einzuladen. Dass die Pfarrer an diesen

Einführungen teilnehmen, ist auch dann

sinnvoll, wenn sie selber auf der Mittelstufe
keinen Unterricht mehr erteilen. Denn ein

Überblick über das, was im Religionsunter-
rieht geschehen soll, ist für den Pfarrer, der

die Hauptverantwortung für die Verkündi-

gung in der Pfarrei trägt, nötig. Durch das

Interesse der Pfarrer bekommen auch die

Katecheten das aufbauende Gefühl, dass sie

in ihrem oft schwierigen Dienst nicht allein-

gelassen werden.

SonntagsgortoefenVe oAne Pr/esfer
Die Information über die Entstehung

und die Schwerpunkte allfälliger Richtlinien
der Deutschschweizerischen Ordinarien-
konferenz über «priesterlose Sonntagsgot-
tesdienste» zeigte deutlich, dass damit auf
jedes Dekanat recht schwierige pastorale
Probleme zukommen, die nur in grosser Of-
fenheit regional gelöst werden können. So

muss zum Beispiel eine Überprüfung der

Gottesdienstordnungen in jeder Pfarrei auf
der Ebene des Dekanates erfolgen. Denn
durch geeignete Planung ist dafür Sorge zu

tragen, dass auf Dekanatsebene in jeder
Pfarrei eine sonntägliche Messfeier stattfin-
den kann. Deshalb ist bei den für die Pfar-
reien verantwortlichen Gremien wie Kir-
chen- und Pfarreiräte sowie bei den Gläubi-

gen die Bereitschaft zu wecken, auf eine

Messfeier in ihrer Pfarrei zugunsten einer

Pfarrei, in der kein Priester mehr wirken
kann, zu verzichten. Angesichts der wichti-

gen Fragen, die zu lösen sind, wurde der

Wunsch geäussert, für diese Thematik eine

eigene ausserordentliche Dekanenkonfe-

renz durchzuführen.
/Wü.v F/o/er

Pastoral

Religionsunterricht -
Echolot des Glaubens?
I. Jubiläum: Anlass zur Rechenschaft
Das Katechetische Institut Luzern be-

geht sein 20jähriges Bestehen. In einer kurz-
lebigen Zeit ist dies vielleicht schon Anlass

zu einer Jubiläumsfeier. Dabei gilt es frei-
lieh zu bedenken, dass Jubeltage oder Ge-

denkfeiern nicht ungefährlich sind. Sie kön-

nen bedrohlich sein, wenn sie zu Reisen in
die Vergangenheit werden, die unseren Blick
für das Gestern und früher einmal Gewesene

gleichsam gefangennehmen. Man verfällt
dann leicht der Anästhesie des Bewusstseins

für die gegenwärtige Situation und für die

sich abzeichnenden Aufgaben der Zukunft.
Wenn Gedenktage den Blick jedoch frei-

setzen für die in der Gegenwart schon an-
drängenden Herausforderungen der kom-
menden Zeit, dann werden sie nicht minder

gefährlich und abenteuerlich. Die Verbin-
dung zwischen gestern und morgen, die Ver-

knüpfung von Vergangenheit und Zukunft
werden stets neu zur spannungsgeladenen,
aber auch befreienden Aufgabe in der jewei-
ligen Gegenwart; einer Gegenwart, die ja
nicht einfach aus ihrer gewachsenen und be-

lastenden Vergangenheit und aus ihrer Erb-
schaft aussteigen kann. Sie wäre sonst un-
Versehens ohne eigene Geschichte und damit
ohne Standort und ohne die Möglichkeit des

Wachsens und Werdens in die noch ausste-

hende Zukunft.
In diesem Sinn wird anlässlich eines Ju-

biläums die Rechenschaft über die Vergan-
genheit zur Rechenschaft der Gegenwart
über ihre eigene Zukunft geraten müssen.

Sie wird sich darin dem bemühenden Dienst
unterziehen, zu prüfen und zu unterschei-
den, was denn nun das Entscheidende am
Alten von gestern gewesen ist, das sich als

das Entscheidende für das Morgen erweisen

könnte. Die Alternativen zur Gegenwart
sind demnach nicht die «Hausungen» und
Traditionen der Vergangenheit; die Alterna-
tiven zur Gegenwart liegen stets in der Zu-
kunft. Nur auf diesem Weg ist die Überein-

Stimmung bzw. die Identität der Ziele und
der Sinnbestimmung unseres Handelns bei
allem Umbruch in Gesellschaft und Kirche
und bei allen Situationswechseln zu bewah-

ren und je neu zu bewähren.

II. Religionsunterricht und Katechese:

Echo auf die Spannungen zwischen

Vergangenheit und Zukunft
Das Thema, das uns hier im Rahmen der

Besinnung auf das 20jährige Bestehen des

Katechetischen Instituts Luzern gestellt ist,
nämlich der Religionsunterricht zwischen

gestern und morgen, ist bezeichnend für die

Spannung zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft in der Kirche. Diese Spannung wird in
der Gegenwart als Krise und Herausforde-

rung erlebt. Für manche nimmt sich diese

Spannung wie ein Duell zwischen gestern
und morgen aus.

Einerseits werden mit diesen Stichwor-
ten viele aufgeworfene Fragen, ungeklärte
Probleme und die oft mühevolle Suche nach

verantwortbaren Schritten angesprochen;
damit aber auch Ängste und Befürchtun-

gen, die sich wie ein Netz ausnehmen, das

durch die Geschichte der Kirche eng ge-

knüpft worden ist. Jedermann weiss, dass

Netze retten können; aber sie können auch

unentrinnbar gefangensetzen. Anderseits
steht die Kirche doch nicht nur in der ererb-

ten Selbstbehinderung, sondern auch in der
reichen Erbschaft ihrer Sendung und ihres
in der Geschichte - trotz aller Geschichten -
durchgetragenen Zeugnisses vom Heil für
alle Menschen in und durch Jesus Christus.

Zwischen beiden Polen der einen kon-
kreten Wirklichkeit Kirche und Gesell-

schaft, zwischen den beiden Polen Vergan-
genheit und Zukunft sind für die praktische
Arbeit in der Gegenwart von Gesellschaft
und Kirche die Fragen an den Religionsun-
terricht zu orten und zu stellen. Wenn Jahr
für Jahr Dutzende von Frauen und Män-

nern nach einer dreijährigen gründlichen
Ausbildungszeit das Katechetische Institut
in Luzern verlassen, um als Katechetinnen
und Katecheten den Religionsunterricht an

unseren Schulen zu erteilen und in den Pfar-
reien vor allem für und mit unseren Kindern,
also mit den Schülern und Jugendlichen tä-
tig werden, dann ist doch zu fragen, was soll
der Religionsunterricht, was soll Katechese?

Wenn das Katechetische Institut ferner die



117

20 Jahre Katechetisches
Institut Luzern
Fera«/worhi/rg /ür den

Äe/zg;o«sM/7!eAy7c/U

Religionsunterricht in unseren Schulen

und Pfarreien erteilen ist heute eine schwieri-

ge Aufgabe geworden. Die gesellschaftlichen
Verhältnisse haben sich gegenüber früher
stark verändert. Die Familien sind nicht
mehr selbstverständlich in der christlichen
und kirchlichen Tradition verwurzelt. Dar-

um besitzen auch die Kinder oft nurmehr
spärliche Glaubenskenntnisse und geringe

Erfahrungen im kirchlichen und religiösen
Bereich. Solche Lücken durch den Reh-

gionsunterricht zu schliessen, bedeutet viel-
fach eine Überforderung. Diese Schwierig-
keiten zeigten sich schon vor mehr als 20 Jah-

ren. Man musste Ziel und Inhalte, Methoden
und Lehrmittel des Religionsunterrichts neu

überlegen. Der traditionelle Katechismusun-
terricht hatte keine Chance mehr.

Entscheidend für die Wirksamkeit des

Religionsunterrichtes ist aber nach wie vor,
ob es dem Katecheten oder der Katechetin

gelingt, Kinder und Jugendliche anzuspre-
chen und ihre Erfahrungen und Fragen im
Lichte des Glaubens zu erhellen.

Grtznc/i/rtg öfes Matee/zehVc/zert /«.s7/Yzzfes

In dieser Situation hatten vor 20 Jahren

weitsichtige Seelsorger und Laien erkannt,
dass eine spezielle Aubildung der Religions-
lehrer für die Erteilung des Religionsunter-
richtes je länger desto wichtiger werde. Man
vertrat auch die Auffassung, dass gerade die-
se kirchliche Aufgabe sehr gut von Laien-
kräften ausgeübt werden könnte, wenn sie

entsprechend ausgebildet werden.
Darum ergriffen 1963 die Pfarrer der

Stadt Luzern die Initiative, in Zusammenar-
beit mit der Theologischen Fakultät in Lu-
zern ein Katechetisches Institut zu gründen
und einen entsprechenden Anfrag an den Re-

gierungsrat des Kantons Luzern zu richten.
Bereits am 23. Januar 1964 stimmte der Re-

gierungsrat diesem Antrag zu und beauf-

tragte Prof. Dr. Alois Gügler, Luzern, die

Gründung eines solchen Institutes vorzube-
reiten. Die diesbezüglichen Bemühungen
gingen so gezielt und speditiv vor sich, dass

bereits am 20. Oktober 1964 der Lehrbetrieb
des Institutes zur Ausbildung von vollamtli-
chen Katechetinnen und Katecheten aufge-
nommen werden konnte.

Aufgabe hat, die Fort- und Weiterbildung
der Katecheten/-innen zu fördern, dann ist
der Frage nicht auszuweichen, was das alles

soll - bei einem solch grossen Aufwand an

Kräften und bemühendem Engagement im
einzelnen? Wenn neben der wachsenden

des /«s?z7«/es

Das Katechetische Institut Luzern ist die

einzige Ausbildungsstätte in der deutsch-

sprachigen Schweiz, die in einem 3jährigen
Vollstudium zum Beruf des Katecheten und
der Katechetin ausbildet. Die Absolventen
kommen daher aus fast allen Kantonen der

deutschsprachigen Schweiz und setzen sich

je etwa zur Hälfte aus Frauen und Männern

zusammen. Vorausgesetzt werden entweder

Mittelschulbildung (Maturität, Lehrerpa-
tent) oder eine erfolgreich bestandene Lehr-

abschlussprüfung mit wenigstens ljähriger
Berufspraxis.

Selbstverständlich sind daneben aber

auch noch andere Eigenschaften erforder-
lieh, wie zum Beispiel der Wille zum kirchli-
chen Engagement, pädagogische Fähigkei-
ten, eine gute Gesundheit und .psychische

Belastbarkeit, gute Auffassungsgabe und

geistige Beweglichkeit.
Seit der Gründung des Katechetischen

Instituts hat der Beruf des Katecheten in den

Kirchgemeinden und Pfarreien Achtung und
Anerkennung gefunden. Er ist seelsorglich

von grosser Bedeutung geworden. In den 20

Jahren seit Bestehen des Institutes haben
über 400 Damen und Herren die Ausbildung
am Katechetischen Institut ganz- oder teil-
weise absolviert. 253 davon schlössen ihre

Ausbildung mit dem Diplom ab und stehen

grossenteils noch heute vollamtlich oder teil-
zeitlich im katechetischen Dienst der Kirch-
gemeinden und Pfarreien. Jedes Jahr profi-
tiert auch eine Anzahl Gasthörer von den

Vorlesungen des Institutes.

WLwGftong _Ber«/sZ?;7efes

Es ist nicht zu übersehen, dass sich der
Katechetenberuf in den vergangenen 20 Jah-

ren bemerkenswert verändert hat. In den er-
sten Jahren beschränkte sich die Berufsar-
beit ausschliesslich auf das Erteilen von Reli-

gionsunterricht. Ein Katechet hatte ein Voll-

pensum von 22 Wochenstunden Religions-
Unterricht zu übernehmen. Dies bedeutete
bei der Schwierigkeit des Faches und bei der
Vielzahl von Klassen für manche Katecheten
eine Überforderung. Darum wünschten vie-
le Katecheten, dass die Zahl der Unterrichts-
stunden zugunsten von andern pfarreilichen
Aufgaben reduziert werde. Diesem Wunsch
kam auch die pastorale Einsicht entgegen,
dass der Katechet auch ausserhalb der Schu-
le mit den Kindern und Eltern in Kontakt ste-

Zahl an Katecheten/-innen viele Geistliche
und Laientheologen Religionsunterricht er-
teilen und viele Frauen und Männer neben-

oder teilamtlich im katechetischen Dienst

stehen, dann dürfen wir uns nicht der Re-

chenschaft entziehen, warum Religions-

hen sollte, sonst bleibe der Religionsunter-
rieht ein isoliertes Bemühen. Der zunehmen-
de Mangel an Vikaren in den Pfarreien ver-
stärkte das Bedürfnis, Katecheten auch für
pfarreiliche Aufgaben einzusetzen.

Heute gehört es in das Pflichtenheft der

meisten Katecheten, dass sie auch in der

Kinder- und Jugendseelsorge, in der Liturgie
und in andern pfarreilichen Aufgaben mit-
helfen. Schwerpunkt des beruflichen Einsat-

zes bleibt aber das Erteilen des Religionsun-
terrichtes in Schule und Pfarrei.

Die neuen Aufgaben im Katechetenberuf

bedingten auch eine Veränderung der Stu-

dienordnung am Katechetischen Institut. Im
Rahmen der Studienreformen 1978 und 1982

wurden verschiedene Fächer, die für die

Pfarreiarbeit wichtig sind, neu eingeführt,
zum Beispiel Liturgik und praktische Gestal-

tung der Gottesdienste, Elternbildung im
Zusammenhang mit dem Religionsunter-
rieht, Kirchengesang und Kirchenmusik, Er-
Weiterung der Jugendpastoral usw. Das

Praktikum im 3. Studienjahr wurde auf 4

Monate verkürzt, damit zur Vertiefung der

Ausbildung ein zusätzliches Semester ge-

wonnen werden konnte.
Die Ausbildung am Katechetischen Insti-

tut ist recht anspruchsvoll, weil sie einerseits

solide theologische Fachkenntnisse vermit-
teln, andererseits auf die praktische Berufs-
arbeit eines Religionslehrers vorbereiten

muss.

Es ist erfreulich, dass sich Jahr für Jahr
viele idealgesinnte junge Männer und Frau-

en für die Ausbildung am Katechetischen In-
stitut melden. Sie lassen sich auch von den

vielen Schwierigkeiten des künftigen Berufes

und von den hohen Anforderungen der Aus-

bildung nicht abhalten. Eine solide Abklä-
rung der Eignung für diese Aufgabe ist aller-

dings trotzdem notwendig.
Das Katechetische Institut erfüllt durch

die Ausbildung von Katechetinnen und Ka-
techeten der deutschsprachigen Schweiz eine

wichtige Aufgabe. Viel hängt auch heute und
in Zukunft davon ab, ob es den Religionsieh-
rern gelingt, Schüler und Eltern zu einer
ernsthaften Auseinandersetzung mit Reli-

gion und Glauben zu bringen und sie zu be-

fähigen, die Welt und Menschen im Lichte
der Botschaft Christi zu sehen.

FW/z Domm«««
Institutsleiter

Unterricht und Katechese einen solchen Auf-
wand wert sind.

Bei diesem Bemühen können wir von
einem Bild ausgehen, das durch das Wort
Katechese selbst nahegelegt wird (und dem
ich beim Lesen eines Beitrages von Pfr. R.



118

Hofer zum Abschluss eines Katechetikkur-
ses im Berner Pfarrblatt vom 25. August
1984 begegnet bin: Echo auf die frohe Bot-
schaft). Im Begriff Katechese steckt das

Wort Echo (katächeo: be-lehren, entgegen-

tönen...). Sind Religionsunterricht und Ka-
techese nicht doch in vielfachem Sinn Echo
oder Echolot? Das Bild vom Echolot weist
auf die gegenseitige Verwiesenheit von Sen-

der und Empfänger hin und auf die Bedin-

gungen des Wassers, das die Wellen für die

Signale trägt.
So können wir fragen, ob Katechese im

umfassenden Sinn nicht Echo auf die Bot-
schaft und auf den Lebensentwurf Jesu von
Nazaret ist. Ist der aktuelle Religionsunter-
rieht nicht darüber hinaus Echo auf die Si-

tuation in unserer Gesellschaft, auf die Um-
bruchsituation in der Kirche..., wie er das

übrigens auch früher gewesen ist? Ist die Ka-
techese nicht Echo auf die konkrete Schulsi-

tuation, auf die Anforderungen von Seiten

der Pädagogik und Psychologie (der Hu-
manwissenschaften) und auf die gesell-
schaftlichen Herausforderungen und Nöte
des Menschen? Ist die Katechese als Prozess

nicht Echo der Schüler auf die Katecheten/
-innen und umgekehrt? Erlebt man im Reli-

gionsunterricht nicht ein vielstimmiges
Echo - mit schrillen Zwischentönen - auf
das Elternhaus, Echo auf die konkrete Pfar-
rei, Echo auf Kirchenerfahrungen und Stirn-

mungen in der Kirche? Gibt es im Religions-
Unterricht nicht Signalfrequenzen, die

«draussen» nicht mehr gehört werden...
oder umgekehrt? Bei all diesen vielen unter-
schiedlichen Sendern und Empfängern ist zu

fragen: Inwiefern sind Religionsunterricht
und Katechese Echolot des Glaubens oder
auch des Un-Glaubens?

Dabei ist in einem ersten Gedanken-

schritt zu sondieren, worin denn der Wandel
zwischen gestern und morgen in Gesell-
schaft und Kirche liegen mag, auf den die

katechetische Praxis auf so sensible Weise

Echo ist. Damit wäre der Hintergrund an-
satzweise skizziert, von dem her die Frage
nach der Bedeutung des Religionsunter-
richts zu stellen ist.

III. Kirche und Katholizismus
im Wandel der Gesellschaft

(Säkularisierung)
Wenn wir durch den Kanton oder durch

die Stadt Luzern fahren, dann sieht man
viele Kirchen, die das Dorfbild oder einen

Stadtteil prägen und beherrschen. Wenn wir
zum Matthof hinausgehen, dann finden wir
dort auch einen Kirchenraum; aber er domi-
niert nicht; er ist architektonisch eingebettet
in das Quartier und demonstriert gebäulich
keine tonangebende Präsenz.

Diese Beispiele markieren in etwa auch
die Zeit, in der wir uns befinden. Sie wird je

nach Standpunkt als Umbruch, als Zusam-
menbruch oder als Aufbruch empfunden.
Die Kirche dominiert nicht mehr wie früher.
Sie ist in den allgemeinen Wandel einbezo-

gen; ihre eigene Situation spiegelt diesen

Wandel wider.
Man spricht in diesem Zusammenhang

gerne von Säkularisierung. Damit ist jener
Prozess gemeint, in dessen Verlauf sich die

Menschen aus der disziplinarischen und mo-
raiischen Bevormundung durch Kirche und

durch Religion in praktischen Lebensfragen
zusehends zu befreien scheinen. Wir alle

kennen Phänomene wie Abnahme des Got-
tesdienstbesuches, das lautlose Verschwin-
den von volkstümlichen Frömmigkeitsfor-
men, das Schwinden der aktiven Beteiligung

am kirchlichen und pfarreilichen Leben, die

gesellschaftliche Distanzierung von den

ethischen Normen der Kirche und den Deu-

tungsmustern der christlichen Lebensgestal-

tung usw. Man spricht vom Auszug der Ju-

gend aus der Kirche, nun vom Auszug der

Frauen... Man vermisst die früher schein-

bar so geschlossene katholische Welt, das

kirchliche Milieu, in das man sich gegen die

Anfeindung von aussen und gegen die Infra-
gestellung in ein schützendes Réduit zurück-

zog und darin Sicherheit und Halt fand. Die-

se Zeit des geschlossenen und Sicherheit ge-
währenden Blocks in konfessionellen Belan-

gen scheint sich endgültig zu verabschieden,

mag dies für manche noch so herb und ent-
täuschend sein.

Man sieht allerdings leicht nur den Ver-
lust oder vermutet dahinter einen Zusam-

menbruch, statt auch die Zeichen eines Um-
bruchs zu finden. Darum ist die Säkularisie-

rung für manche (eher traditionalistisch
ausgerichtete) Christen gleichbedeutend mit
Verweltlichung und Entchristlichung. Wer
die Sachlage so sieht, muss nach der Qualität
seiner aufgesetzten Brille und nach den Kri-
terien für die eigene Urteilsfindung fragen.
Denn hinter der Säkularisierung verbirgt
sich ein gesamtgesellschaftlicher Prozess, in
dessen Sog die Religiosität von ehedem, die

Kirchen und auch das pfarreiliche Leben un-
entrinnbar hineingeraten sind. Die vielen

Quellen dieses Prozesses können hier nicht

angemessen dargestellt werden.
Aber die Tatsache ist offenkundig, dass

in unserer Gesellschaft die Wertmassstäbe,

Weltanschauungen und die Vorstellungen
darüber, wie das gesellschaftliche Miteinan-
der zu gestalten ist, äusserst vielseitig und

kompliziert geworden sind, bis hin zur
Strafgesetzgebung, zur Familienpolitik und

zur Flüchtlingspolitik usw.
Man spricht von der sich pluralistisch

differenzierenden Gesellschaft, in der die

Politik, Bildung, medizinische Versorgung,
Wirtschaft, Parteien, Rechtsprechung, Ehe

und Familie sowie Medien usf. relativ selb-

ständige Teile eines kompliziert durchstruk-
turierten Gebildes geworden sind. Sie haben
sich als Sektoren unserer Gesellschaft aus
ihrer unmittelbaren früheren Bindung an
christliche Werte zu relativ autonomen Teil-
bereichen verselbständigt. In dieser Ent-
wicklung sind nun die Kirchen zu Subsyste-

men und zu Teilbereichen neben, mit und

zum Teil im Widerstreit zu anderen gewor-
den.

Damit hat sich die Situation zu früher ra-
dikal geändert. Ob man kirchlich praktiziert
oder nicht, interessiert die Gesellschaft als

ganze kaum mehr sonderlich. Früher stand

man kirchlich noch unter der massiven Kon-
trolle der Umwelt. Für die Kirchen bedeutet

dies, dass man früher dies oder jenes wohl
bemängelte, aber kaum das Ganze in Frage
stellte. Heute erscheint die Situation viel-
fach umgekehrt: Man akzeptiert an der
Kirche lediglich noch dies und das, etwa ihr
Eintreten für die Menschenrechte, das

Hochhalten moralischer Gesichtspunkte,
ihre christlichen Werte, etwa ihre pädagogi-
sehe Wächterfunktion..., aber man identi-
fiziert sich nur mehr schwerlich mit der Kir-
che als ganzer. Gesellschaft und Kirche sind
nicht mehr deckungsgleich.

Damit haben sich die Funktion des Reli-

gionsunterrichts und ihre Bedingungen an
der Schule in der pluralistischen Gesell-

schaft wesentlich geändert. Die Schulklas-

sen spiegeln nicht mehr den heranwachsen-
den Teil der praktizierenden kirchlichen Ge-

meinde (Pfarrei), sondern die Schüler und
Schülerinnen reflektieren die Gesamtgesell-
schaft wider, in der die Glaubenden und

Glaubenswilligen, die sogenannten Prakti-
zierenden in der Minderheit sind. Darauf
müssen sich die Katechese und der Reli-

gionsunterricht an den Schulen einstellen,
und zwar nicht nur methodisch, sondern
auch in der Zielsetzung. Ansonsten missach-

tet sie die Schülersituation. Damit ist aber ei-

ne der grössten Herausforderungen an den

Religionsunterricht und eine arge Belastung

für den Religionslehrer angesprochen, näm-
lieh konkret bemüht zu sein, im Unterricht
auf die Situation der Schüler einzugehen

und gleichzeitig die Dimension des Glau-
bens zu erschliessen, sozusagen Echolot des

Glaubens zu sein.

Die Sachlage ist dadurch verschärft, dass

der Religionsunterricht in der Phase des ge-

schlossenen religiösen Milieus und des ehe-

dem konsolidiert erscheinenden Katholizis-

mus eine der vielen Möglichkeiten neben an-
deren darstellte, den christlichen Glauben

und das kirchliche Leben zu vermitteln. Das

hintergründig kontrollierende Gesamtmi-

lieu, das Kirchenjahr mit dem religiösen

Festkalender, das sakramentale und pfarrei-
liehe Leben, das religiöse Brauchtum, ka-

tholische Schulen und Krankenhäuser, die



119

Familientradition und das vielseitige Ver-
eins- und Verbandswesen..sie alle stütz-
ten den Einfluss und die Wirksamkeit des

Religionsunterrichts und umgekehrt.
Heute ist der Religionsunterricht über

weite Strecken dieser sozusagen flankieren-
den Massnahmen doch weitgehend beraubt.
Manche Schüler haben zum christlichen
Glauben und zur Kirche praktisch nur mehr
über den Religionsunterricht und über die

entsprechenden Lehrpersonen einen Zu-

gang. Das ergibt einen recht isolierten und
im Lebenszusammenhang kaum mehr als ei-

nen punktuellen Zugang zum christlichen
Glauben. So wird verständlich, um es in un-
serem Bild auszudrücken, wie schwierig es

sein muss, dass durch das Echolot über-

haupt noch Signale ausgetauscht werden

können im Alltag der Lebensrealitäten,
wenn der Boden für religiöse Fragen kaum
mehr vorhanden erscheint.

Aber diese Situation macht meines Er-
achtens den Religionsunterricht auch und
gerade so wichtig und unverzichtbar. In ei-

ner Zeit kirchendistanzierten Verhaltens
oder des Auswahlchristentums (man wählt
aus den Glaubenswahrheiten nach eigenem
Gutdünken wahlweise noch aus) scheint

erst recht bedenkenswert zu sein, ob den Ju-

gendlichen nicht doch über gewisse Strecken
des Lebens wenigstens ansatzweise ein Ein-
blick in den Lebensentwurf Jesu und in die

christliche Dimension von Kirche vermittelt
werden muss, damit diese wenn auch knap-
pen Ansätze in späteren Lebensphasen oder
auch Krisen und Herausforderungen auf
Tod und Leben auf-leben und zu Anknüp-
fungspunkten werden können. Braucht der
Mensch nicht doch so etwas wie eine vor-
sorgliche Notration auch in religiöser Hin-
sieht? Wer keinen Religionsunterricht be-

sucht hat, verfügt nicht einmal über die we-
sentlichen Grundvorstellungen über das,

was es mit dem Glauben an Jesus Christus
auf sich hat; er verfügt nicht einmal über

Vorstellungen und über die Sprache, um
eventuell spätere religiöse Suchbewegungen
identifizieren und ausdrücken zu können.
Bezüglich Religion und Kirche bleibt man
erst recht auf die Klischees abonniert, die

von den Medien verbreitet oder am Ar-
beitsplatz oder in den Familien herumge-
reicht werden. Schon die Fragen nach reli-
giöser Grundorientierung verdunsten dann
leichter und lassen sich geistig kaum mehr
orten und in der Lebensgeschichte fest-
machen.

Die Signale im eigenen Leben und die
herausfordernden Erfahrungen lassen sich

nicht mehr auf das Echolot hin orten. Nicht
einmal eine bewusste Auseinandersetzung
und eine verantwortliche Distanzierung
wären mehr möglich. Und dies wäre meines

Erachtens um des Menschen willen ein fun-
damentaler Verlust.

IV. Echolot des Glaubens in einer Zeit
herausfordernder Nöte
Der Religionsunterricht als von der Kir-

che getragener Dienst in unserer Gesell-
schaft liegt nicht nur im Schnittpunkt zwi-
sehen Vergangenheit und Zukunft, nicht
nur im Spannungsfeld zwischen Kirche und
Gesellschaft oder zwischen der Grundbe-
findlichkeit des sogenannten modernen
Menschen und dem Hoffnungspotential der

Botschaft Jesu, sondern auch zwischen
Schule und Schüler, zwischen den Ergebnis-
sen der Humanwissenschaften einerseits

und den Erkenntnissen der Theologie bzw.
dem christlichen Glauben anderseits.

Es hat sich - wie jeder einigermassen
orientierte Christ weiss - in der Religions-
Pädagogik und auf dem Feld der prakti-
sehen Gestaltung des Religionsunterrichts
im Verlauf der letzten anderthalb Jahrzehn-
te ungemein viel getan und geändert, um den

geistigen Provokationen der Zeit und dem

kritischen Bewusstsein der Nachbarwissen-
Schäften verantwortlich zu begegnen.

Das bedeutet die Abkehr von einem nor-
mativen und auf das Auswendiglernen von
Katechismuswahrheiten orientierten Reli-

gionsunterricht. Inhaltlich kann es sich

nicht darum handeln, ein ganzes System

gleichbleibender und gleichlautender dog-
matischer Sätze zu vermitteln und wort-
wörtlich weiterzutradieren. Vielmehr geht
es um die grundsätzliche Deutung der Bot-
schaft Jesu und um ihre praktische Bedeu-

tung in der persönlichen und gesellschaftli-
chen Lebenswirklichkeit. Das heisst, wie
auch der Beschluss der Würzburger Synode

zum Religionsunterricht klar heraus-

streicht, dass der Religionsunterricht vom
Grundauftrag der Kirche her nicht allein
oder ausschliesslich gestaltet werden kann,
sondern entscheidend auch von der Situa-
tion der Schüler und ihrer Umwelt her. Da-
mit werden die Humanwissenschaften, vor
allem die Pädagogik, zu unumgänglichen
und sozusagen partnerschaftlichen Bezugs-

punkten für den Religionsunterricht. Das
ist mehr als methodische Anpassung des

religiösen Stoffes. Vielmehr müssen Glaube

und Theologie sich der Frage aussetzen, ob
sie die Bereitschaft des Schülers zu kri-
tischem Nachdenken fördern, ob sie dem

jungen Menschen zur Selbstwerdung und

Identitätsfindung verhelfen, ob es nur um
Nachwuchssicherung für die Kirche gehe

oder um die Ermöglichung mündigen
Christseins. Die Schüler sind nicht nur «Ge-
fässe» für feststehende und bis in die For-
mulierung abgesicherte Glaubenssätze. Der

Religionsunterricht dient nach Günter Lan-

ge (Der Religionsunterricht in der Schule,

in: D. Emeis, B. Sauermost, Hrsg., Synode

- Ende oder Anfang, Düsseldorf 1976, 101)

dem Austausch zwischen gegenwärtiger

Welterfahrung, wie sie sich im Denken und

Fühlen der Schüler niedergeschlagen hat,
und den Erfahrungen des Glaubens, die sich

in überlieferten Geschichten, Sätzen und
Lebensformen wiederfinden. Das ist ge-

meint, wenn die Rede davon ist, dass der Re-

ligionsunterricht auf die Situation und Er-
fahrungshintergründe der Schüler bezogen
sei und auf die Probleme der Gesellschaft,
die sie prägt und herausfordert.

Es handelt sich dabei um keine billige
Anpassung an den sogenannten Zeitgeist
oder an die Methoden der Werbung, son-
dern um die neu gewonnene Erkenntnis,
dass der christliche Glaube nicht in ein und

für allemal festgepackten Sätzen zu haben

und einfachhin auswendig zu lernen sei,

sondern eine Lebensperspektive ist, die je-
den Menschen erreichen und in seinem kon-
kreten Leben und Dasein zum Hoffnungs-
impuls und zur gelebten Praxis werden will.
Die Lebens- und Sterbenssicht des an Jesus

Christus glaubenden Menschen ist - um es

mit einem Buchtitel von K. Rahner zu sagen

- ein Glaube, der die Erde, das heisst die

Menschen liebt. Um dieser Botschaft und

um des Menschen willen ist es nötig, dass im

Religionsunterricht und in der Religions-
Pädagogik sowohl die Theologie als auch die

Humanwissenschaften sich treffen und ge-

genseitig in Spannung versetzen.
Wie soll der Religionsunterricht zum

Echolot des Glaubens werden, wenn er nicht

sozusagen in die Tiefe und in den Wellen-

gang des Lebens eingesenkt wird? Er kann
als Echolot des Glaubens nur dann Signale
in das Meer des Lebens aussenden und auf
Echo im Alltag des Schülers stossen, wenn
die Bedingungen des persönlichen Lebens

und die erfahrbare Umwelt und Mitwelt sei-

ber Berücksichtigung finden und Thema
werden. Anderseits ist die Tücke dieser un-
umgänglichen Orientierung am Lebensbe-

zug nicht zu übersehen. Besteht heute nicht -
sozusagen im Pendelschlag zum früheren
und kirchlich unkritischen Religionsunter-
rieht - die Gefahr darin, mag manch einer

fragen, dass man den Inhalt der christlichen
Religion vernachlässigt und das Gewicht
einseitig auf gesellschaftliche Strukturfra-
gen, auf die sozio-ökonomischen Probleme
im internationalen Horizont, auf Gleichbe-

rechtigung, auf Fragen des Friedens und der

Gerechtigkeit, auf Gesellschafts- und Kir-
chenkritik legt? Es stellt sich die Frage, ob
die Spannung zwischen der Welt- und Le-
benssituation und der Hoffnung aus dem
Glauben an das Wort Jesu ausgehalten
wird. Erliegen wir nicht zuweilen der Ratio-
nalität und dem Druck der unmittelbaren
Probleme und damit auch der resignativen



120

und letztlich passiv machenden Stimmung,
weil die grossen Ziele und Optionen nicht im
Schnellverfahren herbeizuzwingen sind?

Trotz allem Lebens- und Wirklichkeitsbe-

zug und trotz der Unwirtlichkeit der Welt
für viele Menschen und den grossen Heraus-

forderungen sind auch die Hoffnungsper-
spektiven vom Gott Jesu her zu vertreten
und ins Spiel zu bringen. Das Echolot des

Glaubens will doch Signale der Hoffnung in
die Wogen der Realitäten und in das Auf
und Ab und in den Wellengang der Lebens-

wasser aussenden.

Nöte
Der Bedarf an Zeichen und Impulsen ge-

lebter Hoffnung ist indes nicht zu übersehen
oder zu überhören. Bei allem echten oder
vermeintlichen Fortschritt sind es meines

Erachtens verschiedene Nöte oder Heraus-
forderungen, von denen die Menschen heute

betroffen sind:

Die Wo/ w/7 dew Sjs/ew will besagen,
dass einerseits ein grosses Netz an Sozial-
Sicherungen aufgebaut worden ist und vielé
Institutionen den Menschen dienlich sein

sollen, dass aber anderseits ein grosser Arg-
wohn gegenüber strukturellen Einbindun-
gen, gegenüber dem Funktionierenmüssen
in verschiedenen Rollen und dem Erwar-
tungsdruck auf Leistungen und Wohlver-
halten entgegenstehen. Die Situation ist wi-
dersprüchlich: Es wird von den Institutio-
nen viel verlangt; und gleichzeitig sind sie

beargwöhnt. Man wehrt sich gegen ihre
Macht und ihre Anonymität und sucht AI-
ternativen oder gerät in scharfe Ablehnung
(«Macht kaputt, was euch kaputt macht»,
«Packeis-Gesellschaft»...). In der Tat ha-
ben wir schier unüberwindliche Probleme
mit der Innenarchitektur der Welt und den

Formen und Normen für das menschliche
Miteinander in unserer Gesellschaft: Die

Wirtschaftsordnung ist gesamthaft gesehen

wirklich nicht in Ordnung, wenn wir an den

zunehmenden Hunger und an die Not in der

Dritten und Vierten Welt denken...

Hinzukommt die Wo/ w/'/efe/Wowwww-
£ö//o«. Trotz verbaler Höchstleistungen,
trotz einer unverdaubaren Informationsfül-
le in den Medien, trotz Gruppendynamik
und Kommunikationstraining, trotz viel-
facher Beratung und wissensmässiger Welt-
läufigkeit des durchschnittlichen Mittel-
europäers will scheinen, dass die Verein-

samung, die Isolierung, das Abgeschoben-
werden und Das-an-den-Rand-gedrängt-
Werden nicht abnehmen. Die Sprachlosig-
keit zwischen den Menschen, in den Fami-
lien und zwischen den Generationen, aber
auch zwischen den verschiedenen Lagern in
der Kirche (man denke zum Beispiel an die

äusserst primitiven Flugblätter, die zum Teil
auch in Luzern feilgeboten werden...)... ist
doch zur Sprachnot und zum existentiellen
Problem für viele Zeitgenossen geworden.
So erleben wir das Paradox, dass unsere Zeit
eine ungeheure Wissensansammlung und
Informationstechnik angereichert hat, dass

aber damit das Verstehen, Hören und Zuhö-
ren («Zuelose...»), die Erreichbarkeit für-
einander und die Versöhnungsbereitschaft
nicht im gleichen Masse gesicherte und ge-
wachsene Tugenden geworden sind.

Vielfach ist auch die Wo/ m/7 der Zw-

/rww//. Wie viele Mitmenschen - und nicht

nur der jüngeren Generation - sind bedrückt
ob der weltweiten Entwicklung; sie sind äus-

serst bekümmert ob der düsteren Visionen,
die sie am Horizont der Zukunft zu er-
blicken meinen. Unbestritten ist, dass die

Ressourcen allzulange bedenkenlos wegver-
braucht worden sind und dass immer noch
die Rohstoffe und die Umwelt als Lebens-

räum unwiderruflich wegverplant werden.
Die jüngsten Abstimmungsinitiativen in der

Schweiz dokumentieren die Sorge um die

Bedingungen des Überlebens. Die Friedens-

bewegung, in der Optik der Medien nun
schon fast wieder von der ökologischen Be-

wegung überrollt (obwohl sie zusammen-
hängen), ist für viele eine Form der Zu-
kunftssicherung geworden.

Mit all den nur stichworthaft genannten
Nöten oder Bedürftigkeiten hängt die Wo/
m/7 /fem S/7m zusammen. Die Sehnsucht

nach ganzheitlicher Erfüllung und nach

Überwindung der vielfachen Entfremdung
des Menschen sich selbst gegenüber und im
zwischenmenschlichen Bereich sowie die

neuen religiösen Erweckungsbewegungen
sprechen doch eine deutliche Sprache, wenn
man sich ihnen nicht im vorhinein verwei-

gert. Manche drohen an der Langeweile des

Lebens und am Lebensstil des Habenwol-
lens (Konsumismus) zu ersticken. Es ist ja
nicht zu übersehen, dass die Sensibilität für
die Not und ihre Ursachen, für Friede und

Freiheit, für Gerechtigkeit und Gleichbe-

rechtigung sowie für die Selbstentfaltung
des Menschen und - auf dieser Basis - für
helfende und entlastende Solidarität doch

Kategorien sind, die unsere Vorstellungen
des gelingenden Lebens und des menschli-
chen Miteinanders prägen.

Von diesen Hintergründen her werden

natürlich die Fragen nach dem Leitbild für
die menschliche Gesellschaft, nach dem

Verständnis des Menschen von sich selber

und nach den Normen oder Übereinkünften
für sein Handeln und Verhalten gestellt.
Von diesem Erfahrungshintergrund her
kann der Religionsunterricht nicht absehen,

wenn er Echolot des Glaubens und Echolot
in dieser Herausforderungssituation sein

will. Vom Religionsunterricht sind demzu-

folge nicht die Verstärkung der Hoffnungs-
losigkeit, der Resignation oder eine seichte

Anpassung an tagesaktuelle Meinungen
oder Lieblingsideen des Religionslehrers zu

erwarten, sondern Impulse und Handlungs-
hinweise, die wohl die Lebensrealitäten und
die Widerstände des Alltags ernst nehmen,
aber ebenso die christliche Lebensperspekti-
ve und den Lebensentwurf Jesu, der zum Le-
ben und zum Lebendigsein Mut machen will
(Joh 10,10: «... damit sie das Leben haben
und es in Fülle haben.»). Der Christ beruft
sich ja auf den Weg und das Wort Jesu: Der
Gott Jesu bejaht den Menschen in seinem

ganzen Dasein und tritt für uns Menschen

ein, wo wir nicht mehr für uns eintreten kön-
nen. Damit ist meines Erachtens die Sen-

dung der Kirche umschrieben und eine we-
sentliche Dimension des Religionsunter-
richts benannt, wenn er christlicher Reli-

gionsunterricht sein soll.

V. Religionsunterricht - Echo auf
Elternhaus und kirchliches Umfeld?
In der Unterrichtspraxis und in der Be-

gegnung mit den Schülern/-innen erfährt
man lebhaft und vielfältigst, in welch ent-
scheidendem Ausmass der Religionsunter-
rieht das Echo auf die Familiensituation und

auf die Einstellung der Eltern zum christli-
chen Glauben und zur Kirche ist. Ebenfalls
wird der Religionsunterricht und das Schü-

lerverhalten zum Echo auf die Einstellung
und Einschätzung des Religionsunterrichts
und des Religionslehrers durch die Pfarrei
bzw. durch die übrigen Seelsorger, die Pfar-
reimitglieder und durch die Lehrer. Es ist ei-

ne Binsenwahrheit, dass der Ertrag des Reli-

gionsunterrichts auf das Niveau von Mini-
malerwartungen absinkt, wenn er kaum auf
das Interesse oder die Unterstützung durch
die Eltern basieren kann oder vom kirchli-
chen Leben in der Pfarrei isoliert erteilt
wird, zumal der Religionsunterricht im
Fächerkanon der Schule schwach verankert
ist (kein Leistungsfach). Im Religionsunter-
rieht begegnet der Religionslehrer über die

Schüler unter anderem dem Phänomen der
Kirchendistanziertheit oder der kirchlichen
Praxisabstinenz im Elternhaus. Eine Reprä-
sentativumfrage in der deutsch- und franzö-
sischsprachigen Schweiz (unter 720 Perso-

nen), die 1980 als Nachanalyse der Abstim-

mung über die Initiative «Trennung von
Kirche und Staat» durchgeführt worden ist

(SPI, Kirchenstatistische Hefte 4: Bindung
an die Kirche, 1981, 11), will errechnet ha-

ben, dass 55,6% der Katholiken aus echter

Überzeugung Mitglieder der katholischen
Kirche sind, während 43,2% aus Tradition
oder «weil sie nun einfach dabei sind» der



121

Kirche zugehören. Von diesen 43,2% ist es

immerhin über die Hälfte (58 % die auf den

christlichen Unterricht ihrer Kinder Wert
legt. Dieses Faktum ist aussageträchtig für
unser Anliegen.

Die Motive dieser gewissermassen di-
stanzierten oder fernstehenden Christen
dürften höchst unterschiedlich sein. Viel-
leicht wollen manche unter ihnen ihren Kin-
dem nicht im Wege stehen für die Lösung

von religiösen Fragestellungen, die in ihrem

eigenen Leben noch offen oder nicht abge-

schlössen sind oder deren Beantwortung
vor sich hergeschoben wird («Vielleicht
doch...»). Oder erwarten Eltern, die sich

sonst der Kirche gegenüber reserviert oder
desinteressiert verhalten, vom Religionsun-
terricht lediglich eine Bestärkung ihrer Kin-
der in bürgerlichen Tugenden oder eine

pädagogische Hilfe in Richtung Wohlver-
halten und Anständigkeit (bringt es nichts,
so schadet es auch nicht)? Für viele, die in ih-
ren Wertvorstellungen und Massstäben un-
sicher geworden sind, hat der Religionsun-
terricht vermutlich Alibifunktion, sie geben
ihre Verantwortung in diesem Bereich gern
an eine Institution oder an die «Profis» ab.

Anderseits sind Eltern manchmal dar-
über bestürzt, wenn der Religionsunterricht
nicht das von ihnen einstmal Gelernte ge-
schlössen und wortwörtlich sozusagen wei-

tergibt oder sogar kritische Fragen stellt, die

ihrer Meinung nach unvereinbar sind mit
der Lehre der Kirche und mit der Treue ihr
gegenüber. Sind Eltern an Reformen im
kirchlichen Leben interessiert, so haben sie

öfters Missbehagen an einem Religionsun-
terricht, der ihre Kinder zu traditionellen
Denk- und Verhaltensmustern führt (vgl.
Beschluss der Würzburger Synode zum Reh-

gionsunterricht 1.1.3).
Nicht minder bedrohlich ist für die Wirk-

samkeit der Katechese, wenn sie vom übri-

gen Pfarreileben losgelöst und als keines-

wegs leichte Aufgabe ein eigenbrötlerisches
Dasein fristet, für die die ganze Verantwor-

tung auf den Religionslehrer oder auf die

Katechetin abgewälzt wird. Je mehr die Ka-
techese in eine Art Stellvertretungsfunktion
für die Eltern, für die Pfarrei und für die

übrigen Seelsorger eintritt und je mehr dort
etwas erreicht werden soll, was im übrigen
Pfarreileben und im Elternhaus nicht mehr

«geleistet» wird, um so unnachsichtiger
wird die Kritik und der Un-Mut, wenn die

übertragenen Erwartungen enttäuscht wer-
den. (Die Katecheten/-innen werden immer-
hin «bezahlt»; also erwartet man Leistun-
gen).

Die Synode 72 der Diözese Basel formu-
lierte die Zielsetzung des Religionsunter-
richts im Bewusstsein um die genannten
Spannungselemente; «Eine wichtige Aufga-
be des Religionsunterrichts besteht darin,

die Kinder auf ihrem Weg zu einem eigen-

ständigen Glauben zu begleiten. In einzel-

nen Religionsstunden oder Schuljahren, ja
in allen Schuljahren zusammen darf man
mit dem Religionsunterricht nicht zuviel er-
reichen wollen. Wenn junge Menschen nach

neun Schuljahren bereit sind, weiter zu fra-

gen und ihren Weg im Glauben zu suchen,

ist sehr viel erreicht. Wenn hingegen die

Heranwachsenden <von Religion genug
haben>, ist beinahe alles verloren - wenig-
stens für viele Jahre.» - Deshalb wehrt sich

der Synodentext auch gegen einseitige Ziel-

Setzungen: «Der Religionsunterricht soll

nicht in erster Linie Wissen vermitteln - ein

blosser Stoffplan genügt deshalb nicht -,
sondern vor allem religiöse Erfahrungen er-

möglichen, diese <zur Sprache bringen) und
den ganzen Menschen mit seinen meditati-

ven, affektiven, gestalterischen und prak-
tisch-tätigen Kräften aktiv werden lassen»

(1,8.5.5).
Wenn der christliche Glaube den ganzen

Menschen meint und Religionsunterricht
demzufolge inhaltlich und methodisch - so-

weit möglich - zum Anwalt des ganzen Men-
sehen zu werden versucht, dann ist leicht
einzusehen, wie die beklagte Isolierung der

Katechese auf die Zusammenarbeit mit den

Eltern, mit Gruppen und interessierten Mit-
gliedern in der Pfarrei, mit der pfarreilichen
Erwachsenenbildung und mit der Jugendar-
beit aufzubrechen ist; es muss auf die Ver-

knüpfung des Religionsunterrichts mit den

andern Bereichen einer lebendigen Pfarrei
gedrängt werden (was gerade auch eine spe-
zifische Chance bei uns in der Schweiz ist,

wo schulischer Religionsunterricht und ge-

meindliche Katechese nicht getrennt sind

wie zum Beispiel in der Bundesrepublik
Deutschland). Die Beheimatung im Erfah-

rungsraum der Kirche bzw. einer pfarreili-
chen Gruppierung trägt zum Fruchtbarwer-
den des Religionsunterrichtes entscheidend

bei.

Bei aller Bedeutung indes, im Leben ei-

ner aktiven und tragenden Pfarrei auch af-
fektiv und emotional verankert zu sein, ist

der Einfluss der Eltern für die religiöse Le-

bensgeschichte der Kinder bzw. der Schü-

ler/-innen unersetzlich (W. Bartholomäus,
Das Lernen von Christsein, in: Diakonia 14,

1983, 30). Eltern eröffnen oder verschlies-

sen ihren Kindern hilfreiche emotionale

Grundlagen ihrer Glaubensgeschichte. Sie

vermitteln ihnen bestenfalls die Möglichkeit
zu vertrauen, zu danken, zu schenken, zu

fragen und unerschöpflich neugierig zu sein,

Fähigkeiten zur Liebe, zur Selbständigkeit,

zur Trauer und zum Staunen. Dies tun sie

weniger durch bewusste und absichtsvolle

Erziehungshandlungen und -massnahmen,
als vielmehr durch die Art und Weise, wie sie

ihre Partnerschaft und ihre Familie gestal-

ten und andere an diesem Leben teilnehmen
und teilhaben lassen; also durch die Art und

Weise, wie sie selber ein Verhältnis zu sich

und zur Umwelt finden.

VI. Religionsunterricht -
Echolot des Katecheten/-in?
Erst unter diesem entscheidenden Vor-

behalt (Elternhaus, Pfarrei) und dann aber

allerdings mit Nachdruck muss auch die Re-

de vom/von der Katecheten/-in sein. Die
Fülle der Aspekte und die Vielfalt der Pro-
blembereiche, in die das Gelingen des Reh-

gionsunterrichts einbezogen ist, lassen erah-

nen, welches Gewicht und welche Tragweite
dem Religionslehrer und der Religionslehre-
rin zukommen. Diese Überlegungen zum
Religionsunterricht als Echolot des Glau-
bens sollen nicht zu Ende geführt werden,
ohne dass ein Plädoyer für ein problembe-
wusstes und wohlwollendes Verständnis für
die Arbeit der Religionslehrer/-innen abge-

legt worden ist. Weil viele Geistliche, Frau-
en und Männer sich voll-, halb- oder neben-

amtlich diesem über gewisse Strecken aus-
serst bemühenden Dienst hingeben und weil
oft übersehen wird, welcher selbstverständ-
liehen Treue und Mühe sich viele von ihnen
unterziehen, verdienen sie einen «courrier
d'amour» am Jubiläum des Katechetischen
Instituts. Gerade auf sie konzentrieren sich

die verschiedenen Spannungs- und Erwar-
tungsfelder und auch der Sog auf eine mög-
liehst fachlich-pädagogische als auch auf ei-

ne theologisch-kirchliche Qualifikation.
Nach den Jahren der harten Auseinander-

Setzung um das Fach Religionsunterricht an
der Schule, nach allem Fragen nach seinen

(curricularen und schulischen) Grundlagen
und Zielen ist die Persönlichkeit des Reli-

gionslehrers wieder vermehrt in den Blick-
punkt geraten (das dokumentiert insbeson-
dere die Literatur in der Bundesrepublik
Deutschland und in Österreich).

Die Krisen des Religionsunterrichtes
dürfen nicht pauschal den Katecheten auf-
gebürdet werden; noch hilft eine Beschrei-

bung des idealen Religionslehrers. Aber es

ist doch zu begrüssen, wenn «der Person-
lichkeit des Religionslehrers, seinen erziehe-

rischen Fähigkeiten, seiner Spiritualität und
seiner Verwurzelung in der Kirche... wieder
mehr Beachtung geschenkt wird» (U. Ruh,

Religionslehrer: erfreuliches Bischofspa-
pier, in; Herder Korrespondenz 37, 1983,

498), denn die entscheidende Prägung erhält
der Religionsunterricht doch zuerst von den

unmittelbar Beteiligten.
Für ihre Ausbildung ist inzwischen viel

erreicht worden. Aber die Stellung der

haupt- und nebenamtlichen Katecheten und
Katechetinnen innerhalb der Struktur der

kirchlichen Gemeinschaft ist vielerorts noch
nicht befriedigend geklärt. Die konkrete Si-



122

tuation in der Schweiz ist diesbezüglich von
Dekanat zu Dekanat oder von Bistum zu
Bistum recht unterschiedlich. Viele von ih-
nen kommen sich in der Erfüllung ihrer Auf-
gaben alleingelassen vor, was ihre Arbeit be-

lastet und im Einzelfall zur Verdrossenheit
führen kann. Ihre Tätigkeit wird ohne Zwei-
fei pastoral und zum Wohle der Schüler

wirksamer, wenn sie ihre Aufgaben im en-

gen Kontakt mit den zuständigen Seelsor-

gern, katechetischen Arbeitsstellen und ein-

schlägigen Gremien erfüllen können (Syn-
ode 72: Diözese Basel, I, 8.12.2).

Bei allen fachlichen Anforderungen, bei

aller kollegialen Integration in ein Seelsor-

gerteam und bei aller Verankerung in einer

lebendigen Pfarrei ist für den Religionsun-
terricht letztlich von ausschlaggebender Be-

deutung, inwiefern die Katecheten und Reli-

gionslehrerinnen sich bei aller Vielschichtig-
keit der Fragen und Herausforderungen ih-
res Dienstes sich selber dem stellen, in dessen

Dienst sie stehen. Es wird entscheidend von
ihnen abhängen, ob sie auch persönlich in
der Gestaltung ihrer Lebenspraxis eine Of-
fenheit für die Probleme der Menschen an
den Tag legen und darin erfahrbar werden

lassen, dass sie Echolot des Glaubens und
des Vertrauens auf die Botschaft Jesu zu

werden bemüht sind.
Für sie sind infolgedessen Glauben und

Orientierung an Jesus von Nazaret nicht ein-
fachhin objektives Wissen, dessen man sich

mit dem Gedächtnis bemächtigen könnte,
nicht nur Gegenstand, den man wissend ha-
ben kann, sondern Standort und eigenes,

vielleicht auch belastendes und erlittenes,
aber engagierendes Anliegen. Dies hindert
weiss Gott nicht, mit unterschiedlichen
Standpunkten und Auffassungen anderer

fair umzugehen und bekannt zu machen.

Aber es bleibt doch unbestritten, dass erst in
der Begegnung mit einer Person, die sich

entschieden hat und die das Wagnis des

Glaubens immer wieder einzugehen bereit

ist, die Schüler erfahren, dass religiöse Fra-

gen den Menschen vor die Entscheidung
stellen. Dann spüren sie, dass es grundlegen-
de Fragen des Menschen gibt, die einen un-
bedingt beanspruchen dürfen und die ver-
dienen, dass man sich deren Beantwortung
nicht zu leicht oder zu billig macht. Nicht zu-
erst gelesene und gar noch wissenschaftlich
reflektierte Erfahrungen sind gefragt, son-
dern erlebte und gelebte Erfahrungen. Sie

ermöglichen personale Begegnung und be-

freiende sowie freisetzende Solidarität.
So gilt auch für den Religionslehrer und

die Katechetin entscheidend das, was vom
Religionsunterricht insgesamt gilt, wenn er
Echolot des Glaubens sein will, nämlich
dass es ein Dienst im Aushalten von Span-

nungen ist, in dem man sich mit Offenheit
und Wachheit (das heisst Erfahrungsnähe

zu) den Menschen und den Problemen der

Welt aussetzt, aber gleichzeitig im christli-
chen Fundament der Kirche verankert ist:
S/'c/t /« So/iefar/iät mit tmeter« (A/er /mimör
mit de« Sc/ztV/er« ««/ Sc/tti/ewme«) dem

Leèercse/t/wtm//es« ««sseizi.
Leo Kazrer

Berichte

Die Aufgabe
einer katholischen
Buchhandlung
Dass sich über 300 Personen einfinden,

um über das Weiterbestehen einer katholi-
sehen Buchhandlung, der die zuständigen
kirchlichen Stellen die finanzielle Unterstüt-

zung zu entziehen drohen, zu diskutieren, ist
wohl einmalig. Will man diesen überra-
sehend hohen Besuch eines Podiumsgesprä-
ches im Pfarreisaal der Dreifaltigkeitspfar-
rei Bern richtig verstehen, muss man wissen,
dass die Buchhandlung Voirol AG für die

Katholiken von Bern und Umgebung nicht
nur irgendeine, sondern «ihre» Buchhand-

lung ist.
1927 ermutigte der damalige Stadtpfar-

rer von Bern, Msgr. EmilNünlist, den Buch-
händler und Antiquar Paul Voirol, in Bern
eine katholische Buchhandlung zu eröffnen.
Er gewährte ihm dazu finanzielle Unterstüt-

zung. Weitsichtig vertrat Pfarrer Nünlist
damals die Ansicht, zu einer katholischen
Gemeinde gehöre neben Kirche, Pfarrhaus
und Gemeindehaus ein Pfarrblatt und eine

katholische Buchhandlung. Besonders

wichtig aber sei, so Pfarrer Nünlist, die Exi-
Stenz einer katholischen Buchhandlung in
der Diasporasituation Berns. Inzwischen ist
die katholische Buchhandlung aus der Nähe
der Dreifaltigkeitskirche ins Zentrum der

Altstadt umgezogen, aus einer «Buchhand-

lung für praktizierende Katholiken wurde
eine Buchhandlung für engagierte und su-
chende Christen», wie die Buchhandlung
Voirol ihre Aufgabe selber umschreibt. Sie

hat damit nur die Öffnung der Kirche durch
das Konzil mitvollzogen, ohne freilich ihrer
ursprünglichen Aufgabe dadurch untreu zu
werden.

Die Seelsorger des Dekanates Bern wis-

sen um den Wert einer katholischen Buch-

handlung, denn, wie Vikar Kurt Koch, der

Vertreter des Dekanates im Verwaltungsrat,
betonte: «Die katholische Buchhandlung ist

nicht nur ein Geschäft, sondern hat eine

eminent seelsorgerliche Aufgabe zu erfül-
len. Die Pfarrei ist nicht mehr die einzige

Form von Kirche, die Seelsorger werden
nach neuen Formen der Verkündigung su-
chen. Hier tritt das religiöse Buch in eine

Lücke, das aus der heutigen Pastoral nicht
mehr wegzudenken ist.» Vikar Koch ist sich

darum bewusst, dass die katholische Buch-

handlung nicht nur Bücher verkauft, son-
dern «den Seelsorger auch entlasten» kann.

Angelika Boesch, die jetzige Leiterin in
der Voirol AG, betont, dass es auch ihre

Aufgabe sei, Kunden über christliche Lite-
ratur zu beraten und zu informieren. Sie er-
lebe aber immer mehr, wie die Buchhand-

lung «Treffpunkt und Anlaufstelle für Men-
sehen werde, die Auskunft wünschen zu

Fragen der Kirche und über christliche Le-
bensformen».

Die rege Diskussion erwies die Bedeu-

tung der Voirol AG für die Berner Katholi-
ken. Bedauerlich, dass von den zuständigen
kirchlichen Gremien der Stadt Bern nie-

mand anwesend war, um Red und Antwort
zu stehen. Als Aussenstehender hatte man
den Eindruck, dass ein Gespräch möglich
gewesen wäre; zugleich aber hätten Fragen
beantwortet und Vorwürfe geklärt werden
können. Bischofsvikar Dr. Max Hofer (So-

lothurn), der am Podiumsgespräch teil-
nahm, sagte zu Recht, diese Form des Ge-

spräches wäre ein Weg, wie die kirchlichen
Gremien mit dem Kirchenvolk in Kontakt
treten und sich über die Meinung der Gläu-

bigen informieren können. Dass sie das

nicht wahrgenommen haben, war eigentlich
der einzige Schatten über einer sonst gelun-

genen Veranstaltung.
L/as/or IFer/en

Neue Bücher

Alois Fuchs:
Vom Liberalismus
zum Radikalismus
Als Othmar Pfyl vor bald zwanzig Jah-

ren den wenig bekannten Schwyzer Geist-
liehen Alois Fuchs zum Thema einer histori-
sehen Dissertation wählte, ahnte er und
wohl auch sein akademischer Lehrer Profes-
sor Oskar Vasella noch kaum, auf was man
sich da einliess. Es war nicht nur der Auf-
bruch des Zweiten Vatikanums, der den gei-
stigen Horizont erweiterte, ja bisherige Rah-

men sprengte und für die weltanschaulichen
und politischen Auseinandersetzungen des

19. Jahrhunderts neue, unbefangenere Aus-
sichten zuliess. Othmar Pfyl stiess am Ende
seiner Vorarbeiten zur Dissertation auf
einen Briefnachlass von Fuchs im Zürcher



123

Staats-Archiv, der bisher der Forschung un-
bekannt geblieben war. Diese 238 Briefe
lagen bis 1955 bei der Redaktion des Schwei-
zerischen Idiotikons in Zürich. Die heute

nicht mehr eindeutig feststellbaren Donato-
ren meinten, dass dieser Briefnachlass, der

mit schwyzerischen Mundart-Ausdrücken
gespickt war, für die Dokumentation des

schwyzerischen Idioms bedeutungsvoll sein

könnte. Diese Vermutung erwies sich zwar
als irrig. Immerhin bewirkte diese Fehl-

adressierung, dass der Briefnachlass kom-
pakt erhalten blieb und heute ausgewertet
werden kann. Das führte auch dazu, dass

der durch diesen glücklichen Zufall erstaun-
te Dissertand einen Forschungsauftrag des

Schweizerischen Nationalfonds erhielt, um
Fuchs und seine geistig bewegte Zeit näher

zu erforschen.
Man würde aber dem Autor unrecht tun,

wenn man seinen Forschungsauftrag nur
mit diesem glücklichen Fund begründen
wollte. Othmar Pfyl begnügt sich nicht mit
direkten Quellen. Er beackert in einem wei-
ten Umfeld Briefe und Aufzeichnungen von
Drittpersonen und zieht auf breiter Basis die

für diese Zeit einschlägige politische und
geistesgeschichtliche Literatur heran. Das

Porträt von Alois Fuchs steht nie vor neutra-
lern, einfarbigem Hintergrund. Dahinter
breitet sich mit aller Liebe zum Detail ge-
zeichnet und in vielen Farbnuancen gemalt
Landschaft, die den Horizont in die Weite
dehnt.

Wer war dieser Alois Fuchs? Der 1794 als

Sohn des Landesfürsprechs Franz Dominik
Fuchs in Schwyz geborene Alois hatte seine

theologische Grundausbildung in Landshut
erhalten, wo Johann Michael Sailer, der

spätere Bischof von Regensburg und «Kir-
chenvater Bayerns» lehrte. Von hier emp-
fing Fuchs Anregungen für eine im Geiste
einer gemässigten Aufklärung inspirierte
Erneuerung der Pastoraltheologie. Wenn
auch das spätere Wirken dieses Schwyzer
Schülers weit über Sailers Ziele hinweg-
schoss und ganz anders verlief als das der
bekannten Sailer-Schüler aus der Schweiz,
Fuchs wird in Landshut prägende Ein-
drücke von Johann Baptist Sailer und sei-

nem dogmatischen Kollegen Benedikt Zim-
mermann erhalten haben. Diese Richtung
wurde sicher im Wintersemester 1823/24,
sieben Jahre nach der Priesterweihe und er-
sten pastoralen Erfahrungen in der Heimat,
in der schwäbischen Universitätsstadt Tü-
hingen vertieft. Die Tübinger Schule (Drey,
Hirscher, Möhler) ging den Weg der Auf-
klärung konsequenter als Johann Michael
Sailer und kehrte der schulmässigen Schola-
stik bewusst den Rücken.

Alois Fuchs hatte bis 1823 als Professor
am Gymnasium in Schwyz und dann
1824-1828 als Pfarrer in der entlegenen

Berggemeinde Riemenstalden versucht, Re-

formen auf schulischem und humanitärem
Gebiet zu verwirklichen. Abgesehen von sei-

nen Äusserungen zur Bistumsfrage war er

noch nicht sonderlich aufgefallen. Das än-

derte sich mit seiner Berufung zum Profes-

sor und Spitalpfarrer nach Rapperswil. In
diesem nach aussen stolze im Innern von po-
litischem Hader und von Familienfehden
zerstrittenen Kleinstädtchen fand Fuchs für
seine reformerischen Ideen in den geist-
liehen Mitarbeitern Bestätigung und Rück-
halt. Das Jahr 1830 war auch für die fort-
schrittlich eingestellte Geistlichkeit ein Jahr
der Hoffnung. Alois Fuchs verfolgte mit
lebhaftem Interesse die Juli-Revolution in

Paris, für ihn eine «Revolution des Her-

zens». Die Fernwirkung war für den noch

jungen Kanton St. Gallen Aufbruch in die

Regeneration. Diese Wiedererneuerung sah

die von der Aufklärung beeinflusste Geist-

lichkeit keineswegs nur im politischen Be-

reich. Für sie bedeutete das Döppelbistum
Chur-St. Gallen unter der Leitung des Fürst-
bischofs Carl Rudolf von Buol-Schauen-
stein ein Ärgernis. Ihre Bemühungen, der im

Domkapitel mit ehemaligen St. Galler Mön-
chen einseitig zusammengesetzten Bistums-

leitung durch das demokratische Element
der Synode ein Gegengewicht zu schaffen,
wurden vom adeligen Bischof autoritär un-
terbunden.

Von diesen Spannungen belastet und zu-
gleich trotzig angereizt, hielt Alois Fuchs am
13. Mai 1832 die Festpredigt zum Pankrati-
ustag. Sie wurde seine «Schicksalspredigt».
Dieser «Herzenserguss» (Alois Fuchs) war
«die Quintessenz aller damals in Deutsch-
land und in der Schweiz, insbesondere im
Kanton St. Gallen kursierenden Angriffe
auf die Ordnung der katholischen Kirche»
(Gallus Jakob Baumgartner). Die Predigt
schied sogleich die Geister, und um Profes-

sor Fuchs entstanden wittenbergische Zu-
stände. Schon Ende Juni wurde die Pankra-
tius-Predigt von Rapperswil, als Broschüre

gedruckt, verbreitet. Der «Fuchsenhandel»

erregte die ohnehin schon nach eigenen

Standpunkten geschiedenen Geister. Was
der Rapperswiler Geistliche voll religiöser
Glut von der Kanzel verkündet hatte, war
für die im Sinne der kirchlichen Restaura-

tion gebildeten Geistlichen und Laien ein

Ärgernis, für eine liberalisierende und zum
Radikalismus neigende katholische Elite
aber Offenbarung. Vieles ist nach dem
Zweiten Vatikanum Selbstverständlichkeit

geworden, manches ist auch heute kontro-
verser Gesprächsstoff geblieben. Die Erre-

gung von damals kann nicht mit dem katho-
lischen Selbstverständnis des zwanzigsten
Jahrhunderts begriffen werden. Fuchs for-
derte von der Kanzel herab die Dezentrali-
sierung der Kirche, eine Aufwertung des

Bischofsamtes, ein ökumenisches Konzil,
National- und Diözesansynoden, Vereinfa-
chung und Verdeutschung der Liturgie, Ab-
Schaffung des Zölibats und der feierlichen
Gelübde. Für eine Zeit, die noch nicht Kir-
che und Politik im Geiste der Toleranz aus-

einanderschied, war es fast selbstverständ-

lieh, dass auch die Erneuerung des Vaterlan-
des in die Predigt gewoben war. Die Predigt
musste Aufsehen erregen; denn nicht alle

empfanden diese Kanzelworte als eine Rede

von «salbungsvoller Würde» wie der Pfar-
rer von Rapperswil, der geistesverwandte

Christopher Fuchs.
Der Diözesanbischof Carl Rudolf von

Buol-Schauenstein beschliesst, den «rasend

liberalen Geistlichen» unschädlich zu ma-
chen. Doch nicht nur dieses Urteil des

Bischofs musste Alois Fuchs enttäuschen.
Schwerer zu schaffen machte ihm die im Zu-
sammenhang mit den kurialen Massnahmen

erfolgte Vereinsamung. Enge Freunde wi-
derriefen, andere gaben den Priesterstand
auf. Alois Fuchs blieb Einzelkämpfer, das

Charisma der Führung ging ihm ab. Dazu

war er wohl zu sehr Idealist und Individua-
list. Der von den kirchlichen Ämtern Sus-

pendierte wandte sich nun immer überzeug-

ter und intensiver dem politischen Radika-
lismus zu und widmete diesem Anliegen sei-

ne journalistische Tätigkeit. Trotzdem blieb
er als suspendierter Geistlicher Katholik und

war in dieser Haltung als ein Radikaler des

halben Weges vielen suspekt.
Von Othmar Pfyls Biographie über

Alois Fuchs liegen nun vier Bände vor '. Ein
erster behandelt Studium und Wirken im
Heimatkanton. Der zweite Teil «Die Rap-
perswiler Jahre 1828-1834» in drei Einzel-
bänden. Der dritte Teil «Stiftsbibliothekar
in St. Gallen 1834-1836; Schriftsteller und
Journalist in Schwyz 1837-1855» steht noch

aus.

Leo Lri/m

' Othmar Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. Ein
Schwyzer Geistlicher auf dem Weg vom Liberalis-
mus zum Radikalismus. I. Teil, Studien und Wir-
ken im Heimatkanton (bis 1828). Dissertation zur
Erlangung der Doktorwürde von der Philosophi-
sehen Fakultät der Universität Freiburg / Schweiz

Mitteilungen des Historischen Vereins des

Kantons Schwyz, Heft 64, 1971, 270 Seiten.
Othmar Pfyl, Alois Fuchs 1794-1855. 2. Teil,
Rapperswiler Jahre (1828-1834). A. Professor
und Spitalpfarrer, Die ersten Predigten und
Schriften, Untersuch der Reformpredigt Mit-
teilungen..., Heft 71, 1979, 219 Seiten. B. Sus-

pension von Alois Fuchs. Reaktionen und Aus-
einandersetzungen, Freisinnige Entscheide - kon-
servative Abwehr Mitteilungen..., Heft 73,
1981. C. Widerruf der grossen Mehrheit der
Uznacher Kapitularen. Auch der Papst verurteilt
Fuchsens Reformkatholizismus. Alois Fuchs und
die Badener Artikel von 1834. Die politischen Ak-
tivitäten von Alois Fuchs Mitteilungen...,
Heft 74, 1982, Umfang des 2. Teils 585 Seiten.



124

AmtlicherTeil

Für alle Bistümer

Eucharistischer Kongress 85 in Nairobi
Vom 11.-18. August 1985 findet in Nai-

robi (Kenia) der 43. Internationale Euchari-
stische Kongress statt. Schon seit Monaten
laufen die Vorbereitungen für dieses grosse
Ereignis zum Thema «Die Euc/iar/stie und
die c/trist/ic/te Pand/ie». In Zusammenar-
beit mit den entsprechenden lokalen Instan-
zen hat das internationale Vorbereitungsko-
mitee in Rom für Europäer, die an einer

Kongress-Teilnahme interessiert sind, eine

Reihe von preisgünstigen Reiseangeboten
erarbeitet. Die Kontaktstelle heisst: Ufficio
Pellegrinaggi, Congresso Eucaristico, 27,

Lungotevere dei Mellini, 1-00193 Roma, Te-

lefon 0039-6-311621.

Bistum Basel

Stellenausschreibung
Für die dugendsee/sorge Pric/cta/ wird

ein Laientheologe oder Katechet gesucht.
Interessenten melden sich bis zum 5. März
1985 beim diözesanen Personalamt, Basel-

Strasse 58, 4500 Solothurn (siehe auch Inse-

rat).

Priesterrat
Für die Sitzung des Priesterrates vom

26./27. Februar 1985 sind als Traktanden
vorgesehen:

1. Dekanatsfortbildungskurse 1986:

Vorstellung der folgenden Themen-

Vorschläge durch die Fortbildungs-
kommission:

- Die Bibel im Leben des Seelsorgers

- Zeichen des Glaubens - Symbole
des Lebens

- Eschatologie - Esoterik
2. Wahl in die Fortbildungskommission
3. Pastoralbesuche der Bischöfe
4. Kirchengesangbuchfrage (Vernehm-

lassung)

Anregungen können an die Mitglieder
des Priesterrates oder an das Pastoralamt
gerichtet werden.

A/atcd/o/?/-, Bischofsvikar

Im Herrn verschieden

dose/Senn, a/t S/nta/p/arver, Luzern
Josef Senn wurde am 19. März 1915 in

Gansingen geboren und am 29. Juni 1940

zum Priester geweiht. Er begann sein Wir-
ken als Vikar in Baisthal (1940-1943). Der
weitere Einsatz galt dem Kantonsspital Lu-
zern: 1944-1958 als Vikar, 1958-1980 als

Spitalpfarrer. Die Jahre des Ruhestandes
seit 1980 verbrachte er in Luzern. Er starb

am 5. Februar 1985 und wurde am 9. Fe-

bruar in Gansingen beerdigt.

Bistum St. Gallen

Im Herrn verschieden

dosep/î Âafser, a. Pro/., A/istätien
Am 17. November 1906 erblickte er in

Kirchberg (SG) das Licht der Welt und

durchlief die Primarschule in Brüggen und
Gossau. Nach der ersten Klasse der katholi-
sehen Kantonsrealschule wechselte er an die

Klosterschule Einsiedeln. Nach der Matura
studierte er Theologie in Freiburg. Am 1.

April 1933 wurde er von Bischof Aloisius
Scheiwiller in der Kathedrale zum Priester

geweiht. Nach einem Jahr seelsorglicher
Praxis als Vikar in Sta. Maria-Neudorf Hess

er sich an der Lehramtsschule St. Gallen

zum Sekundarlehrer ausbilden und ergänzte
sein Studium mit einem Jahr Sprachaufent-
halt in Paris. Im April 1937 wurde er an die

Knabensekundarschule nach Altstätten ge-

wählt und hat volle 37 Jahre daselbst mit
vollem Einsatz gewirkt. Nach seiner Pensio-

nierung übernahm er die Betreuung des Spi-
tals und des Pflegeheims in Altstätten, bis

vor gut Jahresfrist das Alter den begeister-

ten Seelsorger daran hinderte. Er starb am 4.

Februar 1985 und wurde am 8. Februar auf
dem Priesterfriedhof in Altstätten beige-

setzt.

Pfarrwahl
Die Kirchbürger von Zuzwil wählten am

26. Januar 1985 auf Vorschlag des Bischofs
den derzeitigen Pfarrer von Gommiswald,
A//red Ke//er, zu ihrem neuen Seelsorger.

Die Installation erfolgt am 17. März.

Tagung des Seelsorgerates
und Fastenmandat
Der Seelsorgerat ist auf Samstag, den

23. Februar nach St. Gallen eingeladen. Die
Zusammenkunft dient in erster Linie dem

diesjährigen pastoreilen Schwerpunkt, dem

Verhältnis von Jugend und Kirche, darüber
hinaus dem Verhältnis aller Generationen
zueinander. Diesem Thema widmet Bischof
Dr. Otmar Mäder auch seinen «Brief zur Fa-

stenzeit 1985», der am 16./17. Februar zu

verlesen ist und den Titel trägt «Sich selber

annehmen - einander verstehen - den Weg
gemeinsam gehen». Zum Abdruck in der
Presse ist der Hirtenbrief ab Montag, den

18. Februar freigegeben.

Die Priesterjubilare
des Jahres 1985
Im Frühjahr 1985 jährt sich der Priester-

weihetag von 15 Diözesanpriestern des Bis-

turns St. Gallen und im Verlaufe des Jahres
auch von einer Anzahl Ordensgeistlichen
und Ausländermissionaren zum 25., 40.

oder 50. Mal. Bischof Otmar Mäder hat sie

wiederum eingeladen, mit ihm zusammen
am Dienstag in der Karwoche, am 2. April in
der Kathedrale St. Gallen die Chrisammesse

zu feiern und dort in besonderer Weise ihres
Jubiläums zu gedenken.

Vor 50 Jahren (1935)
wurden geweiht:
do/tann Sie/ter, Pfarrer in Kobelwald;

Pius A/tder, Pfarrer in St. Peterzell; /o/tan/t
Pugg/e, Pfarrer in Wolfertswil; Ludwig
Lanier, Résignât in Gossau; Goit/ried Stu-
den«, Résignât in Unterägeri; P. Ernst
Pöt/te/i, Oberriet; P. do/tann Sc/tönenZter-

ger, Untere Waid, Mörschwil.

Vor 40 Jahren (1945)

empfingen die Priesterweihe:
Dr. do/tann dung, Pfarrer in St. Gallen-

Heiligkreuz; dose/ Sc/tön/e, Pfarrer in Tü-
bach; Dr. Anton ßautnann, Bischöflicher
Kanzler, St. Gallen; Ado// OZte/dto/zer,

Pfarrer in Berneck; P. Da/tnazio SZtarZtaro,

Missionar, Mels; dose/ ßroger, Résignât,
Neu St. Johann; //ennann P/ister, Profes-

sor, Kirchberg; ßenno Gott/, alt Professor,
Einsiedeln; P. Luigi Awasanti, Flawil;
P. Konstantin Mfi//er, Appenzell; P. do-
dann Lneic/ten, Marienburg, Rheineck.

Das silberne Jubiläum
(Priesterweihe 1960) dürfen feiern:

A//redSc/w7idi, Pfarrer in Murg; A/Zteri
ßreu, Direktor St. Iddaheim, Lütisburg;
Pau/ ßrunsc/zwi/er, Dekan und Pfarrer in

Waldkirch; JEerner JEe/Zte/, Pfarrer in Spei-
eher.

Verstorbene

Josef Zamboni, Pfarresignat,
Einsiedeln
Josef Zamboni wurde seinen Eltern Josef und

Elisabeth Zamboni-Bollier am 7. August 1898 in



125

Adliswil geboren. Nachdem er dort als einziges
Kind aufgewachsen war, wurde ihm nach der

Schulentlassung ein Welschlandaufenthalt er-
möglicht. Darauf begann er die Lehre als Bau-
techniker. Doch konnte er sich für diesen Beruf
nicht besonders begeistern. Zudem erwachte in
ihm immer mehr die Berufung zum Priesterstand.
So erfolgte der Besuch des Gymnasiums in Disen-
tis und später in Einsiedeln. Die theologische Aus-
bildung erhielt er im Priesterseminar in Chur. Der

grosse Tag der Priesterweihe war der 3. Juli 1927.

Adliswil erlebte am 10. Juli zum erstenmal eine
Primiz.

Der in der Region Zürich aufgewachsene jun-
ge Priester erhielt als ersten Seelsorgsposten die
Vikariatsstelle in Zürich-Altstetten. Dann war er

einige Zeit Kaplan in Altendorf und Glarus. Von
1938-1963, also volle 25 Jahre, betreute er die
Pfarrei Bristen im Maderanertal, der nun sein vol-
1er Einsatz und seine ganze priesterliche Liebe
galt. Mit besonderer Freude konnte er im Jahre
1949 die Einweihung der Bruder-Klausen-Kapelle
auf der «Golzern» erleben. Dieses Heiligtum auf
1400 m Höhe wurde sein Herzstück, zu dem er öf-
ters, natürlich zu Fuss, hinaufpilgerte.

Schweren Herzens nahm er Abschied vom
Bergdorf und siedelte sich als Pfarresignat im
«Bergli» zu Samen an, wo die Betagten und Kran-
ken in ihm einen unermüdlichen Seelsorger fan-
den. Mit ebenso schwerem Herzen trennte er sich
1979 vom schönen Obwaldnerland, um im neu-
erbauten Altersheim «Gerbe» in Einsiedeln sei-

nen letzten Wirkungsort zu finden. Obwohl es

ihm schlecht gelang, das Heimweh nach den frü-
heren Wirkungsorten zu verbergen, war er doch
auch hier wieder mit Leib und Seele Priester und
priesterlicher Freund für alle, die in diesem Hause
wohnten und wirkten. Mit unerhörter Energie
brachte er es fertig, dass er an keinem Tag seines
Priesterlebens das heilige Messopfer ausfallen las-
sen musste. Mit letzter Kraft feierte er es noch am
ersten Tag seines Spitalaufenthaltes. Nachher war
auch wirklich jede geistige und köperliche Kraft in
ihm gebrochen. Er hatte sich seinem Herrn voll
und ganz geopfert.

«Als Diener Christi soll man uns ansehen und
Verwalter göttlicher Geheimnisse» (1 Kor 4,1).
«Nicht Meister, Vater, Lehrer soll man sich nen-
nen lassen ...» (Mt 23,8). Wer Pfarrer Zamboni
gekannt hat, oder wer auch nur seinen Lebenslauf
vernommen hat, muss zur Überzeugung kom-
men : Der liebe Heimgegangene ist zu beneiden. Er
hat es weitgehend fertiggebracht, diesen Leitwor-
ten des Guten Hirten und Priesters zu folgen und
sie zu verwirklichen. Zwar hätte man es ihm ge-
gönnt, dass er schon zu Lebzeiten sich etwas weni-
ger «als der Letzte» vorgekommen wäre und die
Freude an seinem Priestersein und -wirken hätte
geniessen dürfen. Doch seine bescheidene, ja
ängstliche seelische Verfassung erlaubte ihm das
wohl selten.

Eines aber hat der am 14. Januar 1985 Heim-
gegangene bei all seiner Bescheidenheit gut ausge-
dacht: seine letzte Ruhestätte auf dem Kloster-
friedhof der Zisterzienserinnen von Frauental.
Dort werden die Schwestern und vor allem seine
drei geistlichen Töchter seiner dankbar gedenken.
Aber auch wir Mitbrüder wollen Pfarrer Zambo-
ni übers Grab hinaus dankbar bleiben für sein de-

mütiges priesterliches Wirken über 50 Jahre hin-
durch. Wir sind gewiss: Er, der sich so ganz selbst

erniedrigt hat, wird nun erhöht werden. Dieses

Versprechen wird Christus bestimmt an ihm er-
füllen. Ebenso werden die Worte des Apostels
Paulus ihm fürs ewige Leben letzte und endgültige
Freude sein: «Er wird von Gott sein Lob erhalten»
(1 Kor 4,5).

Mauras SurLard

Neue Bücher

Mosaiksteine
Martin Patzek und Theodor de Poel, Wir wis-

sen mehr als wir verstehen. Mosaiksteine, Verlag
Bonifatiusdruckerei, Paderborn 1983, 100 Seiten.

Mosaiksteine - das sind Bibelworte und Zita-
te, meist von katholischen Schriftstellern, und
auch Sprichwörter. Sie werden in freien Rhyth-
men etwas provozierend und rhethorisch inter-
pretiert. Viele «Mosaiksteine» kommen durch
diesen Hartschliff zum Leuchten oder werden
noch spitzer, bis sie heilsam unbequem stechen.
Den besonderen Reiz des Bändchens machen aber
die ganzseitigen Illustrationen von Theodor de

Poel aus. Mit wenigen, gekonnten Strichen wer-
den Kopf und Herz visuell provoziert.

Leo P?f/m

Heilserfahrung
Offenbarung als Heilserfahrung im Christen-

tum, Hinduismus und Buddhismus. Herausgege-
ben von Walter Strolz und Shizuteru Ueda, Ver-
öffentlichungen der Stiftung Oratio Dominica,
Schriftenreihe zur grossen Ökumene, Band 8,

Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1982, 234 S.

Die 10 Beiträge dieses Bandes gehen auf ein

Religionsgespräch zurück, das 1981 im Ökumeni-
sehen Institut Bossey bei Genf geführt wurde. Sie

sind nun in einer Reihe veröffentlicht worden, de-

ren Anliegen das Weltgespräch der Religionen ist.
Es geht in diesem interreligiösen Dialog zunächst
darum, «sich im gegenseitigen Verständnis der
Fundamente der religiösen Existenz- und Welt-
deutung näherzukommen» (Einführung, 7). Die
von der christlichen Theologie her kommenden
Autoren fordern deutlich und überzeugend die

Öffnung auf die anderen Religionen hin in der
Überzeugung, die Waidenfels so ausdrückt:
«Nicht wo das Christentum sein Eigenstes in
ängstlicher Abgrenzung gegen viele und vieles an-
dere vertritt, erweist es seine volle Überzeugungs-
kraft der Kritik und der Inspiration, sondern wo
sein Eigenstes in der Aufhebung aller Grenzen be-
steht und damit zur Provokation wird» (28). Ge-
mäss Peter Hünermann, dem es um die kultischen
Aspekte geht, führt das Heilsmysterium Jesu

Christi «die Kirche selbst und real zur Hingabe an
die Menschen aller Religionen... in die Verbun-
denheit mit den Menschen gerade in ihrem Heilig-
sten» (52). Exemplarisch für das Anliegen dieses

Buches dürfte der anregende Beitrag des Münch-
ner Missionswissenschaftlers Horst Bürkle sein:
«Hinduistische und buddhistische Heilswege im
Lichte der christlichen Endzeithoffnung»
(75-96). Im Blick auf die Religionen des Ostens
fordert er unter anderem die Ausdehnung der
Christologie auf die Ontologie, die Erneuerung
der biblischen und frühchristlichen Frömmig-
keitspraxis und das Ernstnehmen der Leidens-
erfahrung menschlicher Existenz. Bürkle verfällt
dabei in keiner Weise der Harmonisierung, son-
dern es geht ihm um die «Vertiefung der eigenen
Religion» (95).

Die fünf Beiträge in der zweiten Hälfte des
Bandes sind nicht vom christlichen Standpunkt
aus geschrieben. Es geht um so schwierige Fragen
wie Selbst, Person, Befreiung im Buddhismus,
Gotteserfahrung im Yoga. Diese Beiträge sind
lehrreich und notwendig, aber der mit dem Hin-
duismus und Buddhismus wenig vertraute Leser

mag den Eindruck bekommen, dass sie etwas weit
vom Thema «Offenbarung als Heilserfahrung»
entfernt sind. Vor allem unterlassen es ihre Auto-
ren, ausdrücklich daraufhinzuweisen, wo im Ver-
gleich mit dem Christentum die entscheidenden
Unterschiede oder Steine des Anstosses sind, wo
die fruchtbaren Ansatzpunkte zum interreligiö-
sen Dialog liegen. Dass dieser Eindruck besonders
in den drei Beiträgen über den Buddhismus auf-
kommt, mag darauf hinweisen, wie schwer die

Ansatzpunkte gerade zwischen Christentum und
Buddhismus zu fassen sind.

Otto Lfoc/tq/Jjergez

Zum Bild auf der Frontseite
D/e fö/c/te «ALan'a, Ä"ö«/g/« des Fr/'e-

dens», Lüc/t/ztge« fSG/, wurde /P65-79<56

er6ou?; zlrc/tde/:? war ^4/öerto Po«?/, d/e

Gte/e«s'?er5'c/u<//l/èert U/der.

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Otto Bischofberger SMB, Dozent, Postfach
145, 6000 Luzern 7

P. Maurus Burkard OSB, Pfarrer und Dekan,
8840 Einsiedeln

Dr. P. Leo Ettlin OSB, Kollegium, 6060 Sarnen

Dr. Max Hofer, Bischofsvikar, Baselstrasse 58,
4500 Solothurn

Dr. Leo Karrer, Professor an der Theologischen
Fakultät der Universität Freiburg, Route des

Cerisiers 7, 1723 Marly

P. Nestor Werlen OFMCap, lie. phil., Seebacher-
Strasse 15, 8052 Zürich

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistümer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten

Hauptredaktor
Po//tFe/he/-Sp/rig, Dr. theol., Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 -23 07 27

Mitredaktoren
Pranz Purger, Dr. phil. et theol., Professor,
Obergiitschstrasse 14, 6003 Luzern
Telefon 041 -42 15 27

Pra/tz Stamp///, Domherr, Bachtelstrasse 47,
8810 Horgen, Telefon 01 - 725 25 35

P/tomasßraend/e, lie. theol., Pfarrer,
9303 Wittenbach, Telefon 071 - 24 62 31

Verlag, Administration, Inserate
Paeöer/IG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60-16201

Abonnementspreise
Tä/tr/tc/i Schweiz: Fr. 65.—; Deutschland,
Italien, Österreich: Fr. 78.—; übrige Länder:
Fr. 78.— plus zusätzliche Versandgebühren.
S?uden?ena/>on/teme/t? Schweiz: Fr. 43.—.
fitttc/trammet: Fr. 1.85 plus Porto

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zurückgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Inseraten-
annähme: Montag, Morgenpost.



126

Die katholische Kirchgemeinde Seeland Lyss
sucht infolge Demission des bisherigen Stelleninha-
bers auf Anfang August 1985 einen

Jugendseelsorger
für die drei Pfarrkreise Lyss, Ins-Täuffelen und Büren
a. d. Aare

Aufgabenbereich:
- Religionsunterricht auf der Oberstufe
- Freizeitarbeit mit Kindern und Jugendlichen
- weitere Pfarreiarbeit nach Wunsch und Fähigkei-

ten

Wir stellen uns einen jüngern Laientheologen, Ka-
techeten oder Seelsorgehelfer vor, der aus Glau-
bensüberzeugung mit Freude in der Kirche mitarbei-
ten möchte und zu Teamarbeit bereit ist.

Interessenten verlangen bitte unverbindlich das
Pflichtenheft. Besoldung entsprechend vergleich-
barer Funktionsträger im Kanton Bern.

Anmeldungen mit den üblichen Bewerbungsunter-
lagen sind zu richten an das Katholische Pfarramt
Lyss, Oberfeldweg 26, Telefon 032-84 22 73, oder
an den Präsidenten des Kirchgemeinderates, Herrn
Franz Rohrer-Huber, Feldegg 4, 3250 Lyss, Telefon
032-843817

Kirchlich anerkannte Flugwallfahrten

Lourdes
Unsere Lourdes-Wallfahrt soll Sie zu einem tiefen Glau-
benserlebnis und irgendwie zu einer «Schule des Glau-
bens» führen. In Lourdes geht es nicht um Nebensächlich-
keiten, sondern um die zentrale christliche Botschaft. Im
Mittelpunkt stehen die Eucharistie, die Nächstenliebe, die
Busse, das Gebet und die Botschaft der Armut.

In diesem Geist werden unsere Pilger auch 1985 von den
Redemptoristen-Patres geleitet und betreut. Alle Flüge
mit BALAIR (Tochtergesellschaft der Swissair), Unter-
kunft im sehr guten Mittelklasshotel «Du Gave».

Regelmässige Abflüge ab Zürich zwischen dem
15. April und 7. Oktober 1985. Dauer der Wallfahrt
vier oder fünf Tage.

Verlangen Sie bitte den neuen Prospekt und melden Sie
sich bitte frühzeitig an, da viele Wallfahrten oft schon Mo-
nate im voraus ausgebucht sind.

o| ORBIS-REISEN
9001 St. Gallen, Bahnhofplatz 1, Tel. 071 - 22 21 33

PFF> frfür die Katholiken
im Kanton Zürich

Weil unser derzeitiger Redaktor in den Ruhestand
tritt, suchen wir für den allgemeinen Teil

des Pfarrblattes für die Katholiken
im Kanton Zürich einen hauptamtlichen

Redaktor
mit journalistischer und redaktioneller Erfahrung,
kirchlicher Gesinnung, ökumenischer Offenheit,
Kontaktfreude und Volksnähe. Kenntnis der zürche-
rischen Verhältnisse vorteilhaft.

Bewerbungen mit kurzem Lebenslauf und An-
gaben über Ausbildung, bisherige Tätigkeit und
Gehaltsanspruch sind bis Mitte März 1985 an den
Präsidenten des Pfarrblattvereins, Pfarrer Franz
Achermann, Untere Steig .2, 8462 Rheinau, zu
richten.

Für eventuelle Auskünfte steht der Redaktor des
Pfarrblattes zur Verfügung (Telefon 01-252 70 76,
Hirschengraben 66, 8001 Zürich)

Osterkerzen und
Heimosterkerzen
mit zusammenpassenden Verzie-

rungen in traditioneller und moder-
ner Ausführung. Preisgünstig.
Verlangen Sie unverbindlich Unter-
lagen.

BLIENERT LI KERZEN

Einsenden an
Gebr. Lienert AG, Kerzenfabrik
8840 Einsiedeln, Telefon 055-53 2381
Senden Sie mir Abbildungen mit Preisen

Name

Adresse

PLZ/Ort



127

Priester, zurzeit Unistudium, über-
nimmt

Pfarraushilfen
in den Sommerferien (Juli, Au-
gust, September).

Angebote an Pfarrer A. Fugel, Prie-
sterseminar, 1700 Freiburg

Bekleidete

Krippenfiguren
handmodelliert für Kirche und
Privat.
Helen Bosshard-Jehle
Kirchenkrippen
Langenhagweg 7, 4153 Reinach
Telefon 061-76 58 25

Messwein Fendant Terlaner San Pedro

Edle <

Weine S'jjjöil1 Reinach
^WEINKELLEREI A.FKOCH&CIE 5734 REINACH/AG TEL.064 7138 38J

Gerne senden wir die neue Preisliste

Die Katholische Kirchgemeinde Steckborn sucht per April
1985 einen

Organisten
Verpflichtung:
- Mitwirkung im sonntäglichen Gottesdienst
- Begleitung des Kirchenchores

Die Besoldung richtet sich nach den üblichen Ansätzen.

Anmeldungen sind zu richten an die Präsidentin der Katholi-
sehen Kirchgemeinde Steckborn, Frau H. Lutz, Oberdorfstrasse
14, Telefon 054-6111 89.

Weitere Auskunft erteilen das katholische Pfarramt, Telefon
054-61 12 00, und der Leiter des Kirchenchores, Franz Hidber,
Wolfkehlenstrasse 15, 8266 Steckborn, Telefon 054 - 61 34 54

Privat verkauft

Eligius-Statue
1 m hoch, um 1700 entstanden,
alte Fassung, wertvolle Prozes-
sionsfigur mit Attributen.
Auskunft über Chiffre 1405 an die
Schweiz. Kirchenzeitung, Post-
fach 1027, 6002 Luzern

Alleinstehende Frau (54) sucht

Stelle
zu geistlichem Herrn.

Anfragen mit Angaben unter
Chiffre 1406 an die Schweiz. Kir-
chenzeitung, Postfach 1027,
6002 Luzern

Jetzt vorbereiten:

Die Leidensgeschichte
nach Johannes, von Paul Deschler, für 3 Kantoren und
1-4stimmigen Chor.
Zur Beachtung: Die Rolle «Christus» kann auch nur gesprochen
werden! In allen Verhältnissen gut brauchbar!

Paulus-Verlag, 6002 Luzern, Telefon 041 - 23 55 88

Die katholische Pfarrei St. Gallus, Zürich-Schwamendingen
sucht hauptamtliche(n)

Mitarbeiter(in) für Katechese
verbunden - je nach Eignung - mit andern Bereichen der Pfarrei-
seelsorge (Jugend, Gruppen, Gottesdienste, Bildung).

Wenn Sie an einem pfarreilichen Engagement interessiert sind,
treten Sie doch bitte mit uns in Kontakt. Wir freuen uns darauf.

Pfarrer F. Schirmer, Dübendorfstrasse 60, 8051 Zürich, Telefon
01-4130 86. Anmeldungen an Herrn Isidor Derungs, Kirch-
gemeindepräsident, Eichacker 35, 8051 Zürich, Telefon
01-4077 50, nach 19 Uhr

Zweckverband Regionale Jugendseelsorge Fricktal
Für den Ausbau der regionalen Jugendseelsorge Fricktal
suchen wir auf den 1. September 1985 oder nach Verein-
barung eine(n)

Jugendseelsorger(in)
Aufgabenbereich:
- Leitung der regionalen Jugendseelsorge in enger Zu-

sammenarbeit mit einem weiteren Jugendseelsorger
und einer Mitarbeiterin

- Leitung einer eigenen subregionalen Stelle
- Mitarbeit in pfarreilicher Jugendseelsorge nach Abspra-

che mit den Ortspfarrern

Wir erwarten:
- abgeschlossene Ausbildung als Theologe (-in) oder

Katechet(in)
- Erfahrung und Kenntnisse in kirchlicher Jugendarbeit
- die Erteilung der bischöflichen Missio

Wir bieten:
- Besoldung und Sozialleistungen nach den Richtlinien

der Landeskirche des Kantons Aargau

Weitere Auskünfte erteilt gerne Bernhard Schibli, Jugend-
seelsorge Fricktal, Brodlaube 16, 4310 Rheinfelden, Tele-
fon 061 -87 56 76.

Bewerbungen mit den üblichen Unterlagen sind - nach
Absprache mit dem diözesanen Personalamt - bis
30. März 1985 an den Präsidenten des Zweckverbandes,
Oskar Oetterli, Brotkorbstrasse 12, 4332 Stein AG, zu
richten

Auf Frühjahr 1985 oder nach Vereinbarung suchen wir einen

Mitarbeiter
in das leitende Team der Dargebotenen Hand Bern (Telefonseel-
sorge)

Wir erwarten:
- eine ökumenisch-christliche Grundhaltung mit Offenheit für al-

le menschlichen Probleme

- psychologische Grundkenntnisse
- seelisches Einfühlungsvermögen
- Bereitschaft zu organisatorischen Aufgaben und Teamarbeit
- Erfahrung im sozialen Bereich

- Alter nicht unter 30 Jahren

Ihr Aufgabenkreis:
- regelmässiger Dienst am Telefon, auch Nacht- und Wochen-

enddienst
- Mithilfe bei der Schulung von freiwilligen Helfern
- Leitung regelmässiger Gespräche im Helferkreis
- administrative Arbeiten
- Kontakte nach aussen (Vorträge usw.)

Wir bieten an:

- eine abwechslungsreiche, selbständige Tätigkeit in einem klei-
nen, aufgeschlossenen Team mit Schwerpunkt: Dienst am Mit-
menschen

- Lohn nach Vereinbarung und die gesetzlich vorgeschriebenen
Sozialleistungen

Ihre Bewerbung mit den üblichen Unterlagen senden Sie bitte bis zum
31. März 1985 an den Präsidenten der Dargebotenen Hand Bern, Gabriel
Looser, Dr. theol., Sulgenbachstrasse 12, 3007 Bern



128

Bitte bedenken Sie: eine frühzeitige Bestellung ermöglicht uns auch
eine termingerechte Lieferung.

Der Monat März ist der Josefs-Monat. Wir empfehlen uns für Josefs-
Statuen, die wir holzgeschnitzt bis 80 cm am Lager haben.

Dies sind nur zwei Beispiele unseres schönen Angebotes an Kommu-
nionkreuzchen in Bronze, Holz und Kunststoff. Natürlich führen wir
auch die passenden Accessoires wie Kommunionkränzchen und Kor-
dein in écru; den neuen Kleidern der Erstkommunikanten angepasst.
Mit einer Auswahlsendung können Sie unser Sortiment kennen-
lernen.

Das Vertrauenshaus für religiöse Artikel

RICKEN
BACH
ARS PRO DEO

EINSIEDELN
Klosterplatz

' 0 055-532731
LUZERN
bei der Hofkirche
0 041-513318
SION
Grand-Pont 11

' 0"O27 - 22 17 72

CE
LU

N
3_l
CN

oo
co

N
<

OQ

o
N-

H
N
3

7 Jahre Kontakt, 4419 Lupsingen

und bereits ein Begriff für Lehrer und

Jugendleiter!
250 Heime in der ganzen Schweiz ko-
stenlos und schnell vermittelt: Postkarte
mit «wer, wann, wieviel, wie, wo und
was» - Konkurrenz, Marktvergleich und
Chancen. Darum!

fl) «

•H -H
t/î

ro
E L
E ro
ro c

H- •H
a f=

(1)

A L
L. u

Lft flj X
O •H o

(ft LT)

o 00

L. •H o CN

o L- o
X a CL N.

r \o Alle

$ KERZEN
0 liefert
Herzog AG Kerzenfabrik

^6210 Sursee 045-211038^

Spezial-Aktionen
nach dem 8. Februar 1985
Alle Clipkrawatten und alle
Selbstbinder zum halben Preis
Alle Hemden (anthrazit nur noch
Gr. 41) mit 25% Rabatt
Pullover mit und ohne Ärmel und
Strickwesten mit 25% Rabatt
Erstklassige Veston-Anzüge
mit 20% Rabatt

Herrenbekleidung
Frankenstrasse 9, 6003 Luzern

Tel. 041 - 23 37 88

Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in

Kirchen und Pfarreiheimen
Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch für Schwerhörige mittels Induktion ausgebaut,

einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
äusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elemen-
ten. Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen Ihnen geeignete Ge-
räte zur Verfügung, die höchste Ansprüche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue
Wiedergabe von Sprache und Musik

erfüllen. Ich verfüge über beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A.BIESE
Obere Dattenbergstrasse 9 6005 Luzern Telefon 041-41 72 72

Katholische Kirchgemeinde Buchrain-Perlen bei Luzern

Wir suchen auf Herbstschulbeginn 1985

Katecheten oder Katechetin

Aufgabenbereich:
- Religionsunterricht an der Unter- und Mittelstufe, 12 bis 18

Stunden;
- Mithilfe bei Gottesdiensten.

Unterkunft wäre im Pfarrhaus vorhanden.

Schriftliche Anmeldungen mit den üblichen Unterlagen sind zu
richten an Anton Amrein, Pfarrer, Katholisches Pfarramt, 6033
Buchrain, Telefon 041 - 33 13 30


	

