Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 151 (1983)
Heft: 41

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

41/1983 151.3anr

13. Oktober

Die Hilfe aller Menschen guten Wil-
lens sammeln Papst Johannes Paul
II. zum Weltmissionssonntag

581

Alle Kirchen helfen allen Kirchen
Die Missio als Solidaritdtsfonds. Es
informiert

Norbert Ledergerber

582

Die erste Phase der internationalen
Bischofssynode Es berichten
Walter Cudin

Bruno Fah

585
586

Versﬁlﬂlgﬂgg‘&qnd Busse in der Sen-
dung der Kirche Stellungnahme der
Schweizer Bischofskonferenz

588

Die Bischofssynode 83 — Ein Schritt
in die Zukunft? Von
Markus Kaiser

591

Neueinteilung der Bistiimer

Aus dem Priester- und Seelsorgerat
des Bistums Basel berichtet

Max Hofer

591

Amtlicher Teil

592

Neue Schweizer Kirchen
St. Anna, Menziken (AG)

s

Die Hilfe aller Menschen guten Willens sammeln

Ehrwiirdige Briider, liebe S6hne und Téchter der Kirche!

1. In diesem Jahr gibt die Feier des ausserordentlichen Jubilidums-
Jahres der Erlosung dem Weltmissionssonntag besondere Bedeutung.

Bei seiner Ankiindigung habe ich an den Aufruf erinnert, den ich zu
Beginn meines Pontifikats an die Welt gerichtet habe: «Offnet Christus
die Tore!» Denn das Jubildum ist in der Tat eine eindringliche Aufforde-
rung zur Umkehr und zur Versohnung, ein Aufruf, uns die Gnade der
Taufe immer mehr zu Bewusstsein zu bringen und hochherzig dem Evan-
gelium zu folgen, das Verkiindigung der Erlosung und des Heils fiir alle
Menschen ist.

Schon dadurch, dass das Evangelium jedem Christen die Reichtii-
mer, die die Erlosung der Welt gebracht hat, ins Bewusstsein ruft, erhalt
das Jubildum eine erhebliche missionarische Bedeutung, wird zu einem
erneuten Appell fiir die Evangelisierung jener Millionen Menschen, die
1950 Jahre seit dem Erlosungsopfer auf Kalvaria noch nicht Christen sind
und in Leid oder Freude nicht den Namen des Heilands anrufen konnen,
weil sie ihn noch nicht kennen.

Wenn wir also echte Christen sein wollen, kénnen wir nicht ohne
den Wunsch bleiben, gemeinsam mit diesen Briidern in vollem Mass an
dem wunderbaren Geschenk der Erlosung teilzuhaben. Mit anderen Wor-
ten, die Beziehung zu Gott Vater und zu Christus Jesus, weit entfernt da-
von, nur eine individuelle Beziehung zu sein, ist eine Beziehung, die die
ganze Menschheit mit einschliesst, und zeigt sich daher in unmissver-
standlich missionarischer Dimension.

Christus ist der Erloser aller Menschen, fiir alle ist er gestorben, fiir
alle hat er sich selbst als Losegeld hingegeben (vgl. 2 Kor 5,15; 1 Tim 2,6;
1 Joh 2,2) und ruft einen jeden von uns nicht nur zur persénlichen Um-
kehr, sondern auch dazu, Werkzeug der Erlésung fiir die zu sein, die noch
nicht erlost sind: «Geht hin und macht alle Volker zu meinen Jiingern»
(vgl. Mt 28,19-20).

Eine hohe Ehre, aber auch ein feierlicher Imperativ, der unser Ge-
wissen auf das Grundgebot der Botschaft Christi hinweist: «Liebt einan-
der, so wie ich euch geliebt habe» (Joh 15,12; vgl. 15,17).

Ist die Erlosung nicht die praktische Ausfithrung jenes Planes der
Liebe, den wir nach Christi Willen fortsetzen sollen? Wir konnen daher
um so mehr sagen, dass wir die Briider lieben, je mehr wir gearbeitet und
gewirkt haben, um ihnen das Heilswort Christi selbst und die Friichte der
Erlosung mitzuteilen. Jeder muss sich die Worte des Apostels zu eigen
machen: «Die Liebe Christi drangt uns» (2 Kor 5,14).

Wie ich in der Verkiindigungsbulle des Jubildiumsjahres geschrieben
habe, kann man «in der Neuentdeckung und im lebendigen Vollzug der
sakramentalen Heilsordnung der Kirche, durch welche die Gnade Gottes
in Christus zu den einzelnen und zu den Gemeinden kommt, ... die tiefe



582

Bedeutung und erhabene Schonheit dieses Festjahres erblicken, dessen
Feier uns der Herr geschenkt hat. Es muss anderseits klar sein, dass diese
besonders dichte Zeit, in der jeder Christ dazu aufgefordert ist, seine Be-
rufung zur Verséhnung mit Gott, dem Vater, im Sohn, Jesus Christus,
tiefer zu verwirklichen, ihr Ziel nur dann voll erreicht, wenn sie in einen
neuen Einsatz aller und jedes einzelnen fiir den Dienst an der Versohnung
nicht nur zwischen allen Jiingern Christi, sondern zwischen allen Men-
schen sowie fiir den Dienst am Frieden zwischen allen Volkern einmiin-
det» (Aperite portas Redemptori, Nr. 3).

In den Geist des Jubildumsjahres eintauchen kommt daher einem
Eintauchen in missionarischen Geist gleich, bedeutet, sein Herz nicht nur
in die Tiefe des eigenen Bewusstseins zu versenken, sondern auch all jenen
zu 6ffnen, die unsere Briider sind und das Recht haben, Christus kennen-
zulernen und sich der Reichtiimer seines Herzens zu erfreuen, das «dives
in misericordia» ist.

2. Es gibt keinen grosseren Dienst am Menschen als den missionari-
schen.

Der Weltmissionssonntag dieses Jahres befindet sich also in vollem
Einklang mit dem theologischen und seelsorglichen Gehalt des ausseror-
dentlichen Jubildumsjahres. Ich wiederhole daher von Herzen und erfiillt
von Sorge: «Offnet, je reisst die Tore weit auf fiir Christus!» Lasst uns
zum Heiland gehen und ihn allen Menschen bringen! Bringen wir ihn mit
der mitreissenden und iiberzeugenden Kraft des Heiligen Geistes, den wir
in missionarischem Gebet erbitten und erhalten!

Bringen wir ihn, indem wir unsere tiglichen Leiden, auch.die un-
scheinbarsten und verborgensten, mit dem grossen Opfer des Kreuzes ver-
einen, um sie kostbar zu machen und ihnen einen erlésenden Wert fiir un-
sere Briider zu geben.

Bringen wir ihn, indem wir mit unserer Solidaritédt, mit unserer An-
erkennung, mit unserer vielfédltigen Hilfe jene Hochherzigen unterstiit-
zen, die in der vollkommensten Loslésung an der vordersten Front des
Reiches Gottes fiir die Verkiindigung des Evangeliums arbeiten.

Ich wende mich in besonderer Weise an die Jugendlichen, die die
Hoffnung der Kirche, meine Hoffnung, sind.

Sie sollten ihre Begeisterungsfahigkeit, ihren Uberschwang an Ener-
gien und Gefiihlen, ihr Feuer und ihren Wagemut der heiligen Sache der
Mission widmen. Dachte der hl. Franz Xaver vom fernen Indien aus, wo
er die Heilsbotschaft verkiindete, nicht an seine zahlreichen Altersgenos-
sen an der Universitdt von Paris, als er behauptete, dass sie in Kenntnis
der enormen Bediirfnisse der Missionswelt nicht gezogert hitten, sich ihm
bei der geistlichen Eroberung der Welt fiir Christus anzuschliessen?

Den Jugendlichen sage ich daher: Habt keine Angst! Fiirchtet nicht,
euch Christus hinzugeben, ihm euer Leben zu widmen im hochherzigen
Dienst am hochsten der Ideale, dem missionarischen. Ein begeisternder
Einsatz, voll Aktivitdt, erwartet euch.

3. Die Zusammenarbeit, Pflicht aller Christen.

In gleicher Weise wiinsche ich mir, dass alle Gldubigen mit ihrem
persdnlichen Beitrag an der grossen Bewegung der «missionarischen Zu-
sammenarbeit» teilhaben, die in den Péapstlichen Missionswerken die be-
rufensten Instrumente findet, die geeignetsten und wirksamsten, um
geistlich und materiell das Wirken der Pioniere des Evangeliums zu for-
dern (vgl. Ad gentes, Nr. 38).

Doch damit die Glaubigen sich voll und ganz der unausweichlichen
Notwendigkeit ihrer Mitarbeit bewusst werden kdnnen, ist es unumgéng-
lich, dass sie von jenen fiir das Problem empfianglich gemacht werden,
denen die dusserst wichtige Aufgabe der missionarischen Animation zu-
kommt, ndmlich den Priestern und Ordensleuten.

Alle Kirchen helfen
allen Kirchen

Am Sonntag der Weltmission sind ge-
gen 800 Mio. Katholiken in den 2469 Di-
ozesen durch ein riesiges Netz der Solidari-
tat miteinander verbunden. Christen in al-
len Kontinenten tragen an diesem Tag ihr
Opfer zusammen. Die Missio-Kollekte
vom 23. Oktober sichert den Jungen Kir-
chen fiir ein Jahr das Existenzminimum
zum Leben und Arbeiten. Im ersten Teil ei-
nes Selbstportrdts berichtet das Internatio-
nale Katholische Missionswerk Missio aus-
fiihrlich iiber seinen materiell-finanziellen
Dienst, den es fiir die Weltkirche leistet. In
der ndchsten Nummer der SKZ ist dann
nicht mehr vom Geld die Rede, sondern
von «Bewusstseinsbildung»: wenn Missio
ihr Tatigkeitsfeld «Schweiz» beleuchtet.

Missio ist der schweizerische Zweig der
Pipstlichen Missionswerke, die heute in
100 Landern vertreten sind. Seit iiber 150
Jahren steht sie im Dienste der Glaubigen,
die durch Gebet, Denkarbeit und Geld-
spenden die christliche Verkiindigung mit-
tragen wollen.

Solidarititsfonds

Missio hat sich zum Ziel gesetzt, durch
einen umfassenden Lastenausgleich das
materielle Ungleichgewicht zwischen den
armen und reichen Ortskirchen abzubauen.
Es besteht seit Jahrzehnten eine Aus-
gleichskasse, ein Solidaritatsfonds, der von
der ganzen Kirche getragen wird. Dabei lei-
sten auch die drmsten Ditézesen der Dritten
Welt ihren, wenn auch bescheidenen Bei-
trag. Im letzten Jahr steuerten beispielswei-
se die Diozesen Afrikas knapp eine Mio.
Franken bei und erhielten 100 Mio. Fran-
ken zuriick, entsprechend ihrer Bediirftig-
keit. Es gibt also keine nur empfangenden
Kirchen. Und die Hilfeleistungen haben
selbsttragende und unabhingige Ortskir-
chen zum Ziel.

Ordentliche und ausserordentliche

Unterstiitzung

Die finanziellen Hilfeleistungen, die
Missio weltweit erbringt - 1982 wurden
insgesamt 233 Mio. Franken verteilt -, lei-
sten der Verkiindigung einen doppelten
Dienst: als ordentliche Beitrdge und in
Form ausserordentlicher (sprich: projekt-
orientierter) Unterstiitzung. Die ordentli-
che Hilfe stiitzt sich dabei auf drei Séulen
ab:



Die Animation durch die Fiihrer des Volkes Gottes ist unumgéng-
lich, weil von ihr das konkrete Bewusstsein der Glaubigen fiir das Pro-
blem der Evangelisierung abhingt und damit auch ihr Einsatz und ihre
Mitarbeit. Ein Einsatz, der um so notwendiger und dringender scheint,
wenn man bedenkt, dass die Missionstdtigkeit, die ja auch den Bau von
Kirchen, Schulen, Seminaren, Universitdten, Fiirsorgeeinrichtungen usw.
umfasst, die fiir die religiose und menschliche Forderung so vieler Briider
unbedingt erforderlich sind, sehr stark von den vielen Schwierigkeiten
wirtschaftlicher Natur abhéngig ist.

Und welch besserer Strukturen als der Papstlichen Missionswerke,
die ich oben erwidhnt habe, kann man sich bedienen, um dieses Programm
feinmaschiger Sensibilisierung durchzufiihren und das Netz der weltum-
spannenden titigen Liebe zu organisieren?

Mir ist bekannt, dass in letzter Zeit in vielen Liandern «Zentren fiir
missionarische Animation» im Entstehen sind. Diese Initiativen empfehle
ich von ganzem Herzen, sind sie doch sehr niitzlich fiir die theologische,
seelsorgliche und geistliche Vertiefung der Missionslehre. Ich selbst werde
die Freude haben, den neuen Sitz eines dieser Zentren, des Internationa-
len Zentrums fiir missionarische Animation (CIAM), einzuweihen, das
sich bei der von mir geschidtzten Urbaniana-Universitit befindet.

An diesem Weltmissionssonntag also streckt die Kirche, Mutter und
Lehrerin, auf das Wohl aller bedacht, eben durch die erwdhnten P#pstli-
chen Werke ihre Hand aus, um die Hilfe aller Menschen guten Willens zu
sammeln.

Diese hochherzige Hilfe anzubieten ist eine Pflicht, eine Ehre, eine
Freude, denn es bedeutet, beizutragen, dass die unschiatzbaren Wohltaten
der Erlosung denen gebracht werden, die noch nicht den «unergriindli-
chen Reichtum Christi» (vgl. Eph 3,8) kennen.

Auch der neue Kodex des kanonischen Rechtes, der der Missionsté-
tigkeit einen ganzen Teil des Buches II (Kanones 781-792) widmet, besti-
tigt ausdriicklich die Pflicht aller Gldubigen - jeder nach seinen Moglich-
keiten - am Werk der Evangelisierung mitzuarbeiten im Bewusstsein der
eigenen Verantwortung, die aus der der Kirche eigenen missionarischen
Natur herriithrt (vgl. Kan. 781). Rechtliche Anerkennung erhilt so auch
die ganze missionarische Zusammenarbeit, die, wie in Kanon 791 erklart
wird, in allen Di6zesen nach vier Grundprivilegien angeregt werden soll,
ndamlich: Foérderung von Missionsberufen; erforderlicher priesterlicher
Beistand fiir missionarische Initiativen, vor allem fiir die Entwicklung der
Papstlichen Missionswerke; Feier des Weltmissionssonntages; jahrliche
Sammlung finanzieller Hilfen fiir die Missionen, die dem HI. Stuhl zu
iibermitteln sind.

4. Vom Heiligen Jahr ein Aufruf der Hoffnung.

Ich wiinsche aufrichtig, dass alle Krafte der Kirche, des Volkes Got-
tes, in dieser schwierigen Stunde - voll drohender Gefahren, aber auch
Zeichen der Hoffnung - die die Menschheit durchlebt, sich, gestidrkt mit
dem geistlichen Impuls, den dieses Jahr der Erlosung gibt, aufmachen,
damit die Verkiindigung des Evangeliums an die Volker und Nationen
der Erde immer weiter verbreitet und vertieft werde.

Schliesslich mochte ich all meinen Dank den Priestern, Ordensmén-
nern, Ordensfrauen und Laien zum Ausdruck bringen, die sowohl an vor-
derster Front als auch in den verschiedensten Bereichen der Kirche und
durch ganz verschiedene Titigkeiten wirksam zur Ausbreitung des Rei-
ches Gottes beitragen. Gleichzeitig erteile ich ihnen und ihren Lieben aus
vollem Herzen den Apostolischen Segen zur Vermittlung himmlischen
Beistandes.

Aus dem Vatikan, am 10. Juni, dem Hochfest des Heiligsten Herzen
Jesu, im Jahre 1983, dem fiinften meines Pontifikates.

Papst Johannes Paul I1.

583

Jeder der 891 der Kongregation fiir die
Glaubensverbreitung unterstellten  Kir-
chensprengel erhilt je nach Grosse einen
jahrlichen Grundbetrag zwischen 50000
und 90000 Franken. Fiir die Bistiimer Afri-
kas, Asiens, Lateinamerikas und Ozea-
niens ist dies ein bedeutender Zuschuss, um
den Lebensunterhalt der Didzesen zu si-
chern. Andrerseits ist es weniger, als in der
Schweiz einer kleinen Pfarrei zur Verfii-
gung steht.

Im weitern wird jeder Seminarist wih-
rend seiner Ausbildung pro Jahr mit rund
1500 Franken unterstiitzt. Dabei dridngen
immer mehr Landesdirektoren der Jungen
Kirchen darauf, dass die kirchlichen Mitar-
beiter ihre Ausbildung im Land selber er-
halten, und nicht im fernen Europa.

Auch jeder Katechist wird mit einem fi-
xen Betrag unterstiitzt. Denn ohne diese
Vermittler der Frohen Botschaft ginge es
beim herrschenden Priestermangel nicht
mehr. Sie halten die Wortgottesdienste,
fithren die Gemeinden, schulen die Kinder,
helfen, raten und geben ein Beispiel. Uber
hunderttausend von ihnen stehen meist eh-
renamtlich als Missionare ihrer eigenen
Volker und Stimme im Einsatz. Missio
hilft sie auszubilden.

Diese ordentlichen Beitrige machen
drei Viertel aller Vergabungen aus. Die
Restsumme der Spenden wird fiir einzelne
Projekte in den Diozesen verwendet. Es
gilt, Gesundheitsprogramme in die Wege
zu leiten, Schulgebiude und Kirchen zu
bauen, jungen einheimischen Schwestern-
und Briidergemeinschaften eine Starthilfe
zu geben oder bei Notlagen und Katastro-
phen einzuspringen. Da immer bedeutend
mehr Gesuche vorliegen, als Geld zur Ver-
fiigung steht, muss der Rat der Papstlichen
Missionswerke Prioritdten setzen. Die Soli-
daritédt zwischen den Armen ist dabei vor-
bildlich.

Anwalt der mutlilateralen Hilfe

Es ist ein Hauptanliegen von Missio,
die rein projektorientierte Hilfe durch eine
multilateral ausgerichtete Unterstiitzung zu
erganzen. Zahlreiche Bischofe aus der
Dritten Welt bestédtigen uns, dass es viel
schwieriger ist, Geld fiir die simplen All-
tagsaufgaben einer Ditzese zu erhalten als
fiir ein bestimmtes, iiberschaubares, kon-
kretes und den Spenderwillen motivieren-
des Projekt. Insbesondere bereite es grosse
Miihe, die Ausbildung des einheimischen
Missionspersonals (Priester, Schwestern,
Katechisten) und den Lebensunterhalt der
Missionare zu finanzieren. Die steigenden
Kosten fiir die Priesterausbildung und viele
andere Ausgaben, die kirchliche Dienste
nun einmal verursachen, kénnen von den
Glaubigen der Dritten Welt allein nicht be-



584

Das «Piipstliche Werk der Glaubensverbreitung» (wichtigster Zweig von Missio)

als Ausgleichskasse
Rontinente 1981 einbezahlt 1982 zuriickerhalten
US-$ % US-$ %
Afrika 394300 0,5 36545511 45,6
Asien 958841 1,2 30147159 37,7
Europa 33094133 40,1 2669869 3,3
Lateinamerika 2860591 3,5 7101818 8,9
Nordamerika 42400086 51,4 419575 0,5
Ozeanien 1591535 1,9 3178938 4,0
Zweckgebunden 1193102 1,4 - -
Total 82492588 100,0 80062870 100,0

Quelle: Acta Pontificalium Operum 1983

Verteilung der Katholiken 1981/82 nach Erdteilen

Afrika Australien und Ozeanien
59,3 Mill. Katholiken 5,9 Mill. Katholiken
(7,4%) . (07%)
9 N2
Asien 1) o%‘ rad N
69,2 Mill. Katholiken /=4 :% Lateinamerika
(8,7%) 329 Mill. Katholiken
gt \ (41,3%)
805, L\
10\ 309
Europa 2) .
270 Mill. Katholiken 7.
(33,8%) 7
Nordamerika

61,6 Mill. Katholiken
(7,7%)

1) Ohne Sowjetunion und Tiirkei.— 2) Ohne Sowjetunion, Tiirkei, Gronland und arktische Gebiete.

Quelle: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

stritten werden. Einzelne Patenschaften bei
uns reichen dafiir nicht aus. Nur der welt-
kirchliche Solidaritdtsfonds der Pépstli-
chen Missionswerke, zu denen auch Missio
Schweiz gehort, kann diese Finanzliicken
einigermassen schliessen. Die Kollekte am
Sonntag der Weltmission dient jeweils da-
zu, diesen Solidaritdtsfonds wieder aufzu-
fiillen.

Wichtig ist fiir Missio auch die Tatsa-
che,-dass alle jungen Kirchen eine Unter-
stiitzung erhalten - und nicht nur jene, die
iiber gute Beziehungen verfiigen. Auf diese
Weise werden Wohlstandsinseln vermie-

den, und es gibt nicht einzelne Missionare
und Diozesen, die alle ihre Projekte ver-
wirklichen konnen, wéhrend andere leer
ausgehen.

Gleichberechtigung der Ungleichen

Die Missio-Arbeitsstelle in Freiburg
meldet jeweils das Ergebnis der Kollekte
des Sonntags der Weltmission mit allen an-
deren Spenden des Jahres zusammen der
Zentralstelle der Péapstlichen Missionswer-
ke in Rom. Dort beschliessen die Vertreter
der jungen und alten, der armen und rei-
chen Kirchen zweimal im Jahr gemeinsam

iiber die Vergabungen. Was einzigartig ist:
bei der Geldverteilung werden die Priorita-
ten in erster Linie von den Hauptempfén-
gerkirchen gesetzt. Denn zwei Drittel der
Vertreter kommen aus der Dritten Welt.
Diese Gleichberechtigung der Ungleichen
ist in allen Entscheidungsprozessen ge-
wihrleistet. Auf diese Weise nimmt Missio
die jungen Kirchen als gleichwertige Part-
ner ernst.

Keine Spendengelder nach Rom

Wenn die Versammlung der National-
direktoren in Rom die Vergabungen vorge-
nommen hat, erhilt Missio die Uberwei-
sungsauftrage. Die Gelder werden dann -
wie dies auch bei den Arbeitsstellen der an-
deren Lander iiblich ist - zweckbestimmt
auf direktem Weg den begiinstigten Orts-
kirchen iiberwiesen. Wohin die Beitriage
weltweit im einzelnen gehen und wozu sie
dienen, dariiber gibt der 350 Seiten starke
Jahresbericht der Pépstlichen Missions-
werke Rechenschaft. Befiirchtungen, dass
das gespendete Geld irgendwo im Vatikan
versickere, brauchen die Glaubigen also
nicht zu hegen. Dazu Geschéftsfithrer
Franz Hunkeler: «In den zwolf Jahren, in
denen ich die Sammelgelder von Missio
verwalte, habe ich noch nie Geld an den
Vatikan gesandt!»

Schwerpunktlinder nicht gefragt

Im verflossenen Jahr stellten die
Schweizer Katholiken (iiber Aktionen,
Spenden, Vergabungen) Missio insgesamt
4,34 Mio. Franken fiir die zwischenkirchli-
che Hilfe zur Verfuigung. Zu diesem erfreu-
lichen Ergebnis steuerte die Kollekte am
Sonntag der Weltmission 1,66 Mio. Fran-
ken bei. Diese Mittel gingen hauptsachlich
nach Asien und Afrika: nach Bangladesh,
Indonesien, Indien, Tanzania, Kamerun,
Zambia und Guinea.

Wohin die diesjahrigen Spenden flies-
sen, steht noch nicht fest. Uberhaupt weiss
Missio nie im voraus, wohin sie die Gelder
zu liberweisen hat. Das ist zwar propagan-
distisch ein erheblicher Nachteil, weil die
Arbeitsstelle nicht iiber einzelne Schwer-
punktldnder informieren kann. Wenn aber
die Idee eines weltweiten Solidaritdtsfonds
wirklich ernst genommen wird, spielt es
schlussendlich keine Rolle, in welche Lén-
der denn genau die Schweizer Spendengel-
der fliessen. Es geht ja nicht darum, dass
die «Kirche Schweiz» die eine oder andere
Schwesterkirche unterstiitzt. Denn sie ist
fiir die Gesamtkirche, fiir alle Ortskirchen
in gleichem Mass mitverantwortlich. Am
Sonntag der Weltmission geht es um diese
weltweite Solidaritdt mit a/len Schwachen
und Armen.

Norbert Ledergerber



Die erste Phase
der internationalen
Bischofssynode

Seit Ende September sind in Rom rund
220 Bischofe aus aller Welt zur 6. interna-
tionalen Bischofssynode versammelt. Ihr
Thema heisst: «Verséhnung und Busse im
Sendungsauftrag der Kirche» (vgl. Zusam-
menfassung des «Arbeitsinstrumentes» in
SKZ 38/1983). Auch wenn der kirchliche

Personliche und

soziale Siinde

Etwas iiberspitzt formuliert: Von der
Atombombe iiber den Rassismus, die Aus-
beutung der Dritten Welt, der Okumene bis
zu innerkirchlichen Streitpunkten wie die
Stellung der Frauen oder der wiederverhei-
rateten Geschiedenen gibt es kaum ein ak-
tuelles Thema, das letzte Woche in Rom
von der Bischofssynode nicht beriihrt wur-
de. Dennoch zog sich wie ein roter Faden
die Frage durch die rund 150 Voten der Bi-
schofe: Wie kann die Kirche zwischen den
Christen und in der Gesellschaft mehr Ver-
sohnung schaffen?

Kardinal Carlo Martini von Mailand
gelang schon in seiner einfithrenden Rela-
tio eine knappe Synthese der zur Behand-
lung stehenden Fragen. Bei aller Vielseitig-
keit der Aspekte gehe es um die drei Punk-
te:

- Beziehung zwischen der Siinde und
den Spannungen in der Welt;

- Notwendigkeit der «Umkehr des
Herzens», damit die Spaltungen {iberwun-
den werden;

- Auftrag der Kirche, den Menschen
von heute durch die Busse zu jener Versoh-
nung zu fithren, nach der er sich im Grunde
so brennend sehnt.

Gibt es noch Siinde?

Noch vor diesen Problemen wire zu
klaren, was iiberhaupt Siinde ist. Vor allem
konservativere Bischofe und Kardinile be-
klagten das geschwundene Siindenbewusst-
sein unter den Gl4ubigen. Sie iibersahen
nicht, dass das Gespiir, gegeniiber den Mit-
menschen und auch gegeniiber der Natur
zu fehlen, gewachsen ist. Doch die Vorstel-
lung, das Versagen habe etwas mit der Be-
ziehung zu Gott zu tun, sei reichlich gering.
Der Kolner Kardinal Joseph Hoffner
machte dafiir Theologen verantwortlich,
die Moralprinzipien verdunkelt hétten.
Manche von ihnen wiirden lehren, «Uber-
tretungen der zweiten Tafel der zehn Gebo-
te seien keine in sich schlechten Handlun-
gen. Ihre sittliche Qualitdt hidnge von der
Giiterabwégung, das heisst von den vor-
aussehbaren Folgen ab.» Nach Ho6ffner

Versohnungsauftrag unter vielfiltigen in-
dividuellen und sozialen Aspekten behan-
delt wird, hat die umstrittene Frage der sa-
kramentalen Generalabsolution ein beson-
deres Gewicht. Nach einer allgemeinen
Ubersicht iiber den Verlauf der ersten, bis
Ende letzter Woche dauernden Phase der
Synode mit ihren 150 bischéflichen Voten
bringen wir darum einen Beitrag iiber die
Stellungnahmen, die vor allem auf die For-
men des Busssakramentes eingingen.

stehen andere Theologen unter dem Ein-
fluss von Freud oder von Marx. Demnach
wiirde der Mensch von psychischen und ge-
sellschaftlichen Zwiangen bestimmt, etwa
nach Brecht: «Wir wiren gut anstatt so
roh, doch die Verhéltnisse sind nicht so.»

Neben solchen Voten gab es auch eine
entgegengesetzte Blickrichtung. Hier wur-
de die Kirche angeklagt, den Menschen ein
schlechtes Gewissen gemacht zu haben, in-
dem sie sehr rasch mit der Etikette «Tod-
siinde» zur Hand gewesen ist. Wohl am
deutlichsten wurde der Innsbrucker Bi-
schof Reinhold Stecher: «Durch den unbe-
dachten und hiufigen Gebrauch des Wor-
tes «sub gravi>, das im Sinne von «<unter
Todsiinde> verpflichtend verwendet wur-
de, ergab sich eine erdriickende Multiplika-
tion schwerer Siinden. Eine #&hnliche Folge
hatte die Lehre, die jeder Ubertretung im 6.
Gebot <ex toto genere suo» , also ihrer gan-
zen Art nach, den Charakter einer schwe-
ren Siinde zusprach.»

Auf den ersten Blick scheint es, dieser
Missbrauch sei im Gefolge des Konzils ver-
schwunden. Wenn aber im Zusammenhang
mit der Generalabsolution vor allem von
romischen Stellen immer wieder so ein-
dringlich betont wird, «schwere Siinden»
seien auf jeden Fall in einer Einzelbeichte
anzuklagen, so steht dahinter doch der
Verdacht, diese Siinden kédmen nicht selten
vor.

Eine realistischere und optimistischere
Sicht vertrat Abt Georg Holzherr von Ein-
siedeln wahrend des Pressegespriches, zu
dem im Vatikan die Schweizer Journalisten
auf die Terrasse des Gardekaplans eingela-
den waren. Auf den entsetzten Hinweis ei-
ner Journalistin, in einem kleinen Juradorf
hitten trotz fiinf zum Beichthoren aufge-
botenen Priestern nur zwolf Leute gebeich-
tet, wahrend die andern ins Nachbardorf
zur Bussfeier gefahren seien, meinte er: «In
einer Pfarrei von 500 Gldubigen miisste
man die Hoffnung haben, dass es nicht vie-
le Todsiinder gibt...»

Strukturen
Die Mentalitdt der nérdlichen Christen
ist starker vom Individualismus geprégt als

585

jene in den siidlichen Kontinenten. Auffal-
lend oft sprachen Bischéfe aus der soge-
nannten Dritten Welt iiber die sozialen
Aspekte von Schuld und Vers6hnung. Aus
unzahligen Voten greifen wir hier jenes des
Inders Henry Sebastien D’Souza heraus.
Der Erzbischof von Cuttack-Bhubaneswar
unterstrich, die «strukturelle» Siinde sei ei-
ne Realitdt. Asien sei ein Opfer dieser Siin-
de. Obwohl von Natur aus reich, wiirden
die Lander durch den bis heute bestehen-
den Kolonialismus zu armen Lindern ge-
macht. In einer Sprache, mit der er sich in
der Schweiz bestimmt den Vorwurf der
Linkslastigkeit einhandeln wiirde, sagte
der Erzbischof: «Das Weltwirtschaftssy-
stem, der Militarismus, die multinationa-
len Konzerne und die internationale Politik
der Banken sind Krifte, die zur Armut
Asiens beitragen.» Der Inder forderte die
Kirche auf, bei ihrem Versohnungsauftrag
die Ungerechtigkeiten miteinzubeziehen
und bei ihrer Bewusstseinsbildung auf die
schwerwiegenden Konsequenzen der struk-
turellen Siinde aufmerksam zu machen.

Andere Redner warnten davor, die so-
zialen und strukturellen Siinden zu sehr in
den Vordergrund zu stellen. Denn sie be-
firchteten ein noch stirkeres Schwinden
des Siindenbewusstseins. Die individuelle
Beziehung zu Gott und die Eigenverant-
wortlichkeit konnten abnehmen, wenn die
zwischenmenschlichen Beziehungen und
der Einfluss der Strukturen zu stark betont
wiirden. Dies war unter anderen die Posi-
tion des kolumbianischen Kardinals Alfon-
so Lopez Trujillo, der bekannt ist als Ge-
genspieler der Befreiungstheologie. Er
mochte ausserdem den Begriff «soziale
Siinde» nicht «auf die blosse Dimension
der Gerechtigkeit» reduzieren, sondern
darunter auch «den Erotismus, die Permis-
sivitdt und «weltliche Siinden> wie die Po-
lygamie» zdhlen.

Friede

Wie zu erwarten war, ging die Synode
in ihrer ersten Phase nicht vorbei an der
Unversohntheit der Welt in Form der be-
waffneten Auseinandersetzung und der Ge-
fahr eines dritten Weltkrieges. Bewusst
wurde der Beitrag der japanischen Bi-
schofskonferenz an den Anfang gestellt,
weil sie ankniipfend an Hiroshima und Na-
gasaki eindringlich zur Schaffung des Frie-
dens aufrief. Bischofe von El Salvador,
vom Libanon und aus Irland erzédhlten von
ihren Bemiihungen, in ihrer vom Biirger-
krieg gezeichneten Heimat Fronten abzu-
bauen.

Der chilenische Bischof Tomas Gonza-
lez Moralez wiinschte eine biblisch begriin-
dete Friedenstheologie: «Der sogenannte



586

«gerechte Kriegy muss als Begriff iiber-
wunden werden. Die Kriegsdienstverweige-
rung aus Gewissensgriinden, die bei den
jungen Lateinamerikanern sehr verbreitet
ist, muss deutlicher akzeptiert werden.» In
einem weitern bemerkenswerten Votum
setzte sich der Erzbischof von Bombay,
Simon Ignatius Pimenta, dafiir ein, die
Synode sollte die Denkweise Gandhis, die
dem Anliegen des Friedens und der Ver-
s6hnung diene, aufnehmen.

Die «iiberreiche Barmherzigkeit»

So wichtig die Rolle der Kirche ist, Siin-
de aufzudecken, Unrecht beim Namen zu
nennen und Missstdnde «prophetisch» an-
zuklagen, darf sie nicht bei diesem negati-
ven Schritt stehenbleiben. Sie hat das Ver-
sohnungsangebot des verzeihenden Gottes
weiterzutragen. Nicht zuféllig ist «Versoh-
nung» das erste Wort bei der Themenfor-
mulierung der Bischofssynode.

Ein Impuls, den die Synode schon in ih-
rer Anfangsphase der kirchlichen Verkiin-
digung gegeben hat, ist ihr Hervorheben
der Barmherzigkeit Gottes. Nicht das Ver-
sagen, nicht die Laster des verlorenen Soh-
nes seien das Entscheidende. Stirker als
Siinde und Schuld sei die «iiberstromende
Barmherzigkeit» des Vaters. Die Kirche
diirfe nicht den Eindruck erwecken, Gott
sei nur begrenzt barmherzig. Manche Red-
ner strichen dies besonders im Hinblick auf
die Christen heraus, die unter vielen Hem-
mungen und Riickschlagen zu Gott zuriick-
finden. Der neuseeldndische Bischof Peter
James Cullinane beispielsweise beschwor
die Kirche, Haltungen aufzugeben, die
nicht auf ihrer Ekklesiologie beruhten,
sondern bloss auf der Angst vor dem, was
eine zu grossziigige Haltung bewirken
konnte. Hier miisste man wohl auch an die
Stellungnahme der Schweizer Bischofskon-
ferenz erinnern, die schon auf den ersten
Zeilen des von Bischof Wiist vorgetragenen
Votums die Ausrichtung an der entgegen-
kommenden Siinderliebe Jesu fordert.

Die Versohnung muss umfassend sein.
Sie darf nicht bei der Ausséhnung mit Gott
Halt machen. Darauf wiesen zahlreiche Bi-
schofe hin, unter anderen der Erzbischof
von Malta, Joseph Mercieca. In zwei Sét-
zen verband er die wesentlichen Aspekte,
auf die es bei der ganzen Diskussion wih-
rend diesen vier Wochen in Rom an-
kommt: «Die Verséhnung, welche Umkehr
des Menschen zu Gott bedeutet, verlangt
auch die Versohnung mit dem Néchsten.
Sie zieht die Aufgabe nach sich, den andern
zu helfen, eine gerechte Gesellschaft aufzu-
bauen und dabei nicht zu versiumen, die
soziale Ungerechtigkeit im Geist der Liebe
anzuklagen.»

Okumene

Ein besonderer Aspekt der Versohnung
ist die Aussohnung der Konfessionen. Wie
notwendig diese fiir die Glaubwiirdigkeit
der Kirchen ist, erklarte ein einfaches Bei-
spiel, das der griechische Erzbischof Anto-
nio Verthalitis, Korfu, erzdhlte: «Man sagt
uns: «Fangt ihr erst einmal an, euch als
Kirchen untereinander auszuséhnen. Dann
konnt ihr uns wieder von personlicher und
familidrer Versohnung reden.> »

Die «Okumene» geht noch einen Schritt
weiter. Im gleichen Atemzug mit der Aus-
sohnung der Konfessionen sprachen meh-
rere Bischofe auch von jener mit andern
Religionen. Der indonesische Bischof Ani-
cetus Bongsu Sinaga nannte dabei den
«Dialog des Lebens», in dem die Glaubi-
gen sich verpflichten, ungeachtet der Ver-
schiedenheiten des Glaubens miteinander
in Frieden zu leben und sich gegenseitig zu
bereichern. Beziiglich der Bussformen
konnten die Christen vom Islam lernen,
zum Beispiel von der Strenge seines Fasten-

monates «Ramadhany. Ein Bischof aus In-
dien nannte in gleichem Zusammenhang
die vegetarische Lebensweise der Buddhi-
sten.

Weltkirche

Es ist kaum anzunehmen, dass die Bi-
schofssynode bis Ende Oktober in den
an die Ausspracherunde anschliessenden
Gruppenarbeiten und dann in der gemein-
samen Beratung der «Propositiones» auch
nur einen Teil der angeschnittenen Proble-
me losen kann. Ihre wesentlichste Bedeu-
tung liegt jedoch im Erfahrungsaustausch
der aus der ganzen Welt kommenden Teil-
nehmer. Dabei tritt auf jeder Synode im-
mer stiarker die Verschiedenheit der Situa-
tionen zum Vorschein. Dadurch zeigt sich
auch die Unzuldnglichkeit von Losungen,
die fiir die ganze Welt Giiltigkeit haben sol-
len. Wie viele Synoden wird es noch brau-
chen, bis die zentralen Stellen der Kirche
aus diesen Beobachtungen die notigen
Konsequenzen ziehen? Walter Ludin

Das Sakrament von Busse

und Versohnung

«Busse und Verséhnung im Sendungs-
auftrag der Kirche», das Thema der Bi-
schofssynode, wird umfassend angegangen
und beschrankt sich nicht einfach auf das
Busssakrament. Trotzdem wird dieses Pro-
blem selbstverstandlich von vielen aufge-
griffen.

In einer Art Bestandesaufnahme kamen
unterschiedlichste Erfahrungen zusam-
men. Macharski, Erzbischof von Krakau,
wies auf die Beichterfahrungen an den be-
kannten Marienwallfahrtsorten wie Fati-
ma, Lourdes, Mariazell und Tschensto-
chau hin und leitete daraus die besondere
Bedeutung der Einzelbeichte ab. Metropo-
lit Lubachivsky aus der Ukraine berichtete,
dass die Gldubigen in seiner Heimat die
Ohrenbeichte bevorzugen und die auferleg-
te Busse willig akzeptieren. Diese konne
zum Beispiel in Fasten bestehen oder in
korperlicher Arbeit, welche zugunsten der
Kirche oder notleidender Nachbarn ver-
richtet werde. Fiir sie sei die Stimme des
Priesters im Beichtstuhl die Stimme Got-
tes, der man unbedingt folgen miisse. Auf
eine hdufige Beichtpraxis wies auch Adela-
kun (Bischof aus Nigeria) hin. Sie lasse
aber bei den Jugendlichen und bei der Elite
nach, weil die iiberkommene, von Kind auf
gelernte Aufzihlung der Siinden nicht ih-
rem Bediirfnis entspreche. Ohne nun die
Erfahrungen einzelner Lander oder Gegen-
den herabmindern zu wollen, darf man zu-
sammenfassend aber sagen, dass die

Beichtpraxis weltweit gesehen in den letz-
ten Jahren rapide zuriickgegangen ist.

Warum Riickgang der Beichte?

Die Synodenteilnehmer fiihrten dafiir
mehrere Griinde an: Die Beichte erfolge oft
oberflachlich, ohne wirklichen Umkehrwil-
len, ja sie konne, wie es Erzbischof Sustar
formulierte, sogar zum Ersatz fiir eine ech-
te Bekehrung werden. Andere begriindeten
den Riickgang der Beichte mit dem zuneh-
menden Priestermangel. Zudem sei das Ei-
gentliche des Busssakramentes oft verdun-
kelt worden. Von ihm sei oft nicht Erlo-
sung und Befreiung ausgegangen, sondern
die Drohung mit der Hoélle sei im Vorder-
grund gestanden, und man habe mit der
Angst spekuliert. Viele sahen auch in der
Pluralitdt und Relativierung der Normen
einen entscheidenden Grund fiir den
Schwund der Beichtpraxis. Wenn schon die
Beichtviter nicht mehr wissen, was Siinde
sei und was nicht, um wieviel grosser miisse
da die Verunsicherung der Laien sein. Es
sei ein enger Zusammenhang zwischen ab-
nehmender Beichtpraxis und abnehmen-
dem Siindenbewusstsein, vor allem in den
entwickelten Staaten Europas und Nord-
amerikas. Manche verschlossen zwar die
Augen vor den sogenannten alternativen
Bewegungen (Friedensmarsche, Umweltbe-
wusstsein...) nicht und anerkannten die
neue Sensibilitat fiir schuldiges Verhalten.
Doch diese Schuld, so argumentierte man,
werde nur als Schuld gegeniiber Mitmen-
schen, gegeniiber der Umwelt und gegen-



iiber der Zukunft verstanden. Siinde sei
aber mehr als das. Siinde sei schuldig wer-
den vor Gott, sei ein personales Sich-Ent-
fernen von Gott. Und dieses Bewusstsein
sei abnehmend. Deshalb sei der tiefste
Grund der Beichtkrise die heutige Glau-
benskrise.

Manches daran mag zutreffend sein.
Man wird aber den Verdacht nicht ganz
los, dass da Argumente zurechtgelegt wer-
den, um die Einzelbeichte als die Losung
erscheinen zu lassen. Zudem wird das
Schuldbewusstsein alternativer Bewegun-
gen theologisch unterschétzt. Der Erzbi-
schof von Jamaika, Carter, sagte denn
auch: «Einfach zu behaupten, der Riick-
gang der Einzelbeichte liege am Verlust des
Sinns fiir die Siinde, ist ganz unzuldnglich,
da dieses Sakrament auch von wirklich
frommen Menschen, einschliesslich Or-
densleuten und Klerus, nur selten empfan-
gen wird.»

Die «Freude der Busse»

Welche Griinde man auch immer fir
den Riickgang der Einzelbeichte anfiihrte,
man war sich einig, das Busssakrament
miisse erneuert werden. Die entsprechen-
den Vorschldge umfassten ein weites Spek-
trum:

Von afrikanischer Seite wurde darauf
hingewiesen, das Moment der Freude miis-
se beim Busssakrament neu hervorgehoben
werden. «Der afrikanische Mensch hat ei-
nen ausgepriagten Sinn fiir das Festliche.
Alle Ereignisse seines Lebens sind in die-
sem Sinn von einem Fest geprégt, das seine

Lebensfreude ausdriickt. Die augenblickli- .

chen Formen der Busspraxis haben aus ihm
ein Strafsakrament gemacht, das man
empfingt, um der Holle zu entgehen. An-
gesichts einer solchen Haltung sklavenmaés-
siger Angst muss unbedingt eine neue Kate-
chese gefordert werden, die an erster Stelle
die Barmherzigkeit Gottes, die reichen Ga-
ben seiner Vergebung und den in Christus
gemeinschaftlichen Festcharakter der Ver-
sohnung in den Vordergrund riickt. Wir
wiirden deshalb konkretere und handfeste-
re Formen bei der Feier der Verséhnung
begriissen, damit aus ihr wirklich ein Fest
fiir die ganze Gemeinde werden kann.»

Gemeinschaftliche Feiern

In diesem Votum ist ein weiteres Ele-
ment enthalten, das zur Erneuerung des
Busssakramentes beitragen kann und von
vielen Synodenteilnehmern angesprochen
wurde: der  Gemeinschaftscharakter.
Schuld und Versshnung miisse aus der pri-
vatistischen Verengung befreit werden.
Nze Abuy aus Aquatorial-Guinea lieferte
dazu einen umfassenden Entwurf der Ver-
sohnung. Den Madglichkeiten, schuldig zu

werden, entspreche die Sehnsucht nach
Versohnung: «So erklért sich die standige
Sorge des Menschen um die Schaffung der
Harmonie mit allen Menschen (soziale
Harmonie), der Natur (kosmologische
Harmonie) und die Harmonie mit Gott
(theologische Harmonie).»

Obwohl wiederholt die Einzelbeichte als
die eigentlichste Form des Busssakramen-
tes verteidigt wurde, sprachen sich viele
auch fiir gemeinschaftliche Bussfeiern aus.
Diese konnten in verschiedenen Modalité-
ten durchgefithrt werden. Es wurde zum
Beispiel vorgeschlagen, zu einer Bussfeier
die Pfarrer der Nachbarpfarreien einzula-
den. Gemeinsam koénnten die Teilnehmer
an diesem Busstag fiir die Einzelbeichte
vorbereitet werden. Nach der Bussfeier wi-
ren dann geniigend Priester fiir das person-
liche Siindenbekenntnis und die Einzellos-
sprechung bereit.

Kopfzerbrechen iiber

Generalabsolution

Einiges Kopfzerbrechen bereitete die sa-
kramentale Generalabsolution bei Bussfei-
ern. Nach dem «Ordo paenitentiae» (1972)
ist sie nur in Notfdllen moglich: etwa in Le-
bensgefahr, wenn nicht geniigend Beicht-
vater zur Verfiigung stehen. Schwere Ver-
fehlungen miissen aber spéter nach Mog-
lichkeit in einer personlichen Einzelbeichte
bekannt werden. In diesem Zusammen-
hang wies Paul Cordes, Vizeprasident des
pépstlichen Rates fiir die Laien, auf die Er-
fahrungen anderer Kirchen (Lutheraner,
Calvinisten, Altkatholiken) hin. Dort habe
man sich zwar nie ausdriicklich gegen die
Beichte ausgesprochen, aber auch nie dar-
auf insistiert, dass schwere Siinden ge-
beichtet werden miissten. Aus diesem
Grunde spiele dort die Beichte praktisch
keine Rolle mehr. Wolle die Kirche die Ein-
zelbeichte aufrechterhalten, miisse sie auf
dem Bekenntnis schwerer Siinden in der
Einzelbeichte beharren. Deshalb solle man
mit der Generalabsolution klug umgehen.
Ihre Forcierung, so meinte ein anderer
Synodenteilnehmer, konnte ein Beitrag
sein, dass der heutige Mensch immer mehr
in der Massengesellschaft untergehe. Ange-
sichts der Massenmedien, die dem Men-
schen bis in die Privatsphdre nachsetzen,
sollte die Kirche einen personalisierenden
Beitrag leisten. Dazu sei die Einzelbeichte
ein geeignetes Mittel.

Es fillt auf, dass die Gegner der Gene-
ralabsolutionihre Hoffnung bei der Erneue-
rung des Busssakramentes vor allem auf
die Priester setzen und ein neu zu wecken-
des Siindenbewusstsein. Die Priester miiss-
ten fiir die Einzelbeichte besser ausgebildet
werden und iiber die sittlichen Normen
grossere Klarheit erhalten. In der Beicht-

587

praxis sollten sie mit dem guten Beispiel
vorangehen und sich selber ofters dem
Busssakrament unterwerfen.

Ergéinzende Riten

Bischof Wiist, der in Rom die Schwei-
zer Bischofskonferenz vertritt, blieb mit
seinem massvollen Eintreten fiir die Gene-
ralabsolution (vgl. den nachstehenden Text
der Stellungnahme der Schweizer Bischofs-
konferenz) nicht allein, sondern erhielt von
verschiedener Seite Unterstiitzung. Wéh-
rend in der Schweiz zwar Bussfeiern mit
Generalabsolution aufgrund eines «Not-
rechtes» durchgefiihrt werden, gingen an-
dere Synodenteilnehmer weiter, etwa der
Erzbischof von Jamaika: «Die Busse ist,
wie alle Sakramente, nicht nur ein Kanal
der Gnade, sondern auch ein 6ffentlicher
liturgischer Akt. Unter diesem Gesichts-
punkt ist die dritte (Bussfeier mit General-
absolution) die vollkommenste aller drei
Formen der Busse.»

In dhnliche Richtung geht die Stellung-
nahme der Bischofskonferenz von Kanada.
Sie sieht in der Einzelbeichte, in der Buss-
feier mit deprecatorischem Charakter und
in der Bussfeier mit Generalabsolution kei-
nen Gegensatz, sondern sich ergidnzende
Riten des Busssakramentes. In diesem Zu-
sammenhang wies der Erzbischof von
Khartoum (Sudan) auf ein interessantes
Detail hin. Er berichtete, Papst Johannes
XXIII. habe ihm 1962 die Einfiithrung der
Generalabsolution erlaubt, ohne das Ein-
zelbekenntnis von schweren Siinden zu for-
dern. Durch den «Ordo paenitentiae» sei
dieses Recht allerdings wieder einge-
schrankt worden. Bongsu Sinaga, ein Bi-
schof aus Indonesien, sprach schliesslich
eine wohltuende Relativierung dieser Pro-
blematik aus, die implizit auch in anderen
Voten enthalten war. Er meinte, die Ohren-
beichte sei typisch fiir eine individualisti-
sche und personalistische Gesellschaft, und
er forderte, die Kirche sollte die gemein-
schaftlichen Formen nicht ausschliessen.

Einige Synodenteilnehmer erwarten
auch von den Laien einen Beitrag zur Er-
neuerung des Busssakramentes. Suarez Ri-
vera aus Mexiko beklagte sich, das Zweite
Vatikanische Konzil habe dem Laien defi-
nitiv das «Biirgerrecht» in der Kirche zuge-
sprochen. Jetzt, 20 Jahre nach dem Konazil,
habe man haufig den Eindruck, als ob er in
der Kirche ein Fremder sei. Ivo Lorscheiter
aus Brasilien versucht mit seinem Vor-
schlag, die Laien ernst zu nehmen: «Um
die Praxis der Beichte in der Kirche kraft-
voller werden zu lassen, schlagen wir die
Einsetzung von Laien als Mittler bei der
Spendung des Sakramentes der Versoh-
nung vor. Sie diirfen allerdings nicht im
Kontrast zur priesterlichen Funktion beim



588

Busssakrament stehen, sondern dem Prie-
ster statt dessen von eindeutiger Hilfe
sein.»

Hoffnungen und Enttiuschungen

Versucht man die bisherigen Voten zum
Busssakrament zu iiberblicken, ergibt sich
etwa folgende Situation: Grundsétzlich
wird die Einzelbeichte als eigentlichste
Form des Busssakramentes verteidigt. Da-
neben verschliesst man sich aber nicht vor
Situationen, die andere Formen erfordern.
Die Offenheit dazu ist grosser, als man es
zum voraus erwartete. Darf man also hof-
fen, dass der einzelnen Ortskirche genii-
gend Entscheidungsraum  zugestanden
wird, um verniinftige Losungen treffen zu
konnen?

Verschwiegen sei allerdings auch nicht,
dass es Anzeichen gibt, die nicht gerade ein
giinstiges Licht auf diese Bischofssynode
werfen. Kardinal Casoria, Prafekt der Li-
turgiekongregation, kiindigte in seinem

Beitrag an, es sei eine neue Interpretation
des «Ordo paenitentiae» im Lichte des neu-
en Kirchenrechtes vorbereitet, und diese
werde ndchstens erscheinen. Mancher Syn-
odenteilnehmer mag sich fragen, weshalb
er eigentlich nach Rom gekommen sei. Er-
staunen gab es auch iiber den Beitrag von
Kardinal Ratzinger, Prédfekt der Kongrega-
tion fiir die Glaubenslehre. Er hielt es fiir
notig (auf hoheren Wink?), das Konzil von
Trient in Erinnerung zu rufen, nach dem
Todsiinden aufgrund gottlichen Rechts
dem Priester gebeichtet werden miissten.
Im «Ordo» von 1972 sei dies erneut aufge-
griffen und bestétigt worden. Zwar seien,
so sagte er, der seelsorgerlichen Phantasie
nicht unbedingt Grenzen gesetzt und es sei-
en keine Tiiren zugeschlagen. Trotzdem
wurde aber sein Auftritt von manchen als
Wink mit dem Zaunpfahl aufgefasst, der
die Bischofssynode als Alibiiibung erschei-
nen lassen konnte.

Bruno Fih

 Dokumentation

Versohnung und Busse in
der Sendung der Kirche

Gegentiber der im folgenden dokumen-
tierten Stellungnahme der Schweizer Bi-
schofskonferenz war das von Bischof Otto
Wiist an der internationalen Bischofssyno-
de vorgetragene Votum infolge der auf
acht Minuten beschrinkten Redezeit etwas
kiirzer. Die Unterschiede zwischen dem
vorbereiteten und dem vorgetragenen Text,
das heisst die vorgetragenen bzw. nicht
vorgetragenen Stiicke machen wir im fol-
genden aber nicht kenntlich. Ferner lassen
wir die durchgehende Marginalnumerie-
rung und die marginalen Zwischeniiber-
schriften weg.

Redaktion

«Die Kirche muss sich zu jeder Zeit,
wenn sie das Bussverfahren in ihrer Mitte
neu iiberpriift und es den verdnderten Ver-
hdltnissen gemass regelt, am Geheimnis ih-
res Ursprungs orientieren: an der Haltung
und Gesinnung Gottes in Jesus Christus,
an dessen Anweisungen an die Glaubigen
und an die Kirche im ganzen, an der Art,
wie die erste Kirche die Anweisung Jesu
aufgefasst hat.»' Nur so werden Normen
gefunden, die innerkirchlich und 6kume-
nisch glaubwiirdig sind.

I. Zur Sendung Jesu und der Kirche

1. Jesus )

Jesus beginnt die Heilsverkiindigung
mit dem programmatischen Ruf: «Bekehrt
euch und glaubt an das Evangelium!» (Mk
1,15) Die Liebe des Vaters, die sich in Jesus
offenbart und auf seine Kirche iibergreifen
will, verwirklicht sich:

- im radikalen Nein zum Bésen in all
seinen Erscheinungsformen; fiir uns ist es
die Metanoia, die Abkehr von allen wider-
gottlichen Wertvorstellungen und Prakti-
ken;

- in der Hinwendung zum Guten, zum
Heil; fiir uns ist dies der G/laube. Metanoia
und Glauben sind uns moglich im Ver-
trauen auf den Erloser?.

In den Evangelien fillt auf, wie zuvor-
kommend sich Jesus jeweils dem einzelnen
Kranken oder Siinder zuwendet, ihn heilt
oder ihm verzeiht, sobald sich dieser
Mensch ihm vertrauensvoll niahert. Jesus
sorgt sich ganz besonders um die Siinder*.
Er erwartet die Bekundung der Erlosungs-
bediirftigkeit’, misstraut aber auffillig
susserlichen Bussiibungen®. Das Evangeli-
um spricht oft von der verzeihenden Zu-
wendung Jesu zum einzelnen. Es bezeugt
aber auch, wie eine ganze Volksmenge, be-
troffen von Jesu Predigt und Heilszeichen,
in sich ging und sich bekehrte’. Die seel-
sorgliche Zuwendung zum einzelnen wird
in der Kirche nie fehlen diirfen, ebensowe-
nig aber die pastorale Sorge um Gruppen
und Gemeinden.

2. Die Kirche

Die Kirche - nach dem Willen Christi
das Ursakrament der Heilsvermittlung -
hat im Lauf der Geschichte verschiedene
Formen von Busse und Verséhnung ent-
wickelt. Die Busspraxis der alten Kirche
wies im Vergleich zur heutigen Praxis viel
deutlicher Wegcharakter auf und hielt den
Glaubigen entschieden zur Einiibung eines
neuen Lebensstiles an:

- Der Weg der ersten Bekehrung und er-
sten Einiibung im Glauben nahm Zeit in
Anspruch und wurde am Ziel mit der Tau-
fe besiegelt; sie ist das Tor zur Eucharistie-
gemeinschaft.

- Nach einer von der Eucharistiege-
meinschaft der Kirche trennenden Siinde
war eine zweite, die Buss-Bekehrung mog-
lich. Sie umfasste die innere Umkehr, das
Bekenntnis und den Tatbeweis eines erneu-
erten Lebens® und wurde am Ziel mit dem
Sakrament der Rekonziliation «besiegelt»,
welche von neuem die Eucharistiegemein-
schaft gewihrte.

- Besondere Zeiten und Formen von
Busse, die wie Weg-Stationen wiederkehr-
ten’, erneuerten die stets notwendige
Umkehr- und Versohnungsbereitschaft
und gipfelten im entsprechenden Fest und
seiner Eucharistiefeier, die von Jesus «zur
Vergebung der Siinden» (Mt 26,28) einge-
setzt worden war.

Die Kirche wird die Menschen stets auf
einen «Weg» von Umkehr und Vers6hnung
fithren, der ein echter Neuanfang im christ-
lichen Leben sein soll. Dabei sind die Men-
schen mit Gebet und in Geduld zu begleiten
und fiir die wiirdige Teilnahme am Ge-
heimnis der Eucharistie zu bereiten.

! Pastoralschreiben der Schweizer Bischofs-
konferenz iiber Busse und Beichte, 1970, S. 15.

2 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika «Dives
in misericordia»; Enzyklika «Redemptor homi-
nis».

3 Pastoralschreiben. .. 1970, S. 10. Vgl. Mk
2,5;7,23; 8,22-26; Lk 5,12-13. 20; 7,48; 23,43.

4 Vgl. Mt 9,10-13; Lk 15,1-2; 7,33.

5 Die Begegnung mit Jesus weckt jeweils die
Bereitschaft, sich als Siinder(in) zu bekennen.
Nur gerade Zachdus deutet mit Worten eine be-
stimmte Verfehlung an (Lk 19,8); sonst finden
sich eine Geste (Lk 7,36: Tridnen), das Schweigen
(Joh 8,1-11)...

6 Vgl. 6,16-18; Lk18,9-14.

7 Vgl. Mt 4,23-25; 9,8; Mk 3,7-12; 2,12; Lk
6,17-19. Am Osterabend verzeiht Jesus der gan-
zen Gruppe der Jiinger (pax!), die ihn verraten
oder verlassen hatten (Joh 20,19-23).

8 Der Ausdruck «baptismus laboriosus»
weist auf diesen Zusammenhang hin: Die Rekon-
ziliation wird nicht leichthin gew#hrt. Das Be-
kenntnis geniigt nicht. Das Bussetun als ein
«Tatbeweis» war in der Viterzeit der Kern der
«Exhomologese».

9 Fastenzeit, Advent, Quatember, Vigilien,
Advent, Bussakt vor der Messfeier. ..



3. Erwartungen der Menschen

Die Menschen erwarten, dass die Kirche
Ungerechtigkeit, Unheil und Unfrieden in
allen Formen mit prophetischer Kraft auf-
deckt und blossstellt (vgl. Joh 16,8). Die
Kirche hat den Menschen aber auch zu zei-
gen, dass fir sie personlich Schuldentla-
stung nur moglich ist, wenn die eigene
Schuld eingestanden wird. Der Begriff
«Todstinde» ist verstdndlich zu erkléren.
Gleichzeitig hat die Kirche den Menschen
zu helfen:

- zwischen Siinde und unbegriindeten
Schuldgefiihlen zu unterscheiden;

- die oft unentwirrbare Verflechtung
von personlicher Schuld und freiheitsmin-
dernden Einwirkungen vor Gott zu
tragen'?.

Die Menschen erwarten, dass die Kir-
che, gerade wenn sie vom Unheil befreien
will, als Vergebungsgemeinschaft auftritt,
ganz wie Jesus, der nach dem «Eu-ange-
lion» den Siindern mit so zuvorkommender
Vergebungsbereitschaft begegnete, dass sie
sich bekehrten. Dabei muss die Kirche den
verschiedenen Situationen der Menschen
gerecht werden, von denen viele in Unsi-
cherheit und Angst leben, verletzbar sind
und auf Verstdandnis hoffen:

- Manche erwarten, dass auf ihre Pro-
bleme individuell eingegangen wird.

- Andere schrecken davor zuriick, sich
personlich zu er6ffnen und auszusprechen.
Sie wagen hochstens, «den Saum des Ge-
wandes» Jesu «zu beriihren» (Mt 9,21). Sie
nahen sich der Kirche nur mit scheuer Zu-
riickhaltung!!.

Der Vielfalt menschlicher Bediirftigkeit
entspricht der Reichtum der Gnadengegen-
wart Gottes «unter uns in der Sichtbarkeit
Christi und seiner Kirche... Innerhalb die-
ses Gesamtsakramentes, in dem wir bestin-
dig leben, kann ein Einzelsakrament, wie
das der Busse, verschiedene Formen und
Stufen annehmen, je nach dem Zustand
und Bediirfnis der einzelnen Gldubigen und
ihrer Situation. Eines unserer heutigen An-
liegen ist, die in der Bibel und auch in den
frithen christlichen Jahrhunderten vorhan-
dene Vielfalt der Formen zuriickzugewin-
nen.»'? Die Praxis des Buss-Sakramentes
muss zeitgemdss sein:

- Eine Erneuerung der Einzelbeicht ent-
spricht dem Willen der Kirche!'> und dem
Bediirfnis vieler Glaubigen.

- Die Kirche soll sich aber auch - im
Rahmen des Moglichen - entgegenkom-
mend zeigen gegeniiber den vielen, die den
Schritt zur Einzelbeicht nicht, noch nicht
oder nicht mehr wagen, sondern sich der
Kirche nur scheu wie der «Zollner» ni-
hern, aber mit echter Bekehrungsbereit-

schaft (vgl. Lk 18,13). Ihnen sollte das Sa-
krament in einer gemeinsamen Feier zu-
ganglich sein'®.

I1. Die Katholiken der Schweiz und

das Buss-Sakrament

1. Eine Kirche im Wandel

«Tiefgreifende und rasche Verdnderun-
gen»"® charakterisieren heute auch die
Schweiz. Die Lebensformen der Gesell-
schaft dndern sich in vielen Bereichen't.
Subjektivismus, Autonomiedenken, kriti-
sche Distanz zur Autoritdt pragen die Men-
talitat.

Diese Verdnderungen wirken sich auf
den einzelnen Glaubigen und sein Verhélt-
nis zur Kirche aus: «Eigenverantwortung»
in Gewissensfragen (Ehemoral), Infrage-
stellung der Autoritit des Priesters, Verla-
gerung des «Religiosen» in den zwischen-
menschlichen Bereich, Misstrauen und so-
zialer Druck gegen «Institutionen»... Die
einzelnen erleben den Umbruch verschie-
den und reagieren unterschiedlich. Viele
sind verunsichert. Spannungen, auch in-
nerkirchliche, sind hdufig. Eine tiefere reli-
giose Sehnsucht aber ist geblieben.

Der Wandel wirkt sich auf das Sakra-
ment der Rekonziliation aus. Zwischen
1910 und der Zeit des Konzils wurde die
Einzelbeicht so hiaufig empfangen wie nie
zuvor in der Geschichte. Dies war eine
«Hypertrophie». Sie schldgt nun in eine be-
dauerliche «Atrophie» der Einzelbeichte
um. Bereits 1970 stellte die Bischofskonfe-
renz fest, dass die «Beichtpraxis vielen
Glaubigen ein gewisses Unbehagen zu be-
reiten» scheint!’. Die Bischofe suchten, das
Verstindnis des Sakramentes zu vertiefen'®
und schritten gegen eigenmachtig durchge-
fithrte «Bussfeiern mit sakramentaler Ge-
neralabsolution» ein; sie wollten sich aber
gleichzeitig bei der hochsten Kirchenlei-
tung fiir die Kldrung des Problems einset-
zen'’.

Um 1960 erwacht der Sinn fiir « Busse»
in neuen Formen: karitative Hilfe und Be-
mithungen um mehr Gerechtigkeit stehen
im Vordergrund. Die Bewegung «Fasten-
opfer» fordert die Solidaritdt im Teilen
(Almosen) zugunsten der Kirche in der
Schweiz, der Mission und der Entwick-
lungsldnder. Die Bewegung prigt die Vor-
bereitungszeit auf Ostern auch im Sinn der
Gewissensbildung. Andere dhnliche Aktio-
nen (u.a. im Advent) zeugen ebenfalls von
erneuernden Kraften.

2. Einzelbeichte in der Schweiz

1970 nennen die Bischofe als Griinde
fiir den Riickgang der Einzelbeicht: das
schwindende Siindenbewusstsein, den Ver-

589

lust des Sinnes fiir kirchliche Heilsvermitt-
lung, ein tiefes Bediirfnis nach Uberwin-
dung der frither haufigen Routine?’. 1982
erwdhnen die Bischofe ferner: die Ableh-
nung von «Geboten», die «kritische Di-
stanz zur Autoritdt», das gewandelte Ver-
standnis der (Tod-)Siinde, die Schuldver-
driangung, die mangelnde Motivation der
Jugend durch die Generation der Eltern?'.
Bei manchen liegen auch traumatisierende
Erlebnisse vor, hervorgerufen durch eine
angsterzeugende Moralverkiindigung oder
durch ungeschicktes Verhalten des Beicht-
vaters.

Nicht selten sieht man in den Bussfeiern
den Grund fiir den Riickgang der Einzel-
beicht. Vielleicht war das Vorgehen bei der
Einfiithrung jener Feiern nicht in allen Fal-
len klug. Der Riickgang der Einzelbeicht
begann aber vor der Einfithrung der Buss-
feiern. Der Riickgang zeigt sich auch in Ge-
genden, wo keine Bussfeiern mit sakra-
mentaler Generalabsolution gehalten wer-
den. Der Riickgang ist auch bei einem ge-
niigenden Angebot an Beichtgelegenheiten
festzustellen.

10 vgl. A. Gorres - K. Rahner, Das Bose.
Wege zu seiner Bewiltigung in Psychotherapie
und Christentum. Freiburg im Br. - Basel -
Wien 1982.

' Vgl. Apg 5,15: «... damit wenn Petrus
voriiberkam, wenigstens sein Schatten auf einen
von ihnen fiel».

12 Pastoralschreiben der Schweizer Bischofs-
konferenz iiber Busse und Beichte, 1970, S. 28.

13 11. Vatikan. Konzil, Liturgiekonstitution
72; Ordo Paenitentiae, 1974, Praenotanda 15-
21

14 Pastoralschreiben. . .
Paenitentiae 31-35.

15 Vgl. II. Vatikan. Konzil, Pastoralkonsti-
tution «Gaudium et spes», 4-10.

16 Meinungsbildende Medien; Schule; Ju-
gend; Berufsleben (der Frau); Familie. ..

17 Pastoralschreiben d. Schweizer Bischofs-
konferenz iiber Busse und Beichte, 1970, S. 1.

18 Vgl. das «Pastoralschreiben. .. 1970», das
von einem hervorragenden Theologen entworfen
wurde und international grosse Anerkennung
fand.

19 Erkldarung zur Sakramentalitdt der Buss-
feiern: SKZ 138 (1970) 717.

20 Pastoralschreiben d. Schweizer Bischofs-
konferenz iiber Busse und Beichte, 1970, S. 5.

21 Pastoralschreiben Busse und Buss-Sa-
krament, 1982, Nrn. 2 und 10.

22 Pastoralschreiben der Schweizer Bischofs-
konferenz iiber Busse und Beichte, 1970; Erkla-
rung der Bischofe von Sitten, St. Gallen, Chur,
Basel, Lugano, 1970 (SKZ 138/1970/717); Wei-
sungen der Schweizer Bischofskonferenz iiber
die Busse (SKZ 142/7. November 1974/733-
735): Nr. 2.6; Fastenhirtenbriefe der einzelnen
Bischofe zum «Jahr der Versohnung» 1975; Er-
klarung «Bussfeier und Einzelbeichte» der Bi-
schofe von Basel, Chur, und St. Gallen vom 4.
Mirz 1977 (SKZ 145/1977/155); Pastoralschrei-
ben Busse und Buss-Sakrament von 1982. - Jo-
hannes Paul II. erwdhnte lobend dieses Schrei-
ben von 1982 (Ansprache beim Ad-limina-Be-
such, SKZ 150/1982/475).

1970, S. 28; Ordo



590

Die Bischofe haben die Einzelbeicht
wiederholt und dringend empfohlen®. Sie
betonen die heilende Kraft der personli-
chen Eréffnung und Aussprache, noch
mehr aber die Gnade, durch den Dienst der
Kirche die Vergebung individuell «auf den
Kopf» zugesagt zu bekommen. Die Einzel-
beichte ist der «vorziigliche Weg der Um-
kehr und Busse»?’. Sie wird besonders
empfohlen zur Vertiefung der Reue, zur
Neuorientierung des Lebens, vor «bedeut-
samen Lebenswenden wie zum Beispiel vor
wichtigen Entscheidungen, vor dem Emp-
fang des Firmsakramentes, vor der Hoch-
zeit, beim Eintritt ins Berufsleben».

Sie ist notwendig, wenn sich jemand ei-
ner Todsiinde bewusst ist. Die Kinder sind
in die Einzelbeicht einzuiiben. Die Aus-
sprache bei der Beichte soll erleichtert wer-
den?*,

Tatsédchlich haben die Einzelbeichten an
Qualitit gewonnen®. In manchen Zentren
werden sie regelmissig geiibt. An einigen
Orten wird eine schwache Zunahme ver-
zeichnet. Die Katecheten bemiihen sich, die
Kinder, im besondern auch die Firmklas-
sen, zur Einzelbeicht zu fiihren. Einzelne
Jugendliche haben die Aussprachemoglich-
keit beim Priester wiederentdeckt. Nicht
selten finden Fuss- und Nachtwallfahrten
statt, die unterwegs oder am Ziel mit einer
Beichtgelegenheit verbunden sind.

3. Bussfeier mit Einzelbeicht und

Lossprechung

Diese Form hat sich nur bei kleinen
Gruppen hilfreich erwiesen, zum Beispiel
bei Exerzitanten?®. - Wo diese Form in
Pfarreien eingefithrt war, hat sie sich nicht
bewihrt, weil der Wert des personlichen
Beichtgespriachs wegfallt und weil die ek-
klesiale Erfahrung gestort wird, wenn nur
ein Teil der Gldubigen das Sakrament emp-
fangt, die andern nicht.

4. Bussfeier mit sakramentaler

Generalabsolution

Angesichts der abnehmenden sakra-
mentalen Busspraxis war die Schweizer Bi-
schofskonferenz fiir den Ordo Paenitentiae
von 1973 dankbar, welcher der Tradition
nicht fremde, aber iiber die vorherige Re-
gelung hinausfithrende Moglichkeiten der
sakramentalen Rekonziliation eroffnete?.
Damals fanden viele den Zugang zur Ein-
zelbeicht nicht mehr. Auch der seither stets
wachsende Priestermangel begann deutlich
fithlbar zu werden. Nach eingehender Be-
ratung?® hielt unsere Konferenz fest, dass
unter den Bedingungen des Ordo Paeniten-
tiae Bussfeiern mit sakramentaler General-
absolution gehalten werden koénnen?, die
so auch dogmatisch zulissig sind*°.

Bussfeiern mit sakramentaler General-
absolution haben nach dem Zeugnis zahl-
reicher guter Priester’! sehr vielen’? den
Weg zur Umkehr und zur kirchlich vermit-
telten Vergebung neu gedffnet, die Jesus
selber so zuvorkommend allen anbot, die
sich ihm nahten. Diese Feiern, meist nach
einem «Weg» der Vorbereitung Ende Ad-
vent oder Ende Fastenzeit gehalten, geho-
ren zu den bestbesuchten Gottesdiensten
des Jahres. Eine sehr grosse Zahl von Ka-
tholiken, unter ihnen auch unregelmaissige
Gottesdienstbesucher, empfingt in dieser
Form 1-2mal im Jahr das Sakrament™.

Die Teilnehmer an Bussfeiern fiihlen
sich als «Siinder» und suchen die Gemein-
schaft der Kirche auf, in welcher der Erlo-
ser gegenwirtig ist. Die Gldubigen werden
dabei zur vollkommenen Reue gefiihrt und
erleben anschaulich die ekklesiale Dimen-
sion von Schuld, Umkehr, Bekenntnis, Ge-
bet und Rekonziliation, im besondern «ei-
nen Ansporn, sich gegenseitig zu verge-
ben»**. So wichst auch die kirchliche Ge-
sinnung und der Sinn fiir soziale Verant-
wortung?’.

Diese Bussfeiern, die meist iiber eine
Stunde dauern, sind sehr «anfordernde
Gottesdienste», setzen eine sorgfiltige
Vorbereitung voraus und finden in einer
Atmosphdre «tiefer Betroffenheit» und
Reue statt?,

Die Bussfeiern werden fiir die Teilneh-
mer zu einem befreienden Erlebnis und
tiberwinden manchmal eine seelische
Blockierung vor dem Einzelbekenntnis.
Diese Bussform, in der Jesu Vergebungsbe-
reitschaft erfahren wird, fithrt manche
Teilnehmer iiber ein diffuses Gefiihl der
Schuldhaftigkeit hinaus und weckt in ihnen
die Einsicht in die Notwendigkeit des per-
sonlichen Bekenntnisses einer Siinde, die
als ein Bundesbruch erkannt wird. Auch
das Bediirfnis nach der einzeln abgelegten
Devotionsbeicht kann wieder erwachen.

Gelegentlich sind Bussfeiern ungenii-
gend vorbereitet oder mangelhaft gestaltet.
Da und dort kénnen auch Missbrduche
vorkommen®’. Gegenwirtig schldgt das
Pendel stark in Richtung «Bussfeiern» aus.
Eine neue Einseitigkeit ldsst sich nur ver-
meiden, wenn eine gesunde Vielfalt der
Formen von Busse und Verséhnung zu-
riickgewonnen wird.

Die Bussfeiern sprechen «besonders
jene Generation» an, «welche ein Unbeha-
gen gegeniiber der alten Busspraxis ver-
spiirte, sich aber der Notwendigkeit der
Busse bewusst war». Weniger sicher ist,
«ob auch die junge Generation den Zugang
zu den Bussfeiern finden wird»®. Es gibt

aber Zeugnisse liber Bussfeiern fiir Jugend-
liche, die sich zu einer gemeinsamen Feier
mit Gleichgesinnten ihrer Altersstufe bewe-

23 Pastoralschreiben Busse und  Buss-
Sakrament, 1982, Nr. 10.

24 Ebd. - Eine Hilfe fiir viele bedeuten
«Beichtzimmer» mit der doppelten Méglichkeit:
Beicht an einem Gitter oder ohne dieses. - Als
Schrift in die Hand der Eltern zur Erstbeicht ih-
res Kindes erschien: «Wir feiern das Sakrament
der Busse und Versohnung» (Interdiozesane Ka-
techetische Kommission, 1982). -

25 Im Vergleich zu unvorbereiteten, eiligen,
routinemaéssigen, infantilen Beichten, wie sie frii-
her (neben guten Beichten!) haufig waren.

26 Weisungen der Schweizer Bischofskonfe-
renz iiber die Busse (SKZ 142/7. November
1974): Nr. 2.4.

27 Ordo Paenitentiae, 2. Dez. 1973, 31-35;
Vorausgegangen war: Kongregation fiir die
Glaubenslehre, Normae pastorales: AAS 64
(1972) 510-514.

28 Bischofskonferenzen vom 4.-6. Mirz
1974, vom 1.-3. Juli 1974 und vom 7.-9. Okto-
ber 1974.

. 29 Weisungen der Schweizer Bischofskonfe-
renz iiber die Busse (November 1974), 2.8.

30 Vgl. H.-P. Arendt, Buss-Sakrament und
Einzelbeicht. Die tridentinischen Lehraussagen
iiber das Siindenbekenntnis und ihre Verbind-
lichkeit fiir die Reform des Buss-Sakramentes,
Freiburg im Br. 1981 (bes. 2. 297-299). - Vor
Trient: A. Eppacher, Die Generalabsolution:
ZkTh 90(1968)296-308.

31 Der Priesterrat einer Didzese der West-
schweiz hat zum Beispiel fast einstimmig die
«Notwendigkeit» und die «vielen geistlichen
Friichte» dieser Feiern («de grande qualité») der
Vergebung anerkannt.

32 Vgl. auch Johannes Paul II., Ansprache
vom 30. Januar 1981.

32 Zwei (nicht-extreme) Beispiele aus der
breiten Skala der Praxis: Pfarrei Einsiedeln
(halbstadtisch): Katholikenzahl: 7500. An Buss-
feiern nehmen 1-2mal im Jahr etwa 4500 teil
(mit besondern Feiern fiir die Alten und die Ju-
gend.) Einzeln beichten im Jahr ca. 750 Pfarran-
gehorige. - Pfarrei Villars-sur-Glane (stadtischer
Vorort): Katholikenzahl: 6400. Bei Bussfeiern
erscheinen 3mal im Jahr je ca. 500-600. Vor
Weihnachten und Ostern beichten einzeln je ca.
30-40. 20-40 Paare kommen gemeinsam zum
Priester. Ca. 500 Schulkinder werden vor Ostern
klassenweise beichtgehort, was die Lehrerschaft
als Fehler betrachtet. Zum Vergleich: In Frank-
reich empfangen ca. 10 % der «praktizierenden»
Katholiken jihrlich wenigstens einmal das Sa-
krament (ohne dass unterschieden wird, ob in
Einzelbeichten oder Bussfeiern), das sind ca. 1-
2% der erwachsenen Katholiken. Eine grosse
Unbekannte ist das Verhéltnis der Jugend zu die-
sem Sakrament (Rapport de la CEF pour la pré-
paration du Synode 1983, S. 7).

34 pPastoralschreiben iiber Busse und Buss-
Sakrament, 1982, Nr. 9.

35 Pastoralschreiben. .. 1970, S. 34.

36 Pastoralschreiben... 1982, Nr. 9. - Vor-
wiirfe wie «solution de facilité» oder «Magie»
sind verfehlt oder miissten ebenso fiir gewisse
Einzelbeichten gelten.

37 Vereinzelt spenden zum Beispiel Priester
bei bestimmten Gelegenheiten widerrechtlich die
Generalabsolution vor der sonntdglichen Eucha-
ristiefeier.

38 Pastoralschreiben iiber Busse und Buss-
Sakrament, 1982, Nr. 9.



gen lassen. So kann auch unter der Jugend
der Sinn fiir Busse und Versohnung gefor-
dert werden.

5. Schlussfolgerungen der Schweizer

Bischofskonferenz

Die Bischofskonferenz empfiehlt nach
wie vor mit Uberzeugung die Einzelbeicht
als vorziiglichen Weg der Umkehr und als
einzige normale Feier der Rekonziliation,
wenn sich jemand einer Todsiinde bewusst
ist®.

Die Bischofskonferenz hilt eine Praxis,
die einseitig und unterschiedslos nur Feiern
mit sakramentaler  Generalabsolution
kennt, nicht fiir verantwortbar.

Auf Grund der bisherigen positiven Er-
fahrungen und angesichts der seelsorglich
schwierigen Situation wiinscht die Bi-
schofskonferenz dringend, dass die Teilkir-
chen die Moglichkeiten, sich als Verge-
bungsgemeinschaften zeigen zu diirfen,
voll wahrnehmen kénnen. Deshalb moge
die Gesamtkirche den disziplindren Rah-
men fiir Bussfeiern mit sakramentaler Ge-
neralabsolution nicht enger festlegen, als es
von der Glaubenslehre her gefordert ist,
und nicht restriktiv interpretieren.

39 Vgl. CIC can. 960.

Pastoral

Die Bischofssynode 83 -
Ein Schritt in die
Zukunft?

An die 200 Teilnehmer haben sich am
29. September zur sechsten rémischen Bi-
schofssynode zusammengefunden. Man
kann sie als «institutionalisierten Dialog»
bezeichnen. Zwar kann die Synode ohne
Approbation durch den Papst keine rechts-
verbindlichen Beschliisse fassen, faktisch
aber wirkt sie meinungsbildend fiir die Lei-
tungsgremien der Kirche'.

Die Aktualitiit des Themas

«Busse und Verséhnung im Sendungs-
auftrag der Kirche» entbehrt nicht des
Dringlichkeitsmoments. Es seien hier zwei
Aspekte hervorgehoben:

Der erste ist der okumenische. (Er
bleibt im «Arbeitsinstrument» zwar uner-
wihnt.) Die Christenheit geht dem dritten
Jahrtausend ihrer Geschichte entgegen. Si-
cher ein geeigneter Zeitpunkt, sich der
«dauernden Reform» zu erinnern, deren
die Kirche bedarf, um nicht in menschli-

cher Verkrustung zu erstarren. In der Tat
ist die Wiederherstellung der Einheit ohne
«innere Bekehrung» undenkbar. Diese wie-
derum muss auf allen Seiten der noch ge-
trennten Christenheit einsetzen, soll eine
wirkliche Versohnung zustande kommen?.

Der zweite betrifft die gesellschafts-
und weltpolitische Lage. Wir sind Zeugen
einer wachsenden Polarisierung in allen
Bereichen der Gesellschaft. Verbitterung,
ideologische Verhdrtung und Hass er-
schweren oder verunmoglichen normale,
zwischenmenschliche Beziehungen. Stich-
wort im sozialen Bereich: Arbeitslosigkeit
und Massenarmut. Im politischen Umfeld
wirken die verbalen und realen Drohungen
aller Art alles andere als friedensférdernd.
Wenn Friede allein die Frucht der Gerech-
tigkeit sein kann, kommt er auch hier nur
durch grundlegende Verdnderungen néher.

Der unersetzliche Anfang

Urheber aller beklagten Ungerechtig-
keit ist nicht Gott, sondern der Mensch. Je-
der, der ehrlich in sein Herz schaut, wird
entdecken, dass er seinen Teil dazu bei-
tragt. Der vielfache Zwiespalt, der die Welt
bedringt, liegt zutiefst im eigenen Innern.
Missbraucht der Mensch seine Freiheit,
verweigert er sich nicht nur Gott. Er hin-
dert sich selbst wie den Néchsten, die er-
sehnte Erfiillung zu erreichen. Er legt sich
Ketten an, die er nicht mehr aufzubrechen
vermag. Gefangensein aber erzeugt Ag-
gressivitat. Wir erfahren sie heute in allen
Dimensionen bis hinein zur Zerstérung der
Umwelt.

In dieser Stunde ist es Aufgabe der Kir-
che, dem Menschen Christus als einen Be-
freier zu verkiinden. Sie muss sein erstes
Wort aufnehmen: «Kehrt um und glaubt
an das Evangelium!»® Versohnung unter
Menschen ohne Versohnung mit Gott
bleibt eine Illusion. Denn erst die letztere
schenkt dem Menschen wieder den Ein-
klang mit sich selbst; die Fahigkeit, mit sei-
nen eigenen Grenzen zu leben. Von da aus
wird der nédchste Schritt moglich: die Gren-
zen der andern anzunehmen. Damit wird
Versohnung zur Realitdt, die Christenheit
zum Ferment, das in das gesellschaftliche
Gefiige hineinwirkt.

Hier freilich wird sich die Synode mit
dem pastoralen Problem auseinanderzuset-
zen haben (es wird im Vorbereitungsdoku-
ment sehr breit, aber wenig differenziert
ausgefiihrt): dass personliche Umkehr in
der Kirche keine Einbahnstrasse ist, son-
dern nur im Dialog (Beichtgesprich) ihre
Tiefenwirkung erreicht.

Hilfe von der Basis
Kirchliches Geschehen ist vordergriin-
dig immer Menschenwerk. Darin aber

591

wirkt nach unserem Glauben letztlich der
Grossere, Gottes Geist. Zwar ist er unver-
fiigbar, doch er lisst sich erbitten. Da wir
alle «Kirche» sind, kommt hier unsere
Mitverantwortung in der Fiirbitte zum Tra-
gen*.

Es wire freilich miissig, eine innere Er-
neuerung von einem kirchlichen Dokument
zu erwarten. Ein solches ist zwar niitzlich,
um das Verstehen zu ermoglichen, Impulse
zu geben und Leitlinien aufzuzeigen. Wich-
tiger aber bleibt die personliche Bereit-
schaft, die Gnade der Umkehr und Versoh-
nung anzunehmen, die Gottes Geist anbie-
tet. Nur dann wird Gnade zur Wirklich-
keit, die uns verwandelt.

Bleibt schliesslich zu hoffen, dass sich
jene «Vision» nicht erfiillt, von der Kardi-
nal Hume auf der letzten Synode berichte-
te: «Ich sah eine Festung, die war imponie-
rend anzuschauen. Drinnen die Soldaten,
tapfer und sehr gehorsam. Sie erklédrten
sich sogar bereit, ihr Leben hinzugeben:
«Fiir die Wahrheit> , wie sie sagten. Es gab
da nur eine Schwierigkeit: Durch die
dicken Mauern der Festung konnten sie
nicht horen, was die Leute draussen sag-
ten.»’

Vorderhand bleiben wir bei der Hoff-
nung: Es gibt immer einen Platz fiir einen
Friihling in der Kirche.

Markus Kaiser

1 Als «weiteres Zeichen der Kollegialitdt und
einer noch ausgepréagteren Synodalitdt» nannte
der Generalsekretir die Tatsache, dass nach Ab-
schluss der Synode ein Dokument erscheinen
soll, das ein von der Synode bestelltes Redak-
tionsteam aufgrund der von der Vollversamm-
lung gebilligten Vorschlige zu erarbeiten hat. Es
soll, nach Approbation durch den Papst, gesetz-
lichen Charakter erhalten.

2 vat. I1., Okumenismusdekret, Nrn. 6, 7.

3 Mk 1,15.

4 Gebetsmeinung fiir Oktober: «Fir die Bi-
schofssynode mit dem Thema «Busse und Ver-
sohnung im Sendungsauftrag der Kirche> ».

5 Vgl. «Orientierung», Nr. 20/1980.

Kirche Schweiz

Neueinteilung
der Bistiimer

Erstmals seit der Synode 72 haben im
grossten Bistum der Schweiz Vertreter der
Priester im Priesterrat und Vertreter der
Laien im Seelsorgerat eingehend iiber eine
Neueinteilung der Schweizer Didzesen
nachgedacht. Im Unterschied zur Synode
72 lag jetzt dem Ditzesanen Priester- und
Seelsorgerat ein konkretes Projekt einer
Neueinteilung der Bistiimer vor, das in je-



592

der Variante fiir die Diozese Basel Verin-
derungen vorsieht.

Priester und Laien der Synode 72 er-
warteten von einer Neueinteilung der Bis-
tiimer in der Schweiz einen grossen Gewinn
fiir eine effizientere Seelsorge, besonders
fiir den pastoralen Dienst des Bischofs.
Nicht mehr dieselbe Meinung hatten der
Priester- und Seelsorgerat der Diozese Ba-
sel am 16./17. September 1983. Nachdem
Bischofsvikar Anton Hopp das Projekt
vorgestellt und den historischen Kontext
aufgezeigt sowie die beiden Ditzesanen
Réte in Gruppen und im Plenum dariiber
beraten hatten, ergab sich folgendes Stim-
mungsbild: Die Vorschldge fiir neue Bistii-
mer Luzern, Basel und Solothurn stiessen
bereits in den Gruppengespréachen auf kein
Wohlwollen. Nur ein Drittel der Mitglieder
des Ditdzesanen Priester- und Seelsorge-
rates befiirwortete eine Neueinteilung der
Bistiimer, wie sie die Projektstudie vor-
schldgt. Zwei Drittel erachten eine Neuein-
teilung fiir keinen sachdienlichen Weg, die
Seelsorge, besonders den Dienst des Bi-
schofs, zu erleichtern. Abgelehnt wurde
auch der Vorschlag, die Bistumskantone
Thurgau und Schaffhausen von der Ditze-
se Basel zu trennen.

Was bringt eine Neueinteilung?

In der Einfiithrung iiber die Griinde ei-
ner Neueinteilung in den Aussprachen, die
die Mitglieder der beiden Ditzesanen Rite
in Gruppen - aufgeteilt nach den Regionen
Solothurn, Bern-Jura (Gruppe 1), Basel-
Stadt, Basel-Landschaft, Aargau (2), Lu-
zern, Zug (3), Thurgau, Schaffhausen (4) -
fithrten, aber auch in den Plenumsdiskus-
sionen drang immer wieder als grundlegen-
de Frage durch: Was bringt eine Neueintei-
lung der Bistiimer seelsorgerlich? Bereits in
den Leitlinien der Projektstudie wird fest-
gehalten: Eine Ditzese sollte nicht zu
gross, aber auch nicht zu klein sein, damit
einerseits der Bischof nicht zu viel Verwal-
tungsaufgaben hat und der Kontakt mit
den Seelsorgern moglich ist, andererseits
eine Vielfalt, auch fiir den Einsatz der Seel-
sorger, vorhanden ist. In diesem Zusam-
menhang sah eine Gruppe Vor- und Nach-
teile sowohl grosserer wie kleinerer Bis-
timer.

Ein grosses Bistum bietet zum Beispiel
mehr Raum fiir verschiedene Seelsorgsein-
sédtze; es birgt aber die Gefahr in sich, dass
der Bischof sich zu stark mit zu vielen
«Kleinigkeiten» abgeben muss. Deshalb
sind in einem grossen Bistum nicht nur ein
klares Seelsorgekonzept, sondern auch
Mitarbeiter, wie Weihbischofe und Regio-
naldekane mit eigenen Fachbereichen no-
tig. Ein kleineres Bistum ermoglicht ande-
rerseits zwar mehr Ubersicht, personliche

Kontakte, mehr Beheimatung. Es besteht
aber die Gefahr einer Einengung. Diese
Uberlegungen machte eine Gruppe ganz
konkret beziiglich eines Bistums Luzern
bzw. Innerschweiz. Fiir ein solches Bistum
spricht die Tatsache, dass die Innerschweiz
ein geschlossenes katholisches Gebiet ist
und kirchlich mehr Gewicht bekdme als
jetzt. Dagegen spricht aber die Gefahr,
dass ein «katholisches Ghetto» entstehen
konnte, in welchem unter anderem Seelsor-
ger keine Diaspora-Erfahrung mehr ma-
chen kénnten wie im heutigen Bistum Basel.

Eine weitere Gruppe bezweifelte, ob bei
einer Neueinteilung, bei der in jeder Va-
riante das heutige Bistum Basel verkleinert
wird, der Bischof wirklich mehr Zeit fiir
die Pfarreien hatte. Zweifel kam auch dar-
iiber auf, ob fiir neue Bistiimer geniigend
Personal und finanzielle Mittel aufge-
bracht werden konnten. Bedenken hatte
diese Gruppe auch insofern, als sie sich
fragt: Werden die Spannungen zwischen
den Bistiimern, wenn sie neu eingeteilt wer-
den, nicht mannigfaltiger? Konnen die
Rechte, besonders das der Bischofswahl,
behalten werden? Werden die Kantone, die
vom Bistum Basel abgetrennt werden, bei
den andern Bistiimern nicht bloss «An-
hidngsel»? Werden diese Zweifel und Be-
denken positiv beantwortet, wird eine Neu-
einteilung der Seelsorge keinen guten
Dienst leisten.

Der Dienst des Bischofs kann dndern

«Vom Herzen her freue ich mich am
jetzigen Bistum Basel; kein Kanton ist ein
«Anhingsel> », meinte Bischof Otto Wiist.
Er fiigte aber bei: «Vom Verstand her sehe
ich, dass der Bischof in einer so grossen
Diozese die Erwartungen und die Anforde-
rungen nicht erfiillen kann. Da muss ich
sagen: Hoffentlich gibt es eine Neueintei-
lung oder aber das Bild des Bischofs wird
allmahlich gedndert.» Bedenkt man zu-
dem, dass, wie betont wurde, die Aufga-
ben, die ein Bischof iiberditzesan, in der
Schweiz und im Kontakt mit Nachbardio-
zesen, wahrzunehmen hat, sowie die Mitar-
beit eines Bischofs innerhalb der Weltkir-
che, zum Beispiel an der Bischofssynode,
in den letzten Jahren sehr gewachsen sind,
muss festgehalten werden: das Bistum Ba-
sel mit seinen zehn Kantonen ist zu gross.

Um diesem Problem beizukommen,
gibt es einen weiteren Weg: Die Einsetzung
von Weihbischofen. Bei diesem Gedanken
wurde nicht verstanden, warum die Pro-
jektstudie fordert, ein Bistum diirfe nur so
gross sein, dass kein Weihbischof notig ist.

In den Réten ergab sich allerdings iiber die .

Anzahl von Weihbischofen keine einhellige
Meinung. Wihrend eine Gruppe vor-
schlug, mehrere Weihbischofe mit regiona-

len Schwerpunkten einzusetzen, wurde
ebenfalls gesagt, eine Vielzahl von Weihbi-
schofen bringe neue Probleme mit sich.

Eine weitere Gruppe meinte, die Erwar-
tungen an einen Bischof seien heute zu
gross. Ein Bischof kénne unmoglich Ein-
zelseelsorger sein. Auch miisse der Bischof,
entgegen einer weitverbreiteten Meinung,
nicht mit jeder Pfarrei in Kontakt sein. Die
Erfahrungen in einer Pfarrei sagen stets
auch etwas iiber andere Pfarreien aus, so
dass zum Beispiel ein Pastoralgesprich in
einer Pfarrei fiir mehrere Pfarreien giiltige
Aussagen machen kann. Grundsitzlich
sollte man in der Diskussion iiber eine Neu-
einteilung nicht von der Selbstverstindlich-
keit ausgehen, dass das Bischofsamt auch
zukiinftig gleich gehandhabt werden muss
wie heute.

Konkordat soll bleiben
Eine wichtige Rolle in den Uberlegun-
gen spielt fiir das Bistum Basel das Kon-
kordat von 1828. Dieses gibt dem Domka-
pitel das Recht der freien Bischofswahl und
dem Diozesanbischof das Recht, einen
Weihbischof zu ernennen. Zudem haben
bei der Bischofswahl auch die Laien, ver-
treten durch die Divzesanstidnde, ein Mit-
spracherecht. Allerdings weist letzteres
auch ein Gefahrenmoment auf, weil der
Einfluss des Staates auf die Bischofswahl
festgelegt ist. Dies konnte sich einmal auch
negativ auswirken. Trotzdem haben die
Mitglieder der Rate durchwegs betont, auf
jeden Fall sollte dieser Wahlmodus fiir al-
le, die heute zum Bistum Basel gehoren,
beibehalten werden. Unter keinen Umstdn-
den diirfe hinter das zuriickgegangen wer-
den, was heute bei der Bischofswahl im

Bistum Basel moglich sei.
Max Hofer

Amtlicher Teil

Bistiimer Basel, Chur
und St. Gallen

Einfiihrungskurs fiir Kommunionhelfer

Am Samstag, 5. November 1983,
14.30-17.30 Uhr, findet in Luzern ein Ein-
fithrungskurs fiir Kommunionhelfer statt.
An diesem Kurs kénnen Laien teilnehmen,
die bereit sind, die Kommunion w#hrend
des Gottesdienstes auszuteilen und sie auch
Kranken zu bringen. Die Ordinariate emp-
fehlen den Pfarrern, geeignete Laien aus-



zuwdhlen und sie bis zum 31. Oktober
beim Liturgischen Institut, Gartenstrasse
36, 8002 Ziirich, anzumelden. Die Teilneh-
mer erhalten vor der Tagung eine personli-
che Einladung.

Bistum Basel

Stellenausschreibung

Die vakante Pfarrstelle der Pfarrei St.
Marien in Reinach (BL) wird zur Wieder-
besetzung ausgeschrieben. Interessenten
melden sich bis zum 1. November 1983
beim didzesanen Personalamt, Baselstrasse
58,4500 Solothurn.

Bistum Sitten

Hirtenschreiben zum Advent

Der Bischof von Sitten, Mgr. Heinrich
Schwery, wird sich zu Beginn der Advents-
zeit in einem Hirtenbrief an seine Didze-
sanen richten. Diese Zeit eignet sich beson-
ders gut fiir eine Wiederbelebung der Ge-
danken des Heiligen Jahres und zu einer
konkreten Antwort auf die Aufforderung
des Papstes: «Offnet dem Erloser die To-
re.»

Der Hirtenbrief soll grundsitzlich am
Sonntag, 20. November 1983, verlesen
werden. Wir bitten alle Priester, dies in ih-
rem Predigtplan zu beriicksichtigen.

Bischofliche Kanzlei

Diakonatsweihe
Am 6. Oktober 1983 hat der Bischof
von Sitten, Mgr. Heinrich Schwery, in der
Kapelle der Kantonsschule «Les Creusets»
in Sitten Chorherrn Jean-Michel Lonfat
von der Kongregation der Chorherren des
Grossen St. Bernhard zum Diakon ge-
weiht.
Bischofliche Kanzlei

Verstorbene

Josef Egli, Pfarresignat, Au

Am 16. Juli starb im Spital Rorschach an den
Folgen eines Schlaganfalles Resignat Josef Egli.
Die letzten Monate seines irdischen Lebens hatte
er, mehr passiv leidend als aktiv tétig, im Alters-
heim «Hof Haslach» in Au verbracht.

Der am 12. Juli 1904 in Rossriiti bei Wil ge-
borene Josef Egli besuchte in Appenzell und
Stans das Gymnasium. Anschliessend studierte
er in Innsbruck, Rom und Freiburg Theologie.

Am 5. April 1930 wurde er in der Kathedrale St.
Gallen zusammen mit acht anderen Diakonen
von Bischof Robertus Biirkler zum Priester ge-
weiht. Nach seiner Primiz war er wéhrend elf
Jahren als Kaplan tidtig, zundchst in Benken,
dann in Henau und schliesslich in Appenzell, wo
Kaplan Egli auch das Schulratsprasidium anver-
traut worden war. 1941 wurde Balgach seine er-
ste Pfarrstelle, die er fiinf Jahre spéter mit dem
Hohenkurort Amden vertauschte. Dort wurde er
wiederum Schulratsprasident. Nach der 1954 er-
folgten Griindung der Sekundarschulgemeinde
Weesen-Amden war er der pradestinierte Prasi-
dent. Primér war Pfarrer Egli jedoch Seelsorger.
Die Verkiindigung des Wortes Gottes, die Pflege
eines erhebenden und stets neu ergreifenden Got-
tesdienstes waren ihm grosstes Anliegen. Mit
aufrichtigem Mitgefiihl fiir die Sorgen und Note
der Armen und Kranken nahm er sich in helfen-
der Anteilnahme ihrer Anliegen an. Obwohl
Konzil und Synode 72 noch in weiter Ferne la-
gen, lebte Pfarrer Egli erst viel spéter ausgespro-
chenen Empfehlungen nach. 1957, nach 27
erfolgreichen Priesterjahren an bereits finf Or-
ten, liess er sich an die sechste Stelle als Pfarrer
nach Degersheim wihlen. Wiederum wurde er
Schulratsprésident. Die Sorge fiir die Jugend,
fiir ihre Erziehung und Bildung und fiir ein reli-
gioses Fundament als Vorbereitung fiir das spa-
tere Leben waren ihm wichtig. Dariiber hinaus
gilt Pfarrer Egli als Griinder des Hauspflegedien-
stes in Degersheim, Magdenau und Mogelsberg.

Leider stellten sich seinem Schaffen gesund-
heitliche Stérungen in den Weg, so dass er sich
1960 entschliessen musste, den leichteren Posten
eines Benefiziaten in Busskirch anzunehmen.
Nochmals entfaltete er seine ganze Priesterper-
sonlichkeit. Téglich feierte er den Gottesdienst,
und zweimal pro Sonn- und Feiertag hielt er eine
Predigt. Zudem betreute er die Betagten des
Alters- und Biirgerheimes, und an der Mittelstu-
fe von Jona erteilte er Religionsunterricht.

Besondere Verdienste erwarb er sich um die
Restaurierung der Kirche in Busskirch (die Pfar-
rei Busskirch war 1945 aufgehoben worden).
Nicht nur war er ein erfolgreicher Sammler; auch
personliche Mittel wurden in dieses Gotteshaus
investiert. Zudem dringte Pfarrer Egli auf eine
Verfeinerung des Geldutes. Schliesslich erhielt
dieses Kirchlein ein einmaliges Glockenspiel, das
heute jeden Abend in Gang gesetzt wird. 1976,
wenige Monate vor seinem Weggang, konnte Jo-
sef Egli die Freude der Altar- und der Glocken-
weihe erleben. In die Zeit seines Wirkens in Buss-
kirch féllt sodann der Entscheid, eine Reihe von
wertvollen Kunstgegenstdnden aus seinem per-
sonlichen Eigentum geschenkweise dem katholi-
schen Konfessionsteil zu iiberlassen - als Grund-
stock fiir ein divzesanes Museum, wie sich Pfar-
rer Egli ausdriickte. Ein entsprechender Schen-
kungsvertrag ist vor einigen Jahren abgeschlos-
sen worden.

Von 1977 an wohnte Resignat Josef Egli zu-
néchst in Rapperswil. Trotz grossen Beinschmer-
zen stellte er sich immer wieder fiir Gottesdienste
zur Verfiigung. Zwei Jahre verbrachte er dann
als Primissar in Alt St. Johann, spéter einige
Monate als Hausseelsorger im Notkerianum in
St. Gallen, um schliesslich in den « Hof Haslach»
in Au umzuziehen. Besonders verbunden fiihlte
er sich mit seinem Mitbruder Jakob Wehrle, der
als Benefiziat von Wagen wihrend etlichen Jah-
ren Nachbarseelsorger von Josef Egli war. Trotz
eigenen Schmerzen war er Jakob Wehrle im Ja-
nuar 1982 wihrend seinen letzten Lebenstagen
und -ndchten in wahrhaft freundschaftlicher
Weise beigestanden. Nun ruhe auch Josef Egli,
dessen sterbliche Hiille am 21. Juli auf dem Prie-

“ 593

sterfriedhof in Wil beigesetzt wurde, im Frieden
des Herrn. Wer ihn gekannt hat, dem bleibt Jo-
sef Egli als ein Mann voll von unternehmerischer
Initiative, als kraftvolle Personlichkeit mit einem
energischen Temperament, ein Priester voll von
Herzensgiite und grossem Kunstsinn in Erinne-
rung.

Arnold B. Stampfli

Zum Bild auf der Frontseite

Die St.-Anna-Kirche von Menziken
(AG) - 1907 eingeweiht - wurde 1973 um-
gebaut. Architekt war Viktor Langeneg-
ger, die plastischen Arbeiten stammen von
Albert Schilling, der auch als Berater mit-
wirkte, die farbige Gestaltung von Willi
Helbling.

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. P. Leo Ettlin OSB, Rektor der Kantonsschu-
le, 6060 Sarnen

P. Bruno Fah OFMCap, Via Cairoli 43, 1-00185
Roma

Dr. Max Hofer, Informationsbeauftragter, Ba-
selstrasse 58, 4500 Solothurn

P. Markus Kaiser SJ, Hirschengraben 74, 8001
Ziirich

Norbert Ledergerber, Arbeitsstelle Missio, Post-
fach 64, 1700 Freiburg 2

P. Walter Ludin OFMCap, Via Cairoli 43, I-
00185 Roma

Arnold B. Stampfli, lic. oec. publ., Informa-
tionsbeauftragter, Klosterhof 6 b, 9000 St. Gallen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistiimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten

Hauptredaktor
Rolf Weibel-Spirig, Dr.theol., Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041-230727

Mitredaktoren
Franz Furger, Dr.phil. et theol., Professor,
Obergiitschstrasse 14, 6003 Luzern
Telefon 041-421527
Franz Stampfli, Domhetr, Bachtelstrasse 47,
8810 Horgen, Telefon 01 -7252535
Thomas Braendle, lic.theol., Pfarrer,

9303 Wittenbach, Telefon 071 -2462 31

Verlag, Administration, Inserate
Raeber AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041-230727, Postcheck 60-16201

Abonnementspreise
Jahrlich Schweiz: Fr. 65.—; Deutschland,
Italien, Osterreich: Fr. 78.—; iibrige Lander:
Fr. 78.— plus zusitzliche Versandgebiihren.
Einzelnummer Fr. 1.85 plus Porto

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der Insera-
tenannahme: Montag, Morgenpost.




594 "

- Neue Biicher

St. Blasien

Festschrift aus Anlass des 200jahrigen Beste-
hens der Kloster- und Pfarrkirche im Auftrag
der Katholischen Pfarrgemeinde St. Blasien her-
ausgegeben von Heinrich Heidegger und Hugo
Ott, Verlag Schnell und Steiner, Miinchen 1983,
428 Seiten.

St. Blasien im Schwarzwald jubiliert. Es fei-
ert 200 Jahre seit der Einweihung des unter Abt
Martin Gerbert nach einer Brandkatastrophe
neu gebauten Domes. Vor Jahrzehnten hitte
man noch einen andern Anlass zum Jubilieren
gefunden. 883 galt als Griindungsjahr der
Benediktiner-Abtei. Dieses Datum ist geschicht-
lich nicht haltbar (die zeitlichen Urspriinge von
St. Blasien liegen im dunkeln), und so wird es im
vorliegenden Festband kaum mehr erwihnt. Der

vorliegende Festband gilt dem Kirchenjubildum
und wiirdigt den Umstand, dass die zweihundert-
jahrige Klosterkirche, das klassizistische Miin-
ster, dessen Architektur vom Pantheon in Rom
inspiriert ist, nach einer griindlichen Restaurie-
rung die alte Wiirde wieder erhalten hat.

Dieses Jubildum im Schwarzwald interessiert
auch die schweizerische Kirchengeschichte. St.
Blasien ist eine Tochter des Findansklosters
Rheinau. Die Reliquien des Mértyrers Blasius
sind iiber Rheinau in den Schwarzwald gekom-
men. Die von Cluny, Dijon und Fruttuaria inspi-
rierte St.-Blasianer-Reform hatte starken Ein-
fluss in die Schweiz (Muri, Engelberg). St. Bla-
sien hatte Besitzungen bis in die Innerschweiz
hinein. Das Priorat Berg Sion in Klingnau war
eine St.-Blasianer-Expositur, und so war die
Schwarzwald-Abtei durch Jahrhunderte in unse-
rem Land prédsent. Besonders intensiv waren die
Beziehungen zu Rheinau und Muri im 18. Jahr-
hundert, als sich die Monche dieser Kloster nach
dem Vorbild der Mauriner der kritischen Ge-
schichtsforschung widmeten. Wenn auch der Ju-
bildumsband 1983 diese schweizerisch bezogenen

Themen nur sporadisch aufgreift, wird man die
schweizerische Kirchengeschichte doch auf die-
sen Band verweisen diirfen.

Zu erwéhnen sind Beitrdge von allgemeinem
Interesse wie Hermann Jakobs, Die Anfinge der
Blasiusverehrung in Deutschland; J. Lenzenwe-
ger, Berthold von Garsten, Ménch von St. Bla-
sien. Eine ganze Reihe von Aufsitzen wiirdigt
den hervorragendsten Abt aus dem Schwarz-
wald, Martin Gerbert (Herkunft, Geschichts-
schreibung, Theologie und Kirchenmusik), und
den gelehrten wissenschaftlichen Kreis von Mén-
chen in seiner Zeit (unter anderem Konrat Bop-
pert, Ambros Eichhorn, Marquard Herrgott,
Rusten Heer, Mauritius Ribbele). Mit grossem
Interesse liest man die traurige Geschichte der
Sédkularisation, die Odyssee des aufgehobenen
Konvents bis zur Eréffnung von Neu St. Blasien
in der Abtei St. Paul im Lavantthal (Kirnten).
Dort befinden sich auch viele Kunstwerke aus
der alten Abtei und, darauf sei eigens verwiesen,
Archivalien, die fiir die schweizerische Kirchen-
geschichte unentbehrlich sind.

Leo Ettlin

Aufgeschlossene

Pfarrhaushalterin

mit mehrjahriger Berufserfahrung, sucht Stelle in einem mittle-
ren oder kleineren Pfarrhaus, eventuell Mithilfe im Blro. Win-
sche frohes und unkompliziertes Arbeitsklima.

Zuschriften erreichen mich unter Chiffre 1334 der Schweiz. Kir-
chenzeitung, Postfach 1027, 6002 Luzern

Spezial-Rabatt.

Tonfilm-Projektor 16 mm Bauer P 8

Unentbehrlich fir lhren Unterricht. Verlangen Sie bitte Offerte mit

Cortux-Film AG, rue Locarno 8, 1700 Freiburg
Telefon 037 - 2258 33

i

Schonster, sinnvoller Altar-
schmuck auch in der neuen
Liturgie sind unsere spar-
sar brennenden

Bienenwachs- -
Kerzen

(mit Garantiestempel)

die wir als Spezialisten fur
echte Bienenwachs-Kirchen- -
kerzen seit Giber 100 Jahren
fabrizieren.

Rudolf Muller AG

Bern

einbarung

Anforderungen:

Team

ahnl.)

beit

JUSESO Bern
Stelle fur Jugendarbeit der katholischen Kirche

Wir suchen per 1. Dezember 1983 oder nach Ver-

Mitarbeiter o

Aufgaben des Teams:
- regionale Jugendarbeit (u.a. Leiterkurse, Wo-
chenenden, Gottesdienste, Aktionen)
— Animation und Begleitung von Gruppen und
Treffs (in Zusammenarbeit mit den Pfarreien)
— Jugendberatung
Bearbeitung aktueller Jugendfragen

— Interesse an kirchlicher Arbeit
— Bereitschaft zur Mitarbeit in einem kleineren

Beweglichkeit fiir eine vielseitige Tatigkeit
- eine entsprechende Ausbildung (Jugendarbei-
ter, Sozialarbeiter, Padagoge, Psychologe od.

— praktische Erfahrung im Bereich von Jugendar-

Tel.071-751524
9450 Altstatten SG

Nahere Ausklnfte: Juseso, Telefon 031 - 418542
Bewerbungen sind bis spatestens 1. November 1983 zu
richten an: Dekan W. Stahelin, Wylerstrasse 24, 3014
Bern




595

Die private Beratungsstelle SLW fir Jugend- und
Familienfragen, Nonnenweg 11, 4055 Basel

sucht per sofort oder nach Vereinbarung

Sozialarbeiterin

Teilzeit 50% oder mehr.

Aufgaben
Beratung und Betreuung von Jugendlichen und Er-
wachsenen, speziell von werdenden Muttern

Anforderungen
— Ausbildung in Sozialarbeit
— Berufserfahrung erwiinscht
- oder am Ende der Sozialarbeiterausbildung ste-
hend
Wir bieten
— kleines, kooperatives Team mit Ehe- und Erzie-
hungsberater
- selbstadndigen und vielseitigen Arbeitsbereich
- zeitgemaésse Anstellungsbedingungen

Bewerbungen an
die Prasidentin: Frau T. Wossmer, Kienbergstr. 9,
4058 Basel, Telefon 061 - 26 88 90

Regenmiintel dunkelblau, ganz ge-
futtert, la-Qualitat Fr. 2568.—

Alle
KERZEN

von

Herzog AG Kerzenfabrik
6210 Sursee 045-211038

Mehrzweckmantel anthrazitgrau,
mit austrennbarem Wollfutter, kurze
und lange Grossen

Preis inkl. Wollfutter Fr. 298.—

Lodenmantel aus Innsbruck, dunkel-
grau, schrage Einschlupftaschen, be-
ste Qualitat Fr. 398.—

Eine Wohltat fiir die

Beine:
Herrensocken, die nicht ein-

schneiden (ohne Gummizug).
Verschiedene Farben. Per Paar g
iyl Herrenbekleidung

Frankenstrasse 9, 6003 Luzern

ROOS Herrenbekleidung Telefon 041- 233788

Frankenstrasse 9, 6003 Luzern
Telefon 041-2337 88

Junger Mann winscht eine Stelle als

Mitarbeiter

in einer Pfarrei, eventuell als Teilnehmer eines (regionalen) Kur-
ses in Katechetik.

Abgeschlossene Berufslehre, Absolvent des kath. Glaubenskur-
ses (KGK), Kenntnisse in Buchhaltung und Maschinenschreiben
(Kurse).

Eventuell Tatigkeit in einem kirchlichen Zentrum.

Angebote sind erbeten unter Chiffre 1336 an die Schweiz. Kir-
chenzeitung, Postfach 1027, 6002 Luzern

Mitder
dreifachen
arantie

R liln T RIINS S
RSV SAD B VSIS NS

AETERNA’

Ewiglichtol-Kerzen

— aus guten Griinden die am meisten gebrannten.
In traditioneller Qualitat, von absoluter Reinheit,
entsprechend der liturgischen Empfehlung.

Es gibt keine besseren.

Bei lhrem Fachhandler, lhrem Kerzen-Lieferanten

Wir weisen |hnen naheliegende Bezugsquellen
aber auch gerne nach.

AETERNA Lichte GmbH & Co KG
Postfach 11 23 42, 2000 Hamburg 11

In der Schweiz zu beziehen durch die Firmen:
Herzog AG, 6210 Sursee
Gebr. Lienert AG, 8840 Einsiedeln
Séverin Andrey, Route de la Carriére 23, 1700 Fribourg
" Rudolf Muller AG, 9450 Altstatten/St. Gallen
Jos. Wirth, Stiftsgebaude, 9000 St. Gallen
H.Hongler, Wachswarenfabrik, Bahnhofstr. 27, 9450 Altstatten
Oeuvre Saint-Augustin, rue de Lausanne 88, 1700 Fribourg




596

Katholische Kirchgemeinde
Kreuzlingen-Emmishofen

Wir suchen auf Friihjahr 1984 oder nach Vereinba-
rung einen vollamtlichen

KatQCheten (oder Katechetin)

Die Tatigkeit umfasst vorwiegend fiir die Pfarrei
St. Ulrich folgende Aufgaben:

— Katechese an der Mittel- und Oberstufe

- Jugendseelsorge

- Mithilfe bei Gottesdiensten und Erwachsenen-
bildung

Auskunft erteilt gerne Frau Christine Rammensee,
Pastoralassistentin, Hafenstrasse 11, 8280 Kreuz-
lingen, Telefon 072-727197 (Privat 72 49 56).

Schriftliche Anmeldungen mit den (iblichen Unter-
lagen sind bis Ende Oktober 1983 zu richten an den
Prasidenten der Kirchenvorsteherschaft, Herrn
J.-P. Seiterle, Winzerstrasse 5, 8280 Kreuzlingen,
Telefon 072-722662

Ulrich Wetter
Baselstrasse 5
4132 Muttenz 1
Tel. 061-612616

ORGELBAU

seit 1968

Orgelneubau Orgelmiete
Orgelrevisionen Stimmungen
Orgelumbau Harmoniumreparaturen

Messwein Fendant Terlaner San Pedro

WEINKELLEREI A.F KOCH & CIE 5734 REINACH/AG TEL. 064 7138 38

Gerne senden wir die neue Preisliste

SELVA GR (Sedrun)

Glnstig fr Pfarrei- oder Klassenlager, etwas abseits, modernisierte und gut
eingerichtete Hauser zu je 32 und 60 Betten. Selbstverpflegung. Preis je nach
Saison.

Fir die Sommerferien 1984 sind noch folgende Daten frei:

Haus Vacanza (60 Betten) bis 7. Juli und ab 4. August

Haus M. Sutcrestas (32 Betten) bis 29. Juli

Verein Vacanza, M. L. Degen, Hirtenhofring 20, 6005 Luzern,
Telefon 041-448859

Friedhofplanung
Friedhofsanierung
Exhumationsarbeiten
Kirchenumgebungen
(spez. Firma seit 30 Jahren)

Tony Linder, Gartenarchitekt, 6460 Altdorf, Tel. 044 - 21362

Gre i
Opferlichte
o ERE M ITA
o \ /
O
g: Gut, schon, preiswert
b LIENERTB KERZEN
_ S o EINSIEDELN
c R e e e -
N xow Coupon fiir Gratismuster
) W ;oo
= O - ¥ = @ | Name
~ [QUISS LT ©
o o < ~ O o | Adresse
8 I v = | PLZ Ort
NOOSE 22 2]
<' oo a N g

Das Offene Haus fiir die Jugend in Basel braucht
eine neue

Leitung

Wir suchen eine oder zwei Personen mit seelsorgli-
cher oder sozialer Ausbildung und praktischer Er-
fahrung in Jugendarbeit oder im kirchlichen
Dienst, welche an den Aufbruch der Kirche glau-
ben und deshalb wagen, neue Méglichkeiten und
Wege einzuschlagen. Da es sich um ein anspruchs-
volles und intensives Engagement handelt, kénnen
sich zwei Leute auf die eineinhalb Stellen aufteilen.

Entlohnung und Sozialleistungen geméss Anstel-
lungs- und Besoldungsordnung RKK Basel-Stadt.

Auskinfte und Bewerbung: Hauskommission Of-
fenes Haus fir die Jugend, Alexander Schaffner,
Im langen Loh 153, 4054 Basel, Telefon Privat
061 - 3964 34/Geschaft 061 - 255587

J



	

