
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 147 (1979)

Heft: 24

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24/1979 147. Jahr 14. Juni

Die Bergpredigt als Zumutung
Hinweise zum Verständnis der Berg-
predigt aufgrund ihrer literarischen
Eigenart und Absicht von
Barnabas Flammer 381

Person in Gesellschaft

Moraltheologie im Spiegel der Neu-
erscheinungen vom Herbst 1978;
4. Teil eines Beitrages von
Franz Furger 383

vEiturgisches und volksreligiöses Han-
dein Liturgie und Volksreligiosität,
Liturgiewissenschaft und Religions-
Volkskunde müssten sich gegenseitig
befruchten. Ein Beitrag von
Iso Baumer 385

Den Glauben in Freiheit bekennen
Hirtenbrief der Bischöfe von Mo-
çambique, veranlasst durch das

«Fehlen religiöser Freiheit - eine

Tatsache, die immer deutlicher wird

-, die schwierige Lage auf Diözesan-
oder Gemeindeebene in verschiede-

nen Teilen des Landes» 387

Berichte
Paedagogica 1979 389

Interfac-Tagung im ökumenischen
Zentrum Kehrsatz 390

«Gemeinschaft leben - Grenzen
überwinden» 391

Die Unio sacerdotum adoratorum 391

Hinweise 392

Amtlicher Teil 392

Wallfahrtsorte in der Schweiz

Nossadona da Ziteil (GR)

Die Bergpredigt als Zumutung
Jedes Wort der Bergpredigt schockiert auch den Christen dermas-

sen, dass-er kaum anzunehmen wagt, es sei so gemeint, wie es dasteht.
Wo käme man hin, wenn man die konkreten Forderungen ernst nähme
wie zum Beispiel Mt 5,29-30; 5,38-40 oder 6,25-26? Und wo kommt man
hin, wenn man diese Worte Jesu nicht ernst nimmt? Wie ist die Bergpre-
digt wirklich zu verstehen? Einige Einsichten in ihre literarische Eigenart
und Absicht möchten dazu helfen. Dabei ist davon auszugehen, dass es

ausser einigen Heiligen noch kaum jemandem gelungen ist, die Bergpre-
digt richtig zu verstehen - und diese wurden von ihr aufgerieben.

Bei der Bergpredigt ist die Möglichkeit des eigentlichen Verstehens
so mit dem eigenen Tun verwachsen (7,24-25), dass eine theoretische
Hinführung nur dürftige Hilfeleistung bleiben kann. Sie wird sich bemü-
hen können, die gröbsten Missverständnisse auszuräumen. Auf zwei der
gängigsten sei einleitend hingewiesen.

Manche Forderungen der Bergpredigt sind im Blick auf Bestimmun-
gen des alttestamentlichen Gesetzes erhoben und formuliert (etwa die An-
tithesen 5,21-48). Das hat seit jeher dazu verleitet, die Bergpredigt a/s Ge-
setz aufzufassen, das bedeutend mehr verlangt als das alttestamentliche.
Als Gesetz dann, dessen Befolgung Belohnung und Verdienst und dessen
Übertretung Bestrafung einbringt, wobei das Mass der Strafe genau dem
Grad der Übertretung entspricht.

Richtig an dieser Sicht ist, dass in der Bergpredigt entschieden mehr
gefordert wird als im alttestamentlichen Gesetz. Die Gerechtigkeit, die
einem aufgrund des Lebens nach der Bergpredigt zukommt, hat jene zu
übertreffen, die auf der Beobachtung des alttestamentlichen Gesetzes be-
ruht (5,20).

Grundfalsch an dieser Sicht ist die Einstufung der Bergpredigt auf
die Ebene eines Gesetzes, dessen Beobachtung Kriterium sein soll dafür,
ob der Mensch vor Gott bestehen kann, oder gar, wie Gott zum Menschen
steht. Die Bergpredigt begründet nämlich ihre radikalste Forderung (jene
der Feindesliebe) mit unserer Verwandtschaft mit einem Gott, der sein
Verhalten den Menschen gegenüber nicht darnach richtet, wie sie die Ge-
bote halten. Er ist einer, der seine Sonne aufgehen lässt über Gute und
Böse (5,44-48). Das Bild eines Gottes bedingungsloser Liebe will den For-
derungen nicht ihren Ernst nehmen, sondern befreit und befähigt zu ent-
sprechender Tat (7,21).

Die erschreckende Radikalität vieler Forderungen der Bergpredigt
lässt auch die Ansicht aufkommen, sie seien als gar w'cA/ er/w/Ziwr ge-
dacht. Nie eine Frau mit begehrlichem Blick anschauen (5,28), nie einem
andern ein despektierliches Wort an den Kopf werfen (5,22), das könne
doch kein Mensch. So gut habe Jesus den Menschen sicher gekannt. Die
überirdischen Forderungen hätten die Aufgabe, dem Menschen klar zu
machen, dass er schwach, ein Sünder sei, dass er aus eigener Kraft nichts



382

zustande bringe, dass er an sich selber ver-
zweifeln müsse und alles von der Gnade
Gottes zu erwarten habe.

Sicher hält Jesus fest, dass wir von uns

aus nicht das Zeug dazu haben, so zu le-

ben; dass das Gelingen und Durchdringen
des Guten Werk Gottes, Gnade ist (Mt
19,25-26).

Aber kein Wort der Bergpredigt deutet
auch nur an, Jesus habe gar nicht mit der

Erfüllbarkeit gerechnet. Im Gegenteil. Für
leicht hält er sein Joch (Mt 11,30), und er
sieht jenen einer Katastrophe entgegenge-
hen, der nicht nach der Bergpredigt handelt
(7,26-27).

Jesus hat nicht gelebt und ist nicht ge-
storben im Auftrag eines Gottes, der ein
überhartes Gesetz aufstellt, um uns tüchtig
strafen zu können, oder der unerfüllbare
Forderungen an uns stellt, um uns laufend
vorhalten zu können, dass mit uns nichts
los ist. Zu beidem sind wir einander gegen-
über selber fähig - und besorgen es auch.

Beide Missverständnisse haben das Ihri-
ge beigetragen zu einem leider noch ver-
breiteten Sündenverständnis und einer ent-
sprechenden Beichtpraxis.

Prophetische Rede

Viele Sprüche der Bergpredigt sind äus-

serst scharf zugeschnitten und zackig for-
muliert. Einen Zugang zu solcher Sprache
findet derjenige leichter, dem die Sprüche
gewisser alttestamentlicher Propheten ver-
traut sind.

Arnos 5,21-27 zum Beispiel apostro-
phiert einen veräusserlichten Gottesdienst,
der an massiver sozialer Ungerechtigkeit
vorbei das Wohlgefallen Gottes sichern
soll:

Jahwe hat gesagt:
Ich hasse, ich verabscheue eure Feste -

ich kann eure Versammlungen nicht rie-
chen.

Eure Spenden gefallen mir nicht -
ich kann das Opfer eures Mastviehs

nicht sehen.

Halte mir fern das Geplärr deiner Lieder -
das Spiel deiner Laute kann ich nicht

hören.
PecAt sollte wie Wasser sprudeln,

GerecMg/re/t wie ein nie versiegender
Bach.

Eine solche Sprache tönt furchtbar ab-

solut, gar nicht differenziert. Der ins Auge
gefasste Gesichtspunkt wird absolut ge-
setzt. Das Wort klingt so, als ob Gott ge-

gen jeden Gottesdienst wäre. Er verab-
scheut aber nur den falschen.

Auch zum Beispiel Mt 6,25 «Macht
euch keine Sorge für euer Leben, was ihr
essen und trinken sollt, noch womit ihr
euch kleiden sollt!» klingt absolut. Ge-

meint ist nicht jede Sorge, sondern die

falsche.
Jesus redet in der Bergpredigt teilweise

/« S/iV gewisser Propheten. Seine Sprüche
sind nicht ausgewogene, ausgeglichene, aus
der Ewigkeit für die Ewigkeit gestanzte
Wahrheiten, sondern massive Axisc/i/äge
auf die knorrigen Verhärtungen des Men-
schenherzens. Darauf hat er es abgesehen.
Was nützt es schon, die böse Hand abzu-
hauen (5,30), wenn das Herz weiterhin bö-
se ist?

Jesus kommt in der Bergpredigt «bo-
genweise». Seine Worte «übertreiben».
Wer ein krummes Stück Holz geradebiegen

will, muss es dazu über die Gerade treiben.
Dass Jesus die Bergpredigtworte als

Axtschläge auf die knorrigen Verhärtun-
gen des Herzens verstanden hat (und nicht
als «immer gültige Wahrheiten»), zeigt sein

Verhalten: 5,22 sagt er: «Wer seinem Bru-
der sagt <du Narr>, wird der Hölle verfal-
len sein» und bezeichnet selber die Pharisä-

er als (Schlangenbrut) (23,33). Er fordert
5,39: «Wer dich auf die rechte Wange
schlägt, dem halte noch die andere hin»,
handelt aber Joh 18,22-23 gar nicht dar-
nach.

Einige Erhellung zum Verständnis der

Bergpredigt erbringt auch die Einsicht in
ihre Stellung und Funktion im Mt-
Evangelium. Jesus hat nämlich die Berg-
predigt nicht so gehalten, wie sie Mt 5-7
steht. Mattäus hat eine Menge schlag-
artiger Worte Jesu zu einer Rede zusam-
mengestellt. Worte, die in eine bestimmte
Situation gesprochen wurden, stehen jetzt
«nackt» zu einer Predigt aufgereiht. Das

Lk-Evangelium überliefert zu einigen Berg-
predigtworten hoch die entsprechende Si-

tuation: vgl. Mt 7,13-14 mit Lk 13,22-24
oder Mt 6,9-13 mit Lk 11,1-4.

Die Zusammenstellung von situations-
abgelösten, aber scharfen und schlagenden
Worten zu einer Predigt gibt ihr einen fast
erschlagenden Charakter. Sie kann wie ei-

ne Straf- oder Drohpredigt wirken, weil
der Hörer/Leser sich über drei Kapitel hin
bei jedem Wort sagen muss, dass er davor
nicht bestehen kann. Anklagen, drohen,
Strafe in Aussicht stellen, war nicht die
Absicht Jesu, auch des Mattäus nicht.
Mattäus will zum Teil themenmässig einige

Leitsätze christlichen Lebens
zusammenstellen. Jedem der einzelnen

Leitsätze ging in der Verkündigung Jesu di-
rekt oder indirekt eine Erklärung, eine Be-

gründung voraus. In der Bergpredigt selber

findet sich davon nichts mehr (ausser bei

5,44-45). Um diese Leit- und Lehrsätze
christlichen Lebens verstehen und vor al-
lern erfüllen zu können, wären die voraus-
gehenden Begründungen zu beherzigen.

An einigen wenigen Beispielen lässt sich

noch eindrücklich aufweisen, dass die

Worte der Bergpredigt nicht als kategori-
sehe Imperative dastehen, sondern auf dem
Boden geschenkten Heiles wachsen:

Das Verbot der Ehescheidung tritt
in der Bergpredigt auf (5,31-32) und in
19,3-12. Hier «erklärt» und begründet Je-

sus vorauf das Verbot mit dem Hinweis auf
die Schöpfungsordnung/Paradiesesgege-
benheit. Er sagt damit: weil in meinem

Wort und Wirken Gott euch wieder so na-
he ist wie vor dem Sündenfall und dessen

Folgen, könnt ihr wieder so leben, wie er es

immer gemeint und gewollt hat.
Die Forderung nach absoluter Verge-

bungsbereitschaft tritt in der Bergpredigt
(6,15) auf und in 18,35. Hier steht sie als

Schlusssatz eines Gleichnisses, als «Lehr
aus der Geschichte», als Lehrsatz. Das
Gleichnis vom geschenkten Leben (Mt
18,23-35) erzählt vom unwahrscheinlichen
Glück, das einem Mann in den Schoss ge-
fallen ist. Da hat sich der höchste Finanz-
beamte dem König gegenüber so hoff-
nungslos verschuldet, dass er gar nicht
mehr an die Möglichkeit einer Rückzah-

lung denken kann. Auf sein erbarmenhei-
sehendes Flehen hin erlässt ihm der König
die ganze Schuld und schenkt ihm und sei-

ner Familie damit die Freiheit und das Le-
ben. Die Geschichte erzählt weiter, dass

und wie total verkehrt der Beschenkte sich
daraufhin verhält. Er trifft gerade einen

Kollegen, der ihm eine gängige Summe

schuldet. Obwohl ihm dieser ebenso ein-

dringlich um Geduld bittet, beharrt er hart
auf der augenblicklichen Begleichung, tut
also nicht dergleichen, dass ihm eben das

grosse Glück widerfahren ist. Er hat nicht
realisiert, dass seine Freiheit und sein Le-
ben jetzt radikal Geschenk ist, und damit
verwirkt er es. Er hätte sich doch in seinem

Verhalten dem Mitknecht gegenüber daran
er-innern und es äussern müssen, was der

König ihm getan hat. Er hätte sich doch er-
barmen müssen, weil er ja aufgrund des

Erbarmens des Königs das Leben hat.
Die Forderung zum herzlichen Erbar-

men dem Bruder gegenüber wächst aus
dem Geschenk des grenzenlosen Erbar-
mens Gottes. Das Gleichnis vom geschenk-
ten Leben (Mt 18,23-35) bietet so den

Schlüssel zum Verständnis der

Bergpredigt:
Die Aufgabe des Verzeihens steht auf

der Gabe der Vergebung Gottes. Die Berg-
predigt ist zu solchen gesagt, denen eine

Riesenschuld erlassen wurde, denen Gott
um den Hals gefallen ist und ein Fest ge-
baut hat, als sie als verlorene und herunter-
gekommene Existenzen heimgetrottelt ka-

men (Lk 15,11-32), die als Krüppel, Blinde



383

und Lahme zum reichen Gastmahl ge-

schleppt wurden (Lk 14,15-24).
Die Aufgabe steht auf der Gabe Gottes.

Die Gabe Gottes ergibt die Zu-mutung.
Sicher harzt es bei uns allen mit der

Aufgabe. Besser als deswegen aufzugeben,

tun wir daran, die Gabe neu in den Blick
und zu Herzen zu nehmen (die Geschichte

anzuschauen), zu erfassen und uns erfassen

zu lassen von dem, was Gott uns geschenkt
hat und schenkt. Nur wenn und in dem

Masse wie wir uns in diesen Grund hinein-

begeben, haben wir die Kraft, den Mut und
die Freiheit, daraus zu leben.

Das hat Mt auch so festgehalten, dass

er die Devisen der Bergpredigt einrahmt
mit Heilungsberichten (4,23-25 und

8,1-17): Nur solche, denen er ein neues Le-

ben, das Leben neu schenkt, die sich mit
seinem grenzenlosen Erbarmen das Herz
heilen lassen, können den Weg der Berg-

predigt gehen.
Mit der Bergpredigt will Mattäus zei-

gen, wie ein Christ aus dem lebt, was Gott
ihm tut, wie ein Sohn, eine Tochter Gottes
in dieser und jener Situation im Leben Ant-
wort gibt auf das Wort, die Gabe der Liebe

Gottes. Und zwar soll diese Antwort mis-

sionarisch leuchten (5,14-16). Die Bergpre-
digt ist nicht eine Zusammenfassung der

Botschaft und/oder Ethik Jesu. Modell-
haft umreisst sie aber, w/e man efe/t MA-
sro/isaw/frag er/w//t auf den das Mt-
Evangelium abzielt (28,18-20) und der al-
len Christen gilt.

Konnte Mattäus ahnen, dass in der Ge-

schichte Zeiten kommen werden, in denen

die Botschaft Jesu nur mehr Gehör findet
und «verstanden» werden kann, wenn sie

in der Sprache eines Lebens nach der Berg-
predigt verkündet wird?

Baraa&as Ftommer

Theologie

Person in Gesellschaft
Ob wir es wollen oder nicht, der

Mensch ist auf Mitmenschen so sehr ange-
wiesen, dass er ohne mitmenschlichen Um-

gang zugrunde gehen würde. Was für das

Kind jedermann sogleich einleuchtet, gilt
letztlich kaum weniger dringlich auch für
den Erwachsenen. Es gilt für die zivile Ge-

Seilschaft, in der schon Aristoteles den

Menschen als ein «zoon politikon» ver-
stand; es gilt nicht weniger für die Gemein-
schaft glaubender Christen: Entgegen ei-

nem modernen Schlagwort: «Jesus ja, Kir-
che nein» lebt auch christlicher Glaube nur

in Gemeinschaft. Hier entfaltet er sich in
Gottesdienst und Feier, hier übt und findet
er sich zur konkreten Tat der Liebe, und

nur in Gemeinschaft wird er bewahrt und

weitergegeben.
Sozialethik bedenkt unter den ethischen

Zielsetzungen von Gerechtigkeit und Liebe
die konkreten Formen solchen menschli-
chen Zusammenlebens - in der zivilen Ge-

Seilschaft vor allem, aber auch in der Kir-
che als gesellschaftlichem Körper.

Solange diese Kirche aber eine sozial ge-
schlossene, einheitlich hierarchisch verfass-

te Gemeinschaft war, stellten sich konkrete
Fragen wenig: Einordnung in die Struktur
mit klar umschriebenen Verantwortlichkei-
ten und Unterordnungen genügten, um ein

harmonisches Zusammenspiel zu sichern
oder wenigstens durchzusetzen. Sobald
aber diese feste Struktur sich lockert, wird
der mitmenschliche Umgang schwieriger.

«Miteinander umgehen»
setzt der frühere Münchner Moraltheo-

loge P/c/ioty? Egen ter daher als Titel über
eine schmale Schrift, die er dem Thema
«Pluralismus in der Kirche - Auftrag und
Chance» widmet'. Das erste Kapitel be-

ginnt mit den Sätzen «Ist der Pluralismus
ein Unglück? Manche meinen es. Aber
dann haben sie nicht genug nachgedacht»
(13). So ein Satz darf nicht obenhin gesagt
werden. Egenter, der dies Jahr 77 wird und
seit seiner Emeritierung als Dozent in Fort-
bildungskursen für Theologen wirkt und
vielen seiner früheren Studenten ein per-
sönlicher Berater geblieben ist, weiss, wo-
von er redet. Er weiss um die Sorge in der

heutigen Kirche, um Lauheit, Nachwuchs-

mangel, Verflachung und Auflösung. An
die zwanzig Gründe zur Sorge nennt er in
der Einleitung. Aber dürfen sie ein Grund
zu blosser Nostalgie sein, zur Kirche als

Haus (oder sollte man eher sagen: Mu-
seum?) Gottes, wie sie früher war?

«Gewiss, es war grossartig eingerichtet,
aber es waren halt die Fenster geschlossen
und draussen hatte das Klima gewechselt.
Eine schwache Greisenhand, geführt von
charismatischer Hoffnung auf ein neues

Pfingsten, stiess die Fenster auf, und so-

gleich zog es allenthalben. Vielleicht, wir
alle haben einen Schnupfen davon getra-
gen. Aber nun weht ein frischer Wind»,
meint Egenter (9), der sein Büchlein übri-
gens unter ein Zitat aus der letzten Silve-

sterpredigt von Kardinal Döpfner, das zu
solchem offenen toleranten Umgang auf-
ruft, stellt.

In seiner Untersuchung, geht Egenter in
drei Schritten vor: Er stellt den Pluralismus
als allgemeines menschliches Problem vor,
das auch (zweitens) die kirchliche Gemein-
schaft als menschliche prägen muss, und

woraus sich (drittens) ethische Aufgaben
folgerichtig ergeben, persönliche, um plu-
ralismusfähig zu werden, wie strukturelle,
um die Konflikte, statt sie einfach abzuleh-

nen oder zu übertünchen, zu fruchtbaren
Anstössen werden lassen. Aber auch den

Mut zum fairen Kompromiss gilt es zu for-
dern.

Dabei sind diese Ausführungen in kei-

ner Weise abstrakt, sondern geprägt von
der langen Lebenserfahrung des Verfas-

sers, der sich auch in der kirchlichen Ge-

schichte und Lehrtradition, wie vor allem
in der Heiligen Schrift auskennt: Der Ri-
tenstreit aus dem 18. Jahrhundert oder die

Gewerkschaftsfrage vom Beginn des 20.

Jahrhunderts sind da genau so vertraut,
wie die erstaunlich offenen Äusserungen
eines Pius' XII. zu Meinungsfreiheit in der
Kirche oder die modernen exegetischen
Methoden. In der kirchlichen Tradition be-

legte Toleranz ist also das, was der geistig
so junge Endsiebziger lehrt. Wer ihm zu

folgen vermag, wird für die befreienden
Chancen dieser Sicht wohl auch noch einen
kleinen Schnupfen riskieren!

Gesellschaft und Politik aus christli-
chem Auftrag
Aber nicht nur in diesem zwi-

schenmenschlich-innerkirchlichen Raum
ist der Mensch als soziales Wesen gefor-
dert; er ist «Person /« Gese/Ac/iß/f», und
so kann der Münsteraner Professor für
christliche Soziallehre BWie/w IFeEer eine
Reihe von Vorträgen und Aufsätzen aus
den Jahren 1967-1976 füglich unter diesem
Titel zusammengestellt herausbringen*. In
diesen Jahren sei, so hält er im Vorwort
fest, nach einer Zeit der Unsicherheit durch
konkurrierende (Neomarxismus, APO,
kritische Theorie sind genannte Stichwor-
te) gesellschaftstheoretische Entwürfe eine

erneute Rückfrage an die katholische So-

ziallehre und eine neue Welle von entspre-
chendem Schrifttum festzustellen. In die-

sen Strom wollen sich die hier vorgelegten
Beiträge ebenfalls einlassen.

Sie gliedern sich in sechs Gruppen:
Grundsatzfragen, in welchen vor allem die
nachkonziliaren Dimensionen zur Sprache
kommen, also etwa die Konzeption von ei-

nem dynamischen Naturrecht, die Ent-
Wicklungsproblematik im Licht der Enzy-
klika «Populorum Progressio», aber auch
eine geschichtliche Übersicht, die erlaubt,
die katholische Soziallehre in ihren Funk-
tionen nach dem Konzil (z.B. im Dialog
mit den Humanwissenschaften) zu orten.
Dass dabei auch Abgrenzungen vorgenom-

' München (Don Bosco) 1978.
* Paderborn (Schöningh) 1978.



384

men werden müssen (etwa gegen den Kano-
nisten Hans Barion), versteht sich. Weber

tut es aus Kenntnis der Sache, ohne die ei-

gene Stellungnahme zu verleugnen, mit
Achtung vor dem Gegner und doch so,
dass dem Leser die Bildung einer eigenen

Meinung durchaus offen bleibt.
«Die Kirche im Spannungsfeld gesell-

schaftlicher Auseinandersetzung» lautet
der zweite Obertitel, der Industriegesell-
schaft, gesellschaftlicher Pluralismus,
Staat und Informationssysteme als Koordi-
nation für die Selbstbejahung der Kirche
im sozialen Kontext bedenkt; gesellschafts-

politische Grundsatzfragen (Leistung,
Emanzipation, Demokratisierung sind hier

Stichworte) folgen und leiten zur als eige-

nen, vierten Teil ausgestalteten Eigentums-
frage über. Diese steht ebenfalls in der

Auseinandersetzung (vorab mit gewerk-
schaftlichen Positionen in der BRD) und

vertritt einen eher kapitalfreundlichen
Standpunkt. Doch bevor hier jemand vor-
schnell von «Kapitalismus»-Unterstützung
redet, müsste er sehr genau lesen, um nicht
menschliche Verbesserungen einer (dann
eben aprioristischen) Ideologie zu opfern.
Erst wenn diese Einwendungen echt be-

sprochen sind, wird (und kann) eine kriti-
sehe Auseinandersetzung einsetzen, wo
dann zum Beispiel die Frage gestellt würde,
ob die gleichen Thesen so auch für wirt-
schaftlich unterentwickelte Gebiete Gel-

tung haben.

Dem «Unternehmer in Gesellschaft und
Kirche» ist der fünfte und dem aktuellen
Thema «Christentum und Sozialismus»
der letzte Teil des Bandes gewidmet, wobei
der Schweizer Leser sich wohl besonders

für den Beitrag über den religiösen Sozia-

lismus interessieren wird, der ja in langer
Beziehung zum schweizerischen Protestan-
tismus (Ragaz, Kutter, Barth) steht.

Es geht also, das zeigen auch schon die-

se paar Hinweise, um ein engagiertes Den-

ken, das Theorie durchaus praktisch ver-
steht und christlichen Glauben politisch
umsetzen will, nicht als Selbstzweck, son-
dern um des Menschen willen.

Diesem selben Ziel, nun aber aus ande-

rer Tradition, auf anderem kulturellen und

geschichtlichen Hintergrund und unter völ-

lig verschiedenen wirtschaftlichen Voraus-

Setzungen, weiss sich aber auch die süd-

amerikanische Befreiungstheologie ver-
pflichtet. Aus diesem Einflussbereich und
damit in einer gewissen Polarität zur vor
allem in Deutschland entwickelten «Sozial-
lehre» liegen ebenfalls mehrere neue Werke

vor. Diese dürften nach der Südamerikani-
sehen Bischofskonferenz in Puebla im Ja-

nuar 1979 und den dortigen Äusserungen

von Papst Johannes Paul II. besonderes

Interesse beanspruchen, weil sie mithelfen

dürften, die überlappenden Spannungsfel-
der Theologie-Pastoral-Politik deutlicher
zu fassen'.

Soziallehre - Befreiungstheologie
Als erstes Werk wäre hier zu nennen die

von Fmiant/o CaV/7/o herausgegebene

Aufsatzsammlung « TTteo/ogù? aus der Pra-
x/s des Ko//ces», die «neuere Studien zum
lateinamerikanischen Christentum und zur
Theologie der Befreiung»'* einem deutsch-

sprachigen Publikum näherbringen will.
Castillo ist zurzeit wissenschaftlicher Mit-
arbeiter bei J. B. Metz in Münster, und
auch seine Mitautoren haben alle an dieser

Universität studiert. Damit stehen wir vor
einer theologiegeschichtlich interessanten
Situation: 1893, zwei Jahre nach Erschei-

nen der Enzyklika «Rerum novarum»,-
wurde in Münster der erste Lehrstuhl für
Katholische Soziallehre eingerichtet, dessen

Inhaber derzeit Wilhelm Weber ist.

Auf der andern Seite hat sich Metz als

Fundamentaltheologe in den letzten Jahren

intensiv mit «politischer Theologie» (das

heisst mit den sozialen und politischen Di-
mensionen der Theologie und damit natür-
lieh auch allen kirchlichen Tuns) befasst

und gerade damit begabte junge Theologen

aus Südamerika angezogen, so dass wie-

derum Münster (neben Löwen) zu einer

Schaltstelle des Gedankenaustausches zwi-
sehen diesem Kontinent und Europa ge-

worden ist. Diese zweite «Münsteraner»-
Aufsatzsammlung (die Beiträge wuchsen

aus den Dissertationen der Mitarbeiter)
gibt somit Zeugnis von diesen Umständen.
Vor allem aber ist sie der Spiegel der Situa-

tion der Völker, aus denen die Autoren
stammen und wo sie wirken.

Dort entsteht das Bewusstsein der eige-

nen unterdrückten Situation; im gleichen
Masse aber wächst das Streben nach Frei-

heit, in welchem viele Christen ein konkre-
tes Solidaritätsengagement für das Volk
und für seinen Befreiungskampf auf sich

nehmen. «Diese politische Praxis stellt

neue Fragen an die Christen: Sie sehen sich

vor die Forderung gestellt, den eigenen

Glauben aus der Erfahrung der Solidarität
mit dem Volk neu zu artikulieren», bezeugt

Castillo, der in seinem Beitrag «Befreiende

Praxis und theologische Reflexion» das

Grundproblem skizziert, den Praxisbegriff
klärt und die Rolle, die seiner Ansicht nach

die lateinamerikanische Kirche im Befrei-

ungsprozess zu spielen hätte, herausarbei-

tet.
Dabei stellt sich freilich die Frage', ob

die berechtigte Ideologiekritik an einer a-

politischen Kirche im (sicher nicht einfach

marxistischen) Klassenkampfschema nicht
ebenfalls einer Ideologie Vorschub leistet,

so kritisch Castillo damit auch umzugehen

versucht. Ist denn ausbeuterische Unter-
drückung in vorindustrialisierter Gesell-

schaft auf diesem Modell adäquat erklär-
bar und überwindbar?

Als zweites referiert Rogerio Almeida
Cunha seine Dissertation zum Thema «Pä-

dagogik als Theologie» und untersucht

Paulo Freires Konzept der «Konszientisa-
tion» Bewusstseinsbildung und Mitge-
staltung der Geschichte) als Ansatz für eine

Glaubensreflexion lateinamerikanischer
Christen. Luis A. de Boni fragt alsdann
nach «Kirche und Volkskatholizismus in
Brasilien», und Günter Paulo Süss, ein in
Südamerika wirkender Deutscher, zeichnet
in seinem Beitrag «Pastoral Populär» ei-

nen Theologieansatz von der Basis her, das

heisst der Erlebniswelt des Volkes. Die reli-
giöse wie die soziale Wirklichkeit ergibt so

den Fragehorizont ab, in welchen die Ver-

kündigung der Frohen Botschaft Christi
hineinzusprechen hat.

Einmal mehr also geht es um Ansätze,
die, wenn auch kritisch, zu bedenken sich

wirklich lohnt.

3 Für den geistesgeschichtlichen Hintergrund
der ganzen Befreiungsproblematik vgl. C.7. Pm-
to rfe O/tm'ra (Hrsg.), Autonomie, dimensions

éthiques de la liberté, Fribourg/Paris 1978 (Stu-
dien zur Theologischen Ethik, Bd. 4). In diesem

Band der zweisprachigen Freiburger-Reihe bie-

ten Professoren, Assistenten und Absolventen
des Moraltheologischen Instituts dieser Universi-
tat Beiträge, welche die im heutigen ethischen
Diskurs so zentralen Begriffe von Autonomie
und Freiheit klären: den griechischen Freiheits-
begriff in Abhebung und Zuordnung von demje-
nigen des hl. Paulus, wo R. Berthouzoz vor al-
lern die soziale Dimension als gemeinsames Zei-
chen echter Freiheit zeigt; es folgt eine Klärung
des chinesischen Freiheitsbegriffs (E. Schawe),
der erst in der harmonischen Einordnung in die
soziale Ordnung wahre Freiheit versteht, wäh-
rend D. Mieth den aus der deutschen Aufklärung
stammenden Autonomiebegriff in seiner Bedeu-

tung für die heutige Diskussion in der Funda-
mentalmoral klärt. Mit dem gleichen Problem-
horizont befassen sich dann auch F. Compagno-
ni, der die Kantsche Sicht von der Würde des

Menschen in seiner (kritischen) Rezeption durch
das Zweite Vatikanische Konzil bedenkt, und G.

Vergauwen, der die Begriffe von Autonomie und
Theonomie bei Paul Tillich untersucht. Sprach-
inhaltliche Begriffserklärungen für Emanzipa-
tion, Verantwortung und Freiheit bringen als

problemgeschichtliche Klärung A. Bondolfi und
J. Artadi bei, während S. Pinkaers die Sicht des

Thomas von Aquin aufarbeitet und der Heraus-
geber die entwicklungspsychologischen Gesichts-

punkte einbringt. Das Buch, das nicht eigentlich
Neues vorstellen will, wirkt begriffsklärend, ge-
rade für denjenigen, der sich mit dieser Proble-
matik differenziert zu beschäftigen beginnt.

* Mainz (Grünewald) und München (Kaiser)
1978.

5 Eine ausführlichere kritische Würdigung
dieser Ansätze habe ich versucht in «Teologia de

liberation», in SKZ 145 (1977) 129-132.



385

Wirtschaftliche Abhängigkeiten
Von einem gleichen denkerischen An-

satz her geht auch Rar/ Ren«s//c/! sein The-

ma «M/ssv'o« unci vv/rfsc/w/t/Zc/te £>jfw/cfc-

/««g»® an, in welchem er eine «biblische

Theologie des Kulturwandels und eine

christliche Ethik» vorlegen will. Rennstich
wirkte als Missionar in der «Protestant
Church in Sabah» (Malaysia) und als Do-
zent für Neues Testament in Singapore.
Entsprechend betreffen seine Ausführun-
gen auch diese asiatische Region, die aber

ebenfalls mit den Problemen wirtschaftli-
eher Abhängigkeiten konfrontiert ist. Von
daher fragt der Verfasser: Wie verhält sich

christliche Mission zur Entwicklungshilfe?
Bedeutet die Hinwendung der Ökumene zu

Fragen der wirtschaftlichen Gerechtigkeit
eine Preisgabe des missionarischen Anlie-
gens? Oder kommt vielmehr umgekehrt in
der wirtschaftlichen Entwicklungsarbeit
die Mission endlich zu ihrem humanen
Kern?

Aus seiner eigenen Erfahrung sucht er

nach Antworten und gliedert das Ergebnis
seines kirchengeschichtlichen und biblisch-
theologischen Forschens in missiologisch-
sozialethischer Ausrichtung in drei Haupt-
teile: Die wirtschaftliche Entwicklung in
der Geschichte - Theologien der wirt-
schaftlichen Entwicklung - Die Aufgabe
der Mission in bezug auf die wirtschaftli-
che Hilfe heute. Wenn er seine von der Bas-
1er Theologischen Fakultät als Doktorats-
arbeit angenommene Dissertation' der Bas-
1er Kirche zum 450. Jubiläum widmet,
macht er gleichzeitig deutlich, dass die theo-
retischen Überlegungen unbedingt praxis-
bezogen sind, ja die Fragestellung selber ist

praxisbedingt. Denn auch die Frage nach
Kulturwandel und Wirtschaftsentwicklung
im Alten Testament entspringt nicht dem

Wunsch nach historischem Wissen, son-
dem nach einem kritischen Modell für
konkretes Tun heute. Der Exkurs zu kuba-
nischen Erfahrungen im Problemkreis
Dorf - Stadt macht dies vollends deutlich.

Somit geht es um eine «interessierte Bi-
bellektüre in praktischer Absicht», als Be-

gründung des Interesses, das protestanti-
sehe Mission seit ihren pietistischen Anfän-
gen der «Basler Mission» (und darin nicht
anders als die katholische) für die sozialen

Belange stets hatte, wie um die daraus er-
wachsenden Verpflichtungen unter neuen
weltweiten strukturpolitischen Ansprü-
chen, welche glaubwürdige Verkündigung
wahrzunehmen hat. Diese sind in zehn ab-
schliessenden Thesen zusammengefasst,
die vollends deutlich machen, wie wenig
ein solches konkretes Engagement einem

Horizontalismus gleichkommt, sondern
wie sehr es aus dem innersten Kern christli-
eher Umkehr heraus wächst. Dem Buch

kommt aber meines Erachtens nicht nur
Bedeutung zu wegen dieser Schlussfolge-

rungen, die in manchem so neu sind, son-
dern vor allem wegen ihrer biblischen Be-

gründung. Das Zweite Vatikanische Konzil
fordert, die Moraltheologie sollte reicher

aus der Schrift genährt sein®. Hier wäre
nachzulesen, was das konkret heissen

könnte.
Ein Stichwort, das in den letzten Jahren

im Zusammenhang mit dem Abbau wirt-
schaftlicher Abhängigkeiten immer wieder

genannt wurde, ist dasjenige der «Se//ra-
/«nee». Wenn kürzlich der Sekretär der

Päpstlichen Kommission «Justitia et Pax»

Roger /Tec/ce/ in einer offiziellen Veröf-
fentlichung dieser Kommission' diese

«Selbstverantwortung als ein entscheiden-
des dynamisches Element für den Aufbau
einer neuen Weltordnung» bezeichnet, das

alle am Aufbau Beteiligten anregen und in
Schwung halten könne, zeigt dies, welche

Bedeutung man auch in der Kirchenleitung
diesem Moment dezentralisierter Subsidia-

rität zumisst, gerade weil man darin eine

Dynamik auf eine echt menschliche organi-
sehe Solidarität (die etwas ganz anderes ist
als eine äusserliche Vereinheitlichung in ei-

ner zentralen Weltregierung) sieht: «Selfre-

Pästoral

Liturgisches und
volksreligiöses Handeln
Über dieses Thema ist schon soviel ge-

schrieben worden, dass man sich fragen
kann, ob da noch Neues vorzuweisen sei.

Aber das Thema ist immer noch, bzw. erst
recht wieder, aktuell, und das hat zwei
Gründe: der Wandel liturgischer Formen
(und ihres Verständnisses) in den letzten
Jahrzehnten und das beharrliche Durch-
halten oder Wiederauftauchen der Volks-
religiosität. Doch kann das Verhältnis bei-
der nicht auf die Gegenüberstellung
«Wandel-Beharren» reduziert werden. Die

liturgischen Reformen wollten ja das Blei-
bende, immer Gültige, zum Teil im Rück-

griff auf frühere Formen und Texte, deutli-
eher hervortreten lassen, und die Volksreli-
giosität ändert ihre Motive und Formen
ebenfalls, obwohl das nicht so sichtbar

wird, da der Wandel weniger ruckweise,
mehr kontinuierlich vor sich geht. Die bei-
den können auch nicht gegeneinander aus-

liance» ist eine Voraussetzung für Befrei-

ung. Sie meint nicht Isolation, sondern ver-
antwortete Solidarität unter Gleichen.

Langfristig müssten davon auch die dank
wirtschaftlicher Sicherheit heute führenden
Nationen Interesse haben, auch wenn ge-
wisse Selbstbeschränkungen zuerst vor-
dringlich werden können.

Christliche Ethik aber sollte für diese

weiteren menschlichen Dimensionen den

Horizont öffnen. Die hier vorgestellten
Neuerscheinungen könnten dazu eine Hilfe
sein.

Franz Fwrger

6 Mainz (Grünewald) und München (Kaiser)
1978. Das Buch geht das Problem aus der Sicht
der protestantischen Theologie an.

' Entsprechend ist das Werk gut dokumen-
tiert mit Literaturangaben, Registern und An-
merkungen, wobei diese, am Schluss zusammen-
gestellt, etwas mühsam zu finden sind und leider
auch unverifizierte Sekundärzitate (z. B. S. 32,
Anm. 64) stehen geblieben sind.

® Dekret über die Priesterbildung «Optatam
totius» Nr. 16.

' Vgl. R. Heckel, Selbstverantwortung -
«self-reliance». Der dritten Entwicklungsdekade
entgegen, Rom (Vatikan) 1978.

gespielt werden, sie sind im Gegenteil auf
Gedeih und Verderb aufeinander angewie-
sen.

Ich bin der Meinung, dass die liturgi-
sehe Reform deswegen nicht den ge-
wünschten «Erfolg» erbrachte, weil sie

weitgehend auf Kosten der Volksreligiosi-
tät durchgesetzt wurde, in Missachtung hi-
storischer, regionaler und psychologischer
Gegebenheiten, und dass umgekehrt ihr
dennoch feststellbarer Fortschritt und ihre
stärkere Verankerung im «Volk» (für das

sie doch gedacht ist, und nicht für die

Fachleute!) an die Berücksichtigung volks-
religiöser Gesetzmässigkeiten geknüpft ist.
Psychologisch gesagt: die liturgische Er-
neuerung misslingt, je mehr sie vorwiegend
den Verstand anspricht, und sie gelingt, je
mehr sie den ganzen Menschen, mitsamt
seinen archaischen Tiefenschichten, in An-
spruch nimmt.

Es ist aber wichtig, das religiöse Han-
dein in beiden Bereichen von der Reflexion
über dieses Handeln zu unterscheiden, das

heisst Liturgie und Volksreligiosität einer-
seits und Liturgiewissenschaft (Liturgik)
und Religions-Volkskunde (religiöse
Volkskunde, Volkskunde des Religiösen)
anderseits deutlich auseinanderzuhalten.



386

1. Liturgie und Volksreligiosität
Wir haben beides als «religiöses Han-

dein» bezeichnet', das beobachtet, be-
schrieben und gedeutet werden kann. Hin-
ter diesem Handeln stecken aber Vorstel-
lungen über die und Einstellungen gegen-
über der Transzendenz, der Schöpfungs-
Wirklichkeit und den Mitmenschen, die nur
bedingt aus diesem Handeln und den dabei
verwendeten Zeichen und Texten abgelei-
tet werden können; sie erschliessen sich
durch die Befragung derer, die die Akte
setzen, darüber, was sie mit ihrem Handeln
intendieren (finaler Aspekt) und aus wel-
chen Gründen sie es vollziehen (kausaler
Aspekt). Schliesslich hat aber auch dieses

religiöse Handeln überindividuelle histori-
sehe Wurzeln und unterliegt zum Teil von
aussen gesetzten Normen, wobei Norm und

Vollzug in ihrem inneren Gehalt, ja auch in
ihrer äusseren Gestalt, nicht immer über-
einstimmen.

Liturgie ist (nach Rupert Berger, Klei-
nes Liturgisches Wörterbuch, Herderbü-
cherei 339-341, Freiburg i. Br. 1969) «die
gottesdienstliche Versammlung der christli-
chen Gemeinde, in der Christus, treu sei-

nem Wort, durch seinen heiligen Geist wir-
kend gegenwärtig ist, in Verkündigung und
sakramentalen Zeichen den gläubig Ver-
sammelten Anteil gewährt an seinem öster-
liehen Überschritt ins heile Leben und dem

so geheilten Menschen die dankbar prei-
sende Antwort an den Vater ermöglicht».^
Diese knappe, aber ausreichende Um-
Schreibung berücksichtigt die trinitarische
Grundlegung, den phänomenalen (Wort
und Zeichen) bzw. pastoralen Aspekt (Ver-
kündigung und Sakrament) und die

anthropologisch-soziale Komponente (der
Mensch in Gemeinschaft). Im Zentrum
steht die Eucharistie, darum legt sich der
Kreis der Sakramente, weiters kommt dazu
die selbständige Verkündigung des Gottes-
Wortes in Predigt und Lesung, sowie die
Feier des Gotteslobes, wenn die Kirche be-

tet und singt, schliesslich die «sacra exerci-
tia» («Diözesanliturgie») und die «pia
exercitia» • («die Andachtsübungen, des

christlichen Volkes») - immer nach R. Ber-

ger bzw. nach der Liturgie-Konstitution des

Zweiten Vatikanischen Konzils.
Diese Reihenfolge beruht auf einer

logischen bzw. christologisch begründeten
Hierarchie; die geht entlang einer von Stu-
fe zu Stufe absteigenden Würde «an sich».
Im konkreten Leben der Christen («für
uns») kann die Reihenfolge ganz anders

aussehen, und vielleicht wurden trotzdem
(oder deswegen?) zentrale Werte der
Christus-Botschaft bewahrt. Besser wäre es

daher, sich zu fragen, welche Formen reli-
giösen Handelns wann und für wen am
ehesten in Frage kommen, das heisst be-

deutungsvoll werden; welcher Sinn damit
verbunden wird, der dann als solcher wirk-
kräftig ist.^

Mit den «pia exercitia» sind wir natür-
lieh im Bereich der Volksreligiosität ange-
langt, der allerdings mit «Andachten, Pro-
Zessionen und Wallfahrten» nicht abge-
deckt wird. Sie umfasst nämlich, von unbe-

fangen wissenschaftlicher Warte aus gese-

hen, Vorstellungen und Handlungsformen
innerhalb und ausserhalb der Liturgie,
aber auch gegen die Liturgie (sei es, dass sie

theologisch nicht vereinbar oder bewusst

gegen die offizielle Liturgie und kirchen-
amtlichen Verlautbarungen gesetzt sind),
bis in den Bereich von «Magie» und «Aber-
glauben», wobei «Aberglauben» aber kei-
ne volkskundliche Kategorie ist. An der
äusseren Form ist dabei der kirchlich legiti-
mierte Status einer religiösen Handlung
nicht abzulesen; was von akademischer
oder kirchendisziplinärer Warte aus dis-

qualifiziert wird, sind oft einfach Gesten
der Verehrung.

Wer ist aber nun der Träger der Volks-
religiosität? Um die Beantwortung dieser

Frage haben sich mehrere Autoren im so-
eben erschienenen Sammelband «Wieder-
entdeckung der Volksreligiosität» (hrsg.

von Jakob Baumgartner, Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1979) bemüht, aber

auch Walter Heim in dieser Zeitschrift
(SKZ 146 [1978] 483-486) in Anlehnung an
Kurt Krenn (Hrsg.). Der einfache Mensch
in Kirche und Theologie, Linzer Phil.-
Theol. Reihe 3, Linz 1974. Ich möchte vor-
schlagen, dass wir den Träger der Volksre-
ligiosität nicht so sehr beim «einfachen
Menschen» suchen als vielmehr beim Men-
sehen mit einem «einfachen Glauben».
Diese Umschreibung erlaubt uns, von allen
sozialen und bildungsmässigen Enteilun-

gen abzurücken und statt von «den» Men-
sehen (hier von «den einfachen» Men-
sehen) zu reden, genau angebbare Phäno-

mene und Strukturen aufzeigen zu können.

Auf diesen einfachen (und das heisst

vielfach auch wesentlichen) Glauben ver-
fällt nämlich auch der differenzierteste
Theologe und sonstige Akademiker in exi-

stentiellen Grundsituationen; dann gibt es

nämlich nur mehr wenige Grundideen oder

vielmehr Urbilder, die tragen und die sich

in ganz einfachen Zeichen, Gesten und
Worten ausdrücken. Diese «Grund-
Religiosität», wie wir sie jetzt statt «Volks-
Religiosität» nennen wollen, ist natürlich
konfessionell, historisch, regional, sozial

gefärbt und je nach dem verfügbaren
Zeichen- und Sprach-Angebot theologisch
mehr oder weniger «korrekt» gefärbt.

Es ist darum verfehlt, die ästhetisch oft
fragwürdigen Formen aus Kultursnobis-
mus geringzuschätzen. Und meiner These

von der «Grund-Religiosität» widerspricht
auch nicht der Eindruck von der Formen-
Vielfalt, ja des Formenwirrwarrs, den

volksreligiöse Erzeugnisse und Rituale oft
erwecken. Meist sind sie nämlich genau
strukturiert und auf einen einfachen Sinn
hin bezogen. Wer etwa die Vitrinen mit den

Zeugnissen religiöser Volkskunde im
Schweizerischen Museum für Volkskunde
in Basel genau betrachtet, dem springen die

Grundmuster (patterns) religiösen Volks-
glaubens in die Augen. Sie sind um die drei
Themen «Präsenz im Alltag», «Heil und

Heilsvermittlung» und «Wallfahrt» grup-
piert.

Da finden wir bildhafte Darstellungen
der Dreifaltigkeit, Jesu Christi (vom Krip-
penkind bis zum Schmerzensmann und

zum Gekreuzigten), der Taube des heiligen
Geistes, Marias und vieler anderer Heiliger
(als Patrone spezieller Anliegen), und dies

alles mit den verschiedensten Materialien
und in den verschiedensten Formen herge-
stellt. Dabei sind beileibe nicht alles Zeug-
nisse aus der Vergangenheit; aus jüngster
Zeit findet man Kleber, Brieföffner,
Schlüsseletui, Vergrösserungsgläser, Tisch-

sets, Poster, Kalender, Spruchkarten,
Leibchen usw. mit religiösen Motiven, und
die Medaillen und Halskreuze sind bei wei-

tem nicht ausgestorben, sowenig wie der

religiöse Wandschmuck, und die Jugend
hat den Symbolgehalt von Kerzenlicht und
Weihrauchduft - oft abseits vom Religio-
sen - wieder neu entdeckt.

Solche heute wie eh und je gültige «Ur-
bilder» sind also etwa Christus am Kreuz

(in der modernen Kunst oft gleichzeitig als

Auferstandener dargestellt), Jesus im Öl-

garten («Wenn du willst, lass diesen Kelch

an mir vorübergehen, doch nicht mein,
sondern dein Wille geschehe»), ja der gan-
ze Kreuzweg (man sehe etwa den unmittel-
bar betroffen machenden Kreuzweg von
Telgte in Westfalen!), aber auch der

spätmittelalterlich-barocke «süsse Jesus»

(man braucht nur eine Bach-Kantate zu hö-

ren, um zu merken, dass das alles andere

als kitschig ist, dass letzter Ernst dahinter

steht). Statt weitere Beispiele aufzuzählen,
weise ich auf das Fastenhungertuch 1979

hin, das ein äthiopischer Künstler, ganz in

' Ich erlaube mir, in den Anmerkungen 1-4
und 6 auf eigene Arbeiten hinzuweisen, die das

hier nur Angedeutete weiter ausführen. Zu-
nächst: Wallfahrt als Handlungsspiel. Ein Bei-

trag zum Verständnis religiösen Handelns, Bern,
Frankfurt/M., Las Vegas 1977, 128 Seiten.

2 Kulte als Träger der Verkündigung, in:
Theologische Berichte 6 (Liturgie als Verkündi-
gung), Zürich, Einsiedeln, Köln 1977, Seiten

29-60.
3 (Zusammen mit Walter Heim) Wallfahrt

heute, Freiburg, Konstanz 1978, bes. S. 25-30.



387

der Tradition seiner heimatlichen Kunst
stehend und doch weltweit verständlich,
geschaffen hat: Wer diese Bilder betrachtet
und durchmeditiert, die zugehörigen bibli-
sehen Texte nachschlägt, gelangt über diese

«Volksfrömmigkeit» direkt ins Zentrum
des Christus-Geheimnisses. Es ist klar,
dass dieses Hungertuch nicht nur den «ein-
fachen Menschen» anspricht, sondern je-
den, der durch die extrem rationalisierte,
technisierte, komplizierte Welt hindurch
der einfachen Aussagen des Glaubens inne-
wird und auf sie zu horchen anfängt - um
darin den «Grund zum Handeln» zu fin-
den.

2. Liturgiewissenschaft und Religions-
Volkskunde
Die Liturgiewissenschaft bzw. Liturgik

ist «die wissenschaftliche Behandlung des

gottesdienstlichen Lebens (der Liturgie)
unter theologischem, geschichtlichem,
geistlichem, seelsorglichem und rechtli-
chem Gesichtspunkt» (Rupert Berger).
Und die Religions-Volkskunde (als Sparte
der allgemeinen Volkskunde) ist eine wis-
senschaftliche Disziplin, die die Erschei-

nungsformen der Volks- (oder jetzt besser:

der Grund-) Religiosität und die dahinter
stehenden Vorstellungen und Einstellungen
systematisch beobachtet, methodisch be-

schreibt und umfassend interpretiert; sie ist

also eine empirisch-analytische und zu-

gleich hermeneutische Wissenschaft/
Hier ist aber dennoch etwas genauer ab-

zugrenzen, was zur wissenschaftlichen Er-

forschung der Volks-(Grund-) Religiosität
zu zählen ist. Sie erschöpft sich nicht in der

nostalgischen Erinnerung an liebgewönne-
ne Bräuche, die man in Wort und Schrift
und durch liturgische Gremien wieder

«empfehlen» und «einführen» möchte. Sie

hat sich vielmehr an dem auszurichten, was
in Gemeinschaft (Familie, Verein, Jugend-

gruppe, Stadtquartier, Dorf, Pfarrei
an gemeinsamem religiösem Handeln (Be-

ten, Singen, Gesten, Schreiten) mit einer

gewissen Kontinuität geübt wird (also so-
wohl Überkommenes wie das, was eine

kurz- oder langfristige Tradition zu werden

verspricht), aber auch das, was der Einzel-
mensch aus diesen in der Gemeinschaft
übernommenen Formen im kleinsten Kreis
oder ganz privat ausübt.

In der gegenwärtigen Volkskunde^ legt
man das Augenmerk viel weniger auf ab-

sonderliche, auffallende Bräuche als viel-
mehr auf das Alltagshandeln, etwa auf das

Essen, die Freizeit, den Vereinsbetrieb, neu
sich anbahnende Formen des Gemein-
schaftslebens unter Jugendlichen samt ih-
ren Ritualen, die Alltagsbekleidung usw.
Die heutige Religions-Volkskunde unter-
sucht daher zum Beispiel das Wallfahren

nicht mehr als Show am Wallfahrtsort,
sondern als religiöses Tun (dem vielerlei
andere Motive zugemischt sein mögen),
das heraustritt aus der alltäglichen Arbeits-
weit und wieder in sie einmündet, aber

auch auf dem Höhepunkt der Wallfahrt
auf sie bezogen bleibt (bildhaft dargestellt

von Stanislav Bor und mir im TV-Film
«Das Gewohnte, Alltägliche hinter sich las-

sen»); sie untersucht den religiösen
Wandschmuck in den Wohnungen, die

theologische Trivialliteratur (wozu die mei-

sten früheren Schriftenstandsbroschüren

zu rechnen sind), die Einstellung der Ju-

gendlichen zur hierarchischen Kirche und

ihre eigenen religiösen Rituale, den Médita-
tionstrend usw.

Dabei sind stets- drei Dimensionen zu

berücksichtigen: die materielle, die soziale
und die geistige, die alle ineinander über-

greifen; und sie sind unter anderem unter
dem Gesichtspunkt von Innovation und
Tradition und ihres relativen Gewichts in-
nerhalb der übrigen Kulturelemente zu un-
tersuchen. Wenn die Liturgiewissenschaft
die reichen Ergebnisse dieser Forschung
nicht zur Kenntnis nimmt (wie H. Reifen-
berg in seiner «Fundamental-Liturgie»®),
dann ist sie wissenschaftlich blind und pa-
storal verantwortungslos. Der von Jakob

Baumgartner herausgegebene oben er-
wähnte Sammelband hingegen ist reich an

Anregungen für hüben und drüben.
Will die Kirchenleitung wirklich das

«Volk» erreichen bzw. die wesentlichen
Grundsätze und Urbilder des Glaubens
dem (theologisch so verstandenen) «Volk
Gottes» - zu dem der Papst sogut gehört
wie der Theologieprofessor und der Indu-
striearbeiter - nahebringen, dann muss sie

die Grundgegebenheiten der Alltags-
Anthropologie berücksichtigen, wie es et-

wa Stefan Blarer in seiner ausgezeichneten
Schrift «Das Unbehagen im Gemeindegot-
tesdienst» (Rex Verlag, Luzern und Mün-
chen 1978) tut. Es kommt nicht von unge-
fähr, dass sich die Resultate des theolo-
gisch und psychologisch gebildeten Verfas-
sers mit denen des Religions-Volks-
kundlers decken. Er spricht vom Menschen
in der Gross-Gruppe («Masse») mit seiner

gesteigerten Affektivität und Suggestibili-
tät, wie er auf die elementaren Sinnesein-
drücke anspricht und einen Resonanzeffekt

erzeugt, wie wenig er verstandesorientiert
ist (während dieses Geschehens!) und mehr
den Gesetzen des Unbewussten unterliegt,
wie er der Symbolsprache bedarf.

Man wird gestehen, dass die traditio-
nelle Volksreligiosität diesen Ansprüchen
reichlich Rechnung trug. Dieses Bedürfnis
ist in der modernen Welt nicht geringer ge-

worden, im Gegenteil. Liturgie und Volks-

religiosität werden sich gegenseitig be-

fruchten, je mehr sie die Grundbedürfnisse
des Menschen berücksichtigen (dazu gehört
auch das Bedürfnis nach Transzendenz!).
Und Liturgik und Religions-Volkskunde
werden sich gegenseitig befruchten, wenn
sie sich als Komplementär-Wissenschaften
verstehen.'

/so //azznzer

* Der Wissenschaftscharakter der Volkskun-
de, insbesondere der religiösen Volkskunde, in:
Österreichische Zeitschrift für Volkskunde
XXVII/76 (1973) S. 9-30; Erkenntnis in der
Volkskunde. Die Bedeutung Giambattista Vicos
für die Theorie- und Methodendiskussion, in:
ebd. XXXI/80 (1977) S. 3-23.

' Uber die Volkskunde kann man sich gleich
in drei innert Jahresfrist erschienenen Büchern
orientieren: G. Wiegelmann u. a., Volkskunde.
Eine Einführung, Berlin 1977 (Grundlagen der
Germanistik 12); Ina-Maria Greverus, Kultur
und Alltagswelt. Eine Einführung in Fragen der
Kulturanthropologie, München 1978; ,H. Bau-
singer u. a., Grundzüge der Volkskunde, Darm-
Stadt 1978. Das letzte Buch krankt daran, dass

seine Verfasser zwar den ideologischen Splitter
im Auge der andern wahrnehmen, aber den ideo-
logischen Balken im eigenen Auge nicht. - Le-
senswert sind auch: Ingeborg Weber-
Kellermann, Deutsche Volkskunde zwischen
Germanistik und Sozialwissenschaften, Stuttgart
1969 (Realienbücher für Germanisten M 79); H.
Bausinger, Volkskunde. Von der Altertumsfor-
schung zur Kulturanalyse, Berlin und Darmstadt
o. J. (1971); Gerhard Heilfurth, Volkskunde, in:
Handbuch der empirischen Sozialforschung
(hrsg. von R. König), Band 4, Stuttgart/ 1974, S.

162-225.
s Vgl. meine Rezension in der Beilage

«Christ und Kultur» vom 24. Februar 1979.

' Über die Aufmerksamkeit, die die Volksre-
ligiosität in Lateinamerika seit einigen Jahre'n

von Seiten der Theologie und der Kirchenleitung
erfährt, kann hier nicht gehandelt werden; sie

wäre einer eigenen wissenssoziologischen Unter-
suchung wert!

Dokumentation

Den Glauben in
Freiheit bekennen
A/v /frganznng t/er ifr/r/z/rttng t/er

sc/zö/e von Mat/agtw/rar zznt/ z'n t/erse/ben
Absz'c/zf (SA"Z 7/7979) t/o&wmen/z'ere« wz'r

z'm /o/gent/en t/en //zrZenbrz'e/ t/er ßz'jcbö/e
von A/opa/nbz'gzte vorn 3. Dezember 7973
z'n t/er (?berse/zzzng t/e.s Pres^et/z'enx/ej' t/es
Se/rre/arztz/es t/er DeitZvc/zen fi/sc/zo/s/ton-
/erenz. Pet/tzAt/z'on

Einleitung
1. Im Bewusstsein unserer Verantwor-

tung als Bischöfe fühlen wir uns verpflich-
tet, den Weg der Kirche in unserem Land



388

und in der Welt aufmerksam zu verfolgen
und das uns anvertraute Volk Gottes mit
Festigkeit und Eifer zu betreuen. Wir hal-

ten es deshalb für angebracht, diesen unse-

ren Brief zu> Beginn des Advents an Euch
zu richten.

2. In dieser Phase der Revolution ist die

Situation der Kirche in Moçambique für
uns alle Anlass zu grossen Hoffnungen,
aber auch zu einigen Besorgnissen. Wir
stellen in der Tat fest, dass die christlichen
Gemeinden in allen Diözesen wachsen, be-

sonders nach der nationalen Seelsorgekon-
ferenz; die Laien übernehmen schrittweise
ihre Verantwortung in den Gemeinden und
bei der Ausübung der ihnen anvertrauten
Ämter. Gleichzeitig stellen wir fest, dass al-
le den Wunsch haben, den Glauben zu ver-
tiefen und ihn zu bezeugen, sogar unter Ge-

fahren und Opfern.
Der Austausch von Erfahrungen in den

Gemeinden und Diözesen hat zu grösserer
Gemeinsamkeit und Inkarnation der Kir-
che in unserem Land beigetragen.

3. Andererseits stellen wir fest, dass vie-
le Christen mit Schwierigkeiten kämpfen,
um den Anforderungen ihres Glauben ge-
recht zu werden. Das Fehlen religiöser
Freiheit - eine Tatsache, die immer deutli-
eher wird -, die schwierige Lage auf
Diözesan- oder Gemeindeebene in verschie-
denen Teilen des Landes veranlasst uns,
unser Hirtenwort an Euch zu richten.

Grundfreiheiten
4. Die nationale Unabhängigkeit bestä-

tigte und konkretisierte die tiefe Sehnsucht
des Volkes von Moçambique nach der Aus-
Übung von Freiheit. Deshalb begrüssen wir
voller Freude die Anerkennung von Grund-
freiheiten und Grundrechten im Wortlaut
der Verfassung der Volksrepublik Moçam-
bique. Die Verfassung erkennt die Freiheit
der Meinungsäusserung, die Versamm-
lungsfreiheit und die Vereinigungsfreiheit
an (Art. 33); die Freiheit, eine Religion
auszuüben oder nicht, wird gewährleistet
(Art. 33); niemand darf wegen seiner Haut-
färbe, seiner Rasse, seines Geschlechts, sei-

ner Abstammung, seiner Heimat, seines

Glaubens, seines Bildungsgrades, seiner ge-
seilschaftlichen Stellung oder seines Beru-
fes benachteiligt oder bevorzugt werden

(Art. 26).
Die Verfassung erkennt ebenfalls die

Unverletzlichkeit der Wohnung und des

Briefgeheimnisses an (Art. 33); niemand
darf verhaftet oder einem Prozess unterzo-
gen werden, wenn nicht die gesetzlichen
Vorschriften beachtet werden; den Be-

schuldigten wird vom Staat das Recht auf
Verteidigung garantiert (Art. 36); ausser-
dem werden garantiert der Schutz der Ehe,
der Familie, der Mutterschaft und der

Kindheit (Art. 29); das Recht auf Arbeit
und Bildung (Art. 7 und 31), das Recht auf
Gesundheit und medizinische Versorgung
(Art. 16 und 37), das Recht, an der Grün-

dung und Festigung der Demokratie mitzu-
wirken in allen Bereichen der Gesellschaft
und des Staates (Art. 27).

Die Verfassung betont ausdrücklich,
dass die Freiheiten des einzelnen allen

Staatsbürgern der Volksrepublik Moçam-
bique vom Staat garantiert werden (Art.
33).

Diese und andere Grundfreiheiten wer-
den auch vom internationalen Recht und
den internationalen Übereinkommen aner-
kannt.

5. Die Kenntnis dieser Grundfreiheiten
und Rechte mit den entsprechenden Pflich-
ten bedeutet eine Verpflichtung für uns al-
le. Ohne diese Kenntnis ist es den Men-
sehen in Moçambique nicht möglich, sich

als Mensch und als Staatsbürger zu ver-
wirklichen, noch weniger ist es möglich,
die verletzten Freiheiten und Rechte wie-

derzuerlangen oder bewusst am Aufbau ei-

ner gerechten und freien Gesellschaft mit-
zuwirken.

6. Deshalb ermahnen wir euch, darüber
nachzudenken, und den Wert dieser Frei-
heiten in der Praxis noch zu vertiefen, wir
ermahnen euch, nicht müde zu werden, am
Aufbau einer Gesellschaft mitzuwirken,
die frei von Angst, Diskriminierung und

Zwang ist, einer Gesellschaft, in der der

Mensch nicht zerstört wird, sondern sich

ganz verwirklichen kann. In der Verbun-
denheit zu euch und in der Verpflichtung
unseres Amtes wollen wir euch darauf hin-
weisen, wie hoch der Wert dieser Grund-
freiheiten ist und wie sehr sie verteidigt
werden müssen.

Glaubensfreiheit
7. Die Glaubensfreiheit ist eine dieser

Grundfreiheiten. Auch sie ist ausdrücklich
in der Verfassung der Volksrepublik Mo-
çambique festgelegt (Art. 33). Unter Glau-
bensfreiheit versteht man, dass «auf nie-
mand Druck ausgeübt werden kann, weder

von Einzelpersonen noch von Gesell-

schaftsgruppen oder irgendeiner weltlichen
Macht, so dass in Glaubensdingen nie-
mand gezwungen werden kann, gegen sein

Gewissen zu handeln und niemand daran

gehindert werden kann, in Übereinstim-

mung mit seinem Gewissen zu handeln,

privat oder öffentlich, allein oder in der

Gemeinschaft mit anderen, innerhalb der

gebührenden Grenzen».'

Im Artikel 33 der Verfassung der

Volksrepublik Moçambique wird die Frei-
heit anerkannt, eine Religion auszuüben
oder nicht, und es wird unterstrichen, dass

der Staat dem Staatsbürger diese Freiheit

garantiert. Es ist nicht die Rede von gläu-
big oder nicht gläubig, sondern von der

Freiheit, den Glauben auszuüben.
8. Die Freiheit, den Glauben auszu-

üben, schliesst unter anderem folgendes
ein: sich nach bestimmten Normen zu ver-
halten, den Gottesdienst öffentlich abzu-

halten; Glaubensunterweisung an die Reli-

gionsmitglieder; Wahl, Ausbildung, Er-

nennung, Versetzung der Amtsträger; in
Verbindung zu treten mit Religionsgemein-
schaften in anderen Teilen der Welt; Be-

reitstellung von ausreichenden Mitteln für
die Ausführung von kirchlichen Gegen-
ständen; Bekundung des Glaubens in Wort
und Schrift, wobei aber jeder Bekehrungs-
eifer vermieden werden soll, das bedeutet

frei von Druck oder Überredung; Glau-
bensfreiheit bedeutet ausserdem, den be-

sonderen Wert der kirchlichen Gesell-

schaftslehre frei darzulegen uns sich frei zu
versammeln, um den Glauben zu vertiefen.

9. Wir räumen ein, dass die öffentli-
chen Kräfte bestimmte einschränkende

Vorschriften für die praktische Ausübung
der Glaubensfreiheit aufstellen können.
Solche Vorschriften haben jedoch nur eine

Legitimation, wenn sie aus Gründen des

Allgemeinwohls unerlässlich sind.^

Es ist uns jedoch unverständlich, wie
sich die gesetzlich zugesicherte Glaubens-

freiheit und die systematische Tendenz zur
Glaubenszersetzung miteinander vereinba-

ren lassen. Ebenso unverständlich ist es,

wie es mit der Verfassung zu vereinbaren

ist, wenn bestimmte Einschränkungen in
der Religionsausübung auf das ganze Land
übertragen werden.

10. In diesem Zusammenhang erinnern
wir an die Schwierigkeiten, auf die Chri-
sten stossen, wenn sie sich versammeln und
den Gottesdienst feiern, hauptsächlich
wenn sie in Dorfgemeinden oder in befrei-
ten Gebieten leben; an die Hindernisse, die

den Eltern bei der christlichen Erziehung
ihrer Kinder entgegengestellt werden, an
die Einschränkungen, die Bischöfe, Prie-
ster und andere Verantwortliche bei der Er-
füllung ihrer Seelsorgeaufgabe antreffen,
die ungerechtfertigte Kritik an der Reli-

gion, den Zwang zum Atheismus und die

Diskriminierungen aus Glaubensgründen.
11. Wenn wir diese Zustände heraus-

stellen, wollen wir darauf hinweisen, dass

der Aufbau einer Gesellschaft freier Men-
sehen unvereinbar ist mit den bestehenden

Verletzungen der Glaubensfreiheit.
«Die Kirche bedauert die ungerechtfer-

tigten Diskriminierungen, die einige Zivil-
behörden zwischen Gläubigen und Nicht-
gläubigen machen unter Missachtung der

' Dignitatis Humanae, 2.
* Vgl. Dignitatis Humanae, 7.



389

menschlichen Grundrechte. Sie bittet für
die Gläubigen um die genügende Bewe-

gungsfreiheit, damit sie auch in dieser Welt
das Haus Gottes errichten können. Die Un-

gläubigen fordert sie auf, mit aller Objekti-
vität das Evangelium Jesu Christi zu prü-
fen.

Weil die Kirche die Gewissheit hat, dass

ihre Botschaft dem ureigenen Streben des

menschlichen Wesens entspricht, verteidigt
sie diese würdevolle Berufung des Men-

sehen, um all denen Hoffnung zu geben,

die nicht an die Grösse ihres Schicksals zu

glauben wagen.»'
12. Wir ermahnen euch Christen, euren

Glauben in der gegenwärtigen Situation zu

leben, seid allezeit bereit zur Verantwor-

tung jedem gegenüber, der Rechenschaft

fordert über die Hoffnung, die in euch lebt

(1 Petr 3,15), und wisset auch, dass «mit
denen, die Gott lieben, Gott in allem mit-
wirkt zum Guten» (Rom 8,28); es sei euch

immer gegenwärtig, dass alle Menschen gu-
ten Willens sich dafür einsetzen, dass tat-
sächlich alle die Freiheiten geniessen, auf
die sie einen Anspruch haben. Zeigt euch

solidarisch mit denen, die um des Glaubens

willen leiden, weil wir alle zusammen einen

einzigen Leib bilden (1 Kor 12,13).
13. Wir ermahnen euch auch, die Lei-

den mit Freude zu ertragen, da ihr wisst,
dass dieselben Widerwärtigkeiten euren in
der Welt zerstreuten Brüdern auferlegt sind

(2 Petr 5,9). Als ein Ergebnis dieser Leiden
erhoffen wir, dass die Einheit der Kirche in
der Gemeinschaft mit dem Leiden Jesu

Christi tiefer erlebt werden möge.
14. Diese Widerwärtigkeiten dürfen im

Christen keine Hass- oder Rachegefühle er-
wecken, aber ebenso wenig dürfen sie An-
lass zu Schwarzmalerei und Desinteresse in
bezug auf die nationalen Belange sein. Das

Gegenteil soll der Fall sein: beseelt von auf-
richtiger Nächstenliebe sollte der Christ
sich noch stärker engagieren, um seinen

Beitrag zum Allgemeinwohl zu leisten.

«Die Katholiken bemühen sich zusammen
mit allen Menschen guten Willens, alles zu

fördern, das wahrhaftig, gerecht und heilig
ist, alles, das wert ist, geliebt zu werden.

Die in politischen Angelegenheiten er-
fahrenen Katholiken, die fest im Glauben
und in der christlichen Lehre verwurzelt
sind, sollen es nicht ablehnen, öffentliche
Ämter zu übernehmen, da sie durch eine

gute Amtsführung zum Allgemeinwohl
beitragen können.»*

15. Im konkreten Fall Moçambique, wo
die Gesellschaftsordnung von einer

marxistisch-leninistischen Partei bestimmt
wird, dürfen die Gefahren, denen der

Christ hinsichtlich seines Glaubens ausge-
setzt ist, wenn er politische Aufgaben über-

nimmt, nicht unterschätzt werden. Die

Ideologie, die diese politischen Strukturen
inspiriert, schliesst auch die Negation Got-
tes ein und spricht dem Menschen die gei-

stige Dimension ab; im übrigen stellt das

Wirkungssystem der Ideologie in sich einen

Prozess dar, der darauf abzielt, die Grund-
lagen des Glaubens zu unterhöhlen.

16. Die Kirche schätzt die Aktivität der

Personen, die sich in den Dienst des Staates

stellen und entsprechende Aufgaben zum
Wohl der Allgemeinheit übernehmen, sehr

hoch ein'.
Deshalb geben die Christen, die im poli-

tischen Leben stehen, ein Zeugnis der

Nächstenliebe und sind für alle - selbst in
feindlicher Umgebung - ein Zeichen und
eine Quelle der Hoffnung. Bemüht euch

deshalb darum, die christliche Erfahrung,
das Urteilsvermögen, die politische Kraft
und den Diensteifer zu stärken. Bewahrt
euch von Anfang an eine eindeutige Glau-
benshaltung; haltet die Verbindung mit
den christlichen Gemeinden aufrecht, wo
immer sie sich befinden; es ist nicht immer
leicht, sie regelmässig aufzusuchen; vertieft
den Glauben durch das Wort Gottes, das

Gebet und durch den Dialog mit euren
Glaubensbrüdern.

«Diejenigen unter euch, die befähigt
sind, die schwierige und vornehme Kunst
der Politik auszuüben, sollen sich darauf
vorbereiten und versuchen, es so zu tun,
ohne an das eigene Interesse oder an mate-
rielle Vorteile zu denken.»'

Schlussermahnung
17. Jeder Christ soll in der Umgebung,

in der er lebt, die Gegenwart der Kirche re-

präsentieren. Dafür ist es unerlässlich, dass

er nicht isoliert lebt, sondern in enger Ver-
bindung zu seiner Gemeinde und so mit der

Kirche des Landes und der Weltkirche ver-
bunden ist.

Dieser Gemeinschaftsgeist gibt dem

Christen die Möglichkeit, die Bedeutung
und den Stellenwert der Ereignisse richtig
einzuschätzen, Ideen und Gesinnungen
richtig zu beurteilen, so dass von seiner

Anwesenheit eine kritische und konstrukti-
ve Wirkung ausgeht und er sich nicht durch
die Zeitströmungen und durch seine Umge-
bung aufreiben lässt'. So wie der hl. Pau-
lus sagt; «Wir sollen nicht mehr unmündi-
ge Kinder sein, hin- und hergeschaukelt
und umhergetrieben von jedem Wind der
Lehre durch das Trugspiel der Menschen,
durch Arglist im Dienste des Irrtums; nein,
die Wahrheit sollen wir in Liebe sagen und
das All zu dem hinwachsen lassen, der das

Haupt ist, zu Christus» (Eph 4,14-15).
3. Dezember 1978, am Tag des hl. Fran-

ziskus Xaver
Die BAc/to/e von A/opa/nöh/ne

3 Gaudium et Spes, 21.
* Apostolicam Actuositatem, 14.

' Gaudium et Spes, 75.
* Vgl. Octogesima Adveniens, 5.

Paedagogica 1979
Vom 19. bis 24. Mai fand in den Hallen

der Mustermesse in Basel die Paetfegog/ca
7979, die 2. Fachausstellung für Schulung,
Ausbildung und Fortbildung, statt. Die
räumlich eher kleine Fachausstellung lief
unter dem Motto fernen/är e/n neues 7a/tr-
Ziunder/.

Neben dem kommerziellen Teil der

Ausstellung, der relativ umfangreich war,
stand die Auseinandersetzung mit den

Lehr- und Lernmöglichkeiten der Zukunft
im Vordergrund. Dem diente sowohl das

grosse Angebot an Referaten und Diskus-
sionen, wie auch verschiedene thematisch
orientierende Stände und Standgruppen.
Das Ganze bot einen interessanten Einblick
über verschiedene Versuche und Wege, auf
denen man den Lernprozess jetziger und

zukünftiger Generationen entfalten will,
möglichst ohne seelische Zwänge, dafür

aus innerer Freiheit. Damit soll die Per-
sönlichkeitsentfaltung des jungen Men-
sehen angestrebt werden; ein Hineinzwän-

gen in bereits vorhandene Schemen - als

Ziele - will man so bewusst vermeiden.

Epochal Neues war dabei allerdings nicht
zu entdecken.

Einige Beobachtungen seien hier festge-

halten, ohne deswegen ein Urteil über das

Ganze sich anmassen zu wollen. Vorerst
scheint man bewusst vom allzu technisier-
ten Roboter-Mensch, wie er in der letzten

Paetfagogfea anzutreffen war, sich abzu-

setzen; der einzelne Mensch soll seine na-
türlichen Fähigkeiten zum Ausdruck brin-

gen können und nicht technisch gelenkt
werden. Hinweise und Versuchs-Mög-
lichkeiten zu kreativem Schaffen waren
deshalb mehrfach zu finden. Rechter

sportlicher Haltung wurde grosse Beach-

tung geschenkt. Ebenfalls wurde die ganze
Problematik einer durch hochgezüchtete
Technik bedrohten Natur aufgezeigt. Der
Mensch soll lernen, mit natürlichen Kräf-
ten, die es in der Schöpfung noch zu ent-
decken gilt, seine Umwelt lebenswert zu er-



390

halten. In dieser starken Betonung der na-
türlichen Wege - gleichsam im Gegensatz

zu den nur technischen - wurde ein Akzent
gesetzt, der im Vergleich zu früheren ähnli-
chen Veranstaltungen als Fortschritt be-

zeichnet werden kann.

Hingegen konnten viele aufgezeigten
Wege deshalb nicht befriedigen, weil die

Wege nicht von einem Wertdenken und da-

mit nicht von Wert-Zielen getragen waren.
Die Erziehung zu einer echten Wertskala
gehört zweifellos auch zum Lernen für ein

neues Jahrhundert; doch dafür waren die
Hinweise eher mangelhaft. Dass bei sol-
chen Fachmessen diese zentrale Forderung
des Lernens zu kurz kommt, muss man
doch bedauern. Dabei wurde bereits wäh-
rend der offiziellen Eröffnungsfeier auf
diese Gefahr hingewiesen: es sei wohl im-
mer leichter, neue Wege des Lernens aufzu-
zeigen als zu richtigem Wertdenken hinzu-
führen, es dürfe aber eine neue Form nur
angeboten werden, wenn dadurch zu
Wahrheit und Gültigkeit vorgedrungen
werde. Dieses Letzte aber war doch nur
schwer zu finden. Es wurden wohl interes-

sante Wege des Lernens gezeigt, aber von
den notwendigen ethischen Lebenshaitun-

gen war kaum die Rede. Ob dies in den Re-
feraten und Gesprächen mehr zum Aus-
druck kam, kann hier nicht beurteilt wer-
den.

Damit ist es auch nicht verwunderlich,
dass die religiösen Dimensionen in diesem

«Lernen für ein neues Jahrhundert» voll-
ständig fehlten. Natürlich hätten die Kir-
chen auch einen eigenen «Stand» mieten
und hier ihre Anliegen anbieten können.
Aber bei solchen Messen geht es nicht dar-

um, dass an einem bestimmten Ort auch
noch von Gott und Glauben geredet wird,
sondern man müsste erwarten können,
dass, wenn von Erwachsenenbildung und

von Lernen in der Schule gesprochen wird,
diese Dimension in allem letztlich auf-
scheint. Hier wurde einmal mehr die Säku-
larisation konsequent durchgeführt.

Immerhin müsste man sich überlegen,
ob eine Präsenz der Kirche bei ähnlichen
Veranstaltungen - man denke an die DI-
efecfer, die 1981 wieder nach Basel kommen
soll und deren Ausstrahlungskraft be-

stimmt grösser ist - nicht auf lange Sicht
vorbereitet werden müsste, um so einem

nicht unbedeutenden Anliegen gerecht zu
werden. Auch notwendige finanzielle Auf-
Wendungen dürften davon nicht abhalten.

Hat eine solche Fachmesse grosse Effi-
zienz? Darüber zu urteilen, wäre wohl ver-
messen. Es ist auch schwer, sich Rechen-
schaft zu geben, wieviele Kreise durch diese

Messe angesprochen wurden; der Um-
stand, dass gleichzeitig die Ausstellung Das
De/- wr«7 w/> stattfand, lässt vermuten,

man wollte dadurch der Paerfagog/ra noch

etwas mehr Besucher zuführen, was sich

auch bewahrheitet haben dürfte. Eigentli-
che Initialzündungen im Sektor fernen und
fe/îren gingen von der Paerfagogfea 7979 si-

eher nicht aus. Ihre Aufgabe war es wohl
eher, auf dem langen Weg des Suchens im
Sektor Schulung, Ausbildung und Fortbil-
dung die Möglichkeit eines kurzen besinnli-
chen Haltes anzubieten.

7?ofcerrFäg/;'sfer

Interfac-Tagung im
ökumenischen Zentrum
Kehrsatz
Über das Wochenende vom 4. bis 6.

Mai fand im ökumenischen Zentrum Kehr-
satz bei Bern die Interfac-Tagung 1979

statt. (Interfac ist ein Verband von Fach-
Schäften der theologischen Fakultäten und
Seminarien aller christlichen Konfessionen
der Schweiz mit dem Ziel, den Kontakt
zwischen den Theologiestudierenden aller

christlichen Bekenntnisse zu fördern.)
Die Einheit, um die Jesus für seine Jün-

ger im hohenpriesterlichen Gebet (Joh 17)

bittet, bestimmte als zentrales Thema die

Interfac-Treffen der letzten Jahre. Wir ha-
ben uns während dieser Tagungen vor al-
lern mit theologischen Problemen ausein-

andergesetzt. Nun ist es unser Anliegen, zu

überlegen, wie Ideen, Vorschläge und
Wünsche, die uns vorschweben, im Ge-

meindealltag verwirklicht werden können.
Deshalb hatten wir als Tagungsort Kehr-
satz gewählt, wo uns die dortige Kirchge-
meinde in freundlicher Weise ihr ökumeni-
sches Zentrum zur Verfügung stellte. Ihr
und besonders den Verantwortlichen der

Kirchgemeinde sowie den beiden Pfarrern
sei dafür herzlich gedankt. In Kehrsatz hat-
ten vor einigen Jahren Reformierte und
Katholiken gemeinsam eine Kirche geplant
und gebaut. Wir konnten mit Freude fest-
stellen, dass hier ein grosser Teil unserer
Wünsche bereits Wirklichkeit ist.

Unser Treffen wurde als Herausforde-
rung verstanden, Rechenschaft zu geben,

was in Kehrsatz passiert ist: Die evangeli-
sehe Kirchgemeinde beschliesst, eine Kir-
che zu bauen - am Ende ist ein ökumeni-
sches Zentrum da. Nachdem die Planung
für eine reformierte Kirche bereits angelau-
fen war, kamen die Katholiken: «Wir wol-
len mit Euch bauen!» Dieser Wunsch stiess

nicht bei allen auf eitle Freude, sollte doch
der Bau nicht noch länger hinausgezögert
werden. Laien (vor allem aus Mischehen),
unterstützt von den beiden Pfarrern, setz-

ten sich aber für einen gemeinsamen Kir-

chenbau ein. Als günstiges Moment wirkte
sicher der Umstand mit, dass beide Konfes-
sionen noch keine Kirche hatten und ihre
Gottesdienste in einem Schullokal - also
bereits schon damals am gleichen Ort - fei-
ern mussten.

Die Planung musste also nochmals neu
beginnen und eine ökumenische Baukom-
mission geschaffen werden. Reformierte
und Katholiken begegnen einander, lernen
sich schätzen und einander anerkennen.
Hinter dem Wunsch nach einem gemeinsa-

men Kirchenbau standen nicht mehr nur
ökonomische, sondern vor allem ökumeni-
sehe Beweggründe. Aus verschiedenen Ur-
Sachen musste der Baubeginn immer wie-
der hinausgeschoben werden, bis im Mai
1975 mit dem Aushub begonnen werden
konnte. Am 2. November 1975 konnte der

Grundstein mit den eingemeisselten Wor-
ten aus dem hohenpriesterlichen Gebet
Jesu: «Auf dass sie alle eins seien» (Joh
17,21) gelegt werden. Die Einweihungsfei-
erlichkeiten fanden vom 5. bis 7. Novem-
ber 1976 statt.

Das Gotteshaus ist aber nicht nur ein

Ort, wo katholische und evangelische Chri-
sten einfach nebeneinander wohnen, son-
dern ein Ort echter ökumenischer Begeg-

nung. Den Kehrsatzern liegt der Fortbe-
stand der Gemeinde am Herzen, die Sorge,
damit das Ganze sich nicht verflacht. Die
regelmässigen ökumenischen Gottesdienste

(6mal jährlich) müssen gewährleistet sein.

Auch der Religionsunterricht wird weitge-
hend auf ökumenischer Basis erteilt. Das-
selbe gilt für die Jugendarbeit, Erwachse-

nenbildung und andere kirchliche Dienste

(Besucherdienst, Sorge um die Neuzuzügler
u. a.). Aber auch in diesen Bereichen wird
der Gefahr der Verflachung und flauen To-
leranz entgegengetreten. Deshalb wurde als

kritische Instanz ein «ökumenischer Rat»
gegründet. Die Richtlinien des Zweiten Va-
tikanischen Konzils und der Synode 72

werden studiert. Es geht um eine Neubesin-

nung der Reformation und damit «um eine

Rückbesinnung auf das <gemeinsame

Erbe>, um das aufmerksame Hinhören auf
die uns gemeinsam geschenkte Heilige
Schrift, um den Gehorsam gegenüber dem

einen Herrn der Kirche» (Festschrift zu den

Einweihungsfeierlichkeiten). In Kehrsatz
wurde und wird verstanden, dass Ökumene

nicht ein einmaliges Ereignis, sondern ein
dauernder Prozess der Öffnung ist.

Dass sich die Kehrsatzer der Gefahr der

unkritischen Toleranz bewusst sind, haben

die Gemeindeglieder bewiesen, mit denen

wir am Samstagnachmittag in Gruppen
über Mischehenprobleme und über das

Abendmahls- bzw. Eucharistieverständnis
diskutieren konnten. Niemand hat sich ge-

niert, Einwände oder Vorbehalte anzumel-



391

den. Man steht zu dogmatischen Differen-
zen und will sie nicht einfach nivellieren
oder nicht wahrhaben. Beeindruckend war
die Begegnung mit einerGruppe von Jugend-
liehen der Pfarrei am Samstagabend. Sie

wunderten sich über unser Staunen. Für sie

ist das, was in Kehrsatz passiert, selbstver-

ständlich. Mit ihnen feierten wir einen Me-
ditationsgottesdienst, den sie vorbereitet
hatten.

Am Sonntagmorgen durften wir den

ökumenischen Gottesdienst mit Tauffeier
mitgestalten (Predigt, Gesang, Gebet).
Beim anschliessenden Apéro konnten wir
uns mit den Gottesdienstteilnehmern unter-
halten. «Ich glaube, Sie geben uns zu viel
Kredit!» erklärten mir einige Besucher. Sie

sind sich bewusst, dass sie zwar unterwegs
zum Ziel - aber noch nicht beim Ziel der

Einheit aller Christen angelangt sind.
Me/nrat? Loser

«Gemeinschaft leben -
Grenzen überwinden»
Entsprechend diesem Motto mussten

am Euro-Lager 1979, dem Treffen von Ju-
gendlichen aus Deutschland, Österreich,
Liechtenstein, Südtirol und der Schweiz in
Tänikon, zunächst Grenzen überwunden
werden. Eine erste Grenze war mit den ver-
schiedenen Nationalitäten gegeben. Eine
zweite Grenze, die zu Beginn recht spürbar
im Raum stand, war die Barriere zwischen
Behinderten und Nichtbehinderten. Bei

manchen Teilnehmern hielt die Scheu vor
den Behinderten auch die ganze Zeit an. 30

Geistigbehinderte befanden sich nämlich
unter den 230 Teilnehmern. Sie kamen aus
der Schweiz und aus der Bundesrepublik.
Doch bereits am Samstag gelang es, die
Grenze zwischen Behinderten und Nichtbe-
hinderten zu überwinden. Bei musischen
und handwerklichen Interessengruppen
gehörten die Behinderten schnell dazu.
Gleich verlief die Entwicklung am Lager-
feuer am Samstagabend, beim Gottes-
dienst, einem Wettbewerb und dem Fest

am Sonntag. Doch auch sonst klappte es

nicht immer hundertprozentig mit der Ver-
wirklichung der Gemeinschaft. «Wir glau-
ben, dass die Lagerteilnehmer diesem An-
spruch nicht immer gerecht wurden,» stel-
len Mitglieder der Lagerleitung in einer
kurzen Bilanz in der Lagerzeitung fest.

Begonnen hatte alles mit dem Wunsch
des Fernsehens, einen von Jugendlichen ge-
stalteten Gottesdienst über Eurovision aus-
zustrahlen. Dieser Gottesdienst fand im
Münster auf der Insel Reichenau statt, das

dazugehörige Lager - das erste Euro-Lager
- auf dem Zeltplatz bei Litzelstetten in der

Nähe von Konstanz. Am Pfingstmontag
fanden ein paar Thurgauer, die Sache soll-
te nicht im Sande verlaufen. Deshalb be-

schlössen sie gemeinsam mit den anderen,
an Pfingsten 1979 ein Lager in der Schweiz
durchzuführen. Das Ziel bestand darin, die
Freundschaft und Gemeinschaft, die beim
ersten Euro-Lager entstanden war, weiter-
zuführen. Das Bestreben geht dahin, das

Euro-Lager zu einer ständigen Einrichtung
werden zu lassen.

Neben den Aktivitäten kam das Ge-

spräch nicht zu kurz. Das Thema Europa
stand ebenso an wie die Atomkraft, die

Frage nach dem persönlichen Glauben und
nach Liebe ohne Trauschein. Auch sonst
bot sich vielfach die Möglichkeit zu Ge-

sprächen in kleinen Kreisen und Gruppen.
Wer die Stille suchte, der fand sie in der
kleinen Kapelle neben der Kirche. Dieser
Ort wurde speziell als Zone der Ruhe für
Meditation freigehalten. Gemeinsam mit
den Gottesdiensten am Sonntag und Mon-
tag sowie mit den Meditationen am Mor-
gen und Abend wurde das religiöse Ele-
ment im Lager hervorgehoben. Mit dabei

waren je ein Jugendseelsorger aus Öster-

reich, der Bundesrepublik und der
Schweiz. Getragen werden die Euro-Lager
von katholischen Trägern - auf schweize-
rischer Seite von der Katholischen Jugend-
seelsorge Thurgau (Postfach 257, 8570

Weinfelden) -, jedoch bemüht man sich in-
tensiv, die Begegnungen für Jugendliche
aller Konfessionen offen zu halten. So er-
fährt auch der ökumenische Gesichtspunkt
grosse Aufmerksamkeit.

Acfa/herf ßrüLc/t

Die Unio
sacerdotum adoratorum
Seit der letzten Berichterstattung verlo-

ren wir zwei Mitglieder: P. Beat Steiner,
Antoniuskonvikt in Pensier, und Pfr. Res.

Josef Jörger, Vais. An ihrer Stelle durften
wir 6 neue Mitglieder aufnehmen, so dass

unsere unio etwas über 150 Mitglieder
zählt.

Das Anliegen unserer Vereinigung und

zugleich die einzige Pflicht, die wöchentli-
che Anbetungsstunde coram SS. ist nach

wie vor aktuell und wird durch die zuneh-

mende Belastung mit Arbeiten aller Art im-

mer aktueller. Auch Rektor Karl Kirchho-
fer, Luzern, hat an einer Tagung in der

Paulus-Akademie in Zürich am 22./23.

April 1978 daran erinnert, wenn er sagte,
Priester und Katecheten müssten sich

«wehren können gegen das Zerrissensein,
das Aufgefressenwerden von den vielfälti-

gen Aufgaben»', die an sie herangetragen
werden. Sich dagegen wehren? Mancher

wird das fast für unmöglich halten. Mit gu-
tem Willen wird es möglich sein. Zwei aus-

serchristliche Beispiele als Beleg: Vom frü-
heren Vorsitzenden der kommunistischen
Partei Chinas, Mao Tse-Tung wird berich-

tet, dass er sich immer wieder, von Zeit zu

Zeit, von der Öffentlichkeit zurückgezogen
habe, um zu meditieren. Er brauche diese

Stille, sagten seine Parteigenossen, um aus

ihr wieder verjüngt hervorzutreten. Er
müsse zuerst in sich selber die Harmonie
herstellen, damit sie nachher in seinem

Volk entstehe'. Und aus Afrika berichtet
eine Missionsärztin, dass der Dorfchef
durch Abgaben von der Dorfgemeinschaft
erhalten werde, damit er Zeit zum Nach-
denken habe, und so ein weiser Richter und
Lenker des Dorfes sein könne'.

Diese Stille vor Gott bei der Anbetung
kann tatsächlich sehr viel mithelfen, zu
sich selber zu kommen. Ein Beispiel aus

dem Leben des hl. Pfarrers von Ars weist
darauf hin. Er habe oft einen Bauern in der

Kirche vor dem Tabernakel gesehen, stun-
denlang, bewegungslos. Er habe ihn ge-

fragt, was er denn in dieser Zeit tue. Und
der Bauer sagte: «Ich schaue auf ihn, er
schaut auf mich, und wir sind zusammen
glücklich»''. Welch tiefe Weisheit steckt
doch in diesem Wort - eine Weisheit, um
die wir den Bauern ehrlich beneiden, da wir
wohl kaum schon so weit sind im geistli-
chen Leben. Dieser Bauer hat aber die An-
betung wirklich so genommen, wie sie sein

soll und wie sie ein moderner geistlicher
Schriftsteller beschrieben hat:

«Anbeten heisst sich niederwerfen und
zutiefst innewerden, dass es nichts Grosses

gibt als seinen Namen: Du allein bist der

Heilige, der Herr, der Höchste. Anbeten,
das heisst, zu Gott jenes Wort sagen, das

man allein ihm sagen kann: Du mein Herr
und mein Gott, mein Leben und mein alles!

Anbeten heisst sich Gott in die Hand geben
in einem letzten Vertrauen. Anbeten heisst

das eigentlichste Wort aussagen, das die

Kreatur zu sagen hat. Eine Besinnung dar-

über, ob es auch in unserem Leben die Ein-
samkeit, Stille und Gnade der Anbetung
gibt, wäre für uns alle heilsam. Wie leicht
kreisen wir um das eigene Ich. Wie we-
nig sind wir niedergeworfen und erschüt-

tert vor der Majestät Gottes. Wie leicht
schleicht sich auch in das liturgische Gebet

Selbstgefälligkeit und Geschäftigkeit
ein»'.

' SKZvom20. Juli 1978, S. 451.
^ Peyrefitte, Wenn sich China erhebt er-

zittert die Welt, Wien/Hamburg 1974, S. 25 f.
' Echo aus Afrika vom April 1978, S. 86 f.
' Ruhrwort vom 23. Dezember 1978.
' Franz Huber, In seiner Hand sind deine

Sorgen, 1978, S. 31 f.



392

Besenbüren, Provinzverwalter, Werthen-
stein; P. //ans Zz'/z/wa/zn, 1932, von Wol-
husen, Prorektor, Kollegium Nuolen; P.

/ose/ Kögf/;, 1941, von Seewen (SO), Ex-

ternenpräfekt, Kollegium Nuolen.
Zum Provinzsekretär wurde gewählt:

P. 7aA:o£ Fz'sc/zer, 1914, von Triengen,
Werthenstein.

Amtsantritt: 1. Juli 1979.

me übernehmen. Zur Verfügung stehen so
2364 Filme von ausländischen Botschaften,
Wirtschaftsunternehmen, touristischen Or-
ganisationen und Institutionen der öffent-
liehen Fland. Darunter hat es Filme, die
auch für die kirchliche Jugendarbeit und
Erwachsenenbildung eingesetzt werden
können (Erlachstrasse 21, 3000 Bern 9).

Bo// lFe/6o/

Wenn man das weiss, begreift man
Papst Paul VI., wenn er in seiner Anspra-
che an amerikanische Bischöfe sagte, sie

selber und ihre Gläubigen möchten «die
wertvolle Ausübung der eucharistischen

Anbetung» nicht vergessen®. Und Bischof
Alois Brem von Eichstätt schrieb in seinen

«Gedanken und Erfahrungen beim Stun-
dengebet»': «Ich bedauere sehr, dass unse-

re Kirchen heute weithin verschlossen sind.
Da richten wir Meditationsräume ein,
bauen dafür eigene Häuser und Zentren
und vergessen, dass das Gotteshaus der Ort
ist, den wir Priester und die Gläubigen im-
mer wieder aufsuchen sollten, um im Gebet

beim Herrn zu verweilen. Sollten wir Prie-
ster unser Stundengebet nicht öfter in der

Kirche beten? Das gläubige Volk hat ein

Gespür dafür und weiss es zu schätzen,

wenn es den Priester auch ausserhalb der

Gottesdienste in der Kirche antreffen
kann.»

Schliesslich erinnere ich noch an den

diesjährigen Fastenhirtenbrief von Bischof
Klaus Hemmerle von Aachen. Er ruft dar-
in seine Gläubigen auf, oft eine Stunde der

Anbetung vor dem Tabernakel zuzubrin-

gen, um für Priesterberufe zu beten. Und
er fügt noch extra bei: «Ich werde mitbe-
ten»®.

All diese Stimmen zeigen deutlich, dass

das Anliegen der unio, wie eingangs er-

wähnt, sicher sehr aktuell ist. Wer meldet
sich auch dieses Jahr wieder? Anmel-
düngen schriftlich oder per Telefon
(055-56 12 27) nimmt der Unterzeichnete
immer dankbar entgegen.

Au/ou Sc/zruoer

® Deutscher Oss. Rom. vom 21. Juli 1978.
' Beten mit der Kirche, 1978, S. 115 f.
® Zur Pastoral der geistlichen Berufe, Heft

17, 1979, S. 51 f.

Hinweise

Personalnachrichten der
Missionare von der
Heiligen Familie
Nach dem plötzlichen Tod von Dr. P.

Karl Mühlfenzl, Provinzial, hat das auf
den 30. Mai 1979 einberufene Provinzkapi-
tel der Schweizer Provinz der Missionare

von der Heiligen Familie ein neues Pro-
vinzpräsidium bestellt:

P. Auver Mü//er, 1935, von Ballwil,
Provinzial, Werthenstein; P. Anton B/unz,
1933, von Entlebuch, Vizeprovinzial,
Werthenstein; P. Tose/ 7/u/><?/, 1921, von

Religiöse
und lebenskundliche
Jugendsendungen
in Radio DRS
Eltern, Erzieher und Jugendliche müss-

ten in vermehrtem Mass und fortgesetzt
auf die Radiosendungen mit religiösen und
lebenskundlichen Themen aufmerksam ge-
macht werden (siehe dazu SKZ 13/1979,
S. 216). In diesem Sinne folgt nun auch die
Vorschau auf die einschlägigen Beiträge in
Radio DRS II.

Donnerstag, 27. 7unz, 09.05 Uhr: «Die
verpasste Hitparade» Ein Weg zur Selbst-

erkennung» von Rudolf G. Kienast (ab 12

Jahren); Wiederholung: Freitag, 29. 7unz,

09.05 Uhr.
Donnerstag, 27. Tun/, 17.30 Uhr: Die

Leselupe: «Stern ohne Himmel» von Leo-
nie Ossowski (ab 13 Jahren).

Montag, 25. 7unz, 17.30 Uhr: «Ghörsch
au zu öis?» Eine Sendung von Schülern für
Schüler (ab 12 Jahren).

Sonntag, 7. 7«//, 08.00 Uhr: «Farbige
Kinder unter uns» ein Bericht (6-12 Jahre).

Montag, 30. 7«//, 09.05 Uhr: «Dr ander

Wäg» Collage von Ursula Lehmann-
Gugolz über ein Kinderschicksal (ab 12

Jahren).
Montag, 6. August, 09.05 Uhr: «Was

soll i jetzt mache?» Ein Spiel ohne Ende

von Charlotte Bangerter (ab 12 Jahren).
Montag, 73. August, 09.05 Uhr: «När-

vesagi» Ein Spiel um Toleranz von Erwin
Heimann (ab 12 Jahren).

Gratisfilme
Das Film-Institut, Schweizer Schul- und

Volkskino, ein nichtkommerzieller Film-
verleih im Dienst der Jugend- und Erwach-
senenbildung, hat unter dem Titel «Gratis-
filme» die 3. Auflage des Gesamtkatalogs
der kostenlos erhältlichen 16-mm-
Informationsfilme herausgegeben. Die Fil-
me stehen den Entleihern deshalb kosten-
los zur Verfügung, weil die Verleih-
Auftraggeber nicht nur die Herstellungs-,
sondern auch die Vertriebskosten der Fil-

AmtlicherTeil

Bistum Basel

Priesterweihe und Institutio
als Pastoralassistentin
Am Fest der Geburt Johannes des Täu-

fers, Sonntag, den 24. Juni 1979, erteilt
Herr Bischof Anton Hänggi in der Käthe-
drale in Solothurn die Prz'este/'we//ze

für den Dienst im Bistum Basel an Leo-
po/<7 Au/ser von Basel (St. Clara), 6'r.s

Lzsz'/wc/z von Solothurn (St. Ursen), Franz
Meyer von Grosswangen, 77zo/nas Mütter
von Sempach, Marcus Loge/ von Entle-
buch;

für den Dienst in der franziskanischen
Provinz Herzegowina (YU) an Utatfo Bun-
Be von Miletina, Ljubuski, und L/'uöo
Lebo von Rastovaca;

und die /nstitutto (dauernde Indienst-
nähme als Laientheologin) an 7rnza Graz/-
wo/z/ von Luzern (St. Maria).

Die Feier beginnt um 09.30 Uhr in der
Kathedrale. Priester, die konzelebrieren
oder bei der Handauflegung mitwirken
möchten, bringen Eucharistiegewand (oder
Albe, Schultertuch, Zingulum) und weisse

Stola mit und besammeln sich um 09.00
Uhr im Pfarrhaus St. Ursen, Propsteigas-
se 10.

7?u<7o// Sc/zzntcf

Regens

Stellenausschreibung
Die vakante Pfarrstelle von Aöntz (BE)

wird zur Wiederbesetzung ausgeschrieben.
Interessenten melden sich bis zum 3. Juli
1979 beim diözesanen Personalamt, Basel-

Strasse 58, 4500 Solothurn.

Bistum Chur

Stellenausschreibung
Infolge Demission des bisherigen Stel-

leninhabers wird die Pfarrei Kor/uz (FL)



393

zur Wiederbesetzung ausgeschrieben. In-
teressenten mögen sich bis zum 5. Juli 1979

melden bei der Personalkommission des

Bistums Chur, Hof 19, 7000 Chur.

Adressänderung
Giovanni Crameri, Pastoralassistent in

Chur, gibt folgende Adressänderung an:

W 70, 7000 C/tur, 7e/e/o/t 057 - 22 59 55.

Bistum Lausanne, Genf
und Freiburg

Kranken-Wallfahrt zu Unserer
Lieben Frau von Bürglen
Sonntag, 24. Juni 1979, unter der Lei-

tung von Bischof Peter Mamie, mit Prie-
sterweihe des Krankenträgers Jean-Paul

Angéloz.
9.30 Uhr Im Zelt: feierliche Messe, in

deren Verlauf die Priesterweihe erteilt
wird.

12.00 Uhr Im Zelt wird ein warmes Es-

sen den Kranken offeriert, die sich für die
Mahlzeit eingeschrieben haben. Für die an-
dern ist das Essen zum Preis von Fr. 7.- er-
hältlich. Es besteht auch die Möglichkeit,
im Hotel Trois-Tours oder im Tea-Room
zu speisen.

14.15 Uhr Rosenkranz, Prozession und
Segen mit dem Allerheiligsten. Ein «unter-
haltender Teil» mit Mitwirkung der Musik
von Châtonnage schliesst sich an die reli-
giöse Feier an.

Einschreibungen: beim Rektor von Bür-
geln bis zum 18. Juni. Geben Sie an, was
Sie brauchen: Transport, Tragbahre, Lie-
gestuhl, Fauteuil (je nach Gesundheitszu-
stand), Stuhl, Mahlzeit frei oder gegen Be-

Zahlung.

Verstorbene

Meinrad Kürner,
alt Rektor, Orselina
Im 30. Jahr seines Priestertums ist Meinrad

Kürner, alt Rektor des Kollegiums St. Michael in
Zug, 55 Jahre alt, gestorben. Viel zu früh nach
menschlichem Ermessen, denn wie sehr hätte
hier, wie einer seiner Freunde schrieb, ein reiches
Leben nach einem harmonischen Abschluss ge-
rufen. Und doch, wer Meinrad Kürner in seinen

gesunden Tagen an der Arbeit sah, wird glauben,
dass hier das Mass der abverlangten Pflicht vor-
zeitig erfüllt sein konnte. Meinrad Kürner be-

gann seine Tätigkeit nach der Primiz 1949 als

Präfekt des Kollegiums St. Michael und wurde
1961, als Rektor Dr. Leo Kunz die Direktion des

wiedereröffneten Lehrerseminars übernahm,
Rektor seiner von ihm sosehr geliebten Schule.
Und für diesen Dienst an den jungen Menschen
hat er sich 26 Jahre lang bis an die Grenzen der
Leistungsfähigkeit eingesetzt. Und bis an die
Grenzen der seelischen Belastbarkeit hat er sich
in die Probleme und Schicksale so vieler seiner
Schüler hineinbegeben. Und wenn diese die
Schule verliessen, dann waren sie aus seiner Sor-

ge längst nicht entlassen. Wie vielen von ihnen
hat er eine Lehrstelle verschafft; wieviele Briefe
gingen auch noch nach Jahren hin und her; wie-
viele Ehemalige haben ihn als ihren Beichtvater
und Berater immer wieder aufgesucht.

Meinrad Kürner war mit Talenten des Gei-
stes und der künstlerischen, vor allem musikali-
sehen Begabung besonders reich ausgestattet.
Offenbar spürte er die Verantwortung, die ihm
daraus erwuchs; er war Seelsorger in geradezu
leidenschaftlicher Hingebung. Bei den Jungen
vorab, aber auch überall, wo ihm als Priester zu
wirken sich eine Gelegenheit bot. Vor allem auch
als Verkünder des Wortes Gottes, so Jahre lang
fast jeden Sonntag auf dem Zugerberg. Es ist be-
zeichnend für ihn, dass er auch werktags in jeder
Messe mit ein paar kurzen, aber sorgfältig vorbe-
reiteten Worten die Tageslesungen betrachtend
aufzuschliessen suchte.

Mit jugendlicher Begeisterung freute er sich
1975, in Unterägeri eine neue Aufgabe als Kate-
chet übernehmen zu können, und ebenso freudig
ging er 1978, von der Krankheit schon schwer ge-
zeichnet, an seine letzte Aufgabe als Kaplan in
Rheinfelden.

Meinrad Kürner versagte sich, soweit die
Kräfte reichten, auch andern Aufgaben nicht. Er
war jahrelang Mitglied und Präsident des Ver-
bandes schweizerischer Privatschulen und über
ein Jahrzehnt lang Präses des Zentralschweizeri-
sehen Katholischen Turn- und Sportverbandes
und während Jahren auch des kantonal-
zugerischen Verbandes. Als Zunftpfarrer der
Schneiderzunft der Stadt Zug hatte er Gelegen-
heit, in geselligem Kreis priesterlich zu wirken.
Wie denn überhaupt Fröhlichkeit und herzhafte
Zuwendung zum Leben und seinen Schönheiten
zutiefst zu seinem Wesen gehörten.

In einer seiner letzten öffentlichen Predigten,
am Auffahrtstag 1978, sprach Meinrad Kürner
von der Wolke, die den auffahrenden Jesus ver-
hüllte. Er brachte sie in Bezug zur Wolke, die die
Juden aus Ägypten geführt hatte: «In der Wolke
führt Gott». Für ihn selber hatte dieses Wort ei-

nen tiefen Sinn bekommen: In der düsteren Wol-
ke seines Leidens, von dem nur Gott selber
weiss, warum er es ihm zumuten wollte, fühlte
sich Meinrad Kürner ganz von Gott geführt. Ei-
nes der letzten Worte, die wir von ihm hörten:
«Nichts in der Welt wird mich davon abbringen
können, an die Güte und Barmherzigkeit Gottes
zu glauben.»

In den letzten Monaten seines Lebens war
der Schwerkranke hin- und hergerissen zwischen
(seinen Angehörigen und Freunden schonungs-
voll vorgetäuschter?) Zuversicht und immer
deutlicheren Todesahnungen. Man spürte dabei
nochmals seine ganze Haltung heraus: Er hing
weniger an seinem Leben als an seinem Priester-
liehen Dienst, für den er weiterleben wollte. Er
starb am 2. März in den hinein, dem er sein Le-
ben lang zu dienen sich mühte.

Frte //el/mstem

Neue Bucher

Deutscher Katholikentag
Ich will euch Zukunft und Hoffnung geben.

85. Deutscher Katholikentag vom 13. September
bis 17. September 1978 in Freiburg. Herausgege-
ben vom Zentralkomitee der deutschen Katholi-
ken, Verlag Bonifacius-Druckerei, Paderborn
1978, 676 Seiten.

In seiner Nachlese zum Katholikentag in
Freiburg sagte der Generalsekretär des Zentral-
komitees der deutschen Katholiken (ZdK) vor
der Herbst-Vollversammlung des ZdK: «Es war
ausserordentlich schwer, das, was sich in Frei-
bürg ereignete, durch unsere Medien zu vermit-
teln. So dankbar wir für die ausserordentlich
umfangreiche und differenzierte Berichterstat-
tung sind, die Vermittlung dessen, was die Teil-
nehmer in Freiburg erlebt haben, gelingt über
das Wort und über das Bild nur unvollkom-
men.» Das muss man auch zum Berichtband sa-

gen: Nebst 41 Fotos dokumentiert er im wesentli-
chen das, was auf dem Katholikentag an Kopfar-
beit geleistet wurde - und das ist nicht wenig! -,
also namentlich die Vorträge und Referate. Für
einen Berichtband im wirklichen Sinne des Wor-
tes, hätte der Herausgeber den Mut haben müs-
sen, zum Beispiel zusätzlich noch eine eigentliche
Reportage in Auftrag zu geben und in den Band
aufzunehmen. In der vorliegenden Form ist er ei-
gentlich nur eine Materialsammlung - aber eine
wertvolle.

Inzwischen steht bereits das Leitwort des 86.
Deutschen Katholikentags, der vom 4. bis 8. Ju-
ni 1980 in Berlin durchgeführt werden soll, fest;
die Frühjahrs-Vollversammlung des ZdK ent-
schied sich für: «Christi Liebe ist stärker.»

5o// Ife/öe/

Erstkommunion und Beichte
Paul Wess, Erstkommunion und Beichte,

Hinführung in der Pfarrgemeinde, Verlag Sty-
ria, Graz 1978, 224 S.

«Die Kinder sollen in eine persönliche Bezie-
hung zur gläubigen Gemeinschaft kommen und
in ihr mitleben können, was in diesem Alter ohne
innere Anteilnahme der Eltern nicht möglich
ist.» Mit dieser Aussage fasst der Autor das

Hauptanliegen des ganzen Buches zusammen.
Mit der Hinführung der Kinder zu den Sakra-
menten soll die Teilnahme am Leben der gläubi-
gen Gemeinde initiiert werden; es wäre jedoch ei-

ne Illusion, dies in der heutigen Gesellschaft oh-
ne aktives Mittragen der Eltern erreichen zu wol-
len. Im Hintergrund lauert die Frage, ob Kinder
überhaupt sinnvollerweise zu den Sakramenten
hingeführt werden sollen, deren Eltern nicht ein
Minimum von Engagement zeigen.

Das Buch gibt deshalb, und darin liegt sein

grosser Wert, vorerst Anleitungen für Kateche-
sen an die Eltern: Vorerst sollen die Eltern ihren
eigenen Glauben und gläubige Überzeugung re-
flektieren: Gott - Jesus Christus - Kirche -
Messfeier - Beichte. Dann werden sie befähigt,
nicht nur zu wissen, was mit den Kindern im Re-
ligionsunterricht geschieht, sondern die Hinfüh-
rung ihrer Kinder zu den Sakramenten tatsäch-
lieh mitzutragen.

Die Katechese an die Kinder «verschränkt»
in zahlreichen Unterrichtsangeboten die Liebe
Gottes zu den Menschen, weswegen die Men-



394

sehen Gott lieben können, dies im Annehmen
und Gutes-tun gegenüber den Mitmenschen be-

zeugen sollen und so das höchste Zeichen der
Liebe Gottes in der hl. Kommunion empfangen
können. Von diesen Wahrheiten her sollen die
Kinder in die gläubige Gemeinschaft eingeführt
werden. Bei aller Rücksichtnahme auf die seel-

sorglichen Gegebenheiten und religiösen Voraus-
Setzungen, wie sie heute beim Kinde in der
Grossstadt vorliegen - der Autor hat Verhältnis-
se von Wien vor Augen - ist das Bestreben klar
ersichtlich, deswegen die Verkündigung von
Glaubensinhalten nicht zu verkürzen. Zugleich
wird natürlich vorausgesetzt, dass der Ersthin-
führung zu den Sakramenten in den nachfolgen-
den Jahren weitere katechetische Unterweisun-
gen und somit Hilfen zur Vertiefung des Sakra-
mentenempfanges folgen.

Der Beichtunterricht wird nach der Erst-
kommunion gesehen und baut auf ähnlichen Zie-
len auf. Um jedoch den bestehenden Regelungen
gerecht zu werden, ist bereits in der Hinführung
zum Kommunionempfang eine erste Stufe, eine
«verkürzte Form» der Beichte vorgesehen.

Wertvoll ist das Buch für Seelsorger und Ka-
techeten. Es bestärkt die Überzeugung, dass Ka-
techese heute von den Eltern zusammen mit der

gläubigen Gemeinde getragen werden muss. Da-
bei bleibt das Buch nicht bei der Forderung allein
stehen, sondern es versucht konkrete Hilfen für
die Bewältigung des Anliegens zu geben. Ebenso
wertvoll kann die Lektüre des Buches für Eltern
sein. Es sensibilisiert diese für eine grosse Ver-
antwortung als Eltern. Denn auch in religiös
praktizierenden und kirchlich engagierten Fami-
lien wird die Erstaufgabe der Eltern als Kateche-
ten gerade bei der Hinführung zu den Sakramen-
ten doch noch sehr wenig wahrgenommen, ge-
schweige denn von den eher fernstehenden El-
tern. Mindestens zum Nachdenken kann das

Buch anregen. Poder/Fugte/er

Adolf Kolping
Adolf Kolping, Aus dem Glauben leben. Ge-

danken für jeden Tag ausgewählt von General-
präses Mgr. Heinrich Festing, Verlag Butzon
& Bercker, Kevelaer 1978, 200 S.

Auch der Gesellenvater Adolf Kolping ist in
die Reihe «Gedanken für jeden Tag» aufgenom-
men worden. Kolping ist ein geistlicher Praktiker
und nicht ein Mystiker. Seine Sprache ist kon-
kret und lebensnah; geistiger Höhenflug und
sprachliche Eleganz fehlen. Um so mehr eignen
sich diese Gedanken für den Tag für Menschen
in der Fron des Alltags. Es ist gesundes, nahrhaf-
tes Schwarzbrot, herb und ganz und gar nicht
süss. LeoF/Z/zn

Ein neues Bild der Pfarrei - Kirche an

der Basis

Fernzz'n: 1.-6. Juli 1979.

Orr.- Haus St. Gertrud, Seewen (SO).
Zie/gruppe: Pfarrei-Teams und andere an

der Erneuerung der Pfarrei Interessierte.
Furszz'e/ und -mda//e: Seminarwoche der Be-

wegung für eine bessere Welt.
Zz'e/e: Gemeinsam ein neues Bild der Pfarrei

entwerfen und die Verwirklichung planen. Er-

kennen, dass das ganze Volk Gottes hiefür akti-
viert werden kann. Die Forderungen erkennen,
die ein solcher Entwicklungsprozess stellt.

Leitung.- P. Max Taggi SJ, Koordinator der
europäischen Promotorengruppen der Bewe-

gung für eine bessere Welt. Dr. Fidel Villaverde,
Mitglied des Studienteams der Bewegung in
Rom. Erich Schlienger und Heidi Arnold aus der
schweizerischen Promotorengruppe.

Frage/v Kirche für die Welt (der schweizeri-
sehe Zweig der von P. Lombardi SJ gegründeten
«Bewegung für eine bessere Welt»),

Aus/run// und AnmeWung: Pfarrer Erich
Schlienger, 4534 Flumenthal, Tel. 065 - 77 16

42.

Bundesrepublik Deutschland und DDR
- Geschichte und Gegenwart.
40 Jahre nach 1939

Fernim: 7.-8. Juli (Vorbereitungswochen-
ende) und 14.-21. Oktober (Seminar).

Ort: Paulus-Akademie, Zürich-Witikon
(Vorbereitungswochenende) und Evangelische
Akademie, Berlin (Seminar).

Kursz/e/ «n</ -z'nda//e: Als Schwerpunkte der
gemeinsamen Arbeit in Berlin sind vorgesehen:
a) Aufarbeitung der Geschichte des Nationalso-
zialismus in den Schulbüchern; b) Kirche zu Fa-
schismus und Krieg (vor 40 Jahren und heute);
c) Erziehung zum Frieden. Neben Arbeiten an-
hand von Texten, Filmen usw. sind Besuche von
historischen Stätten in West-Berlin und Ber-
lin/DDR, sowie Gespräche mit Historikern,
Journalisten, Pfarrern, Lehrern und weiteren
Betroffenen geplant. Das genaue Programm des
Seminars wird am Vorbereitungs-Wochenende
vom 7./8. Juli (in der Paulus-Akademie Zürich)
gemeinsam von den angemeldeten Teilnehmern
und den Leitern erarbeitet.

AusA««// und Anme/z/ung: Paulus-Aka-
demie, Carl-Spitteler-Strasse 53, Postfach 361,
8053 Zürich, Telefon 01 - 53 34 00.

Sinnfrage in der Gegenwart
Be//£/onspd/agog/'.scder Fer/en/uz-s

Fe/vm'n: 6.-9. August 1979.

Ort: Donauwörth.
Z/e/gruppe: Lehrer, Katecheten, Priester.
Fursz/'e/ und -z'nda//e: Die Konfliktslage, in

der sich heute der Religionslehrer und der Reli-

gionsunterricht befinden, wird am ersten Tag
von Prof. Dr. Wolfgang Nastainczyk, Universi-
tat Regensburg, und seinen Mitarbeitern entfal-
tet. Die Sinnfrage im «pädagogisch-theologischen
Horizont der Gegenwart» wird durch grundsätz-
liehe Überlegungen von ProL Dr. Alfred
Läppte, Universität Salzburg, dargestellt. Prof.
Dr. Fritz Weidmann, Erziehungswissenschaftli-
che Hochschule Rheinland-Pfalz, Abteilung Ko-
blenz, zeigt in seinem Referat «Der Schüler im
Religionsunterricht» Einstellungen, Erwartun-
gen und Motivierung auf. Professor Dr. Günter
Lange, Duisburg, gibt der Besinnung eine betont
positive Wendung mit Impulsen für den Unter-
rieht durch das Thema «Bilder vom Heil durch
Christus» und «Legenden vom Heil durch Chri-
stus». Einen hoffnungsvollen Ausblick zeichnet
Frau Dr. Marietta Gesquiere-Peitz mit dem The-
ma «Der Aufbruch der jungen Kirchen. Erfah-
rungen mit Christen aus der Dritten Welt».

Frager: Pädagogische Stiftung Cassianeum,
Donauwörth.

AusAun// und Anme/dzzng: Direktor Max
Auer, Postfach 239, D - 8850 Donauwörth.

/w SoOTwer 75S0 - 50 dened/e/ t/er
Fonc/vog/ des //oc/zgerzc/z/es Oderda/ös/ez'«

- /'s/ zw JEd/d od Sa/o«/ /Oderda/ds/e;'«/
Mar/'a e/'nera /P/'ädr/ge« A/adcde« ersed/'e-

neu, «rzd Ann: dara«/ a«/ etne/n ander«
Berg z/n Oderda/ds/ez'rz ez'ne/n /dy'ädrz'gen
ATzaderz. Be/'den wurde au/ge/ragerz, dem
Lo/A zu sagen, es so//e Busse Zun «nd otz'/

dem Ä>e«z Prozesszonen da//en. lüod/
g/ez'cd naed der £Vscdez'n«ng wz'rd z'n Z/7ez7 -
/'« der //öde von 2434 ot - ez'ne S"a/ze//e ge-
da«/ worden sez'n. 7679 wurde dz'e Aape//e
erwez'/er/ «nd daneden ez'n //aus/«/• dz'e Pz7-

ger ers/ed/, 7959 wurde dz'e deu/z'ge (üa//-
/adr/sdz'rcde gedau/. A/s //a«p/gr«nd /«r
dz'e Zunadnze der Pz'/ger aus dem (/«/er/and
nenn/ der Cus/os: «Dz'e /ange Bergwände-

rung /ös/ dz'e Pz'/ger aus der 7/as/ des Pages
und ö/7«e/ z'dre /lugen /ur dz'e Pude und
Scdönde/7 der Scdö/z/ung Go//es. So /re/en
sz'e gesaOTzne// z'n dz'e JEad/adr/sd/rcde und
Aönnen desser a/s anderswo de/en. »

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Iso Baumer, Alpeneggstrasse 11, 3012 Bern
Adalbert Brütsch, Hans-Thoma-Strasse 21, D-
7700 Singen (Hohentwiel)
Dr. P. Leo Ettlin OSB, Rektor der Kantonsschu-
le, 6060 Sarnen
P. Barnabas Flammer OFMCap, Dozent, Kapu-
zinerkloster, 4500 Solothurn
Dr. Robert Füglister, Pfarrer, Präsident der

IKK, Holbeinstrasse 28, 4051 Basel
Fritz Helfenstein, Redaktor, Dorfstrasse, 6275

Ballwil
Fr. Meinrad Loser OSB, stud, theol., Les Rem-

parts 3, 1700 Freiburg
Anton Schraner, Pfarrer, 8841 Studen

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistümer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten

Hauptredaktor
Dr. Po// IFez'be/, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002. Luzern
Telefon 041 - 23 07 27

Mitredaktoren
Pro/. DDr. Franz Furger, Obergütschstrasse 14,

6003 Luzern, Telefon 041 - 4215 27

Dr. Far/ Scdu/er, Bischofsvikar, Hof 19,

7000 Chur, Telefon 081 - 22 23 12

Fdozno^ ßraend/e, lie. theol., Pfarrer,
9303 Wittenbach, Telefon 071 - 246231

Verlag, Administration, Inserate
Paeder AG, Frankenstrasse 7-9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 23 07 27, Postcheck 60 - 16201

Abonnementspreise
Fädr/zcd Schweiz: Fr. 57.—; Deutschland,
Italien, Österreich: Fr. 68.—; übrige Länder:
Fr. 68.— plus zusätzliche Versandgebühren.
Fz'nze/nuznzner Fr. 1.60 plus Porto

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zurückgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der In-
seratenannahme: Montag, Morgenpost.

Fortbildungs-
Angebote



395

Katholische Kirchgemeinde 4710 Baisthal SO

Wir suchen sobald als möglich

Katechetin oder Katecheten
für Religionsunterricht an Mittel- und Oberstufe in Baisthal
und in der Region Thal.

Je nach Neigung und Möglichkeit Mitarbeit in der Seelsorge.
Besoldung und Pensionskasse gemäss kant. Lehrerbesol-
dungsgesetz.

Bitte richten Sie Ihre Anmeldung an Herrn Stefan Schmid,
Vizepräsident, Kleinfeldstrasse 3, 4710 Balsthal, Telefon
062-71 32 44.

Nähere Auskunft erteilt gerne Pfarrer Franz Jaeggi,
Katholisches Pfarramt, 4710 Balsthal, Telefon 062 - 71 59 71.

In welchem gut eingerichte-
ten

Pfarrhaus

fehlt auf Herbst 1979 oder
nach Vereinbarung eine
freundliche, selbständige
Haushälterin?
Eventuell Mithilfe in der
Pfarrei-Seelsorge.

Kontaktnahme bitte unter
Chiffre 1177, SKZ, Postfach
1027, 6002 Luzern.

Kerzenfabrik
Andrey Séverin

Rue de la Carrière 1 0
Tel. 037- 24 42 72
1700 Freiburg

Römisch-katholische Kirchgemeinde Ziirich-Oerlikon
Wir suchen auf den Herbst 1979 oder nach Vereinbarung

Katecheten oder Katechetin
Aufgabenbereich:
Religionsunterricht an der Ober- und Mittelstufe: Mithilfe in der Ju-
gendarbeit; Mitgestaltung von Jugendgottesdiensten.

Geboten werden:
Angenehme Zusammenarbeit mit Seelsorgern und Katecheten; Ange-
messene Besoldung gemäss den Richtlinien des Verbandes der rö-
misch-katholischen Kirchgemeinden der Stadt Zürich; grosszügige
Sozialleistungen; Fortbildungsmöglichkeiten.

Auskunft erteilt: Katholisches Pfarramt Herz Jesu, Oerlikon
(Herr Pfarrer Küster), Telefon 01 - 46 82 86.

Bewerbungen sind zu richten an die römisch-katholische Kirchge-
meinde Zürich-Oerlikon, Gutsverwaltung, Schwamendingenstr. 56,
8050 Zürich.

Johannes Pau! 3S.
Ein Pole — Ein Papst für alle

Von Maria Winowska, 118 S., 15 Farbfotos, Fr. 14.80.

Durch seine Reise nach Polen und seine harte Auseinandersetzung mit
dem Kommunismus ist Johannes Paul II. in den Mittelpunkt des Welt-
interesses gestossen. Maria Winowska, seit Jahrzehnten eine enge
Mitarbeiterin Wojtylas, zeigt den geistig-geistlichen Rahmen der Per-
son und des Programms des neuen Papstes. Die Entschlossenheit,
mit der er in den ersten Monaten seines Pontifikates an die Probleme
der Kirche heranging, lassen die geistige und moralische Fülle nur er-
ahnen, die der «polnische Papst» dem Amt Petri geben wird. Dieses
Buch ist keine weitere der zahlreichen Papstbiographien, sondern in
seinem Mittelpunkt steht der Mensch Karol Wojtyla, der sich als Papst
den Fragen und Nöten der Gläubigen und der Kirche stellt.

CHRISTI ANA-VERLAG
8260 Stein am Rhein, Telefon 054 - 8 68 20

Schweizer

Opferlichte
EREMITA
direkt vom Hersteller

rauchfrei, preisgünstig,
gute Brenneigenschaften
prompte Lieferung

BLIENERTU KERZEN
Einsenden an
Gebr. Lienert AG, Kerzenfabrik
8840 Einsiedeln Tel. 055 53 23 81

Senden Sie mir Gratismuster mit Preisen

Name

Adresse
PLZ Ort

Die katholische Kirchgemeinde Uster sucht auf
Herbst 1979 oder nach Vereinbarung

Katecheten oder
Katechetin

Die Hauptarbeitsgebiete sind je nach Neigung;
Religionsunterricht auf der Mittel- und Oberstufe,
Jugendseelsorge, Betreuung und Weiterbildung
der nebenamtlichen Katecheten, Mitgestaltung
von Gottesdiensten.

Wir bieten Ihnen neben zeitgemässen Anstellungs-
bedingungen Zusammenarbeit in einem aufge-
schlossenen Team von Mitarbeitern, Zweizim-
mer-Dienstwohnung.

Interessenten sind gebeten, sich entweder mit:
Herrn Pfarrer L. Huber, Katholisches Pfarramt,
Neuwiesenstrasse 17, 8610 Uster, Telefon 01 -

940 56 56, oder dem Präsidenten der Kirchge-
meinde, Herrn A. Steiner, Wührestrasse 16, 8610
Uster, Telefon 01 - 941 00 90, in Verbindung zu
setzen.



396

Orgelbau Felsberg AG
7012 Felsberg GR

Geschäft: Telefon 081 22 51 70

Privat : Richard Freytag

Telefon 081 36 33 10

75 JAHRE ORGELBAU IN FELSBERG

Die katholische Kirchgemeinde Uznach sucht auf Herbst 1979
oder nach Vereinbarung

Katecheten oder Katechetin
Die Hauptarbeitsgebiete sind: Religionsunterricht, Jugendseel-
sorge, Erwachsenenbildung, Mitgestaltung von Gottesdien-
sten.

Die Anstellung erfolgt nach den geltenden Richtlinien,

Interessenten sind gebeten, sich mit dem Präsidenten des KVR,
Herrn J. Güntensperger, Zürcherstrasse 62, 8730 Uznach,
Telefon 055 - 72 20 35, in Verbindung zu setzen.

Die römisch-katholische Kirchgemeinde Egg bei Zürich

sucht per sofort oder nach Vereinbarung einen

Katecheten oder
eine Katechetin
Aufgabenbereich:
Religionsunterricht an der Ober- oder Mittelstufe; Mithilfe in der
Jugendarbeit; Mitgestaltung von Gottesdiensten.

Geboten werden:
angenehme Zusammenarbeit in aufgeschlossenem Team von Seelsor-
gern und Katecheten; angemessene Besoldung (entsprechend der Ver-
antwortung und Ausbildung); grosszügige Sozialleistungen; Fortbil-
dungsmöglichkeiten.

Egg ist auch Wallfahrtsort. Der Katechet hat aber damit nichts zu tun.

Interessenten mögen sich melden beim katholischen Pfarramt, 8132
Egg (ZH), Telefon 01 - 984 11 10.

Rauchfreie

Opferlichte
in roten oder farblosen Kunststoffbechern können
Sie jetzt vorteilhafter bei uns beziehen.

Keine fragwürdigen Kaufverpflichtungen.
Franko Station bereits ab 1000 Lichte.

Verlangen Sie Muster und Offerte!

HERZOG AG
6210 Sursee, Tel. 045 / 2110 38

Pfarrei-Sekretariat
Sekretariat, Telefon, Empfang, Erledigung laufender Geschäfte, bei
Möglichkeit Betreuung von Betagten und Kranken.
Idealgesinnte, freundliche Frau mittleren Alters würde sich freuen,
auf Herbst 1979 eine solche Aufgabe übernehmen zu können.

Offerten sind erbeten unter Chiffre 1178, SKZ, Postfach 1027,
6002 Luzern.

Z
er
LU
N
Z)
_J
CN

oo
CO

N

O
oo
m
•4)

er
Q
ix
U
CO

o

er
ut

m i-
eu I—
O <T
f*- r^ r'
evi <
O lio a.

to

iii
to er
er L3
Ii! X

CJ
to
x! o
M O
er: o
CL Fi

02

CD

"3"
CN

LIENERT
KERZEN

EINSIEDELN
0 055 53 23 81

Diplomierte

Katechetin

in langjährigem Einsatz sucht
Stelle für Unter- und Mittel-
stufe ab August 1 979.

Zentralschweiz bevorzugt.

Offerten unter Chiffre an
Orell Füssli Werbe AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern.

Meisterbetrieb

für Kirchenorgein,
Hausorgeln,
Reparaturen, Reinigungen,
Stimmen und Service
(überall Garantieleistungen)

Orgelbau Hauser
8722 Kaltbrunn
Telefon 055 -75 24 32
Privat 055-86 31 74

Erholungsreiche Bergferien im Kreise geistlicher Mitbrü-
der verbringen Sie im Ferienhaus der Alt-Waldstättia auf

Faldumalp
im Lötschental (2000 m ü. M.), Einer- und Zweierzim-
mer. Vollpension. Geöffnet ab 9. Juli bis Ende August.
Das Haus steht allen Geistlichen, auch Nichtwaldstät-
tern, offen.

Anfragen und Anmeldungen bitte frühzeitig richten an:
Pfarrer J. Stalder, Taubenstrasse 4, 3011 Bern.


	

