
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 146 (1978)

Heft: 23

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23/1978 146. Jahr 8. Juni

Keine Nachfolge Christi ohne Be-
reitschaft zur Einheit Die theolo-
gischen Zusammenhänge von Ein-
heit und Pluralismus, Katholizität
und Konziliarität, aufgezeigt von
Kardinal George Basil Hume 349

Protestantische Ethik
Über Neuerscheinungen aus dem
Bereich der christlichen Ethik be-
richtet im Sinn einer ersten Orien-
tierung (2. Teil)
Franz Furger 353

Schweizer Missionare in Rhodesien
Von einer Lagebeurteilung durch
die Missionsgesellschaft Bethlehem
berichtet
RolfWeibel 356

Bussfeier und Einzelbeichte
Der Priesterrat des Bistums Basel
besprach Entwicklungen der Buss-
praxis und trug Anregungen für die
Pastoral zusammen. Es berichtet
Max Hofer 357

Das Beten des Seelsorgers 358

Malen als Glaubenserfahrung
Vom VLS-Seminar über Malen im
Religionsunterricht berichtet
Barbara Ruch 359

Hinweise 360

Amtlicher Teil 361

Frauenklöster in der Schweiz
Kloster St. Joseph, Montorge,
Freiburg [Kapuzinerinnen]

Keine Nachfolge Christi ohne Bereitschaft zur Einheit
Wir sind als Christen zusammengekommen.' Im Namen Christi

haben wir uns versammelt, und deshalb ist er in unserer Mitte. Wir sind
erfüllt von seinem Geist, der uns antreibt, lenkt und stärkt. «Denn die
sich vom Geiste Gottes leiten lassen, die sind Kinder Gottes» (Rom 8,14).
Im Streben nach Einheit suchen wir den Willen des Vaters zu- erfüllen.
Auf dieser Suche werden wir auf Hindernisse und Schwierigkeiten
stossen, aber das Werk, das Gott selbst in uns begonnen hat, findet seine
Vollendung auf Seinem Weg und in Seiner Zeit. Unsere Aufgabe ist es,
geduldig und gewissenhaft zu arbeiten; die Einheit selbst wird uns von
Gott als Geschenk gegeben.

Für unsere Zusammenarbeit ist es nötig, ermahnt zu werden, dass
wir vorerst keine Spezialisten sind, die beschäftigt sind in einem Dialog
über Probleme der Lehre. Noch sind wir kirchliche Bürokraten, die eine
politische Rolle hätten, um einen schwierigen religiösen Waffenstillstand
unter den sich streitenden christlichen Konfessionen herbeizuführen.
Unser Anliegen ist seelsorglicher Natur, denn unsere wichtigste Verant-
wortung ist das Wohl von Männern und Frauen in unserer heutigen
Gesellschaft. Menschen von heute haben, wie in der Vergangenheit, das
Recht, die Frohbotschaft des Evangeliums zu vernehmen und zu wissen,
dass Jesus Christus zu ihrem Leben, zu ihren Beziehungen und zu ihrer
Verantwortung in der Gesellschaft einen engen Bezug hat.

Ich bin der Ansicht, dass heutzutage die Menschen auf der Suche
nach etwas sind, das ihrem Leben einen Sinn verleiht. Es gibt vieles,
sowohl im persönlichen Leben eines Individuums als auch in der
Gemeinschaft, in der die Menschen leben, was eine endgültige und be-
friedigende Erklärung verlangt. Endgültige Ziele müssen gesetzt werden,
um die Anstrengungen zur Bestreitung des Lebensunterhaltes sinnvoll zu
gestalten. Der Mensch ist für Gott geschaffen.

Das Zweite Vatikanische Konzil betonte, dass «der Mensch vom
Schöpfergott mit Vernunft und Freiheit als Wesen der Gemeinschaft
geschaffen ist; vor allem aber ist er als dessen Kind zur eigentlichen
Gemeinschaft mit Gott und zur Teilnahme an dessen eigener Seligkeit
berufen» (Gaudium et Spes Nr. 21). Ist es nicht so, dass Europa eine Zeit
des Zweifels an sich selbst, mit dem Gefühl von Sinnverlust und einem
Mangel an Zukunftsvision durchmacht? In einer Welt, die Gott aus-
schliesst, finden die Menschen keine genügende Erklärung für ihr Leben,
noch Glück und Friede, welche der menschliche Geist ersehnt. Sie sind
zur Frustration und Ziellosigkeit verurteilt, bis sie das erreichen, was Gott
mit ihrer Erschaffung beabsichtigte. Viele sind nicht an unseren ökume-
nischen Debatten und Diskussionen interessiert. Sie halten Diskussionen
über Angelegenheiten der Lehre unbedeutend für ihr Leben, und die
Kirche betrachten sie als eine unwichtige Einrichtung. Und doch müssen
wir das Evangelium predigen, unsere missionarische Berufung wieder-



350

entdecken und den Menschen Hoffnung
bringen.

Heutzutage haben die Kirchen eine

grosse Möglichkeit, aber wir müssen neue

Wege entdecken, um die Frohbotschaft zu

verkünden und die Leute zu erreichen. Un-
sere Uneinigkeit ist ein Hindernis. Die Be-

dürfnisse unserer jetzigen Gesellschaft ver-
langen, dass eine Einheit erreicht wird. Es

wird heilsam für uns sein, über den Ruf
des Zweiten Vatikanischen Konzils, den

Reformgedanken anzunehmen, nachzu-

denken, selbst in den Bereichen der kirch-
liehen Strukturen und der Lehraussagen:
«Die Kirche wird auf dem Wege ihrer Pil-
gerschaft von Christus zu dieser dauern-
den Reform gerufen, deren sie allzeit be-

darf, soweit sie menschliche und irdische

Einrichtung ist; was also etwa je nach den

Umständen und Zeitverhältnissen im sitt-
liehen Leben, in der Kirchenzucht oder

auch in der Art der Lehrverkündigung -
die von dem Glaubensschatz selbst genau
unterschieden werden muss - nicht genau

genug bewahrt worden ist, muss deshalb

zu gegebener Zeit sachgerecht und pflicht-
gemäss erneuert werden» (Unitatis redinte-

gratio).
Gerade in der Betrachtung - so weit

dies für den menschlichen Geist möglich
ist - der Offenbarung der Dreieinigkeit
finden wir das Verständnis für die «Viel-
fait in der Einheit» und die «Einheit in der

Vielfalt», was ich als den Urtyp der ver-
einigten Kirche ansehe, das Ziel von allen
ökumenischen Bestrebungen. Das Ge-

heimnis des Dreifaltigen Gottes ist das Ge-

heimnis des göttlichen Lebens und der

göttlichen Liebe in einer Gemeinschaft von
Personen, welche nur eine Natur besitzen.

Dieses Geheimnis ist der Prototyp und das

Modell des Geheimnisses der Kirche. Zu-

erst müssen wir erwägen, was das Geheim-
nis des göttlichen Lebens uns über die Na-

tur und die Einheit der Kirche nahelegt.
Später werden wir darüber nachdenken,

was das Geheimnis der göttlichen Liebe

uns über die Sendung der Kirche in die

Welt sagen kann.

Einheit und Katholizität
Vor 20 Jahren hat Roger Hasseveldt in

seinem Buch «Die Kirche: ein göttliches
Geheimnis» hervorgehoben, dass die Ein-
heit und die Katholizität der Kirche zwei

Aspekte einer einzigen Realität sind. Ka-

tholizität kann man als «Verschiedenheit
in der Einheit» definieren, während Ein-
heit verstanden wird als «Einheit in der

Verschiedenheit». Einheit bedeutet nicht

Gleichförmigkeit und Katholizität bedeu-

tet nicht Zerstreuung. Weil Gott eine Ge-

meinschaft von Personen in der Einheit
eines einzigen Lebens ist, ist sein Werk

durch Einheit und Gemeinschaft gekenn-
zeichnet. Er möchte, dass wir an seinem

Leben teilnehmen, nicht als isolierte Ein-
zelpersonen, sondern als Familie, als eine

Gemeinschaft, als eine Kirche. Die Kirche
als Bild der Dreieinigkeit ist eine Gemein-
schaft von Menschen, aber innerhalb der

Einheit von Christus. Deshalb gab uns
Christus als Vorbild für die sichtbare Ein-
heit der Kirche jene Einheit, die zwischen
dem Vater und dem Sohn existiert.

«.. .dass alle eins seien, wie Du, Vater, in
mir und ich in Dir; dass auch sie in uns eins

seien ...» (Joh 17,21). Die Bilder und

Symbole, die in der Heiligen Schrift über
die Kirche verwendet werden, beinhalten
alle den doppelten Gesichtspunkt von
«Einheit» und «Katholizität». Die Kirche
ist eine einzige Rebe, ein einziges Gebäude,
ein einziger Tempel, eine einzige Braut, ein

einziges Königreich, ein einziger Leib, eine

einzige Herde, ein einziges Gottesvolk.
Einheit unter den Christen ist nicht nur

wünschenswert, sondern gehört zur wah-

ren Natur der Kirche, und ein Fehlen von
Einheit beeinträchtigt die Kirche in ihrer
Sendung. «Wenn die Kirche eine ist, dann
ist sie es kraft des göttlichen Lebens, das in
ihr pulsiert», schreibt Dr. J. N. D. Kelly -
als Zusammenfassung der Ekklesiologie
der ersten christlichen Schriftsteller.
«Durch Gott ins Leben gerufen, ist sie

nicht mehr einfach ein von Menschenhand

geschaffenes Agglomerat wie es das alte
Volk Gottes, Israel, war. Sie ist in der Tat
Leib Christi und bildet eine so enge Einheit
im Geist mit Ihm wie seine Einheit mit dem

Vater, so dass die Christen seine <Glieder>

genannt werden können. Es ist eine heilige
Gemeinschaft, in der der Heilige Geist lebt
und wirkt» (J. N. D. Kelly, Early Chri-
stian Doctrines, London '1965, 190-191).

Einheit und Sichtbarkeit
Dieses Einssein ist sichtbar, oder sollte

es sein. Es wäre ein Fehler, zu unterschei-
den zwischen dem «Geistigen» und dem

«Sichtbaren» in der Kirche, wenn wir da-

mit eine Trennung der Beiden meinen:
«die sichtbare Versammlung und die geist-
liehe Gemeinschaft... sind nicht als zwei

verschiedene Grössen zu betrachten, son-
dern bilden eine einzige komplexe Wirk-
lichkeit, die aus menschlichem und gött-
lichem Element zusammenwächst. Des-

halb ist sie in einer nicht unbedeutenden

Analogie dem Mysterium des fleisch-

gewordenen Wortes ähnlich» (Lumen
Gentium Nr. 8). Wir sollten aber auch

nicht in den anderen extremen Irrtum ver-
fallen und das «Geistliche» und das

«Sichtbare» so miteinander identifizieren,
dass wir diejenigen Elemente in der kirch-
liehen Institution heiligsprechen, die rela-

tiv sind oder von äusseren Faktoren ab-

hängen, oder sogar die menschlichen Feh-

1er, welche so leicht den geistlichen Aspekt
des mystischen Leibes Christi verzerren
können.

Die Kirche ist aus dem Grund «eine»

und «sichtbar», weil dieser Geist gegen-

wärtig ist, um alle Christen zu einem Leib

zu vereinen - mit «einem Herrn, einem

Glauben und einer Taufe» (Eph 4,4). Die

Taufe, wie das Vatikanische Konzil erklärt
hat, ist «nur ein Anfang und Ausgangs-
punkt, da sie ihrem ganzen Wesen nach

hinzielt auf die Erlangung der Fülle des

Lebens in Christus» (Unitatis redintegra-
tio, Nr. 22).

Das notwendige Bindeglied zwischen

«einer Taufe» und «einer Kirche» scheint

mir der «eine Glaube» zu sein. Die Taufe
sollte zu einem vollen Glaubensbekenntnis

führen, denn diese Einheit im Glauben ist

eine notwendige Vorbedingung für die

Einheit der Kirche. Christus betete, dass

wir eins seien «wie Du in mir und ich in

Dir, damit die Welt zum Glauben komme,
dass Du mich gesandt hast» (Joh 17,21).
Wie will die Welt zum Glauben kommen,

wenn gerade unter jenen, die lehren, zu

viel Verschiedenheit und zu viel Zögern
herrscht?

Ich befürworte nicht eine totale und

monolithische Gleichförmigkeit in jedem
Bereich des christlichen Lebens und in den

verschiedenen Formen, in denen der

Glaube ausgedrückt wird. So muss nicht

nur über die Einheit im Glauben Klarheit
bestehen, sondern auch über den Wert der

Verschiedenheit innerhalb der Kirche
Gottes.

Einheit und Verschiedenheit
Die erste Frage, die wir stellen müssen,

ist die folgende: Welcher Pluralismus der

Lehre lässt sich vereinbaren mit der einen

geoffenbarten Wahrheit? Die Worte von
Papst Johannes bei der Eröffnung des

Vatikanischen Konzils sind diesem Zusam-

menhang von Bedeutung: «Die Substanz

der alten Lehre vom Depositum des Glau-
bens ist eine Sache, und die Weise wie sie

dargestellt wird, ist eine andere» (Johan-
nés XXIII., 11. Oktober 1962). In jeder

Formulierung des Glaubens wird unaus-
weichlich eine bestimmte Theologie vor-
ausgesetzt. Um zu sprechen, müssen wir die

Sprache gebrauchen, und um den Glauben

auszudrücken, muss ein philosophisches

' Dieser Text wurde als Referat an der euro-
päischen ökumenischen Begegnung CCEE/
KEK vorgetragen (die Zwischentitel stammen
von der Redaktion); siehe dazu Ivo Fürer, Euro-
pas Kirchen auf dem Weg zur Einheit, in: SKZ
146 (1978) Nr. 20, S. 302-305.



351

System oder eine theologische Methode
eine Rolle spielen. In jeder Kirche gibt es

verschiedene «Theologien», und sie wer-
den eher als Ergänzungen denn als Wider-
Sprüche aufgefasst. Keine Formulierung,
die menschliche Begriffe und Sprache ge-

braucht, kann jemals exakt und vollstän-

dig die Wahrheit über Gott, wie sie in
Christus geoffenbart worden ist, aus-

drücken. Es kann eine Vielfalt von Lehren

geben, aber es kann keine Vielheit im
Glauben geben.

Wir alle wissen, dass es viele Wahr-
heiten gibt, die wir gemeinsam haben und

worüber nie Meinungsverschiedenheiten
bestanden haben. Auf diese Gemeinsam-

keit müssen wir bauen und uns bemühen -
mit Liebe und voller Aufrichtigkeit -, Ein-

heit im Glauben zu erreichen in jenen An-

gelegenheiten, wo bis jetzt noch keine Ein-

heit herrscht. Vielleicht ist es möglich, in

unserem Dialog einen Weg für die Zukunft
vorzuschlagen. Man spricht heute von
einer «Hierarchie der Wahrheiten». Einige
Wahrheiten berühren die eigentliche Sub-

stanz der zentralen Offenbarung, Jesus

Christus selbst; andere berühren diesen

Kern nicht. Zum Beispiel, die Gottheit

Christi zu verleugnen, würde bedeuten, ein

fundamentales Dogma abzulehnen; die

leibliche Aufnahme der seligen Jungfrau
Maria in Frage zu stellen, könnte als we-

niger fundamental betrachtet werden. Zu

sagen, dass eine Wahrheit «weniger funda-
mental» ist, ist nicht das gleiche, wie zu

sagen, dass sie weniger wahr ist. So ist für
die volle Einheit im Glauben die Gottheit
Christi eine wesentliche Wahrheit; darüber

muss volle Übereinstimmung herrschen.

Könnte eine Einigung über die leibliche

Aufnahme Mariens sich - wie einige ur-
teilen - zu einem Zeitpunkt ergeben, da

eine volle Abendmahlsgemeinschaft er-

reicht worden ist?

Könnte dies gemacht werden - nicht in

einem Geist der Gleichgültigkeit, sondern

in der heiligen Überzeugung, dass wir nur
innerhalb einer solchen «koinonia» hoffen

können, in der Einheit des Glaubens Fort-
schritte zu machen. Diese Idee wurde von
Bischof Butler in einem Dokument vertre-

ten, welches der Römisch-katholischen
Ökumenischen Kommission von England
und Wales vor einigen Jahren vorgelegt
wurde. Er machte folgenden Vorschlag:
«Als Diskussionspunkt und nicht als Ak-
tionsprogramm sollten wir versuchen, die

traditionelle Einsicht, dass die Abend-

mahlsgemeinschaft eine lehrmässige Über-

einstimmung voraussetzt, in wirksamer
Weise mit der anderen Einsicht ins Gleich-

gewicht bringen, dass eine lehrmässige

Übereinstimmung nur dann zustande

kommen wird, wenn eine Abendmahlsge-

meinschaft bereits vollzogen ist» (B. C.

Butler, Theology and Life in Community,
in: One in Christ 1974/3, 224-7). Ist es

deshalb nicht sinnvoll, zu unterscheiden
zwischen fundamentalen Wahrheiten,
über welche Übereinstimmung herrschen

muss, bevor wir in eine «koinonia» eintre-

ten können, und anderen weniger funda-
mentalen Dingen, welche im besten Falle

(oder nur?) innerhalb der heilenden Gnade

der «koinonia» selber gelöst werden kön-
nen?

Bei der Beurteilung der Frage der

Lehre möchte ein römisch-katholischer
Christ folgende Worte des Vatikanischen
Konzils in Erinnerung rufen: «Die Auf-
gäbe aber, das geschriebene oder überlie-
ferte Wort Gottes verbindlich zu erklären,
ist nur dem lebendigen Lehramt der Kirche

anvertraut, dessen Vollmacht im Namen

Jesu Christi ausgeübt wird. Das Lehramt
ist nicht über dem Wort Gottes, sondern

dient ihm, indem es nicht lehrt, als was

überliefert ist, weil es das Wort Gottes aus

göttlichem Auftrag und mit dem Beistand
des Heiligen Geistes voll Ehrfurcht hört,
heilig bewahrt und treu auslegt und weil es

alles, was es als von Gott geoffenbart zu

glauben vorlegt, aus diesem einen Schatz

des Glaubens schöpft» (Dei Verbum Nr.
10).

Aber es gibt noch einen anderen und
«existentiellen» Sinn, in dem wir von einer

Hierarchie der Wahrheiten sprechen kön-

nen. Die christliche Offenbarung ist un-
erschöpflich reich; bei der Entfaltung die-

ser Offenbarung können einige Kirchen
und Gemeinschaften (und auch Einzel-

menschen) nichts anderes tun als ihren

Hauptakzent auf einen Wahrheitsaspekt
legen, wieder andere auf einen anderen;

keine beabsichtigt dabei, die vielen ande-

ren Aspekte von Gottes Wahrheit zu igno-
rieren oder auch nur zu verleugnen. Eine
solche Auswahl von Akzenten, besonders

wenn sie durch eine lange Tradition gehei-

ligt wurde, kann zu sehr unterschiedlichen

Arten von christlichem Leben und kirch-
licher Ordnung führen. Wir kennen solche

Unterschiede in unseren eigenen Kirchen

gut genug. Sollten wir nicht bereitwilliger
das Wesen solcher Unterschiede in der

Ausprägung des Glaubens in unsern Kir-
chen erkennen und diese akzeptieren und
deshalb auch in dieser Konferenz diskutie-
ren? In einer eher polemischen Vergangen-
heit könnte die Verteidigung unserer eige-

nen Betonungen zu Aussagen geführt
haben, die gewisse Elemente der christ-
liehen Wahrheit, die anderen lieb und hei-

lig sind, auszuschliessen schienen. Wenn
die Trennung beseitigt werden soll, müssen

wir uns dann nicht noch mehr bekannt
machen mit den lehrmässigen Betonungen

der anderen, ihren verschiedenen existen-

tiellen Hierarchien der Wahrheiten?

Die Kirche als Gemeinschaft

von Kirchen
Die zweite Frage betrifft die «eine Kir-

che» und die Verschiedenheit innerhalb
dieser Kirche. Diskussionen über die Natur
der Kirche haben viele zu erneuter Be-

trachtung des Verhältnisses zwischen Orts-
kirche und Weltkirche geführt. Ich glaube,
dass eine weitere Untersuchung dieser

Frage uns zeigen könnte, wie wir die volle
Einheit erreichen könnten. Es gibt zwei

Arten, die Frage anzugehen: einige denken

zuerst über die universale Kirche nach und

betrachten dann die Ortskirche als ihre be-

sondere Verwirklichung. Andere beginnen
ihre Überlegungen in traditioneller Weise

mit der an einem bestimmten Ort versam-
melten Ortskirche und schauen durch sie

und über sie hinaus auf die Weltkirche. Ich
glaube nicht, dass die eine Ansicht die

andere ausschliesst. Aber wir müssen auch

erkennen, dass es Unterschiede der Rede-

weise gibt: in den bischöflichen Kirchen
bedeutet der Ausdruck «Ortskirche» in
erster Linie die um ihren Bischof versam-
melte Diözese. In anderen Traditionen be-

deutet «Ortskirche» eine bestimmte Ge-

meinde an einem bestimmten Ort. Nichts-
destoweniger würde ich meinen, dass alle

mit Papst Pauls Worten übereinstimmen
können: «die universale Kirche nimmt in
den Teilkirchen konkrete Gestalt an, die

ihrerseits aus einer bestimmten konkreten

Menschengruppe bestehen, die eine be-

stimmte Sprache sprechen, einem kulturel-
len Erbe verbunden sind, einer Welt-
anschauung, einer geschichtlichen Vergan-
genheit und einer bestimmten Ausformung
des Menschlichen ...» (Evangelii Nun-
tiandi 62).

Hier liegt also eine besondere Möglich-
keit für eine echte Verschiedenheit - eine

Verschiedenheit in der Einheit, die in-
härent ist im Zusammenkommen von
Ortskirchen. Die römisch-katholische Kir-
che hat sich immer mehr als eine Gemein-
schaft von Kirchen dargestellt. Zum Bei-

spiel hat das Zweite Vatikanische Konzil in
Beziehung auf die östlichen katholischen
Kirchen folgendes festgestellt:

«Dank der göttlichen Vorsehung aber

sind die verschiedenen Kirchen, die an ver-
schiedenen Orten von den Aposteln und

ihren Nachfolgern eingerichtet worden

sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von
organisch verbundenen Gemeinschaften

zusammengewachsen. Sie erfreuen sich

unbeschadet der Einheit des Glaubens und
der einen göttlichen Verfassung der Ge-

samtkirche ihrer eigenen Disziplin, eines

eigenen liturgischen Brauches und eines



352

eigenen theologischen und geistlichen
Erbes... Diese einträchtige Vielfalt der

Ortskirchen zeigt in besonders hellem
Licht die Katholizität der ungeteilten Kir-
che» («Quae Ecclesiarum localium in

unum conspirans varietas indivisae Eccle-
siae catholicitatem luculentius demon-

strat») (Lumen Gentium Nr. 23).
Eine ungeteilte Kirche - das ist das

Ziel. Indem man das zu erreichen sucht,
stellt sich nicht die Frage, welche Art von
Verschiedenheit annehmbar ist, sondern

die, welche Art von Pluralismus wün-
sehenswert ist. Im nächsten Jahrzehnt

muss die «Agenda» der verschiedenen Kir-
chen und Kirchengemeinschaften folgende
sein : erstens die Einheit und die Fülle des

Glaubens innerhalb der Verschiedenheit
der variierenden und annehmbaren Unter-
schiede in der Formulierung des Glaubens,
und zweitens die Beziehung der verschiede-

nen christlichen Gemeinschaften in der

Einheit einer einzigen Kirche. Das allein
wird unserer gegenwärtigen Situation
gerecht.

«Konziliare Gemeinschaft»
Ich sagte bereits, dass das notwendige

Glied zwischen einer Taufe und einer Kir-
che ein Glaube ist. Ich glaube, dass wir im
Begriff der Konziliarität oder der konzilia-
ren Gemeinschaft die notwendige Verbin-
dung zwischen echter Verschiedenheit und
wahrer Einheit finden. In seinem Bericht
an die Plenarversammlung des Einheits-
Sekretariates stellte dessen Sekretär, Mgr.
C. Moeller, fest, dass der Gedanke der
konziliaren Gemeinschaft, wie er von der
Kommission für Glauben und Kirchenver-
fassung ausgearbeitet und von der Nairobi
Versammlung angenommen wurde, «einer
der wichtigsten Beiträge in der Suche nach
Einheit» ist (SPCU, Informationsdienst
1977/1, Nr. 33, S. 8).

Das Konzept der Konziliarität ist nicht
eine unsichere oder gar eine widerwillige
Vereinigung von Gegensätzen: es ist ein
echter Ausdruck von wahrer Koinonia.
Denn Konziliarität darf nicht als eine vor-
läufige Struktur betrachtet werden, als ein

baufälliges Gerüst, um uns aufzuhelfen in

unseren ökumenischen Anstrengungen zur
Erreichung einer noch nicht verwirklichten
Einheit. Konziliarität ist auch nicht eine

Erfindung, um Einheit hervorzubringen;
sie ist vielmehr der echte Ausdruck wahrer
Einheit auf jeder Ebene, untrennbar von
jenem Ziel, welches wir anstreben. Nairobi
drückt dies mit grosser Betonung folgen-
dermassen aus: «Wahre, konziliare Ge-

meinschaft setzt die Einheit der Kirche
voraus» (Bericht der Sektion II, Die Ein-
heit der Kirche - Voraussetzungen und

Forderungen, Par. 5). Denn (noch einmal,

auf jeder Ebene) braucht es eine geeinte

Kirche, die wahrhaftig in einem Konzil zu-
sammenkommen kann.

An diesem Punkt redet ein Englisch
Sprechender mit verzeihlicher Zurückhai-
tung: die englische Sprache verwendet das

Wort «council», um die beiden franzö-
sischen Begriffe «concile» (Konzil) und
«conseil» (Rat) (für andere Sprachen vgl.
SPCU, Ökumenische Zusammenarbeit
1975, Fussnote 39) zu bezeichnen: unser
Ziel muss ein Konzil sein und nicht nur
jene Räte, welche zugegebenermassen

prae-konziliare Strukturen sind, welche

noch nicht die Einheit darstellen, zu wel-
eher wir gerufen sind, obwohl sie der
Sache der Einheit so gut dienen. Ein
Englisch Sprechender würde es so sagen:
«Unser Ziel ist ein Konzil der Kirche und
nicht ein Konzil von Kirchen». Deshalb
hat auch das Einheitssekretariat geschrie-
ben: «Die Konziliarität, welche das Leben
der Katholischen Kirche kennzeichnet...
basiert auf einer vollen und grundlegen-
den Gemeinschaft von Ortskirchen unter-
einander und mit der Kirche von Rom,
welche der ganzen Versammlung der Liebe
vorsteht» (ebd. IV, a, c).

Konziliarität und Katholizität
Mit Konziliarität möchte ich Katholizi-

tät verbinden. In den Glaubensbekenntnis-

sen bekennen wir den Glauben an eine Kir-
che, welche katholisch ist. Die Katholische
Kirche selber gibt zu, dass ihre eigene Ka-
tholizität durch die Fortdauer christlicher
Spaltungen geschwächt wird (vgl. UR 4,

vorletzter Paragraph). Eine Kirche, die

wirklich katholisch ist, die offen ist für
eine reiche Verschiedenheit von Traditio-
nen und Kulturen und die für nichts Gutes

verschlossen ist, das heilig und echt christ-
lieh ist, kann ihre katholische Einheit am
besten im Konzil zum Ausdruck bringen.

In der Passage, die ich angeführt habe,
werden Sie bemerkt haben, dass der katho-
lische Begriff von Konziliarität «die Ge-

meinschaft von Ortskirchen unter sich und

mit der Kirche von Rom» beinhaltet.

Papst Paul sagte am Anfang seines Ponti-
fikates, dass er sehr traurig sei im Bewusst-

sein, dass sein Amt der Versöhnung selber

ein Hindernis für viele andere Christen
darstelle (vgl. Enzyklika Ecclesiam Suam,
1964, Nr. III). Letztes Jahr sagte er vor
einer allgemeinen Hörerschaft während
der Gebetswoche für die Einheit: «Wir be-

trachten den Apostolischen Stuhl nur als

eine besondere Form des Dienstes für die

Einheit der Kirche» (19. Januar 1977).

Nach katholischem Verständnis ist
«die Kirche von Rom, die der Einheit aller
dient» (SPCU, Ökumenische Zusammen-

arbeit, Kp. II), das Herzstück der Gemein-

schaft der Ortskirchen, welche die Katho-
lische Kirche ausmachen. Papst Paul hat
diese Ideen in seiner apostolischen Exhor-
tation «Evangelii Nuntiandi» (1975, be-

sonderes Seiten 64-5) weiterentwickelt.
Es ist bedeutungsvoll, dass ARCIC

(Anglican-Roman Catholic International
Commission) bei der Übereinkunft betref-
fend Autorität in der Kirche zu ihren Fol-
gerungen über die Rolle des Primates in
der Weltkirche so kam, dass sie das

Gleichgewicht, das zwischen dem Primat
und der Konziliarität als komplementären
Elementen des Episkopates besteht, unter-
suchte. Einstimmig schrieben die Mitglie-
der der zwei Kirchen: «Wenn Gottes Wille
für die Einheit der ganzen christlichen Ge-

meinschaft in der Liebe und Wahrheit voll-
endet werden soll, muss dieses allgemeine
Prinzip der sich ergänzenden Aspekte des

Primates und der Konziliarität im Episko-
pat, die der Gemeinschaft der Kirchen die-

nen, auf universaler Ebene verwirklicht
werden» (Venedig Erklärung, Paragraph
23).

Im Moment ist das die Aussage einer

Kommission, die zwei bischöfliche Kir-
chen repräsentiert. An der Sofia-Konsulta-
tion der KEK letztes Jahr wurde die Auf-
merksamkeit auf eine noch vorrangige
Frage gelenkt, nämlich auf die Beziehung
zwischen Episkopat und Konziliarität.
Auch diese müssen wir untersuchen, nicht
zuletzt deshalb, weil der Bischof von Rom,
der als Bischof ein wahres Bischofsamt des

Dienstes im Zentrum des Kollegiums von
Bruderbischöfen ausübt, von den Katho-
liken als derjenige angesehen wird, der im
notwendigen Zentrum konziliarer Gemein-
schaft zwischen allen Ortskirchen steht.

Die Sendung der Kirche
Die Konziliarität, von der wir gespro-

chen haben, erinnert uns daran, dass die

Einheit der Kirche, welche die göttliche
Einheit widerspiegelt, eine Einheit von
Personen ist. In all unserem Reden über
sichtbare Strukturen dürfen wir nie verges-

sen, dass die Kirche zu den Menschen ge-
sandt ist. Deshalb müssen wir nun darauf
achten, was das Geheimnis der göttlichen
Liebe uns über die Sendung der Kirche zu
den heutigen Menschen sagt.

Die Schöpfung ist ein Ausfluss der

Liebe Gottes; sie ist ein Sakrament dieser

göttlichen Liebe. Der Mensch ist der

Höhepunkt der Schöpfung. Er ist geschaf-
fen «nach dem Bild» Gottes. Dies bedeutet

- in seinem tiefsten Sinne -, dass jeder
Mensch als Abbild in seiner Einmaligkeit
etwas Göttliches ausdrückt oder zeigt, und

zwar etwas, das kein anderer Mensch aus-

drücken oder zeigen kann. Das ist die

Quelle des Respektes vor der Würde der



353

Person und vor dem unersetzlichen Wert
jedes einzelnen. Aber bei der Erschaffung
des Menschen hatte Gott Christus in sei-

nen Gedanken. Tertullian schrieb: «Was

immer die Gestalt und der Ausdruck war,
den der Schöpfer dem Lehm gab, Chri-
stus, der eines Tages Mensch werden

sollte, beherrschte seine Gedanken» (de

carnis resurrectione 6, in: PL 2, 282). Und
das Vatikanische Konzil liess verlauten:
«Tatsächlich klärt sich nur im Geheimnis
des fleischgewordenen Wortes das Ge-

heimnis des Menschen wahrhaft auf»
(Gaudium et Spes Nr. 22). Christus ist in

jedem getauften Menschen auf eine beson-
dere Art; in den Ungetauften sucht er da

zu sein.

Es ist der Sieg der göttlichen Liebe,
dass die Liebe Fleisch geworden ist in der
Person von Jesus Christus. Diese Liebe

wirkte versöhnend und heilend. Es ist das

Geheimnis der Erlösung wegen der Sünde.

Diese göttliche Liebe soll allen Menschen

mitgeteilt und geschenkt werden. «So wie

mich der Vater gesandt hat, so sende ich
euch» (Joh 10,21), und es gibt das Neue

Gebot, «... dass ihr einander liebt. Wie ich
euch geliebt habe, sollt auch ihr einander
lieben» (Joh 13,34). Die Sendung der Kir-
che ist eine Sendung der Liebe - sich um
jene zu kümmern, die in Not sind, geistig
und materiell, und dort zu sprechen und zu

handeln, wo Menschenwürde und Freiheit
bedroht sind.

«Freude und Hoffnung, Trauer und

Angst der Menschen von heute», stellt das

Vatikanische Konzil fest, «besonders der

Armen und Bedrängten aller Art, sind

auch Freude und Hoffnung, Trauer und

Angst der Jünger Christi. Und es gibt
nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in
ihren Herzen seinen Widerhall fände. Ist
doch ihre eigene Gemeinschaft aus Men-
sehen gebildet, die, in Christus geeint, vom
Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum
Reich des Vaters geleitet werden und eine

Heilsbotschaft empfangen haben, die

allen auszurichten ist. Darum erfährt diese

Gemeinschaft sich mit der Menschheit und
ihrer Geschichte wirklich engstens verbun-
den» (Gaudium et Spes Nr. 1). Die Gestalt

von Gottes Liebe in Christus ist zur Gestalt

unserer christlichen Liebe geworden; die

Liebe, die der Christ schenkt, spiegelt
nicht nur die Liebe von Christus selbst

wider, sondern gibt sie auch in einer gewis-
sen Weise weiter. Die Kirchen suchen die

volle Einheit in den Beziehungen zueinan-
der; aber bevor diese Einheit erreicht ist,
können sie jetzt schon eins sein in ihrer
Sendung der Liebe zur Welt, der sie die-

nen, indem sie zusammenarbeiten, um die

Hungrigen zu sättigen, die Durstigen zu

tränken und die Nackten zu bekleiden.

Wenn Menschenrechte verletzt und Men-
schenwürde und Freiheit vorenthalten wer-
den, können sie mit einer «prophetischen»
Stimme reden, und sie sollten es auch tun.
Jeder Mensch hat ein Recht auf alles, was

für ein menschenwürdiges Leben notwen-
dig ist, «wie Nahrung, Kleidung und Woh-

nung, sodann das Recht auf eine freie
Wahl des Lebensstandes und auf Familien-
gründung, auf Erziehung, Arbeit, guten
Ruf, Ehre und auf geziemende Informa-
tion; ferner das Recht zum Handeln nach

der rechten Norm seines Gewissens, das

Recht auf Schutz seiner privaten Sphäre
und auf die rechte Freiheit auch in religio-
sen Dingen» (Gaudium et Spes Nr. 26).
Vielleicht werden wir im Laufe unserer

Tagung hier die Fragen genauer bestim-

men können, die des prophetischen Zeug-
nisses der Kirche bedürfen.

Dies sind meine Überlegungen über die

theologischen Forderungen unseres The-

mas. Die Einheit der Kirche gründet sich

auf die Einheit Gottes in der Dreieinigkeit.
Weil die Kirche das Geheimnis Gottes als

ihr Vorbild und ihre Quelle hat, ist sie

selbst ein heiliges Geheimnis und nicht ein-
fach eine menschliche Schöpfung. Der hei-

lige Cyprian beschreibt die Kirche als «ein

Volk, eins gemacht mit der Einheit des

Vaters, des Sohnes und des heiligen Gei-

stes» (De orat dominica 23, zit. in Lumen
Gentium Nr. 4). Deshalb ist all unser Spre-
chen über Pluralismus und Einheit, über

Konziliarität und Katholizität nicht ein-
fach eine Verhandlung über Strukturen
und Institutionen. Es ist ein Versuch, ent-
schlössen der Wahrheit und dem Geheim-
nis Gottes selbst ins Angesicht zu sehen

«qui est Ipse unio» (Ignatius ad Trail 11).
AYrnYma/ George flas/Y f/ume

Theologie

Protestantische Ethik
Diese Überschrift tönt konfessionali-

stisch; sie ist aber keineswegs so zu verste-
hen. Vielmehr ist sie der Titel einer von
J. Winckelmann neu herausgegebenen

Sammlung von Aufsätzen des bekannten
deutschen Soziologen A/ox IFeöer (1864
bis 1920)'. Der durch seine These, dass

die kalvinistische Ausprägung christlicher
Konfession für die Entstehung des Kapita-
lismus entscheidend gewesen sei, bekannt-
gewordene Soziologe hat seine verschiede-

nen Arbeiten zu diesem Thema noch selber

kurz vor seinem Tod zusammengestellt.
Was vor uns liegt, ist also eine textkritisch

überprüfte Neuauflage eines Werks aus
dem Jahr 1920, das zudem nur e/ne

Kausalbeziehung verfolgt, nämlich dieje-
nige der Religion zu wirtschaftlichem Ver-
halten und die Gegenkausalität noch aus-
lässt und die sich zudem beschränkt auf
eine Konfession. Die Einflüsse anderer Re-

ligionen wie auch diejenigen der vorrefor-
matorischen Christenheit fehlen.

Der frühe Tod Webers verhinderte die

Aufarbeitung dieser Problemfelder L So

enthält dieses Buch als zentralen Teil die

Studie «die protestantische Ethik und der

Geist des Kapitalismus», die nach der Pro-
blemstellung die Berufsethik des asketi-
sehen Protestantismus herausarbeitet und
sich in einem eigenen Aufsatz auch mit den

besonderen Ausprägungen in den Sekten

befasst. Unter dem Titel «religiöse Heils-
methodik und Systematisierung der Le-
bensführung» werden alsdann die ein-

schlägigen Kapitel aus Webers unvollende-
tem Hauptwerk «Wirtschaft und Gesell-

schaft» zusammengestellt und schliesslich

aus der «Wirtschaftsgeschichte» der Bei-

trag «die Entfaltung der kapitalistischen
Gesinnung» angefügt'.

Bedeutsam für das Verständnis der

Weberschen Sicht ist dabei das Wort «Sy-

stematisierung». Tatsächlich erkennt er

auf allen Lebensbereichen einen solchen

rationalen Umgang mit Dingen und Pro-
blemen als das Typische der abendländi-
sehen Kultur: Astronomische Kenntnis

gibt es vielerorts, nicht aber deren mathe-
matische Systematisierung, desgleichen

Musik, aber nicht in systematischer Orga-
nisation und Notenschrift. Exakte Beob-

achtung der Natur ist nicht typisch nur für
den Okzident, wohl aber deren technische

Nutzung. So ist auch das Gewinnstreben
wohl allen Menschen eigen und auch einen

Beuteerwerb gibt es überall, nicht aber die

rationale Kalkulation von Mitteleinsatz
und Ertrag verbunden mit einer ent-

sprechenden Lebenshaltung, die Erwor-
benes nicht gleich konsumiert, sondern

unter momentaner Selbstbeschränkung

Askese) spart, um einen neuen Einsatz

wagen zu können.
In Abhebung von Luther sieht Weber

(der sich auch hier bemüht, streng feststel-

' Max Weber, Die protestantische Ethik I.
Eine Aufsatzsammlung, hrsg. von Johannes
Winckelmann, Hamburg (Siebenstern TB
53/54) 1975 (4. Auflage).

' Aufsätze zu andern Religionen, die auf
vorliegenden, wenn auch, wie Weber selber be-

tonte, ungenügendem Material aufbauten, wer-
den hier nicht abgedruckt.

' «Kritiken und Antikritiken», also die
wissenschaftliche Auseinandersetzung Webers
mit Kritiken seiner Thesen enthält ein II. Band
(Siebenstern TB 119/120) Hamburg 1972 (2.

Auflage).



354

lend, also nicht wertend, vorzugehen)
diese innerweltlich «asketische» Haltung
verwirklicht im Calvinismus und den ihm
nahestehenden Untergruppierungen, die

vor allem für den Aufbau der USA be-

deutsam wurden. Trotz der sorgfältigen
abwägenden Analysen Webers würde eine

Aufarbeitung der Frage heute, fast 60 Jah-

re später manches ergänzen, vor allem
auch die genannte «asketische» Haltung
selber auf ihre sozio-kulturellen Hinter-
gründe befragen. Aber als Studie für die

Relevanz religionssoziologischer Einsicht
für ein Ethos bleibt sie mustergültig, nicht
zuletzt, weil sie entgegen einer heute oft
auch bei Theologen üblichen, populär-
marxistischen Kapitalismuskritik dieses

Phänomen umfassend und nicht bloss mit
den Kategorien von Gewinnstreben und

Ausbeutung erklärt. Dass erst so denn auch
eine wirkliche und unerlässliche Kapitalis-
muskritik aus einem christlichen Welt- und
Menschenverständnis möglich ist, versteht
sich von selber. Eben darin liegt entspre-
chend die ethische Relevanz dieses Nach-
drucks der Aufsätze von Max Weber.

Ethik und Ekklesiologie
Werke zu christlicher Ethik aus prote-

stantisch theologischer Tradition erschie-

nen aber auch sonst in den letzten Jahren

vermehrt, darunter auch solche von «Sy-

stematikern», deren Arbeitsschwergewicht
im Feld dessen liegt, was die katholische
Tradition eher mit Dogmatik umschreiben
würde. Dazu ist sicher IPo//7?art Parme/?-

berg zu rechnen, der mit seiner Aufsatz-
Sammlung «£;/??/: imd PArWes/o/og/e» * ei-

nen solchen Schnittpunkt theologischer
Disziplinen näher ausleuchtet. Mit Recht
betont der Verleger denn auch, dass hier
die Position des Münchner Systematikers
zu Fragen der Ethik und der Lehre von der

Kirche zusammenfassend dokumentiert
werde, wobei sich auch zeige, dass das

Thema «Kirche und Gesellschaft» sogar
einen Schwerpunkt seines Schaffens dar-
stelle. Dass dabei Grundlagenfragen im
Vordergrund stehen, wird niemand erstau-

nen. Dass sie zudem auf dem Hinter-
grund der theologiegeschichtlichen Ent-
Wicklungen im deutschen Protestantismus
seit dem Idealismus diskutiert werden,
steht bei geschichtstheologisch geprägtem
Ansatz von Pannenberg ebenfalls zu er-

warten.
Beleg dafür ist denn auch gleich der

erste Aufsatz «zur Theologie des Rechts»

aus dem Jahr 1963, der in einem ersten

Teil die ordnungstheologischen Ansätze

gegen eine christologische Rechtsbegrün-
dung Barthscher Prägung abhebt und bei-
de von einem «Naturrechts»-Denken letzt-
lieh griechischer und damit ungeschicht-

licher Prägung unterscheidet. Dabei müss-

te meines Erachtens freilich ein schöp-

fungstheologischer Ansatz doch noch ge-

nauer bedacht werden, dessen Ordnungen
sich ja entgegen dem klassisch protestanti-
sehen Verständnis nicht bloss auf Ehe, Fa-

mibe und Staat und allenfalls Kirche be-

schränken, sondern den Menschen als sol-
ches meinen, der als geschichtlich offenes
Wesen gestalterisch die Welt als eine

menschliche ordnet und eben darin sich

von seinem Schöpfer beauftragt weiss, von
einem Schöpfer zudem, der selber der ge-

schichtsmächtige und zugleich treue Herr
dieser Geschichte ist.

Wie der zweite Teil des Aufsatzes zeigt,
ist diese Sicht Pannenberg alles andere als

fremd. Sein anthropologischer Ansatz, der
eben darin den Zusammenhang von Recht

und Religion (ohne deren Bindung Recht

letztlich weder bindend noch vor Erstar-

rung bewahrt wird) aufarbeitet, zeigt dies

deutlich. Nur verdiente dann auch gezeigt

zu werden, wie nahe diese Sicht derjenigen
der grossen Natur- und Völkerrechtsden-
ker der alten Tradition steht, wo das Na-
turrecht noch in keiner Weise in der Art
der rationalistischen Neuscholastik essen-

tialistisch erstarrt war. Dies wäre nicht nur
aus ökumenischen Überlegungen nötig,
weil erst eine gegenseitige Begegnung der

theologischen Traditionen eigentliches
Verstehen ermöglicht, sondern noch viel-

mehr, weil die für eine menschenwürdige
Gesellschaft so bedeutsame Menschen-
rechtsidee erst von daher begründet und
auch christlich-theologisch verantwortet
werden kann. Von hier aus wäre dann das

dynamische Element der heilsgeschicht-
liehen, letztlich auf eschatologische Erfül-
lung gerichteten christlichen Schau auch

voller als kritisches einzubringen.
Wie sehr dieses dynamische Moment

heilsgeschichtlicher Fundierung Pannen-

berg am Herzen liegt, zeigen aber auch die

folgenden Aufsätze, die zunächst gegen G.

Ebeling die Fundierung des Ethischen in
einem vorgängigen Wirklichkeitsverständ-
nis, letztlich also im Dogmatischen aufzei-

gen und auf die seinerzeitige Grundle-
gungsdebatte für die theologische Ethik
zwischen W. Herrmann und E. Troeltsch
näher eingehen. Dabei neigt Pannenberg
aber nicht der «als christliche Theorie der

Subjektivität faszinierenden Ethik Herr-
manns» zu, sondern der «an Schleierma-
chers Ethik des höchsten Gutes anknüp-
fenden Konzeption Troeltsch's», welche

fruchtbare Perspektiven für eine Neube-

gründung christlicher Ethik eröffne '. Die-
ses höchste Gut, verstanden als der Zweck
menschlichen Handelns, bringt so nicht
sosehr das statische Moment einer Rechts-

oder Gesetzeserfüllung, sondern dasjenige

zielgerichteter Dynamik zur Sprache.
Diese Dynamik steht aber unter der Vor-
aussetzung, dass, wie Pannenberg hier in
deutlicher Absetzung von Troeltsch her-

vorhebt, Zweck nicht formal-leer, sondern

inhaltlich gefüllt (im Sinn des noch ausste-

henden und doch schon wirksam anwesen-
den Gottesreiches) verstanden wird.

Ein weiterer Aufsatz setzt sich sodann

auseinander mit «Luthers Lehre von den

zwei Reichen», beziehungsweise mit dem

entsprechenden Vorwurf K. Barths, da-

durch sei die Theologie Luthers und das

Luthertum mitverantwortlich für die Er-
möglichung des Nationalsozialismus ge-
worden. Obwohl Luther keinesfalls den

Staat der Willkür der Machthaber überlas-

sen wollte, stellt Pannenberg doch «eine

Tendenz zu einer Gleichgültigkeit der

Prinzipien fest, auf denen der Staat be-

ruht, gegen den religiösen Boden, auf dem

das konkrete politische Gemeinwesen sich

bildet»(99). Auch hier zeigt sich das ge-

schichtliche Sensorium von Pannenbergs
Denken, stellt er doch die Sicht Luthers
einerseits in den sie bestimmenden augusti-
nischen Kontext, wie anderseits in die vom
Mittelalter her bestimmende Idee von den

zwei Gewalten. So erweist sich die Zeitbe-

dingtheit dieser Theorie, die Anlass wird,
die gegenseitige Selbständigkeit von Staat

und Kirche gerade auch in moderner Ge-

Seilschaft besser zu verstehen. Sie ist aber

auch Anlass, die von Luther noch nicht ge-
sehene inspirative Kraft, die auch für die

Gegenwart von der eschatologischen Got-
tesherrschaft ausgehen könnte, zu beden-

ken'.
Eben dies zu bedenken zu geben, wäre

der genuine Auftrag der Christenheit, ge-

rade auch in einer vom sittlichen Zerfall
bedrohten Gesellschaft, wo Einheit und

Gleichheit der Menschen konkret zum

Tragen gebracht werden müssten, in Ei-
gentumsfragen so gut wie in Fragen des

Schwangerschaftsabbruchs. Die Rolle der

Kirche in diesem Auftrag wird, wie dann

vor allem die im zweiten Teil der Samm-

lung als «Beiträge zur Ekklesiologie» zu-

sammengestellten Aufsätze zeigen, zu ei-

* Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
1977; unter mehr dogmatischen und ökumeni-
sehen Gesichtspunkten wurde hier auf diese

Aufsatzsammlung bereits eingegangen, weshalb
diese vorab im II. Teil des Buches aufgegriffe-
nen Belange etwas zurücktreten können (Kurt
Koch, Mut zu Ökumene, in: SKZ 146 [1978]
Nr. 21, S. 319-323).

5 Vgl. im Vorwort S. 6
® Diese kam freilich schon im Einsatz der

spanischen Moralisten für ein auch die Indianer
schützendes Völkerrecht im 16. Jahrhundert
zum Zug, und nicht erst durch die Dissenters in
der grossen englischen Revolution des 17. Jahr-
hunderts.



355

nem eigentlichen Anliegen Pannenbergs.
Voraussetzung dafür ist allerdings, dass

die Kirchen ihre konfessionellen Spaltun-
gen überwinden, was entsprechend zu ei-

nem zweiten Schwerpunkt dieser Arbeiten
wird. Erst diese bejahte und geförderte
Einheit in Pluralismus befähigt die Kir-
chen zu einer gesellschaftsprägenden Auf-
gäbe. Dass in der dazu nötigen Aufarbei-
tung der geschichtlichen Hintergründe, die

Pannenberg stets sehr sorgfältig beibringt,
die jeweils andere Tradition allerdings
noch vermehrt einbezogen zu werden ver-
diente, sei als Desiderat aber immerhin an-
gemerkt.

Sozialethik
Ähnlichen Zielen wie die Arbeiten Pan-

nenbergs wollen auch die unter dem Titel
«Soz/'ß/et/w'A: zwischen Trarf/7/o« wre? Fer-

«nn/t» zusammengestellten Aufsätze des

Bonner Ethikers Afarft« //onecArer die
nenF Wie das Stichwort «Tradition» im
Titel andeutet, geht es auch hier um Ethik
in und aus kirchlichem Auftrag. Sein

«Versuch zu einer Ortsbestimmung theolo-
gischer Sozialethik», die er als «Theorie
der gesellschaftlichen Verantwortung der

Kirche» versteht, will die Tradition christ-
licher Offenbarungsaussagen aufnehmen,
diese aber zugleich methodisch mit den ra-
tionalen Einsichten heutiger Gesellschafts-
theorie verbinden.

Auch Honecker widmet dabei einen

(den längsten, abschliessenden und bisher

unveröffentlichten) Beitrag der reformato-
rischen Zwei-Reiche-Lehre, die er aber als

«Hermeneutik und fundamentaltheologi-
sehe Grundlegung evangelischer Sozial-
ethik» interpretiert und von welcher aus

entsprechend konkrete Problemstellungen
wie auch die Rolle der Kirche als institutio-
nell organisierter Glaubensgemeinschaft
im öffentlichen Prozess gesellschaftlicher
Meinungsbildung (zum Beispiel in den

Denkschriften der Evangelischen Kirche
Deutschlands) geklärt werden müssen. Die
Zuordnung von Glauben und politischem
Handeln, welche dem gerade von seinem

eschatologischen Jenseitsbezug her dies-

seitsbezogenen christlichen Glauben eig-

net, ist also auch das Thema dieser Aufsät-
ze, die, meist aus konkretem Anlass ent-
standen, das eine Anliegen entfalten und
verdeutlichen. Nach Entstehung und ur-
sprünglichem Zielpublikum stehen freilich
auch sie ganz in der protestantischen Tra-
dition und beziehen die analoge katholi-
sehe Auseinandersetzung nicht weiter ein®.

Im Vorwort betont Honecker, dass er
seine Ausführungen als der falsifizierenden
Kritik ausgesetzte Hypothesen verstanden
wissen möchte, die zudem hinsichtlich der

Rolle der Kirche in praktischer Theologie

(als Theorie von ihrem Handeln) wie in
Sozialethik (als Theorie ihrer gesellschaft-
liehen Verantwortung) Dokumente eigener

Ratlosigkeit seien, wie nämlich deren theo-

logisches Verständnis mit ihrer empiri-
sehen Wirklichkeit richtig zusammenzu-
denken sei. Kirche ist wesentlich pneuma-
tologisch-geistig, also unsichtbar, sie ver-
wirklicht sich aber ebenso wesentlich in in-
stitutionellen Formen, die der Sozialethik

zur Reflexion aufgetragen sind. Als von
Luther her geprägte Theologie kann, so

betont Honecker in seinem Vorwort, sol-
che Reflexion nur eine kritische sein, die
heute erneut vor einer Neigung zur Über-

Schätzung des Institutionellen zu warnen
und gegenüber Schlagworten, wie etwa des

politischen Mandats der Kirche, an deren

je bedingte Tragweite zu erinnern habe.

Wesentlich ideologiekritisch gilt es so für
die Sozialethik, die Ethik aus einer dogma-
tisierenden Verfestigung herauszuhalten
und mit Schleiermacher (wie übrigens auch
mit dem grossen Teil der katholischen Tra-
dition) Dogmatik und Moral methodisch
auseinanderzuhalten und sie in ihrer (Ver-)
Mittelstellung zwischen Glaubenslehre und
rationaler (philosophisch-humaner) Argu-
mentationsweise zu bewahren®.

Ausdrücklich kommt diese Problema-
tik alsdann im ersten Aufsatz «Politische
Ethik und Ekklesiologie» zur Sprache, der
den Untertitel trägt «das Verhältnis von
Glaube und Handeln als Problem kirch-
licher Gemeinschaft». Sie setzt sich fort im

Beitrag zur Frage «Welche Legitimation
haben Kirchen zu politischen Äusserun-

gen?» wie auch in demjenigen zu «Krite-
rien öffentlicher Äusserungen der Kir-
chen».

Während in diesen drei Artikeln die

kirchliche Seite Ausgangspunkt der Frage
ist, so steht bei den folgenden die politisch
ethische Fragestellung im Vordergrund:
«Demokratisches Ethos in der Sicht christ-
licher Ethik», «Aporien in der Menschen-
rechtsdiskussion» sowie «Grundwerte und
christliches Ethos» lauten die entsprechen-
den Titel. Dass hier aktuelle und auch von
den katholischen Moraltheologen eifrig
diskutierte Problematiken aufgegriffen
werden, braucht kaum besonders betont

zu werden. Für die Grundwertediskussion,
die gerade in der Bundesrepublik in den

letzten Jahren wichtig wurde, liegt es oh-
nehin auf der Hand Für die Menschen-
rechtsdiskussion gilt dies nach den KSZE-
Konferenzen in Helsinki und Belgrad mit
all ihren Folgen nicht weniger. Honecker
weiss auch um die ökumenische Bedeut-
samkeit dieser Problematik (im Horizont
des Ökumenischen Rates der Kirchen wie

für das Gespräch zwischen der reformato-
rischen und katholischen Tradition) und

doch fügt er bei: «Nun tut sich freilich ge-
rade die deutsche evangelische Theologie
mit einer theologischen Stellungnahme zu

den Menschenrechten schwer» (125).
Gerade weil der katholische Moral-

theologe von seiner Tradition her diese

Schwierigkeiten viel weniger kennt, wird er
hier interessiert die Rückbezüge auf die

kulturelle Entstehungsgeschichte in der

Aufklärung verfolgen (um dazu allerdings
auch auf weitere Wurzeln hinzuweisen).
Auch wird er mit Honecker aus diesen gei-

stesgeschichtlichen Bedingtheiten heraus

(die, wie etwa der Hinweis auf die Rolle
des Privateigentums besonders deutlich

zeigt, auch Begrenzungen sind) auf die

letzten (theologisch-)anthropologischen
Grundlagen verweisen, um so wirklich
theologische Ethik zu begründen. Dieses

eine Beispiel mag zeigen, wie fruchtbar
diese Aufsätze gerade auch ausserhalb der

ursprünglich Angesprochenen sein könn-
ten", für eine tiefere Selbsterkenntnis, wie
hinsichtlich des ökumenischen Dialogs.

Heil im Kreuz-Punkt
Während die beiden Aufsatzsammlun-

gen von Pannenberg und Honecker den

theologisch-wissenschaftlichen Monogra-
phien zuzuzählen sind und einen entspre-
chenden geistigen Aufwand fordern, ver-
folgt das kleine Taschenbuch des aus der

Tschechoslowakei stammenden und seit

1969 in Basel lehrenden Ethikers 7. M.
Loclima/t ein anderes Ziel Zwar liegt
seine Thematik der «Absage an ein eindi-
mensionales Heilsverständnis» auf der

gleichen Linie wie diese Arbeiten, nämlich

«Fersö/wt/rtg wnrf J5e/ra««g», das heisst

den heilsgeschichtlichen Ursprung und
dessen ethische Auswirkung in eins zu
sehen. In der Darlegung aber wendet er

sich in schlichter, leicht lesbarer Sprache

an ein breites Publikum, um ihm die christ-

7 Tübingen (Mohr) 1977.
® Gemäss den übrigens sehr hilfreichen Re-

gistern lassen sich die Belegstellen von katholi-
sehen Autoren fast an einer Hand abzählen. Zu
ergänzen wäre hier, dass sich der Basler Ethiker
J. M. Lochman (nicht - mann) schreibt.

' Honecker erwähnt in diesem Zusammen-
hang dankbar G. Ebeling und setzt damit einen
andern Akzent, als wir ihn eben bei Pannenberg
feststellten.

Vgl. dazu O. Kimminich (Hrsg.), Was
sind Grundwerte? Düsseldorf (Patmos) 1977.

" Vgl. dazu W. Heierle, Kichliche Stellung-
nahmen zu politischen und sozialen Fragen,
Bern 1975, sowie F. Furger, Hilfe zur Freiheit -
ethische Verkündigung in einer pluralistischen
Gesellschaft, in: Studia Moralia XV (1977)
713-730 (Festschrift für B. Häring).

J. M. Lochman, Versöhnung und Befrei-
ung (GBT Siebenstern 241) Gütersloh (Mohn)
1977.



356

liehe Soteriologie, als auch die weit- und

gesellschaftswirksame (also nicht bloss

jenseitsbezogene) Erlösungslehre nahe zu

bringen. Biblisch fundiert und dogmenge-
schichtlich erläutert wird so das aktuelle

Befreiungsanliegen dem Leser näher ge-

bracht von jemand, dem dies nicht blosse

Theorie ist, sondern der es unter person-
lichem Einsatz 1968 im Prager Frühling
selber gelebt und erlitten hat, und der mitt-
lerweile, nach Lehraufträgen in USA,
auch zu einem Experten der innerchrist-
liehen Beziehungen auf der Ebene des

Ökumenischen Rates der Kirchen gewor-
den ist.

In all diesen vielen Beziehungen, in
sozialistischen wie in kapitalistischen, in
über- wie in unterentwickelten Ländern,
hat Lochman dabei stets eines immer neu

betroffen: die so ganz und gar unbiblische

Eindimensionalität, die entweder inner-
weltlich alles Heil von menschlichem Tun,
Planen und Organisieren erwartet (in
«Heilsmaschinen, die peinlich exakt funk-
tionieren», wie er an einem Gedicht von
Kurt Marti erläutert) oder aber jene andere

Eindimensionalität, die Heil nur in der

Vertikalen zu sehen vermag. Heil aber liegt
nicht in einer Dimension, sondern in einer

mehrdimensionalen Geometrie, christlich
buchstäblich im Kreuz-Punkt von Hori-
zontal und Vertikal, im Gott-Menschen,
Jesus-Christus.

So beginnt das zweite Kapitel «die
Mitte des Heils» mit dem Abschnitt «es ist
in keinem andern das Heil», ein Gedanke,
der nach einer biblischen Erläuterung des

Heilsbegriffs unter dem allerdings nicht
bloss nominalistisch zu verstehenden Na-

men Jesu Christi eine eigentliche Christo-
logie aufweist und sie in der dreifachen
Funktion von Prophet, Priester und König
entfaltet. Von hier aus kann Heil dann
auch verstanden werden als Versöhnung,
die in dreifacher Entfaltung bedacht wird,
im klassischen Motiv des Sieges Christi
über die Sünde, im lateinisch-theologi-
sehen der Genugtuung und im humanisie-
renden der Ermöglichung zur Umkehr. So

wird auch die mehrdimensionale Welt-
Wirkung von Erlösung erschlossen. Diese

aber ist letztlich stets Befreiung, so wie sie

im Exodus typerihaft für das alte Bundes-

volk aufleuchtet und im befreienden Heils-
wirken Jesu gegen Arme, Kranke und
Sünder ihre Vollendung findet, eine Voll-
endung, die «zum Einsatz für Frieden
und Freiheit in der von Christus erlösten
Welt drängt» (127). Dieser letzte Satz des

Büchleins nennt so nochmals das Thema
und ist zugleich Programm für ein christ-
liches Lebensethos, das hier dem Leser

auch lebendig nahe gebracht wird.
Franz Fwrger

Weltkirche

Schweizer Missionare
in Rhodesien
«Die Missionare in Rhodesien leben in

steter Unsicherheit. Sie stehen gleichsam
im Kreuzfeuer zwischen Regierungsarmee
und Guérilleros. In diesem Krieg, so sagen
sie, kann alles passieren.» Das erklärte am
31. Mai Dr. Josef Amstutz, Generaloberer
der Immenseer Missionare an einer Presse-

konferenz in Luzern.
Zwei Tage später wurden zwei Ma-

riannhiller Missionsbrüder - der aus Winz-
nau (SO) stammende Br. Andreas von Arx
sowie Br. Peter Geyermann aus Deutsch-
land - auf der Station Embakwe von
Guérilleros erschossen. Embakwe gehört

zum Bistum Bulawayo, das vom Walliser
Bischof Dr. Heinrich Karlen geleitet wird,
und liegt nahe an der Grenze zu Botswana.
Das Bistum Bulawayo scheint deshalb

auch gefährdeter zu sein als das Bistum
Gwelo, in dem die Immenseer Missionare
wirken - im Bistum Bulawayo sind in den

letzten zwei Jahren bei Anschlägen ein

Bischof, drei Priester, zwei Ordensschwe-

stern, eine Missionsärztin und ein Laien-
helfer ums Leben gekommen.

Zur Lage in Gwelo
Aber auch das Bistum Gwelo spürt den

Krieg immer mehr. «Die Guérilleros der

Patriotischen Front», so erklärte Josef
Amstutz wörtlich, «haben ihre Präsenz im
Arbeitsgebiet der Immenseer Missionare in
den letzten Monaten weiter ausgedehnt
und ausgebaut. Im Bistum Gwelo, das

zweieinhalb Mal so gross ist wie die

Schweiz, sind sie jetzt praktisch in allen

für die Afrikaner reservierten ländlichen
Gebieten (Tribal Trust Lands) anwesend.

Da die Mehrzahl der rund 100 Immenseer
Missionare und des übrigen Missionsper-
sonals bei der Landbevölkerung wirken,
steht damit unsere kirchliche Arbeit in
Rhodesien im Zeichen des Guerillakrieges.
Dreizehn (von rund zwanzig) Regional-
pfarreien liegen in der Kriegszone, wie
auch die meisten von der Kirche geführten
Spitäler und Mittelschulen. Noch nicht
direkt vom Krieg betroffen sind einzig die

Städte.»
Seit mehr als einem Jahr - nämlich seit

dem Verschwinden von P. Gieri Jörger im
November 1976 und der Ermordung eines

afrikanischen Katecheten sowie des spa-
nischen Missionars P. J. Rubio im Februar

1977 - ist das kirchliche Personal im Bis-

tum Gwelo im grossen und ganzen unbe-

helligt geblieben. Zwischen Guérilleros
und Mission, so erklären die Immenseer
Missionare diese Situation, hat sich eine

Art Koexistenz entwickelt, in der beide

Gruppen ihre Rolle kennen. Die Be-

freiungsbewegung und die politische Füh-

rung wollen offensichtlich, dass die Kirche
ihre Arbeit weiterführt. Gründe, die dafür
genannt werden, sind:

«— Die Guérilleros haben sich die Ein-
Stellung der Bevölkerung, welche die Kir-
che will, zu eigen gemacht;

— die Guérilleros sind der Ansicht,
dass die Missionare im Dienst des Volkes
stehen;

— die Guérilleros sind schliesslich

selbst auf gelegentliche Dienstleistungen
der Mission, vor allem auf medizinische

Hilfe, angewiesen.»
Je länger der Krieg dauert, um so gros-

ser würden auch die Ermüdungserschei-

nungen. Und die Leiden der afrikanischen
Zivilbevölkerung, die kein Ende zu neh-

men scheinen, wirkten zermürbend. Einige
Missionare seien auch enttäuscht über die

Verrohung etlicher Guerillagruppen. Ge-

wisse Gruppen, die sich jetzt als Herr der

Lage fühlten, stellten Ansprüche, denen

die Dorfbewohner kaum mehr gewachsen
seien. Andere seien disziplinlos und ent-

sprechend auch brutal geworden (mit
Alkohol- und Drogenkonsum sowie Be-

lästigungen von Frauen).
«Viele christliche Gemeinden», führte

Josef Amstutz weiter aus, «versammeln
sich regelmässig zum priesterlosen Gottes-
dienst. Wo aber die Kriegsgefahr zu gross
ist oder die Christen weit voneinander ent-
fernt wohnen, oder wo es an der lokalen

Führung mangelt, gibt es kaum mehr einen

sichtbaren Ausdruck eines christlichen Ge-

meindelebens. Die Sorge um diese Ge-

meinden zehrt ebenfalls an der Kraft des

Missionars.» Dabei setzt die Kirche alles

daran, die lokale Führung zu fördern - es

sind erst 18 einheimische schwarze Priester
im kirchlichen Dienst - und die Basis-

gemeinden auszubauen.

Die zivile Verwaltung in den Kampf-
gebieten hingegen, sagte Josef Amstutz, ist

weitgehend zusammengebrochen. «Dies

hat vor allem auf das Gesundheitswesen

entsprechend böse Auswirkungen. Die
meisten von der Regierung geführten Kli-
niken sind geschlossen. Immer mehr ist die

Bevölkerung auf kirchliche Spitäler und

Kliniken angewiesen, doch fehlen dort die

Ärzte. Drei der vier grossen kirchlichen
Spitäler in der Diözese Gwelo» sind - zum
Teil zufälligerweise, zum Teil als Konse-

quenz der Kriegssituation - zurzeit ohne

ärztliche Betreuung.



357

Aber auch die Ernährungssituation ist

entsprechend schlimm. Schuld daran sind

die wegen Überschwemmungen teilweise
schlechten Ernten, der Umstand, dass

auch die Guérilleros sich vom Land ernäh-

ren und dass das Land, die Tribal Trust
Lands, überbevölkert ist: es könnte
300000 Familien ernähren, wird aber von
675 000 Familien bewohnt. So kam nicht

nur der Waren- und Güteraustausch mit
der Stadt zum Erliegen, es beginnt auch

die Substistenzwirtschaft zusammenzu-
brechen.

Trotz all dieser Schwierigkeiten, er-

klärte Josef Amstutz nachdrücklich, blei-
ben die Missionare und bleibt die Gesell-

schaft der Immenseer Missionare bei

ihrem Entschluss, bei den Gemeinden und
der afrikanischen Bevölkerung auszuhar-

ren. Dass das ein hohes Mass an Mut und

Durchhaltekraft erfordert, ist auch von
aussen unschwer zu erkennen.

«Internal Settlement»

In einem zweiten Teil der Pressekonfe-

renz legte Josef Amstutz eine Beurteilung
der «internen Lösung» im Rhodesienkon-

flikt vor. Als Ergebnis seiner Gespräche

mit Missionaren und Afrikanern über die

Erfolgsaussichten dieses Abkommens for-
mulierte er: «Alle ersehnen dringend das

Ende des Krieges und wünschen eine de-

mokratisch gewählte afrikanische Regie-

rung; sie zweifeln aber oder halten es sogar
für unmöglich, dass die interne Lösung
dies zustande bringt.» Als Gründe für
diese Beurteilung werden genannt:

Kerne eigent/z'c/ie A/ac/z/wôergaèe
Die politischen Rechte, welche die

Afrikaner unter der vorgesehenen Verfas-

sung erhalten sollen, werden durch die zu

verbriefenden Privilegien der weissen Be-

völkerung gleichsam eingezäunt, damit
eingeengt und beschnitten.

Kern des Kr/eges
Bis anhin gibt es keine Anzeichen, dass

die Mehrzahl der Guérilleros der Patrio-
tischen Front vom Amnestieangebot der

Übergangsregierung Gebrauch macht.

Keine iniernaiiona/e A nertennang
Auch die rhodesischen Anrainerländer

(Angola, Botswana, Moçambique, Tan-
sania und Sambia) haben sich gegen die

interne Lösung ausgesprochen. Das glei-
che gilt für die Mehrzahl der übrigen afri-
kanischen Staaten, wie auch für den Si-

cherheitsrat der UNO. Grossbritannien
und die USA verfolgen weiter die von
ihnen mit der Patriotischen Front ausge-
handelte Alternativlösung.

Freie (LaZz/en zZarc/z/üizröar

Vor dem Jahresende sollen in Rhode-
sien die ersten demokratischen Wahlen in
der Geschichte des Landes abgehalten wer-
den. Die Guérilleros machen schon jetzt
Propaganda gegen diese Wahlen. Sie

haben die Macht, die ländliche Bevölke-

rung an der Teilnahme zu hindern.

TVoc/z Arein K/ima rZes Vertrauens
Die Übergangsregierung hat einiges ge-

tan, um das Klima zwischen den Rassen zu
verbessern. Trotzdem ist es ihr noch nicht
gelungen, ein neues Klima der Achtung
und des Vertrauens zwischen den beiden

Rassengruppen aufzubauen.
Zusammenfassend sagte Josef Am-

stutz, dass «nier den gegebenen Koraussef-

znngen von der internen Lösung keine

eigentliche Lösung des Rhodesienkonflikts

zu erwarten ist, dass sie vielmehr den Kon-
flikt eher noch verschärfen und verlängern
könnte. Für die Mission und die Missio-

nare besteht das Hauptproblem darin, im
Zusammenhang mit der internen Lösung
in die Parteipolitik verwickelt zu werden.

Dass das ein hohes Mass an Klugheit erfor-
dert, lässt sich auch von aussen vorstellen.

Ko// We/M

-

Kirche Schweiz

Bussfeier und
Einzelbeichte
Vielfältige Erfahrungen
Am 9./10. Mai 1978 griff der Priester-

rat des Bistums Basel unter der Leitung
von Bischofsvikar Anton Hopp und in An-
Wesenheit von Diözesanbischof Anton
Hänggi mit der Thematik «Busse -
Beichte» eine pastorale Frage auf, die nach
wie vor - glücklicherweise - sehr aktuell
ist.

Bischofsvikar Anton Hopp betonte in
seiner Einführung: In den Pastoralgesprä-
chen, die die Bischöfe von Basel mit den

Kirchgemeinde- und Pfarreiräten führen,
stellen die Laien immer wieder Fragen, die
die Busspastoral betreffen. Einen gewissen
Wandel in den fünf Jahren, in denen

Pastoralreisen stattfinden, zeigen folgende
zwei typische Fragen: «Gilt neben der Ein-
zelbeichte die Bussfeier?» war eine der am
häufigsten verlangten Auskünfte vor eini-
gen Jahren; in letzter Zeit heisst es: «Muss
man überhaupt noch beichten?»

Aus der Umfrage «Besinnung auf die
Pfarrei» ergibt sich ein vielfältiges Bild:
Bussfeiern mit grosser und sehr ernster

Teilnahme sind sehr beliebt. Durchschnitt-
lieh werden jährlich ein bis zwei, in weni-

gen Pfarreien vier bis fünf Bussgottesdien-
ste gehalten. Ausnahmen sind - trotz des

klaren diesbezüglichen Verbotes - Bussfei-

ern, die mit der Messe verbunden werden.
Die Bussgottesdienste, in denen keine

sakramentale Absolution gespendet wird,
werden weniger besucht. Die Einzelbeich-

ten sind im ganzen Bistum stark zurückge-

gangen. Einige Pfarrer stellen fest: Trotz
Beichtgelegenheit zwischen '/2 und 2 Stun-
den empfangen praktisch keine Gläubige
in dieser Form das Bussakrament. 5%
aller Pfarreien, vor allem in städtischen

Verhältnissen, melden allerdings in letzter
Zeit eine Zunahme an Einzelbeichten, die

im Gegensatz zu früher «an Qualität sehr

gewonnen» haben. Trotzdem ein Bedürf-
nis nach Beichtgesprächen in Beichtzim-

mern besteht, wird diese Gelegenheit noch

wenig benützt. Schliesslich steht eines fest:

Mit der Hinführung der Kinder zur Einzel-
beichte geben sich Laien und Priester sehr

grosse Mühe.
Die Ergebnisse über die Pflege der Ein-

zelbeichte und die Bussfeiern aus der Um-
frage «Stellenwert und Schwierigkeitsgrad
seelsorgerlicher Aufgaben» weisen bei

näherem Betrachten klar darauf hin, dass

hinter den Aussagen Probleme verborgen
sind, die aufgearbeitet werden müssen.

Auf dem Hintergrund des Priestermangels

- um nur einen einzigen Punkt zu nennen -
muss die folgende Feststellung doch zu
denken geben: Während 88% der 55 bis

65jährigen Priester die Pflege der Einzel-
beichte für besonders wichtig erachten,
sind es bei den unter 35jährigen nur noch

72%, bei den Laientheologen noch 31%,
hingegen bei den Katecheten wieder 75%.
Die 45-65jährigen Priester messen der

Bussfeier am meisten Gewicht bei und
haben die grössten Schwierigkeiten mit der

Einzelbeichte.
Bischof Anton Hänggi führte einlei-

tend unter anderem aus: Die 1974 erlasse-

nen «Weisungen der Schweizerischen

Bischofskonferenz über die Busse» zusam-
men mit der «Erklärung der Bischöfe von
Basel, Chur und St. Gallen» (5. Dezember

1974) sind nicht unbestritten. Einerseits
haben andere Bischofskonferenzen nicht
alle Möglichkeiten der römischen Bussord-

nung vom 2. Dezember 1973 ausgeschöpft;
andererseits werden in der Praxis die Wei-

sungen und die Erklärung nicht in allen
Teilen ernst genug genommen.

Da es sich bei der Busse um einen sehr

zentralen Vollzug im Leben eines Christen

handelt, war die Bistumsleitung gut bera-

ten, die Entwicklungen in der Busspastoral
nicht bloss zur Kenntnis zu nehmen, son-
dern mit dem Priesterrat zu überlegen, wo



358

und wie die gegenwärtigen Strömungen be-

einflusst werden sollen.

Hoher Stellenwert der Bussfeier

Auf den ersten Blick war die Antwort
der verschiedenen Gruppen auf die Frage
«Welches ist der Stellenwert der Bussfeier

und welches ist derjenige der Einzel-
beichte?» keineswegs überraschend: Aus
der Sicht der Gläubigen und aus der Sicht

der Mitglieder des Priesterrates hat die

Bussfeier ganz eindeutig einen sehr hohen

Stellenwert; der teilweise so hoch ist, dass

für eine Mehrzahl von Gläubigen die Ein-
zelbeichte nicht mehr existiert. Nachdenk-
lieh muss man werden, wenn die weiteren

Äusserungen, die in diesem Zusammen-

hang gemacht wurden, in Betracht gezo-

gen werden: Das Engagement vieler Seel-

sorger für die Bussfeiern ist grösser als für
die Einzelbeichte; weil sich die Gläubigen
mündiger und freier fühlen und sich, vor
allem junge Christen, der sozialen Werte
bewusster sind, schätzen sie die Einzel-
beichte nicht mehr; durch die Bussgottes-
dienste sei der «Missbrauch der routine-
haften Andachtsbeichte abgestellt» wor-
den; obwohl einige das Gespräch über

Schuld wieder suchen, halten es die mei-

sten für nicht mehr nötig: Denn weit-

gehend fehlt das Schuld- und das Sünden-

bewusstsein.

Entscheidend ist nicht die Form
Bei der Beurteilung des jetzigen Zu-

Standes fiel die Offenheit und die Ehrlich-
keit der Antworten in den Gruppen auf,
die zum Beispiel in der Feststellung zum
Ausdruck kam: Solange Priester selber

nicht mehr die Einzelbeichte schätzen und

pflegen, wird das Abnehmen dieser Form
des Bussakramentes nicht aufzuhalten
sein. Zudem müssten die Priester in der

Vielfalt der täglichen Aufgaben sich trotz
aller Schwierigkeiten mehr Zeit für den

einzelnen Gläubigen nehmen, um in Haus-
besuchen und im Gespräch den Wert per-
sönlicher Gewissensbildung erfahren zu
lassen. Tatsächlich bietet die Bussfeier

sehr oft mehr Anregung zu Gewissensbil-

dung und -erforschung als die persönlichen
Kontakte der Priester mit suchenden Men-
sehen. Deutlich weisen die Mitglieder des

Priesterrates auf die Schwierigkeit hin, in

der Praxis sakramentale und nichtsakra-
mentale Bussgottesdienste zu unterschei-

den. Im konkreten Vollzug kommt dieser

Unterschied denn auch sehr selten zur An-
wendung. Das zentrale Problem ist aber

nicht die Form, die, wie die Geschichte

zeigt, oft gewechselt hat, sondern die Um-
kehrgesinnung, die Erkenntnis der Schuld

vor Gott und deren Bewältigung. In die-

sem Zusammenhang dürfen aber die

Werte nicht übersehen werden, die durch
die Bussgottesdienste gewonnen wurden:

Aufwertung der Bussgesinnung, gründ-
lichere Gewissensbildung und Gewissens-

erforschung, Abkommen vom zu Routine-
haften.

Was ist zu tun?

Angesichts der grossen Tragweite der

Entwicklungen, die aufgrund der neuen

Bussordnung eingesetzt haben, war die

Bistumsleitung besonders gespannt, wel-
che Massnahmen nach der Meinung des

Priesterrates zu ergreifen sind. Die wich-

tigsten Anregungen waren:
1. Die theologischen Grundlagen, die

seinerzeit in hervorragender Weise durch
das Pastoralschreiben der Schweizer

Bischofskonferenz über die Busse darge-

legt wurden, müssen sowohl für die Seel-

sorger wie für die Gläubigen neu darge-
stellt werden. Es war interessant festzustel-

len, wie die anwesenden Priester in der all-

gemeinen Diskussion immer wieder vom
Bischof theologische Auskünfte wünsch-

ten. Weil die Form des erwähnten Pasto-

ralschreibens für viele Gläubige zu schwer

ist, wurde vorgeschlagen, in einer leicht
lesbaren Form, zum Beispiel in Interviews
mit dem Bischof, die wesentlichen theolo-

gischen Aussagen den Gläubigen immer
wieder in Erinnerung zu rufen.

2. Obwohl den Gläubigen «Freiheit»
gelassen werden soll, die Form der Busse

zu wählen, sollen vermehrt die Einzel-
beichte und das Beichtgespräch empfohlen
werden. Um für diese Form der Busse

möglichst überzeugt einzutreten, sollten
die Priester und Laienseelsorger darauf
achten, selber regelmässig in dieser Form
das Bussakrament zu empfangen. Ent-
scheidend ist ferner, dass die Seelsorger

mehr als bisher für zwischenmenschliche

Kontakte und das Führen von Beicht-

gesprächen geschult werden. Weitere Hil-
fen wären: Ein Katalog von Motiven für
Einzelbeichten und Beichtgespräche; ein

Rundschreiben, das der Pfarrer den Gläu-

bigen zustellen könnte; ein Hirtenschrei-
ben. Schliesslich sind die katechetischen

Lehrmittel daraufhin zu überprüfen, ob

genügend gut und klar auf die Form der

Einzelbeichte aufmerksam gemacht wird.
3. Die Bussfeiern sind weiterhin sehr

gut zu gestalten, um diese Möglichkeit der

Gewissensbildung möglichst sachgerecht

auszuschöpfen. Im Zusammenhang mit
der «Gewissenserforschung» ist auf das

Beichtgespräch hinzuweisen und dabei zu
vermeiden, dass zu dieser Form nur die-

jenigen angehalten werden, die sich schwe-

rer Schuld bewusst sind.
4. Die Laienbeichte, die zum Beispiel

im Mittelalter als ordentliches Mittel zur

Tilgung leichter Sünden eingesetzt wurde,
ist mit grösster Vorsicht und Zurückhai-
tung oder am besten überhaupt nicht ein-
zuführen. Eine Laienbeichte, die zum Bei-

spiel ein Katechet von Schülern abnimmt,
führt nach Meinung des Priesterrates zu

Unsicherheit und Missverständnissen.
Die Schweizer Bischöfe haben 1974 die

Hoffnung ausgesprochen, «die Neuord-

nung der Busspraxis» möge «zur Verleben-
digung unserer Gemeinden» beitragen und
«dazu dienen, den Geist der Umkehr zu
wecken und wachzuhalten, damit wir in
Freude und Dankbarkeit über Gottes Ver-
gebungsbereitschaft Menschen der Ver-
söhnung und des Friedens werden». Die

Aussprache im Priesterrat hat gezeigt, dass

diese Ziele teilweise erreicht worden sind.
Es geht auch künftig darum, in der Buss-

pastoral die Entwicklung so zu unterstüt-
zen, dass sich immer mehr Christen immer
tiefer bewusst werden: «Die Umkehr ist
eine Grundforderung des Evangeliums.»

A/nx //o/er

Das Beten
des Seelsorgers
Der Priesterrat des Bistums Basel wähl-

te am 10. Mai 1978 aus vier Vorschlägen
als Thema für die Fortbildungskurse 1979

auf Dekanatsebene «Das Beten des Seel-

sorgers», mit besonderer Berücksichti-

gung des neuen deutschen Stundengebe-

tes (Breviers).
Die diözesane Fortbildungskommis-

sion hatte drei Themen vorgeschlagen:
«Die Gottesfrage heute» (Synodentexte

1-2), «Die Gemeindegottesdienst» (Syn-
odentexte 2-5) und «Seelsorge und Dia-
konie» (Synodentexte 4 und 8). Auf den

Vorschlag des Priesterrates, als mögliches
Thema «Das Beten des Breviers» aufgrund
des neuen deutschen Stundenbuches ins

Auge zu fassen, wollte die Kommission

aus folgenden Gründen verzichten: für die

Planung müsste, was unsicher scheint, das

Buch spätestens Ende 1978 zur Verfügung
stehen; die Einführung und Einübung in

das Stundengebet würde in einem Kurs
über Grundfragen des persönlichen und

gemeinsamen Betens überhaupt, zum Bei-

spiel im Zusammenhang mit der Gottes-

frage, oder dann schrittweise über 2-3
Jahre parallel zu den Kursen besser ge-

schehen.

Dabei war sich die Kommission be-

wusst, dass der allgemeine Ruf nach

Spiritualität stärker geworden ist. Als Bei-

spiel für diese Tendenz kann der Antrag
des Kapitels Solothurn gelten, der aber

vom Rat abgelehnt wurde: «Für 1979 oder



359

1980 wird kein obligatorischer Weiterbil-
dungskurs vorgesehen. Dafür wird jeder
Seelsorger verpflichtet, sich zu mehr-

tägigen Exerzitien zurückzuziehen oder

eine Meditationswoche zu besuchen.» Die

Fortbildungskommission nimmt dieses

Anliegen insofern ernst, als sie besonders

sogfältig die spirituelle Dimension aller

Fortbildungsmassnahmen beachtet.
Bischof Anton Flänggi wies darauf hin,

dass das definitive deutsche Stundenbuch
auf Advent 1978 erscheinen werde und die

Generalversammlung des Liturgischen In-
stitutes bitte, die Einführung und die Be-

nützung des Buches, welches das Stunden-

gebet der Kirche enthält, möglichst rasch

aufzugreifen und «geistig zu untermauern.
Es wäre ein nur schwer gutzumachender
Schaden, wenn der Kairos für die Einfüh-

rung des Stundengebetes der Kirche ver-
passt würde.» Viele Mitglieder des Rates

schlössen sich nach einer sehr engagierten
Diskussion dieser Meinung an. Sie

wünschten unter anderem, dass im Zusam-

menhang mit dem Stundengebet auch die

psychologischen und theologischen Fragen
des Betens behandelt werden sollten.

In der Schlussabstimmung entschieden
sich die Mitglieder des Rates mit 20 zu 15

Stimmen für das Thema «Das Beten des

Seelsorgers mit besonderer Berücksich-

tigung des Stundengebetes» gegenüber
dem Thema «Die Gottesfrage heute». An
dritter Stelle war das Thema «Der Gemein-

degottesdienst» und an letzter Stelle «Seel-

sorge und Diakonie».
Max//o/er

Berichte

Malen als
Glaubenserfahrung
Über 50 Katecheten aller Stufen, Prie-

ster und Lehrer trafen sich zum VLS
(Vereinigung der Laienkatecheten der

Schweizj-Seminar über kreative Prozesse
in Religionsunterricht und Gruppenarbeit
vom 8. bis 13. Mai 1978 im Mattli. Kurs-
leiter Guido Martini, lie. phil. und theol.,
Kunsterzieher in München, eröffnete den

Kurs am Montagmorgen nach einem kur-
zen Eröffnungswort mit einem kleinen
«Schwimmfest», indem bereits alle Teil-
nehmer ein erstes Bild mit Fingerfarben
malten. Die Ermutigung zu dieser Art des

Malens ergibt sich daraus, dass wir gleich-
sam in die Kindheit zurückkehren und
Versäumtes nachholen durch Übungen.
Wir malen ganz primitiv (im Sinne von

ursprünglich) mit Fingerfarben. Die Fin-
gerfarbe ist das beste Medium, um Mut zu

machen. Sie erfordert wenig Können oder

Technik. Ohne Pinsel hat die Hand direkt
Kontakt mit Farbe und Papier. Die

pastose Farbe verführt zum Schmieren.

Der Malende verfällt leicht ihrem Zauber
anheim. Er wird sozusagen in ein früh-
kindliches Stadium versetzt. Dieser Ein-
stieg ins Malen mit einem ganz und gar
ungegenständlichen, nicht an ein Thema

gebundenes Malen war dann auch so, dass

nieman scheitern konnte. Alle Teilnehmer
konnten sich hier öffnen, über ihr Bild sich

freuen. Die Besprechung dieser Bilder
zeigte denn auch, dass diese Methode des

zweckfreien Malens als Einstieg sehr gut
ankam.

«Ich will nicht, ich kann nicht malen,

was soll ich malen?»

Dieses Wort aus dem Chor der Ent-
mutigten, das zu Beginn des Kurses bei vie-
len Teilnehmern unausgesprochen im Be-

wusstsein und Unterbewusstsein vorhan-
den war, löste sich bald auf in den Gesang

der Mutigen: «Ich will und kann malen,
mein Inneres ist voll von Bildern».

Bilder deuten heisst, Bilder tiefer hin-
terfragen, auf den Menschen zugehen,
nach seiner Wandelbarkeit und seiner Ver-
Wandlung fragen, den kreativen Versuch

machen, das Unsagbare, das sich aus dem

Unbewussten in der bildhaften, dynami-
sehen, vielfältigen, wechselhaften Gestalt
des Symbols kundtut, zu verbalisieren

(und nicht zu rationalisieren und zu zer-
reden). Dies darf aber nicht als tiefenpsy-
chologisches Testverfahren aufgefasst
werden. Dazu bedürfte es einer langen
Reihe von Bildern und anderen Testver-
fahren. Sicher aber offenbart sich immer
in jedem Bild etwas von der Persönlichkeit
des Malers. Aber das offenbart sich auch

in Gesten, Gesichtsausdruck, Körperbe-

wegung usw. Nur ist das Bild wie auch die

Schrift gleichsam fixiert, der flüchtigen
Zeit enthoben, der dauernden Betrachtung
sichtbar gemacht.

Die Deutung von Bildern geschah also

auf einer allgemein menschlichen Ebene

und beruht auf einer allgemein mensch-

liehen Symbolik (im weiteren Sinne), die
allen Menschen zugänglich ist. Sie ist also

keine Geheimwissenschaft. Bilder in die-

sem Sinne können wir nicht ausschöpfen,
manche Symbole lassen sich nicht in

Worte fassen, entziehen sich einer ratio-
nalen Deutung. Daher wird und muss ein

Gespräch darüber immer unvollständig
bleiben. Wir müssen den Mut zur Unvoll-
ständigkeit haben.

Für den Religionsunterricht angewandt
heisst das, dass wir die Schüler damit zum

Gespräch führen, Anregung zum Ge-

spräch über ein Thema bieten, die Klasse

im persönlichen Gespräch zusammenfüh-

ren. Das Deuten der Bilder ist daher nicht
Aufgabe des Lehrers, sondern der Schüler.

Der Lehrer hat die Rolle des Vermittlers,
des Diskussionsleiters.

Malen im RU
Bleistift, Kugelschreiber, Feder, Tinte,

Tusche, Farbstifte, Filzstifte und zum Teil
Neocolor ergeben feinste bis sehr starke

Strichzeichnungen, können aber auch zu
flächenhaftem Malen verleiten. Fingerfar-
ben, Plakatfarben, Aquarellfarben und

Drucktechniken (Linoldrucke, Drucken
mit Holzstücken und Fingerfarben, Klebe-
bilder aus farbigen Papieren, Netztechnik

mit Vorhangtüll und anderes) ergeben zau-
berhafte Bilder. Der Katechet muss dabei

allerdings beachten, dass bestimmte Tech-

niken bestimmten Alterstufen zugeordnet
werden müssen. Anderseits kann eine Zu-
sammenarbeit mit dem kreativen Zeichen-

lehrer sinnvoll sein und zu herrlichen Er-
gebnissen führen.

Die Frage des meditativen Malens
führte uns zum Verhältnis von Religion
und Bild und von Meditation und Bild.
Der Schüler soll zu einer Grundhaltung
(wie ja im ganzen Religionsunterricht) ge-
führt werden, und das ist religiöse Kreati-
vität. Das ganze Evangelium ist voll von
Gleichnissen: «Mit dem Reich Gottes ver-
hält es sich wie mit...» Es wird nie klar
gesagt, worin das Reich besteht. Jesus

kennt keine Bilder von Gott mit Aus-
nähme des Bildes vom Vater, das mehr die

Beziehung zwischen zwei Personen dar-
stellt.

Ein grosser Teil unseres gesamten
Schulunterrichtes steht unter dem Zeichen

von Stress. Überforderung entsteht nicht
zuletzt durch Überaktivität auf Seiten des

Lehrers und zu grosser Passivität auf sei-

ten des Schülers. Passivität erzeugt Über-

druss, Langeweile, Müdigkeit. Abwechs-

lung wird geboten durch AV-Medien, aber

eben geboten. Sie fördern die Konsumhai-

tung. Rollenspiel und Schülergespräche
sind gut. Sie aktivieren aber meistens nur
einen Teil der Klasse. Malen und Bespre-
chen der Bilder aktiviert jeden Schüler. Je

grösser die oft gutgemeinte Aktivität des

Lehrers, desto grösser die Dominanz und
der autoritäre Druck, den er ausübt. Der
lehrerdominante, autoritäre Unterricht im
RU fördert die passive Haltung dem Glau-
ben gegenüber und verhindert die aktive
Auseinandersetzung.

Beim Malen setzt sich der Schüler mit
seinem Glauben auseinander. Der Lehrer
macht mal eine wohltuende Pause im
Reden. Aktive Auseinandersetzung ist der



360

bessere Weg zu lernen, auch jenseits der

Schulmauern. Neue Fragen, neue Hori-
zonte tauchen auf. Malen ermöglicht die

eigenschöpferische, individuelle Ausfor-
mung des vom Lehrer als Norm vorgetra-
genen Glaubens.

Arbeitsweise
Für viele war wohl der Einstieg in die

Tagung recht ungewohnt. Auch die weite-

ren Arbeitseinheiten zu eineinhalb Stun-
den verliefen sehr oft in dieser Art und

Weise, so dass die Teilnehmer zu sehr viel
malerischen Selbstaussagen kamen. Frei-
heit im Gestalten und Aussagen hatten
einen recht bedeutenden Platz, niemand
wurde mit sanftem Zwang oder Gruppen-
druck genötigt. Dass vieles eben nur er-
fahrbar ist und nicht zuerst besprochen
werden kann, zeigt folgende Äusserungen
in der Schlussevalution des Kurses: «Am
Montag wollte ich zuerst heimgehen, denn

so etwas hatte ich nicht erwartet; aber

jetzt, nach 5 Tagen, begreife ich, dass

diese Art des Kursaufbaues für dieses

Thema das einzig Richtige war. Der Kurs
hat mich der Bibel und damit Gott näher

gebracht als viele Vorträge dies hätten tun
können.»

Die Eucharistiefeiern wuchsen aus den

täglichen Arbeiten heraus und schufen
eine Gemeinschaft von Christen, wie sie

eigentlich immer auch im Alltag sein sollte,
frei von Zwang und Stereotypie. Eigent-
licher Höhepunkt aber war doch der

Schlussgottesdienst am Samstag mit dem

Thema «Abrahams Auszug ins Ungewisse
und Abrahams Vertrauen ins Wort Got-
tes». Über fünfzig Abraham in der
Schweiz feiern, jeder auf seine Art, Aus-

zug ins Land, «das ich Dir zeigen werde».

Barbara Rac/t

tllll " v

Hinweise

Radiopredigt
als Glaubenserfahrung
im Gespräch
Eine Gruppe von katholischen Radio-

Predigern versucht in einer Reihe von
Sonntagspredigten, sich mit dem Thema:
Es gibt viele Arten, Christ zu sein, ausein-

anderzusetzen. Jede Predigt steht für sich,

gleichzeitig soll aber die Reihe aller Predig-
ten sichtbar machen, dass das Christsein
eine zu lebendige und zu vielgestaltige
Sache ist, als dass sie von einer Person

oder gar in einer Predigt zum Ausdruck

gebracht werden könnte. Alle Hörer wer-
den zudem speziell eingeladen, auf die Pre-

digten zu reagieren, um die Vielfalt der

Zeugnisse zur Frage des Christseins zum
Ausdruck zu bringen. In den zwei Predig-
ten vom 3. und 10. September 1978 wird
auf diese Hörerreaktionen eingegangen.
Die Predigten sind an den folgenden Sonn-

tagen jeweils um 09.55 Uhr über Radio
DRS 2 zu hören:

11. Juni: Dr. R. Thalmann: Es gibt
viele Arten, Christ zu sein, aber keiner ist

alles. Einführung ins Thema.
18. Juni: Dr. X. Pfister: Der ver-

schnupfte Christ. Der Christ und sein Ver-
hältnis zur Kirche.

25. Juni: Pfarrer R. Kern: Der ge-

wohnliche Christ. Das unauffällige, stille,
nicht originelle Christsein.

16. Juli: Frau E. Caspar-Meier: Der
soziale Christ.

23. Juli: P. Dr. Th. Meier: Der faszi-

nierte Christ. Der Mensch auf der Suche

nach Gott.
30. Juli: Direktor O. Eckert: Der ge-

spaltene Christ. Der Christ und die Sünde.

Für Rückfragen steht Dr. Xaver Pfister
(Mörsbergerstrasse 34, 4057 Basel, Tele-

fon 061 - 33 81 73) zur Verfügung. Xaver
Pfister hat im übrigen selber schon den

Versuch gemacht, eine Radiopredigt als

Einladung zum Gespräch zu halten, und

was daraus geworden ist, lässt sich in dem

Bändchen: JFas m;> Mut mac/B (Imba
Verlag, Freiburg 1978, 69 Seiten) nachle-

sen. Und zwar predigte er über die in ei-

nem Brief sich äussernde Resignation, und

er lud die Hörer ein, ihm zu schreiben, was
sie auf diesen Brief antworten würden. Die

Anregungen und Gedanken, die so zusam-

mengekommen sind, machen den zweiten

Teil dieses Bändchens aus (der kürzere er-

ste zeigt unter dem Titel «Eine Radiopre-
digt und ihre Hintergründe» wie es dazu

gekommen ist), der so «Wege zur Über-

windung der Resignation» aufzeigt. Da
das ganze so ein sehr persönliches Buch ge-
worden ist, eignet es sich sehr gut als «pa-
storales Mitbringsel» für jemanden, dem

man Mut zusprechen möchte.

Ro// IFe/be/

Tagung über
Pastoralsoziologie und
Pastoralplanung
Zum zehnjährigen Bestehen des

Schweizerischen Pastoralsoziologischen
Instituts in St. Gallen (SPI) findet am
23./24. Juni 1978 eine geschlossene Ta-

gung über Pastoralsoziologie und Pastoral-

Planung in der Schweiz statt (in der Pau-
lus-Akademie in Zürich). Nach einem
Rückblick auf die bisherige Arbeit sollen
einige Aufgaben und Projekte der näch-
sten Jahre besprochen und umrissen wer-
den.

Das Schweizerische Pastoralsoziologi-
sehe Institut wurde am 18. Juni 1968 vom
Katholischen Kollegium, der gesetzgeben-
den Behörde des Katholischen Konfes-
sionsteils des Kantons St. Gallen, errich-
tet. Die Schweizer Bischofskonferenz be-
schloss am 2. Juli 1968, sich an diesem In-
stitut zu beteiligen. Sie übertrug ihm die

Führung der Arbeitsstelle ihrer Pastoral-
planungskommission (PPK). - Das Insti-
tut wird gemeinsam finanziert vom Katho-
lischen Konfessionsteil des Kantons St.

Gallen und den zwei Vertragspartnern der
Schweizer Bischofskonferenz für die Mit-
finanzierung überdiözesaner Werke und
Aufgaben: dem «Fastenopfer der Schwei-

zer Katholiken» und der «Römisch-Katho-
lischen Zentralkonferenz» der kantonal-
kirchlichen Organisationen (RKZ).

Die Einladungen sind an Personen ver-
schickt worden, die in den letzten Jahren
auf dem Feld des SPI oder der PPK auf
verschiedene Weise mitgearbeitet haben.
Vielleicht möchte aber sonst noch jemand
teilnehmen. Oder einzelne sind versehent-
lieh übergangen worden. Dann verlange
man ohne zu zögern Programm und An-
meldekarte. Adresse: SPI, Postfach 909,
9001 St. Gallen (071 - 23 23 89).

A /ois Ocfe/Twatf

«Katholischer
Kinderbuchpreis» 1978
Die Deutsche Bischofskonferenz hat

den «Katholischen Kinderbuchpreis» ge-

stiftet, um auf diese Weise die Aufgaben
und Ziele der Kinderpastoral zu unterstüt-
zen.

Die eingereichten Bücher sollen entwe-
der in Erzählform religiöse Grundwerte
beispielhaft erkennbar machen oder als

Sachbücher religiöses Grundwissen kind-
gemäss vermitteln. Es können sowohl un-
veröffentlichte Manuskripte als auch be-

reits verlegte Kinderbücher zur Prämiie-

rung eingereicht werden.
Eine von der Deutschen Bischofskon-

ferenz eingesetzte Jury prüft die einge-
sandten Vorlagen und ermittelt die Preis-

träger. Der mit 10000 DM dotierte Preis
kann sowohl zwischen mehreren Arbeiten
als auch innerhalb einer Arbeit geteilt wer-
den. Er wird nicht verliehen, wenn den ein-

gereichten Arbeiten kein Preis zuerkannt
werden konnte.



361

Die Vorlagen sollen möglichst in sieben

Exemplaren eingeschickt werden. Die Ein-
Sendung wird an folgende Adresse erbe-

ten: Zentralstelle Medien der Deutschen

Bischofskonferenz, Kaiserstrasse 163,

D-5300 Bonn 1.

Die Vorlagen müssen bis zum 75. TVo-

vewöer 797# bei der Zentralstelle Medien
eingegangen sein.

Die aufgrund der Empfehlung der Jury
getroffene Entscheidung für die Preisträ-

ger ist unwiderruflich und erfolgt unter
Ausschluss des Rechtsweges. Alle vorge-
legten Arbeiten werden zurückgesandt.
Ein Anspruch auf eine Begründung von
Nicht-Prämiierung einzelner Werke be-

steht nicht.

Fernsehen - wozu?
Vor 25 Jahren, am 22. November 1953,

nahm das Schweizer Fernsehen in Zürich
seinen Betrieb auf. Damals waren es we-

nige Stunden Programm, die für einige
Hundert Zuschauer ausgestrahlt wurden.
Heute gibt es in der ganzen Schweiz knapp
2 Millionen Konzessionäre, und wöchent-
lieh strahlt das Deutschschweizer Fern-
sehen im Schnitt gegen 56 Programmstun-
den aus. Zumindest zahlenmässig könnte
als ein imponierendes «Jubiläum» gefeiert
werden.

Anderswo ein wichtiger politischer An-
lass: Gegenwärtig werden im Eidgenössi-
sehen Verkehrs- und Energiewirtschafts-
Departement (EVED), dem Aufsichts-

organ der Schweiz. Radio- und Fernseh-

gesellschaft (SRG), die Arbeiten für die

Vernehmlassung eines Verfassungsartikels
über Radio und Fernsehen geleistet. Es ist

dies der dritte Anlauf für eine Volks-
abstimmung zu dieser Materie. Soviel bis

heute öffentlich bekannt wurde, handelt es

sich beim neuen Artikel-Entwurf um eine

prinzipiell andere Fassung als die im
Herbst 1976 vom Volk verworfene. Der

neue Artikel soll von der Grundfrage aus-

gehen: Welche Leistungen haben die

Medien Radio und Fernsehen für unsere
Gesellschaft zu erbringen? Ein politischer
Anstoss also, Grundfragen zu stellen, Fra-

gen wie etwa die folgenden:
Was ist das eigentlich: Fernsehen?

Welches sind seine Funktionen in unserer
pluralistischen Gesellschaft? Was hat das

Fernsehen bis jetzt geleistet? Was hat es

bewirkt? Welche Rollen spielen in diesem

Bereich verschiedene Teile unserer Gesell-

schaft und unseres Staates?

Paulus-Akademie und Katholische
Arbeitsstelle für Radio und Fernsehen

(ARF) organisieren gemeinsam für Frei-

tag/Samstag, 20. und 21. Oktober 1978, in

Zürich eine Tagung, die den genannten
und weiteren Fragen gewidmet ist. In
Form von Referaten, Gruppen- und Ple-
numsdiskussionen sowie Demonstrationen
sollen die Teilnehmer ein funktionales
Verständnis der Medien erarbeiten kön-
nen.

Eingeladen sind vor allem Funktionäre
und Meinungsbildner aus den Bereichen

Politik, Kultur, Kirche, Erziehung und

Wirtschaft.
ARF

Die Kirche und die
Mobilität der Menschen
Die SKZ hat in der Nummer 22/1978

dieses römische Dokument im Wortlaut
abgedruckt. Der Kommentar, den die SKZ
in Auftrag gegeben hat, wird in Zusam-
menarbeit mit der Katholischen Kommis-
sion «Kirche im Tourismus» (KAKIT) ge-
schrieben. Die KAKIT bietet aber jetzt
schon entsprechende Hilfsmittel und Hin-
weise zur Erfüllung der «weltweiten Pa-

storal» an:

5sprachige liturgische Blätter und Zele-

brantenheft, Lesejahr A; Merkblätter und
Hinweise für Campingbetreuung; Ferien-

Journal; Schriftenstandheft «Wallfahrts-
orte der Schweiz»; Dokumentationen für
verschiedene Auslandreisen. Auskunft
und Bestellung: Sekretariat KAKIT, Unter
der Egg 10, 6004 Luzern, Telefon 041 -

23 41 94 und 23 01 56.

7C4À77*

Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

«Niemals mehr Krieg» (Paul VI.)
Am 23. Mai wurde in New York eine

UNO-Sonderversammlung eröffnet. Sie

ist Abrüstungsfragen gewidmet und wird
mehrere Wochen dauern.

Seit vielen Jahren erschallen überall in
der Welt Aufrufe zu wirklicher Abrü-
stung. Man erinnere sich ans Konzil: «Der

Rüstungswettlauf ist eine der schrecklich-
sten Wunden der Menschheit, er schädigt
unerträglich die Armen. Wenn hier nicht
Hilfe geschaffen wird, ist zu befürchten,
dass er eines Tages all das tödliche Unheil
bringt, wozu er schon jetzt die Mittel be-

reitstellt» (2. Vaticanum, Gaudium et

spes, 81).

Jedes Jahr wiederholt Papst Paul VI.
den Aufruf zur Abrüstung in seiner Bot-
schaft zum Weltfriedenstag (1. Januar).

Mit allen Menschen guten Willens

fragen sich die Christen, was sie unter-
nehmen könnten, um das sinnlose Wett-
rüsten zu stoppen. Das gegenseitige Miss-

trauen der Grossmächte, wie auch der

kleineren vom Krieg heimgesuchten Län-
der sitzt so tief, dass das zu unternehmen-
de Werk menschliche Kraft zu über-

steigen scheint.
Deshalb rufen die Schweizer Bischöfe

alle Gläubigen zum Gebet auf, damit

«Hoffnung wider alle Hoffnung» sich

ausbreite. Im Glauben, der auf die Kraft
des Heiligen Geistes vertraut, wird es den

Völkern möglich sein, Misstrauen und
Hass zu überwinden und den Frieden

Christi zu erlangen.
Die Schweizer Bischöfe bitten die

Gläubigen, und vor allem die Priester, der

UNO-Vollversammlung über die Abrü-
stung in ihrem Gebet zu gedenken. Im Be-

sonderen bitten sie, dass diese Intention
unter die Fürbitten in den Sonntagsgottes-
diensten des Monats Juni aufgenommen
werde.

Im Namen der Schweizer Bischöfe
+ P/erreMcim/e, Präsident
der Bischofskonferenz

Interdiözesanes Pastoralforum
Die Schweizer Bischofskonferenz hat

beschlossen, auf den 8., 9. und 10. Dezem-

ber 1978 ein interdiözesanes Pastoral-
forum nach Einsiedeln einzuberufen. An
diesem Forum werden Delegierte der diö-
zesanen Pastoralräte sowie Vertreter inter-
diözesaner Institutionen und Verbände
teilnehmen. Auf der Traktandenliste wer-
den pastorale Probleme stehen, die sich

weder auf diözesaner noch sprach-

regionaler Ebene lösen lassen.

Auf Bitten der Synode 72 hatte die

Schweizer Bischofskonferenz am 19. Sep-

tember 1977 beschlossen, ein schweize-

risches Gremium zu schaffen, das eine

Koordination und «eine fruchtbare Zu-
sammenarbeit der diözesanen und inter-
diözesanen Dienste» ermöglichen sollte.
Bekanntlich wurde dieses Projekt von
Papst Paul VI. in seiner Ansprache vom 1.

Dezember 1977 an die Schweizer Bischöfe
anlässlich des «Ad Limmina»-Besuchs als

sehr geeignet empfohlen.
Aufgrund des neuesten Beschlusses der

Schweizer Bischofskonferenz wird nun
dieses Projekt verwirklicht. Es trägt den

Titel: «Interdiözesanes Pastoralforum».



362

Bistum Basel

Priesterweihe und Institutio als

Pastoralassistenten (Laientheologen)
Samstag, den 18. Juni 1978, erteilt

Weihbischof Dr. Otto Wüst in der Käthe-
drale in Solothurn die R/vestefwe/Ae

für den Dienst im Bistum Basel an Rau-

wann ILerner, von Dietwil (AG), Besstra

Mco/as, von Delémont, //orastew Pan/,
von Basel (Don Bosco), Jang Beat, von
Urswil/Hochdorf (LU), MaAwg /ose/,
von Ruswil (LU), R/esef lUa/ter, von Wän-
gi (TG), ScAererPrang, von Inwil (LU);

für den Dienst als Franziskaner im
Bistum Mostar, Herzegowina, an Loncar
Grgo, von Listica (Herzegowina);

und die /«sfituf/o (die dauernde In-
dienst-nahme) als Pastora/ass/sten ten
(Laientheologen) an BaengA' MarAus, von
Arbon (TG)/Bern (Bruder Klaus), /uttg
CAa Rang, von Gro-Seong/Wettingen
(St. Sebastian), MerA/e CAr/sAan, von
Laupersdorf (SO).

Die Feier beginnt um 09.30 Uhr in der
Kathedrale. Priester, die mitzelebrieren
wollen, mögen Albe und Stola mitbringen
und sich um 09.00 Uhr im Pfarrhaus der
Pfarrei St. Urs und Viktor einfinden.

Regens t/es Sewwars St. Beat

Stellenausschreibung
Die vakante Pfarrstelle von ArfesAe/w

(BL) wird zur Wiederbesetzung ausge-
schrieben. Interessenten melden sich bis

zum 27. Juni 1978 beim diözesanen Perso-

nalamt, Baselstrasse 58, 4500 Solothurn.

Bistum Chur

Ausschreibung
Der bisherige Pfarrer von Trun, Paul

Giger, sah sich wegen Krankheit gezwun-
gen, seine Stelle aufzugeben. Die R/atret
7Vu/t wird deshalb zur Wiederbesetzung
ausgeschrieben. Interessenten mögen sich

bis zum 29. Juni 1978 melden bei der Per-
sonalkommission des Bistums Chur, Hof
19,7000 Chur.

Seelsorgerat der Diözese Chur
Die nächste Seelsorgeratssitzung findet

statt am Samstag, dem 17. Juni 1978 in
Einsiedeln.

PAewa: Der organisatorische Aufbau
der Diözese Chur und die Funktion der

kantonalen Seelsorgeräte.

Bistum Lausanne, Genf
und Freiburg

Priesterweihe
Bischof Dr. Peter Mamie weihte am

4. Juni 1978 in der Pfarrkirche von
Vuisternens-devant-Romont Abbé Caw-
s/as OAeraon zum Priester für das Bistum.

Synodenbeschlüsse in einem Buch
Im Paulusverlag in Freiburg erschien

soeben eine Zusammenfassung aller Be-
Schlüsse und Empfehlungen der Synode
des Bistums Lausanne, Genf und Frei-
bürg. Das Buch existiert nur in französi-
scher Sprache. Es trägt den Titel: «Pour
une Eglise servante de Jésus-Christ» - Dé-
cisions et Recommandations. Das Buch
kann direkt bei der Buchhandlung St.
Paul, Pérolles-Strasse 38, 1700 Freiburg,
zum Preis von Fr. 25.- bezogen werden.

Die B/scAô/7/cAe Rartz/ei

Bistum Sitten

Ernennung
Der Bischof von Sitten hat Vikar /ose/

Zt'wwerwa/w, Naters, zum neuen Präsi-
denten der Katechetischen Kommission
Oberwallis ernannt. Der neue Präsident
wird zusammen mit Professor Leo Müller,
Lehrerseminar Sitten, die Diözese Sitten
bei der IKK (Interdiözesane Katechetische

Kommission) vertreten.

Fortbildungs-
Angebote

Jura - Verfassung
und Kantonsgründung
Perm/n: 23.-24. Juni.
Ort: Boldern.
Runsziet and -/nAatte: Mit dieser Tagung

möchten wir versuchen, einen Einblick in die ju-
rassische Autonomiebewegung anhand der ju-
rassischen Verfassung zu geben. Ein Vergleich
mit der Totalrevision der Bundesverfassung soll
uns helfen, staatspolitische Ziele zu erkennen
und zu diskutieren.

Prager: mit der Paulus-Akademie.
Anme/dung and AusAun/t: Boldern, 8708

Männedorf, Telefon 01 - 922 1171.
AbcAsatz: Eine ähnliche Tagung über den

Kanton Jura findet anschliessend am 24./25.
Juni in Wartensee (9400 Rorschacherberg, Tele-
fon 071 - 42 46 46) statt.

Salzburger Hochschulwochen
Perm/n: 24. Juli bis 5. August 1978.

Ort: Salzburg.
Ruraz/et und -z'nAaAe: Vorlesungen, Diskus-

sionen, Seminare und Arbeitsgemeinschaften
zum Leitthema «Werte - Rechte - Normen».

«Die Hochschulwochen wollen sich dem neu
aufbrechenden Interesse an den unverzichtba-
ren Werten öffnen, die als unabdingbare Vor-
aussetzung sinnvollen Handelns personale
Selbstverwirklichung im privaten und sozialen
Bereich des Staates und der Gesellschaft aller-
erst ermöglichen.»

Anwe/dung und AusAun/t: Sekretariat der
Salzburger Hochschulwochen, Postfach 219,
A - 5010 Salzburg.

Das R/oster Mewtofge, das 7626 ge-

gründet wurde, ist das ewz/ge Ra/wzwer-
wnenA/osfer der ITesfscAwetz. D/e Row-
wuw'tät, der Sr. A7arze-/osepA ScAa/Zer

vorsfeAt, zäA/t 37 ScAwestern, von denen

drei w Dorna (TscAa/J /eAen, wo Mon tor-
ge ein Mtss/onsA/oster gegründet Aat. Die
ScAwestern w Pre/Aurg s/nd AescAä/ttgt In

der 7/aw7weAeret und wit der 7/erste/Awg

von A'turg/scAen Gewändern und A'tufgi-
scAer ITäscAe.

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Max Hofer, Bischofssekretär, Baselstrasse
58, 4500 Solothurn
P. Alois Odermatt, Leiter SPI, Postfach 909,
9001 St. Gallen
Barbara Ruch, Lindenstrasse 31, 6015 Reuss-

bühl

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistümer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten

Hauptredaktor
Dr. Ro/f Ubf'Ae/, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 -22 74 22

Mitredaktoren
Pro/. DDr. Franz Purger, Obergütschstrasse 14,
6003 Luzern, Telefon 041 - 42 15 27
Dr. Rart ScAu/er, Bischofsvikar, Hof 19,
7000 Chur, Telefon 081 - 22 23 12

PAomasöraendte, lie. theol., Pfarrer,
9303 Wittenbach, Telefon 071 - 24 62 31

Verlag, Administration, Inserate
RaeAerAG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 -22 74 22, Postcheck 60-162 01

Abonnementspreise
/äArA'cA Schweiz: Fr. 52.—; Deutschland,
Italien, Österreich: Fr. 62.—; übrige Länder:
Fr. 62.— plus zusätzliche Versandgebühren.
E/nzetnu/n/ner Fr. 1.50 plus Porto

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zurückgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss der In-
seratenannahme: Montag, Morgenpost.



363

Hans Küng

Existiert Gott?
Leinen gebunden, 878 Seiten, Fr. 43.30

Existiert Gott? Hans Küng spielt mit offenen Karten. Seine
Antwort wird heissen: Ja, Gott existiert. Und man kann auch
als Mensch des 20. Jahrhunderts durchaus vernünftig an
Gott, ja an den christlichen Gott glauben.
In diesem Sinne ergänzen sich die Bücher «Christ sein» und
«Existiert Gott?» und gehen nahtlos ineinander über.

Zu beziehen durch:
Buchhandlung Raeber AG, 6002 Luzern, Tel. 041 - 22 74 22

In nettes, gut eingerichtetes Pfarrhaus, nähe Winterthur,
suche ich eine tüchtige, aufgeschlossene

Haushälterin

Melden Sie sich bitte bei Pfarrer W. Frey, Stationsstrasse 20,
8544 Sulz-Rickenbach, Telefon 052 - 37 16 28.

Selbständige
Köchin / Haushälterin
sucht Stelle per sofort oder
nach Übereinkunft, in Pfarr-
haushält.
Offerten an Chiffre 5505
MOSSE-ANNONCEN AG,
Postfach, 8023 Zürich.

Klemens Tilmann

Mit Mystikern
sich Gott nähern
140Seiten, Karton, Fr. 19.80
Uns herzhaft auf den Weg zu machen und
darauf zu bleiben, dazu können uns die
Mystiker mit ihrem Vorbild und durch ihre
liebende Teilnahme helfen.
Zu beziehen durch:
Buchhandlungen Raeber AG, Luzern
Telefon 041 -22 74 22

Veston - Anzüge
in erstklassiger Verarbeitung fürs
ganze Jahr in verschiedenen Dessins,
wie Fil-à-Fil, Streifen, Pointillé, Uni-
dunkelblau und mittelgrau, porös, ab

Fr. 368.-

Frankenstrasse 9, 6003 Luzern
Telefon 041-22 03 88, Lift

Günstig abzugeben:

Kirchenbänke

26 Stück, Länge 340 cm
2 Stück, Länge 265 cm
2 Stück, Länge 1 80 cm

Grosses Altarrelief

Telefon 042-52 11 33
intern 2534 oder 2535

Student, lie. theol., sucht Gelegenheit zum

Predigen
in einer Pfarrei.

Innerschweiz bevorzugt.
Offerten sind erbeten unter Chiffre 1134 an die Inseratenver-
waltung der SKZ, Postfach 1027, 6002 Luzern.

Opferschalen Kelche Tabernakel usw. Kunstemail
Planen Sie einen Um- oder Neubau Ihrer Kapelle? Wir beraten Sie
gerne und können auf Ihre Wünsche eingehen.

GEBR. JAKOB + ANTON HUBER
KIRCHENGOLDSCHMIEDE
6030 EBIKON (LU)
Kaspar-Kopp-Strasse 81 041 - 36 44 00

Wir suchen auf Ende August 1978 (nach den Som-
merferien) einen

Katecheten
der neben der Erteilung von Religionsunterricht an
der Sekundärschule Balzers (Teilpensum von ca.
12 bis 16 Wochenstunden) auch bereit wäre, als
Seelsorgeassistent in einer Pfarrei zu wirken.

Wir verlangen von Ihnen das entsprechende Reli-

gionslehrer-Diplom. Wir bieten Ihnen ein interes-
santes Wirkungsfeld und eine zeitgemässe Besol-
dung.

Weitere Auskünfte erteilt Ihnen gerne das Liech-
tensteinische Schulamt, 9490 Vaduz, Telefon
075 - 6 64 90, an das Sie auch die üblichen Be-

Werbungsunterlagen einreichen wollen. Ebenfalls
steht Ihnen der Dekan, Herr Engelbert Bucher,
Telefon 075 - 2 19 18, für pastorale Fragen zur
Verfügung.

Dekanat des Fürstentums Liechtenstein

Schulamt des Fürstentums Liechtenstein

Die Katholische Kirchgemeinde Baden sucht auf
den 1. Dezember 1978 oder nach Übereinkunft

Sigrist/Abwart
im Hauptamt.

Aufgabenbereich:
- üblicher Kirchendienst;
- Pflege und Reinigung von Stadtpfarrkirche,

Sebastianskapelle und Pfarreizentrum;
- eventuell Überwachung der technischen

Anlagen der Kirchgemeinde.

Wir bieten:

- zeitgemässe Entlohnung;
- übliche Sozialleistungen;
- Dienstwohnung;
- geregelte Freizeit.

Interessenten werden gebeten, ihre Anmeldung
mit den notwendigen Unterlagen bis zum 30. Juni
1978 einzusenden an den Präsidenten der Katho-
lischen Kirchenpflege Baden, Peter Meier, Tobel-
acker 9, 5406 Baden-Rütihof.

Auskünfte: Kirchengutsverwaltung Baden,
Telefon 056 - 22 70 83 (Bürozeit) oder Herr V.
Hüsser, Telefon 056 - 22 24 46 (ab 1 8 Uhr).



364

1 70 Seiten, broschiert, Fr. 1 8.80

Der 1. Teil befasst sich mit dem
schweizerischen Synodenunterneh-
men im Lichte des II. Vatikanischen
Konzils. Der 2. Teil informiert über
das Zustandekommen unseres ty-
pisch schweizerischen Synoden-
konzeptes und im 3. Teil wird gezeigt,
wie es zur flexiblen Rechtsordnung
zwischen bewährter Tradition und
konziliarem Fortschritt kam.
Das Buch richtet sich nicht nur an
Personen, die in irgendeiner Weise
an der Synode beteiligt waren, son-
dem vermittelt allgemein Interessier-
ten den Einblick in ein denkwürdiges
kirchliches Unternehmen.

Buchhandlung Raeber AG
Frankenstrasse 9, 6002 Luzern
Telefon 041 -22 74 22

Katholische Kirchgemeinde Risch (ZG)
sucht auf Schulbeginn 1978/79 (August) eine(n)

vollamtliche(n) Katechetin,
Katecheten oder Laientheologen

für Religionsunterricht an der Mittel- und Oberstufe
sowie Mitarbeit in verschiedenen Pfarreiaufgaben wie
Jugendarbeit, Erwachsenenbildung, Gestaltung von
Gottesdiensten.

Gute Anstellungsbedingungen nach den Richtlinien
des Kantons Zug.

Für Auskunft und Bewerbung wende man sich an
Herrn Bruno Portmann, Pfarrer, 6343 Rotkreuz, Telefon
042-64 13 83.

Die Seelsorge-
Begegnung
Kurse im Zentrum für Klinische Seelsorge-Ausbildung,
Zollikerberg (ZH) 1979
Wie lerne ich, wirklich zuzuhören? Wie finde ich einen
tiefen, seelsorgerlichen Zugang zu Menschen? Was ist
Verkündigung in der Seelsorge? Wie kann ich eine echte
Hilfe sein?

Was Sie aus Büchern nicht lernen können, üben Sie in
einer kleinen Arbeitsgruppe, in offener, persönlicher
Atmosphäre, ein.

Basisausbildung (sechs Wochen):
14. Mai bis 22. Juni
27. August bis 5. Oktober
Zehntageskurse:
12.-23. März
2.-13. Juli

Leitung: Pfr. Dr. Hans van der Geest.

Kosten: Fr. 750.- pro Woche, Kost und Logis inbegrif-
fen. (Kirchliche Mitarbeiter können sich für einen Beitrag
an ihre Kirchenleitung wenden.)
Information und Anmeldung: Pfr. Hans Dürig, Diakonie-
werk Neumünster, 81 25 Zollikerberg.
Die Kurse sind offen für alle, die an Seelsorge-Ausbil-
dung interessiert sind.

— Künstlerische Gestaltung von Kirchenräumen
— Beste Referenzen für stilgerechte Restaurationen
— Feuervergoldung als Garant für höchste Lebensdauer
— Anfertigung aller sakraler Geräte nach individuellen

Entwürfen: Gefässe / Leuchter / Tabernakel / Figu-
ren usw.

Kirchengoldschmiede
9500 Wil, Zürcherstr. 35

W. Cadonau + W. Okie
Telefon 073-22 37 15

er
LU

N
3_l
Csl

oo
CO

N
<

ooo
m
\0

o:
Q

Ll
LU
CO

o3
CK

lü
m >-
{VI t-o <r4h C
(Vi <
o U..
O Q.

CO

rÜJ
CO CK
£K 3
UJ X
CO

JJ
-È
CK

a_

o
o

CD

00

00
CN

Besitzen Sie noch keinen

Tonfilm-
Projektor
16 mm?

Dann melden Sie sich bei uns.
Wir werden Ihnen eine ausser-
ordentlich günstige Offerte
unterbreiten für einen neuen
Bauer P 7 (meistgekaufter Schul-
apparat in Europa). 5 Jahre Ga-
rantie.

Cortux-Film AG, Rue Locarno 8
1 700 Freiburg
Telefon 037- 22 58 33

LIENERT
KERZEN

EINSIEDELN
0 055 53 23 81

Altarglocken und
Gong

in hervorragender Handwerksarbeit, meist Bronze
oder Messing, finden Sie im Fachgeschäft. Ver-
langen Sie Offerten mit Bild und Preisangabe in

Luzern.

1—v | | X "V EINSIEDELN
I | K p \ KlosterplatzI\I 1X1 1 X 055-5327 31

BAGH
LUZERN
bei der Hofkircl

ARS PRO DEO 05 041-2233 18


	

