Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 146 (1978)
Heft: 23

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

23/1978 146.3anr

8. Juni

Keine Nachfolge Christi ohne Be-
reitschaft zur Einheit Die theolo-
gischen Zusammenhinge von Ein-
heit und Pluralismus, Katholizitit
und Konziliaritit, aufgezeigt von
Kardinal George Basil Hume

349

Protestantische Ethik

Uber Neuerscheinungen aus dem
Bereich der christlichen Ethik be-
richtet im Sinn einer ersten Orien-
tierung (2. Teil)

Franz Furger

353

Schweizer Missionare in Rhodesien
Von einer Lagebeurteilung durch
die Missionsgesellschaft Bethlehem
berichtet

Rolf Weibel

356

Bussfeier und Einzelbeichte

Der Priesterrat des Bistums Basel
besprach Entwicklungen der Buss-
praxis und trug Anregungen fiir die
Pastoral zusammen. Es berichtet
Max Hofer

357

Das Beten des Seelsorgers

358

Malen als Glaubenserfahrung

Vom VLS-Seminar iiber Malen im
Religionsunterricht berichtet
Barbara Ruch

359

Hinweise

360

Anmtlicher Teil

361

Frauenkloster in der Schweiz
Kloster St. Joseph, Montorge,
Freiburg [Kapuzinerinnen]

Keine Nachfolge Christi ohne Bereitschaft zur Einheit

Wir sind als Christen zusammengekommen.! Im Namen Christi
haben wir uns versammelt, und deshalb ist er in unserer Mitte. Wir sind
erfiillt von seinem Geist, der uns antreibt, lenkt und stirkt. «Denn die
sich vom Geiste Gottes leiten lassen, die sind Kinder Gottes» (Rom 8,14).
Im Streben nach Einheit suchen wir den Willen des Vaters zu- erfiillen.
Auf dieser Suche werden wir auf Hindernisse und Schwierigkeiten
stossen, aber das Werk, das Gott selbst in uns begonnen hat, findet seine
Vollendung auf Seinem Weg und in Seiner Zeit. Unsere Aufgabe ist es,
geduldig und gewissenhaft zu arbeiten; die Einheit selbst wird uns von
Gott als Geschenk gegeben.

Fir unsere Zusammenarbeit ist es nétig, ermahnt zu werden, dass
wir vorerst keine Spezialisten sind, die beschiftigt sind in einem Dialog
tiber Probleme der Lehre. Noch sind wir kirchliche Biirokraten, die eine
politische Rolle hitten, um einen schwierigen religiosen Waffenstillstand
unter den sich streitenden christlichen Konfessionen herbeizufiihren.
Unser Anliegen ist seelsorglicher Natur, denn unsere wichtigste Verant-
wortung ist das Wohl von Minnern und Frauen in unserer heutigen
Gesellschaft. Menschen von heute haben, wie in der Vergangenheit, das
Recht, die Frohbotschaft des Evangeliums zu vernehmen und zu wissen,
dass Jesus Christus zu ihrem Leben, zu ihren Beziehungen und zu ihrer
Verantwortung in der Gesellschaft einen engen Bezug hat.

Ich bin der Ansicht, dass heutzutage die Menschen auf der Suche
nach etwas sind, das ihrem Leben einen Sinn verleiht. Es gibt vieles,
sowohl im personlichen Leben eines Individuums als auch in der
Gemeinschaft, in der die Menschen leben, was eine endgiiltige und be-
friedigende Erklarung verlangt. Endgiiltige Ziele miissen gesetzt werden,
um die Anstrengungen zur Bestreitung des Lebensunterhaltes sinnvoll zu
gestalten. Der Mensch ist fiir Gott geschaffen. '

Das Zweite Vatikanische Konzil betonte, dass «der Mensch vom
Schopfergott mit Vernunft und Freiheit als Wesen der Gemeinschaft
geschaffen ist; vor allem aber ist er als dessen Kind zur eigentlichen
Gemeinschaft mit Gott und zur Teilnahme an dessen eigener Seligkeit
berufen» (Gaudium et Spes Nr. 21). Ist es nicht so, dass Europa eine Zeit
des Zweifels an sich selbst, mit dem Gefiihl von Sinnverlust und einem
Mangel an Zukunftsvision durchmacht? In einer Welt, die Gott aus-
schliesst, finden die Menschen keine geniigende Erklirung fiir ihr Leben,
noch Gliick und Friede, welche der menschliche Geist ersehnt. Sie sind
zur Frustration und Ziellosigkeit verurteilt, bis sie das erreichen, was Gott
mit ihrer Erschaffung beabsichtigte. Viele sind nicht an unseren 6kume-
nischen Debatten und Diskussionen interessiert. Sie halten Diskussionen
iiber Angelegenheiten der Lehre unbedeutend fir ihr Leben, und die
Kirche betrachten sie als eine unwichtige Einrichtung. Und doch miissen
wir das Evangelium predigen, unsere missionarische Berufung wieder-



350

entdecken und den Menschen Hoffnung
bringen.

Heutzutage haben die Kirchen eine
grosse Moglichkeit, aber wir miissen neue
Wege entdecken, um die Frohbotschaft zu
verkiinden und die Leute zu erreichen. Un-
sere Uneinigkeit ist ein Hindernis. Die Be-
diirfnisse unserer jetzigen Gesellschaft ver-
langen, dass eine Einheit erreicht wird. Es
wird heilsam fiir uns sein, iiber den Ruf
des Zweiten Vatikanischen Konzils, den
Reformgedanken anzunehmen, nachzu-
denken, selbst in den Bereichen der kirch-
lichen Strukturen und der Lehraussagen:
«Die Kirche wird auf dem Wege ihrer Pil-
gerschaft von Christus zu dieser dauern-
den Reform gerufen, deren sie allzeit be-
darf, soweit sie menschliche und irdische
Einrichtung ist; was also etwa je nach den
Umstdnden und Zeitverhéltnissen im sitt-
lichen Leben, in der Kirchenzucht oder
auch in der Art der Lehrverkiindigung -
die von dem Glaubensschatz selbst genau
unterschieden werden muss - nicht genau
genug bewahrt worden ist, muss deshalb
zu gegebener Zeit sachgerecht und pflicht-
gemdss erneuert werden» (Unitatis redinte-
gratio).

Gerade in der Betrachtung - so weit
dies fiir den menschlichen Geist moglich
ist - der Offenbarung der Dreieinigkeit
finden wir das Verstdndnis fiir die «Viel-
falt in der Einheit» und die «Einheit in der
Vielfalt», was ich als den Urtyp der ver-
einigten Kirche ansehe, das Ziel von allen
6kumenischen Bestrebungen. Das Ge-
heimnis des Dreifaltigen Gottes ist das Ge-
heimnis des gottlichen Lebens und der
gottlichen Liebe in einer Gemeinschaft von
Personen, welche nur eine Natur besitzen.
Dieses Geheimnis ist der Prototyp und das
Modell des Geheimnisses der Kirche. Zu-
erst miissen wir erwigen, was das Geheim-
nis des gottlichen Lebens uns iiber die Na-
tur und die Einheit der Kirche nahelegt.
Spiter werden wir dariiber nachdenken,
was das Geheimnis der gottlichen Liebe
uns iiber die Sendung der Kirche in die
Welt sagen kann.

Einheit und Katholizitéit

Vor 20 Jahren hat Roger Hasseveldt in
seinem Buch «Die Kirche: ein goéttliches
Geheimnis» hervorgehoben, dass die Ein-
heit und die Katholizitat der Kirche zwei
Aspekte einer einzigen Realitdt sind. Ka-
tholizitdt kann man als «Verschiedenheit
in der Einheit» definieren, wéihrend Ein-
heit verstanden wird als «Einheit in der
Verschiedenheit». Einheit bedeutet nicht
Gleichformigkeit und Katholizitat bedeu-
tet nicht Zerstreuung. Weil Gott eine Ge-
meinschaft von Personen in der Einheit
eines einzigen Lebens ist, ist sein Werk

durch Einheit und Gemeinschaft gekenn-
zeichnet. Er mochte, dass wir an seinem
Leben teilnehmen, nicht als isolierte Ein-
zelpersonen, sondern als Familie, als eine
Gemeinschaft, als eine Kirche. Die Kirche
als Bild der Dreieinigkeit ist eine Gemein-
schaft von Menschen, aber innerhalb der
Einheit von Christus. Deshalb gab uns
Christus als Vorbild fiir die sichtbare Ein-
heit der Kirche jene Einheit, die zwischen
dem Vater und dem Sohn existiert.
«...dass alle eins seien, wie Du, Vater, in
mir und ich in Dir; dass auch sie in uns eins
seien ...» (Joh 17,21). Die Bilder und
Symbole, die in der Heiligen Schrift iiber
die Kirche verwendet werden, beinhalten
alle den doppelten Gesichtspunkt von
«Einheit» und «Katholizitdt». Die Kirche
ist eine einzige Rebe, ein einziges Gebiude,
ein einziger Tempel, eine einzige Braut, ein
einziges Konigreich, ein einziger Leib, eine
einzige Herde, ein einziges Gottesvolk.
Einheit unter den Christen ist nicht nur
wiinschenswert, sondern gehort zur wah-
ren Natur der Kirche, und ein Fehlen von
Einheit beeintrdchtigt die Kirche in ihrer
Sendung. «Wenn die Kirche eine ist, dann
ist sie es kraft des gottlichen Lebens, das in
ihr pulsiert», schreibt Dr. J. N. D. Kelly -
als Zusammenfassung der Ekklesiologie
der ersten christlichen Schriftsteller.
«Durch Gott ins Leben gerufen, ist sie
nicht mehr einfach ein von Menschenhand
geschaffenes Agglomerat wie es das alte
Volk Gottes, Israel, war. Sie ist in der Tat
Leib Christi und bildet eine so enge Einheit
im Geist mit IThm wie seine Einheit mit dem
Vater, so dass die Christen seine «Glieder>
genannt werden konnen. Es ist eine heilige
Gemeinschaft, in der der Heilige Geist lebt
und wirkt» (J. N. D. Kelly, Early Chri-
stian Doctrines, London 31965, 190-191).

Einheit und Sichtbarkeit

Dieses Einssein ist sichtbar, oder sollte
es sein. Es wire ein Fehler, zu unterschei-
den zwischen dem «Geistigen» und dem
«Sichtbaren» in der Kirche, wenn wir da-
mit eine Trennung der Beiden meinen:
«die sichtbare Versammlung und die geist-
liche Gemeinschaft... sind nicht als zwei
verschiedene Grossen zu betrachten, son-
dern bilden eine einzige komplexe Wirk-
lichkeit, die aus menschlichem und gott-
lichem Element zusammenwéchst. Des-
halb ist sie in einer nicht unbedeutenden
Analogie dem Mysterium des fleisch-
gewordenen Wortes #hnlich» (Lumen
Gentium Nr. 8). Wir sollten aber auch
nicht in den anderen extremen Irrtum ver-
fallen und das «Geistliche» und das
«Sichtbare» so miteinander identifizieren,
dass wir diejenigen Elemente in der kirch-
lichen Institution heiligsprechen, die rela-

tiv sind oder von #usseren Faktoren ab-
hingen, oder sogar die menschlichen Feh-
ler, welche so leicht den geistlichen Aspekt
des mystischen Leibes Christi verzerren
koénnen.

Die Kirche ist aus dem Grund «eine»
und «sichtbar», weil dieser Geist gegen-
wiirtig ist, um alle Christen zu einem Leib
zu vereinen - mit «einem Herrn, einem
Glauben und einer Taufe» (Eph 4,4). Die
Taufe, wie das Vatikanische Konzil erklart
hat, ist «nur ein Anfang und Ausgangs-
punkt, da sie ihrem ganzen Wesen nach
hinzielt auf die Erlangung der Fiille des
Lebens in Christus» (Unitatis redintegra-
tio, Nr. 22).

Das notwendige Bindeglied zwischen
«einer Taufe» und «einer Kirche» scheint
mir der «eine Glaube» zu sein. Die Taufe
sollte zu einem vollen Glaubensbekenntnis
fithren, denn diese Einheit im Glauben ist
eine notwendige Vorbedingung fiir die
Einheit der Kirche. Christus betete, dass
wir eins seien «wie Du in mir und ich in
Dir, damit die Welt zum Glauben komme,
dass Du mich gesandt hast» (Joh 17,21).
Wie will die Welt zum Glauben kommen,
wenn gerade unter jenen, die lehren, zu
viel Verschiedenheit und zu viel Zogern
herrscht?

Ich befiirworte nicht eine totale und
monolithische Gleichférmigkeit in jedem
Bereich des christlichen Lebens und in den
verschiedenen Formen, in denen der
Glaube ausgedriickt wird. So muss nicht
nur iiber die Einheit im Glauben Klarheit
bestehen, sondern auch iiber den Wert der
Verschiedenheit innerhalb der Kirche
Gottes.

Einheit und Verschiedenheit

Die erste Frage, die wir stellen miissen,
ist die folgende: Welcher Pluralismus der
Lehre lasst sich vereinbaren mit der einen
geoffenbarten Wahrheit? Die Worte von
Papst Johannes bei der Eroffnung des
Vatikanischen Konzils sind diesem Zusam-
menhang von Bedeutung: «Die Substanz
der alten Lehre vom Depositum des Glau-
bens ist eine Sache, und die Weise wie sie
dargestellt wird, ist eine andere» (Johan-
nes XXIII., 11. Oktober 1962). In jeder
Formulierung des Glaubens wird unaus-
weichlich eine bestimmte Theologie vor-
ausgesetzt. Um zu sprechen, miissen wir die
Sprache gebrauchen, und um den Glauben
auszudriicken, muss ein philosophisches

! Dieser Text wurde als Referat an der euro-
paischen oOkumenischen Begegnung CCEE/
KEK vorgetragen (die Zwischentitel stammen
von der Redaktion); siehe dazu Ivo Fiirer, Euro-
pas Kirchen auf dem Weg zur Einheit, in: SKZ
146 (1978) Nr. 20, S. 302-305.



System oder eine theologische Methode
eine Rolle spielen. In jeder Kirche gibt es
verschiedene «Theologien», und sie wer-
den eher als Ergdnzungen denn als Wider-
spriiche aufgefasst. Keine Formulierung,
die menschliche Begriffe und Sprache ge-
braucht, kann jemals exakt und vollstan-
dig die Wahrheit iiber Gott, wie sie in
Christus geoffenbart worden ist, aus-
driicken. Es kann eine Vielfalt von Lehren
geben, aber es kann keine Vielheit im

Glauben geben.
Wir alle wissen, dass es viele Wahr-

heiten gibt, die wir gemeinsam haben und
woriiber nie Meinungsverschiedenheiten
bestanden haben. Auf diese Gemeinsam-
keit miissen wir bauen und uns bemiihen -
mit Liebe und voller Aufrichtigkeit -, Ein-
heit im Glauben zu erreichen in jenen An-
gelegenheiten, wo bis jetzt noch keine Ein-
heit herrscht. Vielleicht ist es moglich, in
unserem Dialog einen Weg fiir die Zukunft
vorzuschlagen. Man spricht heute von
einer «Hierarchie der Wahrheiten». Einige
Wahrheiten beriihren die eigentliche Sub-
stanz der zentralen Offenbarung, Jesus
Christus selbst; andere berithren diesen
Kern nicht. Zum Beispiel, die Gottheit
Christi zu verleugnen, wiirde bedeuten, ein
fundamentales Dogma abzulehnen; die
leibliche Aufnahme der seligen Jungfrau
Maria in Frage zu stellen, koénnte als we-
niger fundamental betrachtet werden. Zu
sagen, dass eine Wahrheit «weniger funda-
mental» ist, ist nicht das gleiche, wie zu
sagen, dass sie weniger wahr ist. So ist fiir
die volle Einheit im Glauben die Gottheit
Christi eine wesentliche Wahrheit; dariiber
muss volle Ubereinstimmung herrschen.
Konnte eine Einigung iiber die leibliche
Aufnahme Mariens sich - wie einige ur-
teilen - zu einem Zeitpunkt ergeben, da
eine volle Abendmahlsgemeinschaft er-
reicht worden ist?

Konnte dies gemacht werden - nicht in
einem Geist der Gleichgiiltigkeit, sondern
in der heiligen Uberzeugung, dass wir nur
innerhalb einer solchen «koinonia» hoffen
konnen, in der Einheit des Glaubens Fort-
schritte zu machen. Diese Idee wurde von
Bischof Butler in einem Dokument vertre-
ten, welches der Romisch-katholischen
Okumenischen Kommission von England
und Wales vor einigen Jahren vorgelegt
wurde. Er machte folgenden Vorschlag:
«Als Diskussionspunkt und nicht als Ak-
tionsprogramm sollten wir versuchen, die
traditionelle Einsicht, dass die Abend-
mahlsgemeinschaft eine lehrmissige Uber-
einstimmung voraussetzt, in wirksamer
Weise mit der anderen Einsicht ins Gleich-
gewicht bringen, dass eine lehrmissige
Ubereinstimmung nur dann zustande
kommen wird, wenn eine Abendmahlsge-

meinschaft bereits vollzogen ist» (B. C.
Butler, Theology and Life in Community,
in: One in Christ 1974/3, 224-7). Ist es
deshalb nicht sinnvoll, zu unterscheiden
zwischen fundamentalen Wahrheiten,
iiber welche Ubereinstimmung herrschen
muss, bevor wir in eine «koinonia» eintre-
ten konnen, und anderen weniger funda-
mentalen Dingen, welche im besten Falle
(oder nur?) innerhalb der heilenden Gnade
der «koinonia» selber gelost werden kon-
nen?

Bei der Beurteilung der Frage der
Lehre mochte ein romisch-katholischer
Christ folgende Worte des Vatikanischen
Konzils in Erinnerung rufen: «Die Auf-
gabe aber, das geschriebene oder iiberlie-
ferte Wort Gottes verbindlich zu erkldren,
ist nur dem lebendigen Lehramt der Kirche
anvertraut, dessen Vollmacht im Namen
Jesu Christi ausgeiibt wird. Das Lehramt
ist nicht iiber dem Wort Gottes, sondern
dient ihm, indem es nicht lehrt, als was
uiberliefert ist, weil es das Wort Gottes aus
gottlichem Auftrag und mit dem Beistand
des Heiligen Geistes voll Ehrfurcht hort,
heilig bewahrt und treu auslegt und weil es
alles, was es als von Gott geoffenbart zu
glauben vorlegt, aus diesem einen Schatz
des Glaubens schopft» (Dei Verbum Nr.
10).

Aber es gibt noch einen anderen und
«existentiellen» Sinn, in dem wir von einer
Hierarchie der Wahrheiten sprechen kon-
nen. Die christliche Offenbarung ist un-
erschopflich reich; bei der Entfaltung die-
ser Offenbarung konnen einige Kirchen
und Gemeinschaften (und auch Einzel-
menschen) nichts anderes tun als ihren
Hauptakzent auf einen Wahrheitsaspekt
legen, wieder andere auf einen anderen;
keine beabsichtigt dabei, die vielen ande-
ren Aspekte von Gottes Wahrheit zu igno-
rieren oder auch nur zu verleugnen. Eine
solche Auswahl von Akzenten, besonders
wenn sie durch eine lange Tradition gehei-
ligt wurde, kann zu sehr unterschiedlichen
Arten von christlichem Leben und kirch-
licher Ordnung fithren. Wir kennen solche
Unterschiede in unseren eigenen Kirchen
gut genug. Sollten wir nicht bereitwilliger
das Wesen solcher Unterschiede in der
Auspriagung des Glaubens in unsern Kir-
chen erkennen und diese akzeptieren und
deshalb auch in dieser Konferenz diskutie-
ren? In einer eher polemischen Vergangen-
heit kénnte die Verteidigung unserer eige-
nen Betonungen zu Aussagen gefiihrt
haben, die gewisse Elemente der christ-
lichen Wabhrheit, die anderen lieb und hei-
lig sind, auszuschliessen schienen. Wenn
die Trennung beseitigt werden soll, miissen
wir uns dann nicht noch mehr bekannt
machen mit den lehrméssigen Betonungen

351

der anderen, ihren verschiedenen existen-
tiellen Hierarchien der Wahrheiten?

Die Kirche als Gemeinschaft

von Kirchen

Die zweite Frage betrifft die «eine Kir-
che» und die Verschiedenheit innerhalb
dieser Kirche. Diskussionen iiber die Natur
der Kirche haben viele zu erneuter Be-
trachtung des Verhiltnisses zwischen Orts-
kirche und Weltkirche gefiihrt. Ich glaube,
dass eine weitere Untersuchung dieser
Frage uns zeigen konnte, wie wir die volle
Einheit erreichen koénnten. Es gibt zwei
Arten, die Frage anzugehen: einige denken
zuerst iiber die universale Kirche nach und
betrachten dann die Ortskirche als ihre be-
sondere Verwirklichung. Andere beginnen
ihre Uberlegungen in traditioneller Weise
mit der an einem bestimmten Ort versam-
melten Ortskirche und schauen durch sie
und iiber sie hinaus auf die Weltkirche. Ich
glaube nicht, dass die eine Ansicht die
andere ausschliesst. Aber wir miissen auch
erkennen, dass es Unterschiede der Rede-
weise gibt: in den bischéflichen Kirchen
bedeutet der Ausdruck «Ortskirche» in
erster Linie die um ihren Bischof versam-
melte Di6zese. In anderen Traditionen be-
deutet «Ortskirche» eine bestimmte Ge-
meinde an einem bestimmten Ort. Nichts-
destoweniger wiirde ich meinen, dass alle
mit Papst Pauls Worten iibereinstimmen
konnen: «die universale Kirche nimmt in
den Teilkirchen konkrete Gestalt an, die
ihrerseits aus einer bestimmten konkreten
Menschengruppe bestehen, die eine be-
stimmte Sprache sprechen, einem kulturel-
len Erbe verbunden sind, einer Welt-
anschauung, einer geschichtlichen Vergan-
genheit und einer bestimmten Ausformung
des Menschlichen ...» (Evangelii Nun-
tiandi 62).

Hier liegt also eine besondere Moglich-
keit fiir eine echte Verschiedenheit - eine
Verschiedenheit in der Einheit, die in-
hdrent ist im Zusammenkommen von
Ortskirchen. Die romisch-katholische Kir-
che hat sich immer mehr als eine Gemein-
schaft von Kirchen dargestellt. Zum Bei-
spiel hat das Zweite Vatikanische Konzil in
Beziehung auf die ostlichen katholischen
Kirchen folgendes festgestellt:

«Dank der gottlichen Vorsehung aber
sind die verschiedenen Kirchen, die an ver-
schiedenen Orten von den Aposteln und
ihren Nachfolgern eingerichtet worden
sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von
organisch verbundenen Gemeinschaften
zusammengewachsen. Sie erfreuen sich
unbeschadet der Einheit des Glaubens und
der einen gottlichen Verfassung der Ge-
samtkirche ihrer eigenen Disziplin, eines
eigenen liturgischen Brauches und eines



352

eigenen theologischen und geistlichen
Erbes... Diese eintrachtige Vielfalt der
Ortskirchen zeigt in besonders hellem
Licht die Katholizit4t der ungeteilten Kir-
che» («Quae Ecclesiarum localium in
unum conspirans varietas indivisae Eccle-
siae catholicitatem luculentius demon-
strat») (Lumen Gentium Nr. 23).

Eine ungeteilte Kirche - das ist das
Ziel. Indem man das zu erreichen sucht,
stellt sich nicht die Frage, welche Art von
Verschiedenheit annehmbar ist, sondern
die, welche Art von Pluralismus wiin-
schenswert ist. Im ndchsten Jahrzehnt
muss die «Agenda» der verschiedenen Kir-
chen und Kirchengemeinschaften folgende
sein : erstens die Einheit und die Fille des
Glaubens innerhalb der Verschiedenheit
der variierenden und annehmbaren Unter-
schiede in der Formulierung des Glaubens,
und zweitens die Beziehung der verschiede-
nen christlichen Gemeinschaften in der
Einheit einer einzigen Kirche. Das allein
wird unserer gegenwirtigen Situation
gerecht.

«Konziliare Gemeinschaft»

Ich sagte bereits, dass das notwendige
Glied zwischen einer Taufe und einer Kir-
che ein Glaube ist. Ich glaube, dass wir im
Begriff der Konziliaritat oder der konzilia-
ren Gemeinschaft die notwendige Verbin-
dung zwischen echter Verschiedenheit und
wahrer Einheit finden. In seinem Bericht
an die Plenarversammlung des Einheits-
sekretariates stellte dessen Sekretdr, Mgr.
C. Moeller, fest, dass der Gedanke der
konziliaren Gemeinschaft, wie er von der
Kommission fiir Glauben und Kirchenver-
fassung ausgearbeitet und von der Nairobi
Versammlung angenommen wurde, «einer
der wichtigsten Beitrage in der Suche nach
Einheit» ist (SPCU, Informationsdienst
1977/1, Nr. 33, S. 8).

Das Konzept der Konziliaritit ist nicht
eine unsichere oder gar eine widerwillige
Vereinigung von Gegensitzen: es ist ein
echter Ausdruck von wahrer Koinonia.
Denn Konziliaritat darf nicht als eine vor-
laufige Struktur betrachtet werden, als ein
baufilliges Geriist, um uns aufzuhelfen in
unseren dkumenischen Anstrengungen zur
Erreichung einer noch nicht verwirklichten
Einheit. Konziliaritdt ist auch nicht eine
Erfindung, um Einheit hervorzubringen;
sie ist vielmehr der echte Ausdruck wahrer
Einheit auf jeder Ebene, untrennbar von
jenem Ziel, welches wir anstreben. Nairobi
driickt dies mit grosser Betonung folgen-
dermassen aus: «Wahre, konziliare Ge-
meinschaft setzt die Einheit der Kirche
voraus» (Bericht der Sektion II, Die Ein-
heit der Kirche - Voraussetzungen und
Forderungen, Par. 5). Denn (noch einmal,

auf jeder Ebene) braucht es eine geeinte
Kirche, die wahrhaftig in einem Konzil zu-
sammenkommen kann.

An diesem Punkt redet ein Englisch
Sprechender mit verzeihlicher Zuriickhal-
tung: die englische Sprache verwendet das
Wort «council», um die beiden franzo-
sischen Begriffe «concile» (Konzil) und
«conseil» (Rat) (fir andere Sprachen vgl.
SPCU, Okumenische Zusammenarbeit
1975, Fussnote 39) zu bezeichnen: unser
Ziel muss ein Konzil sein und nicht nur
jene Raite, welche zugegebenermassen
prae-konziliare Strukturen sind, welche
noch nicht die Einheit darstellen, zu wel-
cher wir gerufen sind, obwohl sie der
Sache der Einheit so gut dienen. Ein
Englisch Sprechender wiirde es so sagen:
«Unser Ziel ist ein Konzil der Kirche und
nicht ein Konzil von Kirchen». Deshalb
hat auch das Einheitssekretariat geschrie-
ben: «Die Konziliaritdt, welche das Leben
der Katholischen Kirche kennzeichnet...
basiert auf einer vollen und grundlegen-
den Gemeinschaft von Ortskirchen unter-
einander und mit der Kirche von Rom,
welche der ganzen Versammlung der Liebe
vorsteht» (ebd. IV, a, c).

Konziliaritit und Katholizitat

Mit Konziliaritdt mochte ich Katholizi-
tat verbinden. In den Glaubensbekenntnis-
sen bekennen wir den Glauben an eine Kir-
che, welche katholisch ist. Die Katholische
Kirche selber gibt zu, dass ihre eigene Ka-
tholizitidt durch die Fortdauer christlicher
Spaltungen geschwicht wird (vgl. UR 4,
vorletzter Paragraph). Eine Kirche, die
wirklich katholisch ist, die offen ist fiir
eine reiche Verschiedenheit von Traditio-
nen und Kulturen und die fiir nichts Gutes
verschlossen ist, das heilig und echt christ-
lich ist, kann ihre katholische Einheit am
besten im Konzil zum Ausdruck bringen.

In der Passage, die ich angefiihrt habe,
werden Sie bemerkt haben, dass der katho-
lische Begriff von Konziliaritat «die Ge-
meinschaft von Ortskirchen unter sich und
mit der Kirche von Rom» beinhaltet.
Papst Paul sagte am Anfang seines Ponti-
fikates, dass er sehr traurig sei im Bewusst-
sein, dass sein Amt der Vers6hnung selber
ein Hindernis fiir viele andere Christen
darstelle (vgl. Enzyklika Ecclesiam Suam,
1964, Nr. III). Letztes Jahr sagte er vor
einer allgemeinen Horerschaft wihrend
der Gebetswoche fiir die Einheit: «Wir be-
trachten den Apostolischen Stuhl nur als
eine besondere Form des Dienstes fiir die
Einheit der Kirche» (19. Januar 1977).

Nach katholischem Verstdndnis ist
«die Kirche von Rom, die der Einheit aller
dient» (SPCU, Okumenische Zusammen-
arbeit, Kp. II), das Herzstiick der Gemein-

schaft der Ortskirchen, welche die Katho-
lische Kirche ausmachen. Papst Paul hat
diese Ideen in seiner apostolischen Exhor-
tation «Evangelii Nuntiandi» (1975, be-
sonderes Seiten 64-5) weiterentwickelt.

Es ist bedeutungsvoll, dass ARCIC
(Anglican-Roman Catholic International
Commission) bei der Ubereinkunft betref-
fend Autoritét in der Kirche zu ihren Fol-
gerungen iber die Rolle des Primates in
der Weltkirche so kam, dass sie das
Gleichgewicht, das zwischen dem Primat
und der Konziliaritit als komplementéiren
Elementen des Episkopates besteht, unter-
suchte. Einstimmig schrieben die Mitglie-
der der zwei Kirchen: «Wenn Gottes Wille
fir die Einheit der ganzen christlichen Ge-
meinschaft in der Liebe und Wahrheit voll-
endet werden soll, muss dieses allgemeine
Prinzip der sich ergdnzenden Aspekte des
Primates und der Konziliaritdt im Episko-
pat, die der Gemeinschaft der Kirchen die-
nen, auf universaler Ebene verwirklicht
werden» (Venedig Erkldrung, Paragraph
23).

Im Moment ist das die Aussage einer
Kommission, die zwei bischéfliche Kir-
chen reprasentiert. An der Sofia-Konsulta-
tion der KEK letztes Jahr wurde die Auf-
merksamkeit auf eine noch vorrangige
Frage gelenkt, namlich auf die Beziehung
zwischen Episkopat und Konaziliaritét.
Auch diese miissen wir untersuchen, nicht
zuletzt deshalb, weil der Bischof von Rom,
der als Bischof ein wahres Bischofsamt des
Dienstes im Zentrum des Kollegiums von
Bruderbischofen ausiibt, von den Katho-
liken als derjenige angesehen wird, der im
notwendigen Zentrum konziliarer Gemein-
schaft zwischen allen Ortskirchen steht.

Die Sendung der Kirche

Die Konziliaritdt, von der wir gespro-
chen haben, erinnert uns daran, dass die
Einheit der Kirche, welche die gottliche
Einheit widerspiegelt, eine Einheit von
Personen ist. In all unserem Reden iiber
sichtbare Strukturen diirfen wir nie verges-
sen, dass die Kirche zu den Menschen ge-
sandt ist. Deshalb miissen wir nun darauf
achten, was das Geheimnis der gottlichen
Liebe uns iiber die Sendung der Kirche zu
den heutigen Menschen sagt.

Die Schopfung ist ein Ausfluss der
Liebe Gottes; sie ist ein Sakrament dieser
gottlichen Liebe. Der Mensch ist der
Hohepunkt der Schopfung. Er ist geschaf-
fen «nach dem Bild» Gottes. Dies bedeutet
- in seinem tiefsten Sinne -, dass jeder
Mensch als Abbild in seiner Einmaligkeit
etwas Gottliches ausdriickt oder zeigt, und
zwar etwas, das kein anderer Mensch aus-
driicken oder zeigen kann. Das ist die
Quelle des Respektes vor der Wiirde der



Person und vor dem unersetzlichen Wert
jedes einzelnen. Aber bei der Erschaffung
des Menschen hatte Gott Christus in sei-
nen Gedanken. Tertullian schrieb: «Was
immer die Gestalt und der Ausdruck war,
den der Schopfer dem Lehm gab, Chri-
stus, der eines Tages Mensch werden
sollte, beherrschte seine Gedanken» (de
carnis resurrectione 6, in: PL 2, 282). Und
das Vatikanische Konzil liess verlauten:
«Tatsédchlich klart sich nur im Geheimnis
des fleischgewordenen Wortes das Ge-
heimnis des Menschen wahrhaft auf»
(Gaudium et Spes Nr. 22). Christus ist in
jedem getauften Menschen auf eine beson-
dere Art; in den Ungetauften sucht er da
zu sein.

Es ist der Sieg der gottlichen Liebe,
dass die Liebe Fleisch geworden ist in der
Person von Jesus Christus. Diese Liebe
wirkte verséhnend und heilend. Es ist das
Geheimnis der Erlésung wegen der Siinde.
Diese gottliche Liebe soll allen Menschen
mitgeteilt und geschenkt werden. «So wie
mich der Vater gesandt hat, so sende ich
euch» (Joh 10,21), und es gibt das Neue
Gebot, «... dass ihr einander liebt. Wie ich
euch geliebt habe, sollt auch ihr einander
lieben» (Joh 13,34). Die Sendung der Kir-
che ist eine Sendung der Liebe - sich um
jene zu kiimmern, die in Not sind, geistig
und materiell, und dort zu sprechen und zu
handeln, wo Menschenwiirde und Freiheit
bedroht sind.

«Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute», stellt das
Vatikanische Konzil fest, «besonders der
Armen und Bedridngten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jiinger Christi. Und es gibt
nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in
ihren Herzen seinen Widerhall féande. Ist
doch ihre eigene Gemeinschaft aus Men-
schen gebildet, die, in Christus geeint, vom
Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum
Reich des Vaters geleitet werden und eine
Heilsbotschaft empfangen haben, die
allen auszurichten ist. Darum erfihrt diese
Gemeinschaft sich mit der Menschheit und
ihrer Geschichte wirklich engstens verbun-
den» (Gaudium et Spes Nr. 1). Die Gestalt
von Gottes Liebe in Christus ist zur Gestalt
unserer christlichen Liebe geworden; die
Liebe, die der Christ schenkt, spiegelt
nicht nur die Liebe von Christus selbst
wider, sondern gibt sie auch in einer gewis-
sen Weise weiter. Die Kirchen suchen die
volle Einheit in den Beziehungen zueinan-
der; aber bevor diese Einheit erreicht ist,
konnen sie jetzt schon eins sein in ihrer
Sendung der Liebe zur Welt, der sie die-
nen, indem sie zusammenarbeiten, um die
Hungrigen zu sittigen, die Durstigen zu
tranken und die Nackten zu bekleiden.

Wenn Menschenrechte verletzt und Men-
schenwiirde und Freiheit vorenthalten wer-
den, kénnen sie mit einer «prophetischen»
Stimme reden, und sie sollten es auch tun.
Jeder Mensch hat ein Recht auf alles, was
fiir ein menschenwiirdiges Leben notwen-
dig ist, «wie Nahrung, Kleidung und Woh-
nung, sodann das Recht auf eine freie
Wahl des Lebensstandes und auf Familien-
griindung, auf Erziehung, Arbeit, guten
Ruf, Ehre und auf geziemende Informa-
tion; ferner das Recht zum Handeln nach
der rechten Norm seines Gewissens, das
Recht auf Schutz seiner privaten Sphare
und auf die rechte Freiheit auch in religio-
sen Dingen» (Gaudium et Spes Nr. 26).
Vielleicht werden wir im Laufe unserer
Tagung hier die Fragen genauer bestim-
men konnen, die des prophetischen Zeug-
nisses der Kirche bediirfen.

Dies sind meine Uberlegungen iiber die
theologischen Forderungen unseres The-
mas. Die Einheit der Kirche griindet sich
auf die Einheit Gottes in der Dreieinigkeit.
Weil die Kirche das Geheimnis Gottes als
ihr Vorbild und ihre Quelle hat, ist sie
selbst ein heiliges Geheimnis und nicht ein-
fach eine menschliche Schopfung. Der hei-
lige Cyprian beschreibt die Kirche als «ein
Volk, eins gemacht mit der Einheit des
Vaters, des Sohnes und des heiligen Gei-
stes» (De orat dominica 23, zit. in Lumen
Gentium Nr. 4). Deshalb ist all unser Spre-
chen iiber Pluralismus und Einheit, iiber
Konziliaritdit und Katholizitat nicht ein-
fach eine Verhandlung iiber Strukturen
und Institutionen. Es ist ein Versuch, ent-
schlossen der Wahrheit und dem Geheim-
nis Gottes selbst ins Angesicht zu sehen
«qui est Ipse unio» (Ignatius ad Trall 11).

Kardinal George Basil Hume

Theologle :

Protestantische Ethik

Diese Uberschrift tont konfessionali-
stisch; sie ist aber keineswegs so zu verste-
hen. Vielmehr ist sie der Titel einer von
J. Winckelmann neu herausgegebenen
Sammlung von Aufsidtzen des bekannten
deutschen Soziologen Max Weber (1864
bis 1920)!. Der durch seine These, dass
die kalvinistische Auspragung christlicher
Konfession fir die Entstehung des Kapita-
lismus entscheidend gewesen sei, bekannt-
gewordene Soziologe hat seine verschiede-
nen Arbeiten zu diesem Thema noch selber
kurz vor seinem Tod zusammengestellt.
Was vor uns liegt, ist also eine textkritisch

353

iiberpriifte Neuauflage eines Werks aus
dem Jahr 1920, das zudem nur eine
Kausalbeziehung verfolgt, namlich dieje-
nige der Religion zu wirtschaftlichem Ver-
halten und die Gegenkausalitat noch aus-
lasst und die sich zudem beschriankt auf
eine Konfession. Die Einfliisse anderer Re-
ligionen wie auch diejenigen der vorrefor-
matorischen Christenheit fehlen.

Der frithe Tod Webers verhinderte die
Aufarbeitung dieser Problemfelder 2. So
enthélt dieses Buch als zentralen Teil die
Studie «die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus», die nach der Pro-
blemstellung die Berufsethik des asketi-
schen Protestantismus herausarbeitet und
sich in einem eigenen Aufsatz auch mit den
besonderen Auspridgungen in den Sekten
befasst. Unter dem Titel «religiose Heils-
methodik und Systematisierung der Le-
bensfithrung» werden alsdann die ein-
schldgigen Kapitel aus Webers unvollende-
tem Hauptwerk «Wirtschaft und Gesell-
schaft» zusammengestellt und schliesslich
aus der «Wirtschaftsgeschichte» der Bei-
trag «die Entfaltung der kapitalistischen
Gesinnung» angefiigt?.

Bedeutsam fiir das Verstandnis der
Weberschen Sicht ist dabei das Wort «Sy-
stematisierung». Tatsédchlich erkennt er
auf allen Lebensbereichen einen solchen
rationalen Umgang mit Dingen und Pro-
blemen als das Typische der abendlandi-
schen Kultur: Astronomische Kenntnis
gibt es vielerorts, nicht aber deren mathe-
matische Systematisierung, desgleichen
Musik, aber nicht in systematischer Orga-
nisation und Notenschrift. Exakte Beob-
achtung der Natur ist nicht typisch nur fir
den Okzident, wohl aber deren technische
Nutzung. So ist auch das Gewinnstreben
wohl allen Menschen eigen und auch einen
Beuteerwerb gibt es iiberall, nicht aber die
rationale Kalkulation von Mitteleinsatz
und Ertrag verbunden mit einer ent-
sprechenden Lebenshaltung, die Erwor-
benes nicht gleich konsumiert, sondern
unter momentaner Selbstbeschrankung
(= Askese) spart, um einen neuen Einsatz
wagen zu konnen.

In Abhebung von Luther sieht Weber
(der sich auch hier bemiiht, streng feststel-

I Max Weber, Die protestantische Ethik I.
Eine Aufsatzsammlung, hrsg. von Johannes
Winckelmann, Hamburg (Siebenstern TB
53/54) 1975 (4. Auflage).

2 Aufsitze zu andern Religionen, die auf
vorliegenden, wenn auch, wie Weber selber be-
tonte, ungeniigendem Material aufbauten, wer-
den hier nicht abgedruckt.

3 «Kritiken und Antikritiken», also die
wissenschaftliche Auseinandersetzung Webers
mit Kritiken seiner Thesen enthalt ein II. Band
(Siebenstern TB 119/120) Hamburg 1972 (2.
Auflage).



354

lend, also nicht wertend, vorzugehen)
diese innerweltlich «asketische» Haltung
verwirklicht im Calvinismus und den ihm
nahestehenden Untergruppierungen, die
vor allem fiir den Aufbau der USA be-
deutsam wurden. Trotz der sorgfiltigen
abwigenden Analysen Webers wiirde eine
Aufarbeitung der Frage heute, fast 60 Jah-
re spater manches ergdnzen, vor allem
auch die genannte «asketische» Haltung
selber auf ihre sozio-kulturellen Hinter-
griinde befragen. Aber als Studie fiir die
Relevanz religionssoziologischer Einsicht
fiir ein Ethos bleibt sie mustergiiltig, nicht
zuletzt, weil sie entgegen einer heute oft
auch bei Theologen tblichen, populdr-
marxistischen Kapitalismuskritik dieses
Phianomen umfassend und nicht bloss mit
den Kategorien von Gewinnstreben und
Ausbeutung erklirt. Dass erst so denn auch
eine wirkliche und unerléssliche Kapitalis-
muskritik aus einem christlichen Welt- und
Menschenverstdandnis moglich ist, versteht
sich von selber. Eben darin liegt entspre-
chend die ethische Relevanz dieses Nach-
drucks der Aufsiatze von Max Weber.

Ethik und Ekklesiologie

Werke zu christlicher Ethik aus prote-
stantisch theologischer Tradition erschie-
nen aber auch sonst in den letzten Jahren
vermehrt, darunter auch solche von «Sy-
stematikern», deren Arbeitsschwergewicht
im Feld dessen liegt, was die katholische
Tradition eher mit Dogmatik umschreiben
wiirde. Dazu ist sicher Wolfhart Pannen-
berg zu rechnen, der mit seiner Aufsatz-
sammlung «Ethik und Ekklesiologie» * ei-
nen solchen Schnittpunkt theologischer
Disziplinen naher ausleuchtet. Mit Recht
betont der Verleger denn auch, dass hier
die Position des Miinchner Systematikers
zu Fragen der Ethik und der Lehre von der
Kirche zusammenfassend dokumentiert
werde, wobei sich auch zeige, dass das
Thema «Kirche und Gesellschaft» sogar
-einen Schwerpunkt seines Schaffens dar-
stelle. Dass dabei Grundlagenfragen im
Vordergrund stehen, wird niemand erstau-
nen. Dass sie zudem auf dem Hinter-
grund der theologiegeschichtlichen Ent-
wicklungen im deutschen Protestantismus
seit dem Idealismus diskutiert werden,
steht bei geschichtstheologisch gepragtem
Ansatz von Pannenberg ebenfalls zu er-
warten.

Beleg dafiir ist denn auch gleich der
erste Aufsatz «zur Theologie des Rechts»
aus dem Jahr 1963, der in einem ersten
Teil die ordnungstheologischen Ansitze
gegen eine christologische Rechtsbegriin-
dung Barthscher Pragung abhebt und bei-
de von einem «Naturrechts»-Denken letzt-
lich griechischer und damit ungeschicht-

licher Pragung unterscheidet. Dabei miiss-
te meines Erachtens freilich ein schop-
fungstheologischer Ansatz doch noch ge-
nauer bedacht werden, dessen Ordnungen
sich ja entgegen dem klassisch protestanti-
schen Verstdndnis nicht bloss auf Ehe, Fa-
milie und Staat und allenfalls Kirche be-
schranken, sondern den Menschen als sol-
ches meinen, der als geschichtlich offenes
Wesen gestalterisch die Welt als eine
menschliche ordnet und eben darin sich
von seinem Schopfer beauftragt weiss, von
einem Schopfer zudem, der selber der ge-
schichtsméchtige und zugleich treue Herr
dieser Geschichte ist.

Wie der zweite Teil des Aufsatzes zeigt,
ist diese Sicht Pannenberg alles andere als
fremd. Sein anthropologischer Ansatz, der
eben darin den Zusammenhang von Recht
und Religion (ohne deren Bindung Recht
letztlich weder bindend noch vor Erstar-
rung bewahrt wird) aufarbeitet, zeigt dies
deutlich. Nur verdiente dann auch gezeigt
zu werden, wie nahe diese Sicht derjenigen
der grossen Natur- und Volkerrechtsden-
ker der alten Tradition steht, wo das Na-
turrecht noch in keiner Weise in der Art
der rationalistischen Neuscholastik essen-
tialistisch erstarrt war. Dies wire nicht nur
aus okumenischen Uberlegungen noétig,
weil erst eine gegenseitige Begegnung der
theologischen Traditionen eigentliches
Verstehen ermoglicht, sondern noch viel-
mehr, weil die fiir eine menschenwiirdige
Gesellschaft so bedeutsame Menschen-
rechtsidee erst von daher begriindet und
auch christlich-theologisch verantwortet
werden kann. Von hier aus wire dann das
dynamische Element der heilsgeschicht-
lichen, letztlich auf eschatologische Erfiil-
lung gerichteten christlichen Schau auch
voller als kritisches einzubringen.

Wie sehr dieses dynamische Moment
heilsgeschichtlicher Fundierung Pannen-
berg am Herzen liegt, zeigen aber auch die
folgenden Aufsitze, die zunéchst gegen G.
Ebeling die Fundierung des Ethischen in
einem vorgingigen Wirklichkeitsverstand-
nis, letztlich also im Dogmatischen aufzei-
gen und auf die seinerzeitige Grundle-
gungsdebatte fir die theologische Ethik
zwischen W. Herrmann und E. Troeltsch
ndher eingehen. Dabei neigt Pannenberg
aber nicht der «als christliche Theorie der
Subjektivitdt faszinierenden Ethik Herr-
manns» zu, sondern der «an Schleierma-
chers Ethik des hochsten Gutes ankniip-
fenden Konzeption Troeltsch’s», welche
fruchtbare Perspektiven fiir eine Neube-
griindung christlicher Ethik er6ffne °. Die-
ses hochste Gut, verstanden als der Zweck
menschlichen Handelns, bringt so nicht
sosehr das statische Moment einer Rechts-
oder Gesetzeserfiillung, sondern dasjenige

zielgerichteter Dynamik zur Sprache.
Diese Dynamik steht aber unter der Vor-
aussetzung, dass, wie Pannenberg hier in
deutlicher Absetzung von Troeltsch her-
vorhebt, Zweck nicht formal-leer, sondern
inhaltlich gefiillt (im Sinn des noch ausste-
henden und doch schon wirksam anwesen-
den Gottesreiches) verstanden wird.

Ein weiterer Aufsatz setzt sich sodann
auseinander mit «Luthers Lehre von den
zwei Reichen», beziehungsweise mit dem
entsprechenden Vorwurf K. Barths, da-
durch sei die Theologie Luthers und das
Luthertum mitverantwortlich fiir die Er-
moglichung des Nationalsozialismus ge-
worden. Obwohl Luther keinesfalls den
Staat der Willkiir der Machthaber iiberlas-
sen wollte, stellt Pannenberg doch «eine
Tendenz zu einer Gleichgiiltigkeit der
Prinzipien fest, auf denen der Staat be-
ruht, gegen den religiosen Boden, auf dem
das konkrete politische Gemeinwesen sich
bildet»(99). Auch hier zeigt sich das ge-
schichtliche Sensorium von Pannenbergs
Denken, stellt er doch die Sicht Luthers
einerseits in den sie bestimmenden augusti-
nischen Kontext, wie anderseits in die vom
Mittelalter her bestimmende Idee von den
zwei Gewalten. So erweist sich die Zeitbe-
dingtheit dieser Theorie, die Anlass wird,
die gegenseitige Selbstandigkeit von Staat
und Kirche gerade auch in moderner Ge-
sellschaft besser zu verstehen. Sie ist aber
auch Anlass, die von Luther noch nicht ge-
sehene inspirative Kraft, die auch fiir die
Gegenwart von der eschatologischen Got-
tesherrschaft ausgehen konnte, zu beden-
kenS.

Eben dies zu bedenken zu geben, wire
der genuine Auftrag der Christenheit, ge-
rade auch in einer vom sittlichen Zerfall
bedrohten Gesellschaft, wo Einheit und
Gleichheit der Menschen konkret zum
Tragen gebracht werden miissten, in Ei-
gentumsfragen so gut wie in Fragen des
Schwangerschaftsabbruchs. Die Rolle der
Kirche in diesem Auftrag wird, wie dann
vor allem die im zweiten Teil der Samm-
lung als «Beitrige zur Ekklesiologie» zu-
sammengestellten Aufsitze zeigen, zu ei-

4 Gottingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
1977; unter mehr dogmatischen und 6kumeni-
schen Gesichtspunkten wurde hier auf diese
Aufsatzsammlung bereits eingegangen, weshalb
diese vorab im II. Teil des Buches aufgegriffe-
nen Belange etwas zuriicktreten kénnen (Kurt
Koch, Mut zu Okumene, in: SKZ 146 [1978]
Nr. 21, S. 319-323).

5 Vgl. im Vorwort S. 6

6 Diese kam freilich schon im Einsatz der
spanischen Moralisten fiir ein auch die Indianer
schiitzendes Volkerrecht im 16. Jahrhundert
zum Zug, und nicht erst durch die Dissenters in
der grossen englischen Revolution des 17. Jahr-
hunderts.



nem eigentlichen Anliegen Pannenbergs.
Voraussetzung dafiir ist allerdings, dass
die Kirchen ihre konfessionellen Spaltun-
gen iiberwinden, was entsprechend zu ei-
nem zweiten Schwerpunkt dieser Arbeiten
wird. Erst diese bejahte und geférderte
Einheit in Pluralismus befdhigt die Kir-
chen zu einer gesellschaftsprigenden Auf-
gabe. Dass in der dazu notigen Aufarbei-
tung der geschichtlichen Hintergriinde, die
Pannenberg stets sehr sorgfaltig beibringt,
die jeweils andere Tradition allerdings
noch vermehrt einbezogen zu werden ver-
diente, sei als Desiderat aber immerhin an-
gemerkt.

Sozialethik

Ahnlichen Zielen wie die Arbeiten Pan-
nenbergs wollen auch die unter dem Titel
«Sozialethik zwischen Tradition und Ver-
nunft» zusammengestellten Aufsitze des

Bonner Ethikers Martin Honecker die-

nen’. Wie das Stichwort «Tradition» im
Titel andeutet, geht es auch hier um Ethik
in und aus kirchlichem Auftrag. Sein
«Versuch zu einer Ortsbestimmung theolo-
gischer Sozialethik», die er als «Theorie
der gesellschaftlichen Verantwortung der
Kirche» versteht, will die Tradition christ-
licher Offenbarungsaussagen aufnehmen,
diese aber zugleich methodisch mit den ra-
tionalen Einsichten heutiger Gesellschafts-
theorie verbinden.

Auch Honecker widmet dabei einen
(den ldngsten, abschliessenden und bisher
unveroffentlichten) Beitrag der reformato-
rischen Zwei-Reiche-Lehre, die er aber als
«Hermeneutik und fundamentaltheologi-
sche Grundlegung evangelischer Sozial-
ethik» interpretiert und von welcher aus
entsprechend konkrete Problemstellungen
wie auch die Rolle der Kirche als institutio-
nell organisierter Glaubensgemeinschaft
im offentlichen Prozess gesellschaftlicher
Meinungsbildung (zum Beispiel in den
Denkschriften der Evangelischen Kirche
Deutschlands) geklart werden miissen. Die
Zuordnung von Glauben und politischem
Handeln, welche dem gerade von seinem
eschatologischen Jenseitsbezug her dies-
seitsbezogenen christlichen Glauben eig-
net, ist also auch das Thema dieser Aufsét-
ze, die, meist aus konkretem Anlass ent-
standen, das eine Anliegen entfalten und
verdeutlichen. Nach Entstehung und ur-
spriinglichem Zielpublikum stehen freilich
auch sie ganz in der protestantischen Tra-
dition und beziehen die analoge katholi-

sche Auseinandersetzung nicht weiter ein®.
Im Vorwort betont Honecker, dass er

seine Ausfiihrungen als der falsifizierenden
Kritik ausgesetzte Hypothesen verstanden
wissen mochte, die zudem hinsichtlich der
Rolle der Kirche in praktischer Theologie

(als Theorie von ihrem Handeln) wie in
Sozialethik (als Theorie ihrer gesellschaft-
lichen Verantwortung) Dokumente eigener
Ratlosigkeit seien, wie ndmlich deren theo-
logisches Verstdndnis mit ihrer empiri-
schen Wirklichkeit richtig zusammenzu-
denken sei. Kirche ist wesentlich pneuma-
tologisch-geistig, also unsichtbar, sie ver-
wirklicht sich aber ebenso wesentlich in in-
stitutionellen Formen, die der Sozialethik
zur Reflexion aufgetragen sind. Als von
Luther her gepridgte Theologie kann, so
betont Honecker in seinem Vorwort, sol-
che Reflexion nur eine kritische sein, die
heute erneut vor einer Neigung zur Uber-
schidtzung des Institutionellen zu warnen
und gegeniiber Schlagworten, wie etwa des
politischen Mandats der Kirche, an deren
je bedingte Tragweite zu erinnern habe.
Wesentlich ideologiekritisch gilt es so fiir
die Sozialethik, die Ethik aus einer dogma-
tisierenden Verfestigung herauszuhalten
und mit Schleiermacher (wie iibrigens auch
mit dem grossen Teil der katholischen Tra-
dition) Dogmatik und Moral methodisch
auseinanderzuhalten und sie in ihrer (Ver-)
Mittelstellung zwischen Glaubenslehre und
rationaler (philosophisch-humaner) Argu-
mentationsweise zu bewahren®.

Ausdriicklich kommt diese Problema-
tik alsdann im ersten Aufsatz «Politische
Ethik und Ekklesiologie» zur Sprache, der
den Untertitel tragt «das Verhéltnis von
Glaube und Handeln als Problem kirch-
licher Gemeinschaft». Sie setzt sich fort im
Beitrag zur Frage «Welche Legitimation
haben Kirchen zu politischen Ausserun-
gen?» wie auch in demjenigen zu «Krite-
rien offentlicher Ausserungen der Kir-
chen».

Waihrend in diesen drei Artikeln die
kirchliche Seite Ausgangspunkt der Frage
ist, so steht bei den folgenden die politisch
ethische Fragestellung im Vordergrund:
«Demokratisches Ethos in der Sicht christ-
licher Ethik», «Aporien in der Menschen-
rechtsdiskussion» sowie «Grundwerte und
christliches Ethos» lauten die entsprechen-
den Titel. Dass hier aktuelle und auch von
den katholischen Moraltheologen eifrig
diskutierte Problematiken aufgegriffen
werden, braucht kaum besonders betont
zu werden. Fiir die Grundwertediskussion,
die gerade in der Bundesrepublik in den
letzten Jahren wichtig wurde, liegt es oh-
nehin auf der Hand '°. Fiir die Menschen-
rechtsdiskussion gilt dies nach den KSZE-
Konferenzen in Helsinki und Belgrad mit
all ihren Folgen nicht weniger. Honecker
weiss auch um die 6kumenische Bedeut-
samkeit dieser Problematik (im Horizont
des Okumenischen Rates der Kirchen wie
fir das Gespréch zwischen der reformato-
rischen und katholischen Tradition) und

355

doch fiigt er bei: «Nun tut sich freilich ge-
rade die deutsche evangelische Theologie
mit einer theologischen Stellungnahme zu
den Menschenrechten schwer» (125).
Gerade weil der katholische Moral-
theologe von seiner Tradition her diese
Schwierigkeiten viel weniger kennt, wird er
hier interessiert die Riickbeziige auf die
kulturelle Entstehungsgeschichte in der
Aufkliarung verfolgen (um dazu allerdings
auch auf weitere Wurzeln hinzuweisen).
Auch wird er mit Honecker aus diesen gei-
stesgeschichtlichen Bedingtheiten heraus
(die, wie etwa der Hinweis auf die Rolle
des Privateigentums besonders deutlich
zeigt, auch Begrenzungen sind) auf die
letzten  (theologisch-)anthropologischen
Grundlagen verweisen, um so wirklich
theologische Ethik zu begriinden. Dieses
eine Beispiel mag zeigen, wie fruchtbar
diese Aufsitze gerade auch ausserhalb der
urspriinglich Angesprochenen sein konn-
ten!!, fiir eine tiefere Selbsterkenntnis, wie
hinsichtlich des 6kumenischen Dialogs.

Heil im Kreuz-Punkt

Wihrend die beiden Aufsatzsammlun-
gen von Pannenberg und Honecker den
theologisch-wissenschaftlichen Monogra-
phien zuzuzdhlen sind und einen entspre-
chenden geistigen Aufwand fordern, ver-
folgt das kleine Taschenbuch des aus der
Tschechoslowakei stammenden und seit
1969 in Basel lehrenden Ethikers J. M.
Lochman ein anderes Ziel '2. Zwar liegt
seine Thematik der «Absage an ein eindi-
mensionales Heilsverstdndnis» auf der
gleichen Linie wie diese Arbeiten, namlich
«Versohnung und Befreiung», das heisst
den heilsgeschichtlichen Ursprung und
dessen ethische Auswirkung in eins zu
sehen. In der Darlegung aber wendet er
sich in schlichter, leicht lesbarer Sprache
an ein breites Publikum, um ihm die christ-

7 Tiibingen (Mohr) 1977.

8 Gemass den iibrigens sehr hilfreichen Re-
gistern lassen sich die Belegstellen von katholi-
schen Autoren fast an einer Hand abzidhlen. Zu
ergédnzen wire hier, dass sich der Basler Ethiker
J. M. Lochman (nicht - mann) schreibt.

9 Honecker erwdhnt in diesem Zusammen-
hang dankbar G. Ebeling und setzt damit einen
andern Akzent, als wir ihn eben bei Pannenberg
feststellten. .

10 Vgl. dazu O. Kimminich (Hrsg.), Was
sind Grundwerte? Diisseldorf (Patmos) 1977.

11 Vgl. dazu W. Heierle, Kichliche Stellung-
nahmen zu politischen und sozialen Fragen,
Bern 1975, sowie F. Furger, Hilfe zur Freiheit -
ethische Verkiindigung in einer pluralistischen
Gesellschaft, in: Studia Moralia XV (1977)
713-730 (Festschrift fiir B. Haring).

12 3. M. Lochman, Verséhnung und Befrei-
ung (GBT Siebenstern 241) Giitersloh (Mohn)
1977.



356

liche Soteriologie, als auch die welt- und
gesellschaftswirksame (also nicht bloss
jenseitsbezogene) Erlosungslehre nahe zu
bringen. Biblisch fundiert und dogmenge-
schichtlich erldutert wird so das aktuelle
Befreiungsanliegen dem Leser nidher ge-
bracht von jemand, dem dies nicht blosse
Theorie ist, sondern der es unter person-
lichem Einsatz 1968 im Prager Friihling
selber gelebt und erlitten hat, und der mitt-
lerweile, nach Lehrauftrigen in USA,
auch zu einem Experten der innerchrist-
lichen Beziehungen auf der Ebene des
Okumenischen Rates der Kirchen gewor-
den ist.

In all diesen vielen Beziehungen, in
sozialistischen wie in kapitalistischen, in
iiber- wie in unterentwickelten Lindern,
hat Lochman dabei stets eines immer neu
betroffen: die so ganz und gar unbiblische
Eindimensionalitdt, die entweder inner-
weltlich alles Heil von menschlichem Tun,
Planen und Organisieren erwartet (in
«Heilsmaschinen, die peinlich exakt funk-
tionieren», wie er an einem Gedicht von
Kurt Marti erldutert) oder aber jene andere
Eindimensionalitdt, die Heil nur in der
Vertikalen zu sehen vermag. Heil aber liegt
nicht in einer Dimension, sondern in einer
mehrdimensionalen Geometrie, christlich
buchstédblich im Kreuz-Punkt von Hori-
zontal und Vertikal, im Gott-Menschen,
Jesus-Christus.

So beginnt das zweite Kapitel «die
Mitte des Heils» mit dem Abschnitt «es ist
in keinem andern das Heil», ein Gedanke,
der nach einer biblischen Erlduterung des
Heilsbegriffs unter dem allerdings nicht
bloss nominalistisch zu verstehenden Na-
men Jesu Christi eine eigentliche Christo-
logie aufweist und sie in der dreifachen
Funktion von Prophet, Priester und Kénig
entfaltet. Von hier aus kann Heil dann
auch verstanden werden als Verséhnung,
die in dreifacher Entfaltung bedacht wird,
im klassischen Motiv des Sieges Christi
iiber die Siinde, im lateinisch-theologi-
schen der Genugtuung und im humanisie-
renden der Erméglichung zur Umkehr. So
wird auch die mehrdimensionale Welt-
Wirkung von Erlosung erschlossen. Diese
aber ist letztlich stets Befreiung, so wie sie
im Exodus typenhaft fiir das alte Bundes-
volk aufleuchtet und im befreienden Heils-
wirken Jesu gegen Arme, Kranke und
Siinder ihre Vollendung findet, eine Voll-
endung, die «zum Einsatz fiir Frieden
und Freiheit in der von Christus erlosten
Welt driangt» (127). Dieser letzte Satz des
Biichleins nennt so nochmals das Thema
und ist zugleich Programm fiir ein christ-
liches Lebensethos, das hier dem Leser
auch lebendig nahe gebracht wird.

Franz Furger

Schweizer Missionare
in Rhodesien

«Die Missionare in Rhodesien leben in
steter Unsicherheit. Sie stehen gleichsam
im Kreuzfeuer zwischen Regierungsarmee
und Guerilleros. In diesem Krieg, so sagen
sie, kann alles passieren.» Das erkldrte am
31. Mai Dr. Josef Amstutz, Generaloberer
der Immenseer Missionare an einer Presse-
konferenz in Luzern.

Zwei Tage spater wurden zwei Ma-
riannhiller Missionsbriider - der aus Winz-
nau (SO) stammende Br. Andreas von Arx
sowie Br. Peter Geyermann aus Deutsch-
land - auf der Station Embakwe von
Guerilleros erschossen. Embakwe gehort
zum Bistum Bulawayo, das vom Walliser
Bischof Dr. Heinrich Karlen geleitet wird,
und liegt nahe an der Grenze zu Botswana.
Das Bistum Bulawayo scheint deshalb
auch gefahrdeter zu sein als das Bistum
Gwelo, in dem die Immenseer Missionare
wirken - im Bistum Bulawayo sind in den
letzten zwei Jahren bei Anschldgen ein
Bischof, drei Priester, zwei Ordensschwe-
stern, eine Missionsdrztin und ein Laien-
helfer ums Leben gekommen.

Zur Lage in Gwelo

Aber auch das Bistum Gwelo spiirt den
Krieg immer mehr. «Die Guerilleros der
Patriotischen Front», so erklirte Josef
Amstutz wortlich, «haben ihre Priasenz im
Arbeitsgebiet der Immenseer Missionare in
den letzten Monaten weiter ausgedehnt
und ausgebaut. Im Bistum Gwelo, das
zweieinhalb Mal so gross ist wie die
Schweiz, sind sie jetzt praktisch in allen
fir die Afrikaner reservierten landlichen
Gebieten (Tribal Trust Lands) anwesend.
Da die Mehrzahl der rund 100 Immenseer
Missionare und des iibrigen Missionsper-
sonals bei der Landbevélkerung wirken,
steht damit unsere kirchliche Arbeit in
Rhodesien im Zeichen des Guerillakrieges.
Dreizehn (von rund zwanzig) Regional-
pfarreien liegen in der Kriegszone, wie
auch die meisten von der Kirche gefiihrten
Spitdler und Mittelschulen. Noch nicht
direkt vom Krieg betroffen sind einzig die
Stadte.»

Seit mehr als einem Jahr - namlich seit
dem Verschwinden von P. Gieri Jorger im
November 1976 und der Ermordung eines
afrikanischen Katecheten sowie des spa-
nischen Missionars P. J. Rubio im Februar

1977 - ist das kirchliche Personal im Bis-
tum Gwelo im grossen und ganzen unbe-
helligt geblieben. Zwischen Guerilleros
und Mission, so erkldren die Immenseer
Missionare diese Situation, hat sich eine
Art Koexistenz entwickelt, in der beide
Gruppen ihre Rolle kennen. Die Be-
freiungsbewegung und die politische Fiih-
rung wollen offensichtlich, dass die Kirche
ihre Arbeit weiterfiihrt. Griinde, die dafir
genannt werden, sind:

«— Die Guerilleros haben sich die Ein-
stellung der Bevolkerung, welche die Kir-
che will, zu eigen gemacht;

— die Guerilleros sind der Ansicht,
dass die Missionare im Dienst des Volkes
stehen;

— die Guerilleros sind schliesslich
selbst auf gelegentliche Dienstleistungen
der Mission, vor allem auf medizinische
Hilfe, angewiesen.»

Je langer der Krieg dauert, um so gros-
ser wiirden auch die Ermiidungserschei-
nungen. Und die Leiden der afrikanischen
Zivilbevolkerung, die kein Ende zu neh-
men scheinen, wirkten zermiirbend. Einige
Missionare seien auch enttduscht iiber die
Verrohung etlicher Guerillagruppen. Ge-
wisse Gruppen, die sich jetzt als Herr der
Lage fiihlten, stellten Anspriiche, denen
die Dorfbewohner kaum mehr gewachsen
seien. Andere seien disziplinlos und ent-
sprechend auch brutal geworden (mit
Alkohol- und Drogenkonsum sowie Be-
lastigungen von Frauen).

«Viele christliche Gemeinden», fiihrte
Josef Amstutz weiter aus, «versammeln
sich regelméssig zum priesterlosen Gottes-
dienst. Wo aber die Kriegsgefahr zu gross
ist oder die Christen weit voneinander ent-
fernt wohnen, oder wo es an der lokalen
Fithrung mangelt, gibt es kaum mehr einen
sichtbaren Ausdruck eines christlichen Ge-
meindelebens. Die Sorge um diese Ge-
meinden zehrt ebenfalls an der Kraft des
Missionars.» Dabei setzt die Kirche alles
daran, die lokale Fiithrung zu férdern - es
sind erst 18 einheimische schwarze Priester
im kirchlichen Dienst - und die Basis-
gemeinden auszubauen.

Die zivile Verwaltung in den Kampf-
gebieten hingegen, sagte Josef Amstutz, ist
weitgehend zusammengebrochen. «Dies
hat vor allem auf das Gesundheitswesen
entsprechend bodse Auswirkungen. Die
meisten von der Regierung gefiihrten Kli-
niken sind geschlossen. Immer mehr ist die
Bevolkerung auf kirchliche Spitidler und
Kliniken angewiesen, doch fehlen dort die
Arzte. Drei der vier grossen kirchlichen
Spitéler in der Diozese Gwelo» sind - zum
Teil zufilligerweise, zum Teil als Konse-
quenz der Kriegssituation - zurzeit ohne
drztliche Betreuung.



Aber auch die Erndhrungssituation ist
- entsprechend schlimm. Schuld daran sind
die wegen Uberschwemmungen teilweise
schlechten Ernten, der Umstand, dass
auch die Guerilleros sich vom Land ernéh-
ren und dass das Land, die Tribal Trust
Lands, iiberbevolkert ist: es konnte
300000 Familien erndhren, wird aber von
675000 Familien bewohnt. So kam nicht
nur der Waren- und Giiteraustausch mit
der Stadt zum Erliegen, es beginnt auch
die Substistenzwirtschaft
brechen.

Trotz all dieser Schwierigkeiten, er-
kliarte Josef Amstutz nachdriicklich, blei-
ben die Missionare und bleibt die Gesell-
schaft der Immenseer Missionare bei
ihrem Entschluss, bei den Gemeinden und
der afrikanischen Bevolkerung auszuhar-
ren. Dass das ein hohes Mass an Mut und
Durchhaltekraft erfordert, ist auch von
aussen unschwer zu erkennen.

zusammenzu-

«Internal Settlement»

In einem zweiten Teil der Pressekonfe-
renz legte Josef Amstutz eine Beurteilung
der «internen Lésung» im Rhodesienkon-
flikt vor. Als Ergebnis seiner Gespriche
mit Missionaren und Afrikanern iiber die
Erfolgsaussichten dieses Abkommens for-
mulierte er: «Alle ersehnen dringend das
Ende des Krieges und wiinschen eine de-
mokratisch gewihlte afrikanische Regie-
rung; sie zweifeln aber oder halten es sogar
fiir unmoglich, dass die interne Losung
dies zustande bringt.» Als Griinde fir
diese Beurteilung werden genannt:

Keine eigentliche Machtiibergabe

Die politischen Rechte, welche die
Afrikaner unter der vorgesehenen Verfas-
sung erhalten sollen, werden durch die zu
verbriefenden Privilegien der weissen Be-
volkerung gleichsam eingezdunt, damit
eingeengt und beschnitten.

Kein Ende des Krieges

Bis anhin gibt es keine Anzeichen, dass
die Mehrzahl der Guerilleros der Patrio-
tischen Front vom Amnestieangebot der
Ubergangsregierung Gebrauch macht.

Keine internationale Anerkennung

Auch die rhodesischen Anrainerldander
(Angola, Botswana, Mogambique, Tan-
sania und Sambia) haben sich gegen die
interne Losung ausgesprochen. Das glei-
che gilt fiir die Mehrzahl der iibrigen afri-
kanischen Staaten, wie auch fiir den Si-
cherheitsrat der UNO. Grossbritannien
und die USA verfolgen weiter die von
ihnen mit der Patriotischen Front ausge-
handelte Alternativliosung.

Freie Wahlen kaum durchfiihrbar

Vor dem Jahresende sollen in Rhode-
sien die ersten demokratischen Wahlen in
der Geschichte des Landes abgehalten wer-
den. Die Guerilleros machen schon jetzt
Propaganda, gegen diese Wahlen. Sie
haben die Macht, die lindliche Bevolke-
rung an der Teilnahme zu hindern.

Noch kein Klima des Vertrauens

Die Ubergangsregierung hat einiges ge-
tan, um das Klima zwischen den Rassen zu
verbessern. Trotzdem ist es ihr noch nicht
gelungen, ein neues Klima der Achtung
und des Vertrauens zwischen den beiden
Rassengruppen aufzubauen.

Zusammenfassend sagte Josef Am-
stutz, dass unter den gegebenen Vorausset-
zungen von der .internen Losung keine
eigentliche Losung des Rhodesienkonflikts
zu erwarten ist, dass sie vielmehr den Kon-
flikt eher noch verschirfen und verlangern
konnte. Fiir die Mission und die Missio-
nare besteht das Hauptproblem darin, im
Zusammenhang mit der internen Lodsung
in die Parteipolitik verwickelt zu werden.
Dass das ein hohes Mass an Klugheit erfor-
dert, ldsst sich auch von aussen vorstellen.

Rolf Weibel

che

chweiz

Bussfeier und

Einzelbeichte

Vielfiltige Erfahrungen

Am 9./10. Mai 1978 griff der Priester-
rat des Bistums Basel unter der Leitung
von Bischofsvikar Anton Hopp und in An-
wesenheit von Diozesanbischof Anton
Hénggi mit der Thematik «Busse -
‘Beichte» eine pastorale Frage auf, die nach
wie vor - gliicklicherweise - sehr aktuell
ist.

Bischofsvikar Anton Hopp betonte in
seiner Einfithrung: In den Pastoralgespra-
chen, die die Bischéfe von Basel mit den
Kirchgemeinde- und Pfarreirdten fiihren,
stellen die Laien immer wieder Fragen, die
die Busspastoral betreffen. Einen gewissen
Wandel in den fiinf Jahren, in denen
Pastoralreisen stattfinden, zeigen folgende
zwei typische Fragen: «Gilt neben der Ein-
zelbeichte die Bussfeier?» war eine der am
haufigsten verlangten Auskiinfte vor eini-
gen Jahren; in letzter Zeit heisst es: «Muss
man liberhaupt noch beichten?»

Aus der Umfrage «Besinnung auf die
Pfarrei» ergibt sich ein vielféltiges Bild:
Bussfeiern mit grosser und sehr ernster

357

Teilnahme sind sehr beliebt. Durchschnitt-
lich werden jéhrlich ein bis zwei, in weni-
gen Pfarreien vier bis fiinf Bussgottesdien-
ste gehalten. Ausnahmen sind - trotz des
klaren diesbeziiglichen Verbotes - Bussfei-
ern, die mit der Messe verbunden werden.
Die Bussgottesdienste, in denen keine
sakramentale Absolution gespendet wird,
werden weniger besucht. Die Einzelbeich-
ten sind im ganzen Bistum stark zuriickge-
gangen. Einige Pfarrer stellen fest: Trotz
Beichtgelegenheit zwischen Y2 und 2 Stun-
den empfangen praktisch keine Glaubige
in dieser Form das Bussakrament. 5%
aller Pfarreien, vor allem in stddtischen
Verhiltnissen, melden allerdings in letzter
Zeit eine Zunahme an Einzelbeichten, die
im Gegensatz zu frither «an Qualitdt sehr
gewonnen» haben. Trotzdem ein Bediirf-
nis nach Beichtgesprdchen in Beichtzim-
mern besteht, wird diese Gelegenheit noch
wenig beniitzt. Schliesslich steht eines fest:
Mit der Hinfithrung der Kinder zur Einzel-
beichte geben sich Laien und Priester sehr
grosse Miihe.

Die Ergebnisse tiber die Pflege der Ein-
zelbeichte und die Bussfeiern aus der Um-
frage «Stellenwert und Schwierigkeitsgrad
seelsorgerlicher Aufgaben» weisen bei
naherem Betrachten klar darauf hin, dass
hinter den Aussagen Probleme verborgen
sind, die aufgearbeitet werden miissen.
Auf dem Hintergrund des Priestermangels
- um nur einen einzigen Punkt zu nennen -
muss die folgende Feststellung doch zu
denken geben: Wéihrend 88% der 55 bis
65jahrigen Priester die Pflege der Einzel-
beichte fiir besonders wichtig erachten,
sind es bei den unter 35jdhrigen nur noch
72%, bei den Laientheologen noch 31%,
hingegen bei den Katecheten wieder 75%.
Die 45-65jahrigen Priester messen der
Bussfeier am meisten Gewicht bei und
haben die grossten Schwierigkeiten mit der
Einzelbeichte.

Bischof Anton Hinggi fiihrte einlei-
tend unter anderem aus: Die 1974 erlasse-
nen «Weisungen der Schweizerischen
Bischofskonferenz iiber die Busse» zusam-
men mit der «Erkldrung der Bischofe von
Basel, Chur und St. Gallen» (5. Dezember
1974) sind nicht unbestritten. Einerseits
haben andere Bischofskonferenzen nicht
alle Moglichkeiten der rémischen Bussord-
nung vom 2. Dezember 1973 ausgeschopft;
andererseits werden in der Praxis die Wei-
sungen und die Erklarung nicht in allen
Teilen ernst genug genommen.

Da es sich bei der Busse um einen sehr
zentralen Vollzug im Leben eines Christen
handelt, war die Bistumsleitung gut bera-
ten, die Entwicklungen in der Busspastoral
nicht bloss zur Kenntnis zu nehmen, son-
dern mit dem Priesterrat zu iiberlegen, wo



358

und wie die gegenwértigen Strémungen be-
einflusst werden sollen.

Hobher Stellenwert der Bussfeier

Auf den ersten Blick war die Antwort
der verschiedenen Gruppen auf die Frage
«Welches ist der Stellenwert der Bussfeier
und welches ist derjenige der Einzel-
beichte?» keineswegs iiberraschend: Aus
der Sicht der Gldubigen und aus der Sicht
der Mitglieder des Priesterrates hat die
Bussfeier ganz eindeutig einen sehr hohen
Stellenwert; der teilweise so hoch ist, dass
fiir eine Mehrzahl von Gldubigen die Ein-
zelbeichte nicht mehr existiert. Nachdenk-
lich muss man werden, wenn die weiteren
Ausserungen, die in diesem Zusammen-
hang gemacht wurden, in Betracht gezo-
gen werden: Das Engagement vieler Seel-
sorger fiir die Bussfeiern ist grosser als fiir
die Einzelbeichte; weil sich die Glaubigen
miindiger und freier fithlen und sich, vor
allem junge Christen, der sozialen Werte
bewusster sind, schidtzen sie die Einzel-
beichte nicht mehr; durch die Bussgottes-
dienste sei der «Missbrauch der routine-
haften Andachtsbeichte abgestellt» wor-
den; obwohl einige das Gespréach iiber
Schuld wieder suchen, halten es die mei-
sten fir nicht mehr notig: Denn weit-
gehend fehlt das Schuld- und das Siinden-
bewusstsein.

Entscheidend ist nicht die Form

Bei der Beurteilung des jetzigen Zu-
standes fiel die Offenheit und die Ehrlich-
keit der Antworten in den Gruppen auf,
die zum Beispiel in der Feststellung zum
Ausdruck kam: Solange Priester selber
nicht mehr die Einzelbeichte schédtzen und
pflegen, wird das Abnehmen dieser Form
des Bussakramentes nicht aufzuhalten
sein. Zudem miissten die Priester in der
Vielfalt der téglichen Aufgaben sich trotz
aller Schwierigkeiten mehr Zeit fiir den
einzelnen Gldubigen nehmen, um in Haus-
besuchen und im Gespriach den Wert per-
sonlicher Gewissensbildung erfahren zu
lassen. Tatsdchlich bietet die Bussfeier
sehr oft mehr Anregung zu Gewissensbil-
dung und -erforschung als die personlichen
Kontakte der Priester mit suchenden Men-
schen. Deutlich weisen die Mitglieder des
Priesterrates auf die Schwierigkeit hin, in
der Praxis sakramentale und nichtsakra-
mentale Bussgottesdienste zu unterschei-
den. Im konkreten Vollzug kommt dieser
Unterschied denn auch sehr selten zur An-
wendung. Das zentrale Problem ist aber
nicht die Form, die, wie die Geschichte
zeigt, oft gewechselt hat, sondern die Um-
kehrgesinnung, die Erkenntnis der Schuld
vor Gott und deren Bewiltigung. In die-
sem Zusammenhang diirfen aber die

Werte nicht iibersehen werden, die durch
die Bussgottesdienste gewonnen wurden:
Aufwertung der Bussgesinnung, griind-
lichere Gewissensbildung und Gewissens-
erforschung, Abkommen vom zu Routine-
haften.

Was ist zu tun?

Angesichts der grossen Tragweite der
Entwicklungen, die aufgrund der neuen
Bussordnung eingesetzt haben, war die
Bistumsleitung besonders gespannt, wel-
che Massnahmen nach der Meinung des
Priesterrates zu ergreifen sind. Die wich-
tigsten Anregungen waren:

1. Die theologischen Grundlagen, die
seinerzeit in hervorragender Weise durch
das Pastoralschreiben der Schweizer
Bischofskonferenz iiber die Busse darge-
legt wurden, miissen sowohl fiir die Seel-
sorger wie fiir die Glaubigen neu darge-
stellt werden. Es war interessant festzustel-
len, wie die anwesenden Priester in der all-
gemeinen Diskussion immer wieder vom
Bischof theologische Auskiinfte wiinsch-
ten. Weil die Form des erwahnten Pasto-
ralschreibens fiir viele Gldubige zu schwer
ist, wurde vorgeschlagen, in einer leicht
lesbaren Form, zum Beispiel in Interviews
mit dem Bischof, die wesentlichen theolo-
gischen Aussagen den Gldubigen immer
wieder in Erinnerung zu rufen.

2. Obwohl den Glédubigen «Freiheit»
gelassen werden soll, die Form der Busse
zu wihlen, sollen vermehrt die Einzel-
beichte und das Beichtgesprach empfohlen
werden. Um fiir diese Form der Busse
moglichst iiberzeugt einzutreten, sollten
die Priester und Laienseelsorger darauf
achten, selber regelmissig in diesér Form
das Bussakrament zu empfangen. Ent-
scheidend ist ferner, dass die Seelsorger
mehr als bisher fiir zwischenmenschliche
Kontakte und das Fiihren von Beicht-
gesprichen geschult werden. Weitere Hil-
fen wiren: Ein Katalog von Motiven fiir
Einzelbeichten und Beichtgespriche; ein
Rundschreiben, das der Pfarrer den Glau-
bigen zustellen konnte; ein Hirtenschrei-
ben. Schliesslich sind die katechetischen
Lehrmittel daraufhin zu iberpriifen, ob
geniigend gut und klar auf die Form der
Einzelbeichte aufmerksam gemacht wird.

3. Die Bussfeiern sind weiterhin sehr
gut zu gestalten, um diese Moglichkeit der
Gewissensbildung moglichst sachgerecht
auszuschépfen. Im Zusammenhang mit
der «Gewissenserforschung» ist auf das
Beichtgespriach hinzuweisen und dabei zu
vermeiden, dass zu dieser Form nur die-
jenigen angehalten werden, die sich schwe-
rer Schuld bewusst sind.

4. Die Laienbeichte, die zum Beispiel
im Mittelalter als ordentliches Mittel zur

Tilgung leichter Siinden eingesetzt wurde,
ist mit grosster Vorsicht und Zuriickhal-
tung oder am besten iiberhaupt nicht ein-
zufiithren. Eine Laienbeichte, die zum Bei-
spiel ein Katechet von Schiilern abnimmt,
fithrt nach Meinung des Priesterrates zu
Unsicherheit und Missverstdndnissen.

Die Schweizer Bisch6fe haben 1974 die
Hoffnung ausgesprochen, «die Neuord-
nung der Busspraxis» moge «zur Verleben-
digung unserer Gemeinden» beitragen und
«dazu dienen, den Geist der Umkehr zu
wecken und wachzuhalten, damit wir in
Freude und Dankbarkeit iiber Gottes Ver-
gebungsbereitschaft Menschen der Ver-
sohnung und des Friedens werden». Die
Aussprache im Priesterrat hat gezeigt, dass
diese Ziele teilweise erreicht worden sind.
Es geht auch kiinftig darum, in der Buss-
pastoral die Entwicklung so zu unterstiit-
zen, dass sich immer mehr Christen immer
tiefer bewusst werden: «Die Umkehr ist
eine Grundforderung des Evangeliums.»

Max Hofer

Das Beten
des Seelsorgers

Der Priesterrat des Bistums Basel wahl-
te am 10. Mai 1978 aus vier Vorschldgen
als Thema fiir die Fortbildungskurse 1979
auf Dekanatsebene «Das Beten des Seel-
sorgers», mit besonderer Beriicksichti-
gung des neuen deutschen Stundengebe-
tes (Breviers).

Die didzesane Fortbildungskommis-
sion hatte drei. Themen vorgeschlagen:
«Die Gottesfrage heute» (Synodentexte
1-2), «Die Gemeindegottesdienst» (Syn-
odentexte 2-5) und «Seelsorge und Dia-
konie» (Synodentexte 4 und 8). Auf den
Vorschlag des Priesterrates, als mogliches
Thema «Das Beten des Breviers» aufgrund
des neuen deutschen Stundenbuches ins
Auge zu fassen, wollte die Kommission
aus folgenden Griinden verzichten: fiir die
Planung miisste, was unsicher scheint, das
Buch spétestens Ende 1978 zur Verfiigung
stehen; die Einfilhrung und Einiibung in
das Stundengebet wiirde in einem Kurs
iiber Grundfragen des personlichen und
gemeinsamen Betens iiberhaupt, zum Bei-
spiel im Zusammenhang mit der Gottes-
frage, oder dann schrittweise iiber 2-3
Jahre parallel zu den Kursen besser ge-
schehen.

Dabei war sich die Kommission be-
wusst, dass der allgemeine Ruf nach
Spiritualitét stirker geworden ist. Als Bei-
spiel fiir diese Tendenz kann der Antrag
des Kapitels Solothurn gelten, der aber
vom Rat abgelehnt wurde: «Fiir 1979 oder



1980 wird kein obligatorischer Weiterbil-
dungskurs vorgesehen. Dafiir wird jeder
Seelsorger verpflichtet, sich zu mehr-
tdgigen Exerzitien zuriickzuziehen oder
eine Meditationswoche zu besuchen.» Die
Fortbildungskommission nimmt dieses
Anliegen insofern ernst, als sie besonders
sogféltig die spirituelle Dimension aller
Fortbildungsmassnahmen beachtet.

Bischof Anton Hanggi wies darauf hin,
dass das definitive deutsche Stundenbuch
auf Advent 1978 erscheinen werde und die
Generalversammlung des Liturgischen In-
stitutes bitte, die Einfiihrung und die Be-
niitzung des Buches, welches das Stunden-
gebet der Kirche enthalt, moglichst rasch
aufzugreifen und «geistig zu untermauern.
Es wire ein nur schwer gutzumachender
Schaden, wenn der Kairos fiir die Einfiih-
rung des Stundengebetes der- Kirche ver-
passt wiirde.» Viele Mitglieder des Rates
schlossen sich nach einer sehr engagierten
Diskussion dieser Meinung an. Sie
wiinschten unter anderem, dass im Zusam-
menhang mit dem Stundengebet auch die
psychologischen und theologischen Fragen
des Betens behandelt werden sollten.

In der Schlussabstimmung entschieden
sich die Mitglieder des Rates mit 20 zu 15
Stimmen fiir das Thema «Das Beten des
Seelsorgers mit besonderer Beriicksich-
tigung des Stundengebetes» gegeniiber
dem Thema «Die Gottesfrage heute». An
dritter Stelle war das Thema «Der Gemein-
degottesdienst» und an letzter Stelle «Seel-
sorge und Diakonie».

Max Hofer

Malen als
Glaubenserfahrung

Uber 50 Katecheten aller Stufen, Prie-
ster und Lehrer trafen sich zum VLS

(Vereinigung der Laienkatecheten der
Schweiz)-Seminar iiber kreative Prozesse
in Religionsunterricht und Gruppenarbeit
vom 8. bis 13. Mai 1978 im Mattli. Kurs-
leiter Guido Martini, lic. phil. und theol.,
Kunsterzieher in Miinchen, eroffnete den
Kurs am Montagmorgen nach einem kur-
zen Eroffnungswort mit einem kleinen
«Schwimmfest», indem bereits alle Teil-
nehmer ein erstes Bild mit Fingerfarben
malten. Die Ermutigung zu dieser Art des
Malens ergibt sich daraus, dass wir gleich-
sam in die Kindheit zuriickkehren und
Versdumtes nachholen durch Ubungen.
Wir malen ganz primitiv (im Sinne von

urspriinglich) mit Fingerfarben. Die Fin-
gerfarbe ist das beste Medium, um Mut zu
machen. Sie erfordert wenig Kénnen oder
Technik. Ohne Pinsel hat die Hand direkt
Kontakt mit Farbe und Papier. Die
pastose Farbe verfithrt zum Schmieren.
Der Malende verfillt leicht ihrem Zauber
anheim. Er wird sozusagen in ein friih-
kindliches Stadium versetzt. Dieser Ein-
stieg ins Malen mit einem ganz und gar
ungegenstidndlichen, nicht an ein Thema
gebundenes Malen war dann auch so, dass
nieman scheitern konnte. Alle Teilnehmer
konnten sich hier 6ffnen, iiber ihr Bild sich
freuen. Die Besprechung dieser Bilder
zeigte denn auch, dass diese Methode des
zweckfreien Malens als Einstieg sehr gut
ankam.

«Ich will nicht, ich kann nicht malen,

...was soll ich malen?»

Dieses Wort aus dem Chor der Ent-
mutigten, das zu Beginn des Kurses bei vie-
len Teilnehmern unausgesprochen im Be-
wusstsein und Unterbewusstsein vorhan-
den war, l6ste sich bald auf in den Gesang
der Mutigen: «Ich will und kann malen,
mein Inneres ist voll von Bildern».

Bilder deuten heisst, Bilder tiefer hin-
terfragen, auf den Menschen zugehen,
nach seiner Wandelbarkeit und seiner Ver-
wandlung fragen, den kreativen Versuch
machen, das Unsagbare, das sich aus dem
Unbewussten in der bildhaften, dynami-
schen, vielfiltigen, wechselhaften Gestalt
des Symbols kundtut, zu verbalisieren
(und nicht zu rationalisieren und zu zer-
reden). Dies darf aber nicht als tiefenpsy-
chologisches  Testverfahren aufgefasst
werden. Dazu bediirfte es einer langen
Reihe von Bildern und anderen Testver-
fahren. Sicher aber offenbart sich immer
in jedem Bild etwas von der Personlichkeit
des Malers. Aber das offenbart sich auch
in Gesten, Gesichtsausdruck, Koérperbe-
wegung usw. Nur ist das Bild wie auch die
Schrift gleichsam fixiert, der flichtigen
Zeit enthoben, der dauernden Betrachtung
sichtbar gemacht.

Die Deutung von Bildern geschah also
auf einer allgemein menschlichen Ebene
und beruht auf einer allgemein mensch-
lichen Symbolik (im weiteren Sinne), die
allen Menschen zugénglich ist. Sie ist also
keine Geheimwissenschaft. Bilder in die-
sem Sinne koénnen wir nicht ausschopfen,
manche Symbole lassen sich nicht in
Worte fassen, entziehen sich einer ratio-
nalen Deutung. Daher wird und muss ein
Gespriach dariiber immer unvollstindig
bleiben. Wir miissen den Mut zur Unvoll-
standigkeit haben.

Fiir den Religionsunterricht angewandt
heisst das, dass wir die Schiiler damit zum

359

Gespriach fithren, Anregung zum Ge-
spriach iiber ein Thema bieten, die Klasse
im persdnlichen Gesprich zusammenfiih-
ren. Das Deuten der Bilder ist daher nicht
Aufgabe des Lehrers, sondern der Schiiler.
Der Lehrer hat die Rolle des Vermittlers,
des Diskussionsleiters.

Malenim RU

Bleistift, Kugelschreiber, Feder, Tinte,
Tusche, Farbstifte, Filzstifte und zum Teil
Neocolor ergeben feinste bis sehr starke
Strichzeichnungen, kénnen aber auch zu
flaichenhaftem Malen verleiten. Fingerfar-
ben, Plakatfarben, Aquarellfarben und
Drucktechniken (Linoldrucke, Drucken
mit Holzstiicken und Fingerfarben, Klebe-
bilder aus farbigen Papieren, Netztechnik
mit Vorhangtiill und anderes) ergeben zau-
berhafte Bilder. Der Katechet muss dabei
allerdings beachten, dass bestimmte Tech-
niken bestimmten Alterstufen zugeordnet
werden miissen. Anderseits kann eine Zu-
sammenarbeit mit dem kreativen Zeichen-
lehrer sinnvoll sein und zu herrlichen Er-
gebnissen fithren.

Die Frage des meditativen Malens
fithrte uns zum Verhiltnis von Religion
und Bild und von Meditation und Bild.
Der Schiiler soll zu einer Grundhaltung
(wie ja im ganzen Religionsunterricht) ge-
fithrt werden, und das ist religiose Kreati-
vitdt. Das ganze Evangelium ist voll von
Gleichnissen: «Mit dem Reich Gottes ver-
hélt es sich wie mit...» Es wird nie klar
gesagt, worin das Reich besteht. Jesus
kennt keine Bilder von Gott mit Aus-
nahme des Bildes vom Vater, das mehr die
Beziehung zwischen zwei Personen dar-
stellt.

Ein grosser Teil unseres gesamten
Schulunterrichtes steht unter dem Zeichen
von Stress. Uberforderung entsteht nicht
zuletzt durch Uberaktivitat auf seiten des
Lehrers und zu grosser Passivitidt auf sei-
ten des Schiilers. Passivitit erzeugt Uber-
druss, Langeweile, Miidigkeit. Abwechs-
lung wird geboten durch AV-Medien, aber
eben geboten. Sie fordern die Konsumbhal-
tung. Rollenspiel und Schiilergespréche
sind gut. Sie aktivieren aber meistens nur
einen Teil der Klasse. Malen und Bespre-
chen der Bilder aktiviert jeden Schiiler. Je
grosser die oft gutgemeinte Aktivitit des
Lehrers, desto grosser die Dominanz und
der autoritire Druck, den er ausiibt. Der
lehrerdominante, autoritdre Unterricht im
RU fordert die passive Haltung dem Glau-
ben gegeniiber und verhindert die aktive
Auseinandersetzung.

Beim Malen setzt sich der Schiiler mit
seinem Glauben auseinander. Der Lehrer
macht mal eine wohltuende Pause im
Reden. Aktive Auseinandersetzung ist der



360

bessere Weg zu lernen, auch jenseits der
Schulmauern. Neue Fragen, neue Hori-
zonte tauchen auf. Malen ermdglicht die
eigenschopferische, individuelle Ausfor-
mung des vom Lehrer als Norm vorgetra-
genen Glaubens.

Arbeitsweise

Fiir viele war wohl der Einstieg in die
Tagung recht ungewohnt. Auch die weite-
ren Arbeitseinheiten zu eineinhalb Stun-
den verliefen sehr oft in dieser Art und
Weise, so dass die Teilnehmer zu sehr viel
malerischen Selbstaussagen kamen. Frei-
heit im Gestalten und Aussagen hatten
einen recht bedeutenden Platz, niemand
wurde mit sanftem Zwang oder Gruppen-
druck genotigt. Dass vieles eben nur er-
fahrbar ist und nicht zuerst besprochen
werden kann, zeigt folgende Ausserungen
in der Schlussevalution des Kurses: «Am
Montag wollte ich zuerst heimgehen, denn
so etwas hatte ich nicht erwartet; aber
jetzt, nach 5 Tagen, begreife ich, dass
diese Art des Kursaufbaues fiir dieses
Thema das einzig Richtige war. Der Kurs
hat mich der Bibel und damit Gott ndher
gebracht als viele Vortrage dies hétten tun
kénnen.»

Die Eucharistiefeiern wuchsen aus den
taglichen Arbeiten heraus und schufen
eine Gemeinschaft von Christen, wie sie
eigentlich immer auch im Alltag sein sollte,
frei von Zwang und Stereotypie. Eigent-
licher Hohepunkt aber war doch der
Schlussgottesdienst am Samstag mit dem
Thema «Abrahams Auszug ins Ungewisse
und Abrahams Vertrauen ins Wort Got-
tes». Uber fiinfzig Abraham in der
Schweiz feiern, jeder auf seine Art, Aus-
zug ins Land, «das ich Dir zeigen werde».

Barbara Ruch

Radiopredigt
als Glaubenserfahrung
im Gesprich

Eine Gruppe von katholischen Radio-
predigern versucht in einer Reihe von
Sonntagspredigten, sich mit dem Thema:
Es gibt viele Arten, Christ zu sein, ausein-
anderzusetzen. Jede Predigt steht fiir sich,
gleichzeitig soll aber die Reihe aller Predig-
ten sichtbar machen, dass das Christsein
eine zu lebendige und zu vielgestaltige
Sache ist, als dass sie von einer Person

oder gar in einer Predigt zum Ausdruck
gebracht werden konnte. Alle Horer wer-
den zudem speziell eingeladen, auf die Pre-
digten zu reagieren, um die Vielfalt der
Zeugnisse zur Frage des Christseins zum
Ausdruck zu bringen. In den zwei Predig-
ten vom 3. und 10. September 1978 wird
auf diese Horerreaktionen eingegangen.
Die Predigten sind an den folgenden Sonn-
tagen jeweils um 09.55 Uhr iiber Radio
DRS 2 zu horen:

11. Juni: Dr. R. Thalmann: Es gibt
viele Arten, Christ zu sein, aber keiner ist
alles. Einfithrung ins Thema.

18. Juni: Dr. X. Pfister: Der ver-
schnupfte Christ. Der Christ und sein Ver-
héltnis zur Kirche.

25. Juni: Pfarrer R. Kern: Der ge-
wohnliche Christ. Das unauffillige, stille,
nicht originelle Christsein.

16. Juli: Frau E. Caspar-Meier: Der
soziale Christ.

23. Juli: P. Dr. Th. Meier: Der faszi-
nierte Christ. Der Mensch auf der Suche
nach Gott.

30. Juli: Direktor O. Eckert: Der ge-
spaltene Christ. Der Christ und die Siinde.

Fiir Riickfragen steht Dr. Xaver Pfister
(Morsbergerstrasse 34, 4057 Basel, Tele-
fon 061 - 33 81 73) zur Verfiigung. Xaver
Pfister hat im ibrigen selber schon den
Versuch gemacht, eine Radiopredigt als
Einladung zum Gespridch zu halten, und
was daraus geworden ist, l4sst sich in dem
Biandchen: Was mir Mut macht (Imba
Verlag, Freiburg 1978, 69 Seiten) nachle-
sen. Und zwar predigte er iiber die in ei-
nem Brief sich dussernde Resignation, und
er lud die Horer ein, ihm zu schreiben, was
sie auf diesen Brief antworten wiirden. Die
Anregungen und Gedanken, die so zusam-
mengekommen sind, machen den zweiten
Teil dieses Bdandchens aus (der kiirzere er-
ste zeigt unter dem Titel «Eine Radiopre-
digt 'und ihre Hintergriinde» wie es dazu
gekommen ist), der so «Wege zur Uber-
windung der Resignation» aufzeigt. Da
das ganze so ein sehr personliches Buch ge-
worden ist, eignet es sich sehr gut als «pa-
storales Mitbringsel» fiir jemanden, dem
man Mut zusprechen mochte.

Rolf Weibel

Tagung iiber

Pastoralsoziologie und

Pastoralplanung

Zum  zehnjdhrigen Bestehen des
Schweizerischen  Pastoralsoziologischen
Instituts in St. Gallen (SPI) findet am

23./24. Juni 1978 eine geschlossene Ta-
gung iiber Pastoralsoziologie und Pastoral-

planung in der Schweiz statt (in der Pau-
lus-Akademie in Zirich). Nach einem
Riickblick auf die bisherige Arbeit sollen
einige Aufgaben und Projekte der nich-
sten Jahre besprochen und umrissen wer-
den.

Das Schweizerische Pastoralsoziologi-
sche Institut wurde am 18. Juni 1968 vom
Katholischen Kollegium, der gesetzgeben-
den Behorde des Katholischen Konfes-
sionsteils des Karntons St. Gallen, errich-
tet. Die Schweizer Bischofskonferenz be-
schloss am 2. Juli 1968, sich an diesem In-
stitut zu beteiligen. Sie iibertrug ihm die
Fiihrung der Arbeitsstelle ihrer Pastoral-
planungskommission (PPK). - Das Insti-
tut wird gemeinsam finanziert vom Katho-
lischen Konfessionsteil des Kantons St.
Gallen und den zwei Vertragspartnern der
Schweizer Bischofskonferenz fiir die Mit-
finanzierung iiberditzesaner Werke und
Aufgaben: dem «Fastenopfer der Schwei-
zer Katholiken» und der «Rémisch-Katho-
lischen Zentralkonferenz» der kantonal-
kirchlichen Organisationen (RKZ).

Die Einladungen sind an Personen ver-
schickt worden, die in den letzten Jahren
auf dem Feld des SPI oder der PPK auf
verschiedene Weise mitgearbeitet haben.
Vielleicht méchte aber sonst noch jemand
teilnehmen. Oder einzelne sind versehent-
lich iibergangen worden. Dann verlange
man ohne zu zogern Programm und An-
meldekarte. Adresse: SPI, Postfach 909,
9001 St. Gallen (071 - 23 23 89).

Alois Odermatt

«Katholischer
Kinderbuchpreis» 1978

Die Deutsche Bischofskonferenz hat
den «Katholischen Kinderbuchpreis» ge-
stiftet, um auf diese Weise die Aufgaben
und Ziele der Kinderpastoral zu unterstiit-
zen.

Die eingereichten Biicher sollen entwe-
der in Erzdhlform religiose Grundwerte
beispielhaft erkennbar machen oder als
Sachbiicher religiéses Grundwissen kind-
gemdss vermitteln. Es konnen sowohl un-
veroffentlichte Manuskripte als auch be-
reits verlegte Kinderbiicher zur Pradmiie-
rung eingereicht werden.

Eine von der Deutschen Bischofskon-
ferenz eingesetzte Jury priift die einge-
sandten Vorlagen und ermittelt die Preis-
trager. Der mit 10000 DM dotierte Preis
kann sowohl zwischen mehreren Arbeiten
als auch innerhalb einer Arbeit geteilt wer-
den. Er wird nicht verliehen, wenn den ein-
gereichten Arbeiten kein Preis zuerkannt
werden konnte.



Die Vorlagen sollen moglichst in sieben
Exemplaren eingeschickt werden. Die Ein-
sendung wird an folgende Adresse erbe-
ten: Zentralstelle Medien der Deutschen
Bischofskonferenz, Kaiserstrasse 163,
D-5300 Bonn 1.

Die Vorlagen miissen bis zum /5. No-
vember 1978 bei der Zentralstelle Medien
eingegangen sein.

Die aufgrund der Empfehlung der Jury
getroffene Entscheidung fiir die Preistra-
ger ist unwiderruflich und erfolgt unter
Ausschluss des Rechtsweges. Alle vorge-
legten Arbeiten werden zuriickgesandt.
Ein Anspruch auf eine Begriindung von
Nicht-Pramiierung einzelner Werke be-
steht nicht.

Fernsehen - wozu?

Vor 25 Jahren, am 22. November 1953,
nahm das Schweizer Fernsehen in Ziirich
seinen Betrieb auf. Damals waren es we-
nige Stunden Programm, die fiir einige
Hundert Zuschauer ausgestrahlt wurden.
Heute gibt es in der ganzen Schweiz knapp
2 Millionen Konzessionire, und wochent-
lich strahlt das Deutschschweizer Fern-
sehen im Schnitt gegen 56 Programmstun-
den aus. Zumindest zahlenmaissig konnte
als ein imponierendes «Jubildum» gefeiert
werden.

Anderswo ein wichtiger politischer An-
lass: Gegenwirtig werden im Eidgendssi-
schen Verkehrs- und Energiewirtschafts-
Departement (EVED), dem Aufsichts-
organ der Schweiz. Radio- und Fernseh-
gesellschaft (SRG), die Arbeiten fiir die
Vernehmlassung eines Verfassungsartikels
iiber Radio und Fernsehen geleistet. Es ist
dies der dritte Anlduf fiir eine Volks-
abstimmung zu dieser Materie. Soviel bis
heute 6ffentlich bekannt wurde, handelt es
sich beim neuen Artikel-Entwurf um eine
prinzipiell andere Fassung als die im
Herbst 1976 vom Volk verworfene. Der
neue Artikel soll von der Grundfrage aus-
gehen: Welche Leistungen haben die
Medien Radio und Fernsehen fiir unsere
Gesellschaft zu erbringen? Ein politischer
Anstoss also, Grundfragen zu stellen, Fra-
gen wie etwa die folgenden:

Was ist das eigentlich: Fernsehen?
Welches sind seine Funktionen in unserer
pluralistischen Gesellschaft? Was hat das
Fernsehen bis jetzt geleistet? Was hat es
bewirkt? Welche Rollen spielen in diesem
Bereich verschiedene Teile unserer Gesell-
schaft und unseres Staates?

Paulus-Akademie und Katholische
Arbeitsstelle fiir Radio und Fernsehen
(ARF) organisieren gemeinsam fiir Frei-
tag/Samstag, 20. und 21. Oktober 1978, in

Zirich eine Tagung, die den genannten
und weiteren Fragen gewidmet ist. In
Form von Referaten, Gruppen- und Ple-
numsdiskussionen sowie Demonstrationen
sollen die Teilnehmer ein funktionales
Verstdandnis der Medien erarbeiten kon-
nen.

Eingeladen sind vor allem Funktionire
und Meinungsbildner aus den Bereichen
Politik, Kultur, Kirche, Erziehung und
Wirtschaft.

ARF

Die Kirche und die
Mobilitat der Menschen

Die SKZ hat in der Nummer 22/1978
dieses romische Dokument im Wortlaut
abgedruckt. Der Kommentar, den die SKZ
in Auftrag gegeben hat, wird in Zusam-
menarbeit mit der Katholischen Kommis-
sion «Kirche im Tourismus» (KAKIT) ge-
schrieben. Die KAKIT bietet aber jetzt
schon entsprechende Hilfsmittel und Hin-
weise zur Erfillung der «weltweiten Pa-
storal» an:

Ssprachige liturgische Blatter und Zele-
brantenheft, Lesejahr A; Merkblétter und
Hinweise fir Campingbetreuung; Ferien-
Journal; Schriftenstandheft «Wallfahrts-
orte der Schweiz»; Dokumentationen fiir
verschiedene Auslandreisen. Auskunft
und Bestellung: Sekretariat KAKIT, Unter
der Egg 10, 6004 Luzern, Telefon 041 -
2341 94 und 23 01 56.

KAKIT

Amtlicher Teil

Fiir alle Bistiimer

«Niemals mehr Krieg» (Paul VI1.)

Am 23. Mai wurde in New York eine
UNO-Sonderversammlung er6ffnet. Sie
ist Abriistungsfragen gewidmet und wird
mehrere Wochen dauern.

Seit vielen Jahren erschallen iiberall in
der Welt Aufrufe zu wirklicher Abrii-
stung. Man erinnere sich ans Konzil: «Der
Riistungswettlauf ist eine der schrecklich-
sten Wunden der Menschheit, er schadigt
unertraglich die Armen. Wenn hier nicht
Hilfe geschaffen wird, ist zu befiirchten,
dass er eines Tages all das todliche Unheil
bringt, wozu er schon jetzt die Mittel be-
reitstellty (2. Vaticanum, Gaudium et
spes, 81).

361

Jedes Jahr wiederholt Papst Paul VI.
den Aufruf zur Abriistung in seiner Bot-
schaft zum Weltfriedenstag (1. Januar).

Mit allen Menschen guten Willens
fragen sich die Christen, was sie unter-
nehmen konnten, um das sinnlose Wett-
riisten zu stoppen. Das gegenseitige Miss-
trauen der Grossmichte, wie auch der
kleineren vom Krieg heimgesuchten Lén-
der sitzt so tief, dass das zu unternehmen-
de Werk menschliche Kraft zu iber-
steigen scheint.

Deshalb rufen die Schweizer Bischofe
alle Gldubigen zum Gebet auf, damit
«Hoffnung wider alle Hoffnung» sich
ausbreite. Im Glauben, der auf die Kraft
des Heiligen Geistes vertraut, wird es den
Volkern moglich sein, Misstrauen und
Hass zu iiberwinden und den Frieden
Christi zu erlangen.

Die Schweizer Bischofe bitten die
Gldubigen, und vor allem die Priester, der
UNO-Vollversammlung iiber die Abrii-
stung in ihrem Gebet zu gedenken. Im Be-
sonderen bitten sie, dass diese Intention
unter die Fiirbitten in den Sonntagsgottes-
diensten des Monats Juni aufgenommen
werde.

Im Namen der Schweizer Bischofe
+ Pierre Mamie, Prisident
der Bischofskonferenz

Interdiozesanes Pastoralforum

Die Schweizer Bischofskonferenz hat
beschlossen, auf den 8., 9. und 10. Dezem-
ber 1978 ein interdiozesanes Pastoral-
forum nach Einsiedeln einzuberufen. An
diesem Forum werden Delegierte der dio-
zesanen Pastoralriate sowie Vertreter inter-
didzesaner Institutionen und Verbdnde
teilnehmen. Auf der Traktandenliste wer-
den pastorale Probleme stehen, die sich
weder auf didzesaner noch sprach-
regionaler Ebene 16sen lassen.

Auf Bitten der Synode 72 hatte die
Schweizer Bischofskonferenz am 19. Sep-
tember 1977 beschlossen, ein schweize-
risches Gremium zu schaffen, das eine
Koordination und «eine fruchtbare Zu-
sammenarbeit der didzesanen und inter-
di6zesanen Dienste» ermdoglichen sollte.
Bekanntlich wurde dieses Projekt von
Papst Paul VI. in seiner Ansprache vom 1.
Dezember 1977 an die Schweizer Bischofe
anlésslich des «Ad Limmina»-Besuchs als
sehr geeignet empfohlen.

Aufgrund des neuesten Beschlusses der
Schweizer Bischofskonferenz wird nun
dieses Projekt verwirklicht. Es tragt den
Titel: «Interdi6zesanes Pastoralforum».



362

Bistum Basel

Priesterweihe und Institutio als

Pastoralassistenten (Laientheologen)

Samstag, den 18. Juni 1978, erteilt
Weihbischof Dr. Otto Wiist in der Kathe-
drale in Solothurn die Priesterweihe

fir den Dienst im Bistum Basel an Bau-
mann Werner, von Dietwil (AG), Bessire
Nicolas, von Delémont, Hornstein Paul,
von Basel (Don Bosco), Jung Beat, von
Urswil/Hochdorf (LU), Mahnig Josef,
von Ruswil (LU), Rieser Walter, von Win-
gi (TG), Scherer Franz, von Inwil (LU);

fir den Dienst als Franziskaner im
Bistum Mostar, Herzegowina, an Loncar
Grgo, von Listica (Herzegowina);

und die Institutio (die dauernde In-
dienst-nahme) als  Pastoralassistenten
(Laientheologen) an Buenzli Markus, von
Arbon (TG)/Bern (Bruder Klaus), Jung
Cha Rang, von Gro-Seong/Wettingen
(St. Sebastian), Merkle Christian, von
Laupersdorf (SO).

Die Feier beginnt um 09.30 Uhr in der
Kathedrale. Priester, die mitzelebrieren
wollen, mégen Albe und Stola mitbringen
und sich um 09.00 Uhr im Pfarrhaus der
Pfarrei St. Urs und Viktor einfinden.

Regens des Seminars St. Beat

Stellenausschreibung

Die vakante Pfarrstelle von Arlesheim
(BL) wird zur Wiederbesetzung ausge-
schrieben. Interessenten melden sich bis
zum 27. Juni 1978 beim di6zesanen Perso-
nalamt, Baselstrasse 58, 4500 Solothurn.

Bistum Lausanne, Genf
und Freiburg

Priesterweihe

Bischof Dr. Peter Mamie weihte am
4. Juni 1978 in der Pfarrkirche von
Vuisternens-devant-Romont Abbé Cani-
sius Oberson zum Priester fiir das Bistum.

Synodenbeschliisse in einem Buch
Im Paulusverlag in Freiburg erschien
soeben eine Zusammenfassung aller Be-
schliisse und Empfehlungen der Synode
des Bistums Lausanne, Genf und Frei-
burg. Das Buch existiert nur in franzosi-
scher Sprache. Es tridgt den Titel: «Pour
une Eglise servante de Jésus-Christ» - Dé-
cisions et Recommandations. Das Buch
kann direkt bei der Buchhandlung St.
Paul, Pérolles-Strasse 38, 1700 Freiburg,
zum Preis von Fr. 25.- bezogen werden.
Die Bischéfliche Kanzlei

Bistum Sitten

Ernennung

Der Bischof von Sitten hat Vikar Josef
Zimmermann, Naters, zum neuen Prisi-
denten der Katechetischen Kommission
Oberwallis ernannt. Der neue Prisident
wird zusammen mit Professor Leo Miiller,
Lehrerseminar Sitten, die Diodzese Sitten
bei der IKK (Interditzesane Katechetische
Kommission) vertreten.

Bistum Chur

Ausschreibung

Der bisherige Pfarrer von Trun, Paul
Giger, sah sich wegen Krankheit gezwun-
gen, seine Stelle aufzugeben. Die Pfarrei
Trun wird deshalb zur Wiederbesetzung
ausgeschrieben. Interessenten mogen sich
bis zum 29. Juni 1978 melden bei der Per-
sonalkommission des Bistums Chur, Hof
19, 7000 Chur.

Seelsorgerat der Diozese Chur

Die néchste Seelsorgeratssitzung findet
statt am Samstag, dem 17. Juni 1978 in
Einsiedeln.

Thema: Der organisatorische Aufbau
der Didzese Chur und die Funktion der
kantonalen Seelsorgerite.

Jura - Verfassung
und Kantonsgriindung

Termin: 23.-24. Juni.

Ort: Boldern.

Kursziel und -inhalte: Mit dieser Tagung
mochten wir versuchen, einen Einblick in die ju-
rassische Autonomiebewegung anhand der ju-
rassischen Verfassung zu geben. Ein Vergleich
mit der Totalrevision der Bundesverfassung soll
uns helfen, staatspolitische Ziele zu erkennen
und zu diskutieren.

Trdger: mit der Paulus-Akademie.

Anmeldung und Auskunft: Boldern, 8708
Mannedorf, Telefon 01 - 9221171.

Nachsatz: Eine dhnliche Tagung iiber den
Kanton Jura findet anschliessend am 24./25.
Juni in Wartensee (9400 Rorschacherberg, Tele-
fon 071 - 4246 46) statt.

Salzburger Hochschulwochen

Termin: 24. Juli bis 5. August 1978.

Ort: Salzburg.

Kursziel und -inhalte: Vorlesungen, Diskus-
sionen, Seminare und Arbeitsgemeinschaften
zum Leitthema « Werte - Rechte - Normen».

«Die Hochschulwochen wollen sich dem neu
aufbrechenden Interesse an den unverzichtba-
ren Werten 6ffnen, die als unabdingbare Vor-
aussetzung sinnvollen Handelns personale
Selbstverwirklichung im privaten und sozialen
Bereich des Staates und der Gesellschaft aller-
erst ermoglichen.»

Anmeldung und Auskunft: Sekretariat der
Salzburger Hochschulwochen, Postfach 219,
A -5010 Salzburg.

Das Kloster Montorge, das 1626 ge-
griindet wurde, ist das einzige Kapuziner-
innenkloster der Westschweiz. Die Kom-
munitdt, der Sr. Marie-Joseph Schaller
vorsteht, zdhlt 31 Schwestern, von denen
drei in Donia (Tschad) leben, wo Montor-
ge ein Missionskloster gegriindet hat. Die
Schwestern in Freiburg sind beschdftigt in
der Handweberei und mit der Herstellung
von liturgischen. Gewdndern und liturgi-
scher Wische.

Die Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Max Hofer, Bischofssekretir, Baselstrasse
58, 4500 Solothurn

P. Alois Odermatt, Leiter SP1, Postfach 909,
9001 St. Gallen

Barbara Ruch, Lindenstrasse 31, 6015 Reuss-
biihl

Schweizerische Kirchenzeitung

Erscheint jeden Donnerstag

Fragen der Theologie und Seelsorge.
Amtliches Organ der Bistiimer Basel, Chur,
St. Gallen, Lausanne-Genf-Freiburg und Sitten

Hauptredaktor
Dr. Rolf Weibel, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22

Mitredaktoren
Prof. DDr. Franz Furger, Obergiitschstrasse 14,
6003 Luzern, Telefon 041 -42 1527
Dr. Karl Schuler, Bischofsvikar, Hof 19,

7000 Chur, Telefon 081 - 2223 12
Thomas Braendle, lic. theol., Pfarrer,
9303 Wittenbach, Telefon 071 - 24 62 31

Verlag, Administration, Inserate
Raeber AG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22, Postcheck 60 - 162 01

Abonnementspreise
Jédhrlich Schweiz: Fr. 52.—; Deutschland,
Italien, Osterreich: Fr. 62.—; iibrige Lénder:
Fr. 62.— plus zusitzliche Versandgebiihren.
Einzelnummer Fr. 1.50 plus Porto

Nachdruck nur mit Genehmigung der Re-
daktion. Nicht angeforderte Besprechungs-
exemplare werden nicht zuriickgesandt.

Redaktionsschluss und Schluss
seratenannahme: Montag, Morgenpost.

der In-




363

Hans Kiing

Existiert Gott?

Leinen gebunden, 878 Seiten, Fr. 43.30

Existiert Gott? Hans Kiing spielt mit offenen Karten. Seine
Antwort wird heissen: Ja, Gott existiert. Und man kann auch
als Mensch des 20. Jahrhunderts durchaus vernlnftig an
Gott, ja an den christlichen Gott glauben.

In diesem Sinne ergédnzen sich die Blcher «Christ sein» und
«Existiert Gott?» und gehen nahtlos ineinander tber.

Zu beziehen durch:
Buchhandlung Raeber AG, 6002 Luzern, Tel. 041 - 22 74 22

In nettes, gut eingerichtetes Pfarrhaus, nahe Winterthur,
suche ich eine tiichtige, aufgeschlossene

Haushalterin

Melden Sie sich bitte bei Pfarrer W. Frey, Stationsstrasse 20,
8544 Sulz-Rickenbach, Telefon 052 - 37 16 28.

Selbstandige

Kochin / Haushalterin
sucht _Stelle per sofort oder
nach Ubereinkunft, in Pfarr-

haushalt.
Offerten an Chiffre 5505

MOSSE-ANNONCEN AG,
Postfach, 8023 Ziirich.

Klemens Tilmann

Mit Mystikern

sich Gott ndhern

140 Seiten, Karton, Fr. 19.80

Uns herzhaft auf den Weg zu machen und
darauf zu bleiben, dazu kénnen uns die
Mystiker mit ihrem Vorbild und durch ihre
liebende Teilnahme helfen.

Zu beziehen durch:

Buchhandlungen Raeber AG, Luzern

Telefon 041-2274 22

. Gunstig abzugeben:
Veston - Anziige

Kirchenbanke

in erstklassiger Verarbeitung furs
ganze Jahr in verschiedenen Dessins,
wie Fil-a-Fil, Streifen, Pointillé, Uni-
dunkelblau und mittelgrau, pords, ab

Fr. 368.—

Herrenbekleidung
Frankenstrasse 9, 6003 Luzern
Telefon 041-2203 88, Lift

26 Stlick, Ladnge 340cm
2 Stlick, Lange 265 cm
2 Stlick, Lange 180cm

Grosses Altarrelief

Telefon 042-52 11 33
intern 2534 oder 2535

Student, lic. theol., sucht Gelegenheit zum

Predigen
in einer Pfarrei.
Innerschweiz bevorzugt.

Offerten sind erbeten unter Chiffre 1134 an die Inseratenver-
waltung der SKZ, Postfach 1027, 6002 Luzern.

Opferschalen Kelche Tabernakel usw. Kunstemail
Planen Sie einen Um- oder Neubau lhrer Kapelle? Wir beraten Sie
gerne und konnen auf lhre Wiinsche eingehen.

l GEBR. JAKOB + ANTON HUBER
KIRCHENGOLDSCHMIEDE
6030 EBIKON (LU)
Kaspar-Kopp-Strasse 81

A
»a

041 - 36 4400

Wir suchen auf Ende August 1978 (nach den Som-
merferien) einen

Katecheten

der neben der Erteilung von Religionsunterricht an
der Sekundarschule Balzers (Teilpensum von ca.
12 bis 16 Wochenstunden) auch bereit wére, als
Seelsorgeassistent in einer Pfarrei zu wirken.

Wir verlangen von lhnen das entsprechende Reli-
gionslehrer-Diplom. Wir bieten lhnen ein interes-
santes Wirkungsfeld und eine zeitgemasse Besol-
dung.

Weitere Auskinfte erteilt lhnen gerne das Liech-
tensteinische Schulamt, 9490 Vaduz, Telefon
075 - 6 64 90, an das Sie auch die tiblichen Be-
werbungsunterlagen einreichen wollen. Ebenfalls
steht lhnen der Dekan, Herr Engelbert Bucher,
Telefon 075 - 2 19 18, fur pastorale Fragen zur
Verfligung.

Dekanat des Fiirstentums Liechtenstein

Schulamt des Fiirstentums Liechtenstein

Die Katholische Kirchgemeinde Baden sucht auf
den 1. Dezember 1978 oder nach Ubereinkunft

Sigrist/Abwart

im Hauptamt.

Aufgabenbereich:

- Ublicher Kirchendienst;

- Pflege und Reinigung von Stadtpfarrkirche,
Sebastianskapelle und Pfarreizentrum;

- eventuell Uberwachung der technischen
Anlagen der Kirchgemeinde.

Wir bieten:

— zeitgemasse Entl6hnung;
— Ubliche Sozialleistungen;
— Dienstwohnung;

— geregelte Freizeit.

Interessenten werden gebeten, ihre Anmeldung
mit den notwendigen Unterlagen bis zum 30. Juni
1978 einzusenden an den Prasidenten der Katho-
lischen Kirchenpflege Baden, Peter Meier, Tobel-
acker 9, 5406 Baden-Rutihof.

Auskdinfte: Kirchengutsverwaltung Baden,
Telefon 056 - 22 70 83 (Birozeit) oder Herr V.
Husser, Telefon 056 - 22 24 46 (ab 18 Uhr).




364

Elisabeth Hangartner-Everts 170 Seiten, broschiert, Fr. 18.80

Der 1. Teil befasst sich mit dem
schweizerischen  Synodenunterneh-
men im Lichte des Il. Vatikanischen
Konzils. Der 2. Teil informiert Uber
das Zustandekommen unseres ty-
pisch  schweizerischen  Synoden-
konzeptes und im 3. Teil wird gezeigt,
wie es zur flexiblen Rechtsordnung
zwischen bewahrter Tradition und
konziliarem Fortschritt kam.

Das Buch richtet sich nicht nur an
Personen, die in irgendeiner Weise
an der Synode beteiligt waren, son-
dern vermittelt allgemein Interessier-
ten den Einblick in ein denkwirdiges
kirchliches Unternehmen.

Buchhandlung Raeber AG
Frankenstrasse 9, 6002 Luzern
Telefon 041-2274 22

Raeber

Katholische Kirchgemeinde Risch (ZG)
sucht auf Schulbeginn 1978/79 (August) eine(n)

vollamtliche(n) Katechetin,
Katecheten oder Laientheologen

fir Religionsunterricht an der Mittel- und Oberstufe
sowie Mitarbeit in verschiedenen Pfarreiaufgaben wie
Jugendarbeit, Erwachsenenbildung, Gestaltung von
Gottesdiensten.
Gute Anstellungsbedingungen nach den Richtlinien
des Kantons Zug.

Fur Auskunft und Bewerbung wende man sich an
Herrn Bruno Portmann, Pfarrer, 6343 Rotkreuz, Telefon

042-641383.

Die Seelsorge-
Begegnung

Kurse im Zentrum fiir Klinische Seelsorge-Ausbildung,
Zollikerberg (ZH) 1979

Wie lerne ich, wirklich zuzuhéren? Wie finde ich einen
tiefen, seelsorgerlichen Zugang zu Menschen? Was ist
Verkindigung in der Seelsorge? Wie kann ich eine echte
Hilfe sein?

Was Sie aus Bichern nicht lernen kénnen, tben Sie in
einer kleinen Arbeitsgruppe, in offener, personlicher
Atmosphére, ein.

Basisausbildung (sechs Wochen):

14. Mai bis 22. Juni

27. August bis 5. Oktober

Zehntageskurse:

12.-23. Marz

2.-13. Juli

Leitung: Pfr. Dr. Hans van der Geest.

Kosten: Fr. 750.— pro Woche, Kost und Logis inbegrif-
fen. (Kirchliche Mitarbeiter kdnnen sich fir einen Beitrag
an ihre Kirchenleitung wenden.)

Information und Anmeldung: Pfr. Hans Dirig, Diakonie-
werk Neumtnster, 8125 Zollikerberg.

Die Kurse sind offen fir alle, die an Seelsorge-Ausbil-
dung interessiert sind.

Kiinstlerische Gestaltung von Kirchenrdumen
Beste Referenzen fiir stilgerechte Restaurationen
— Feuervergoldung als Garant fiir hochste Lebensdauer

Anfertigung aller sakraler Gerdte nach individuellen
Entwiirfen: Gefasse / Leuchter / Tabernakel / Figu-
ren usw.

<

AR ¥ R

W. Cadonau + W. Okle

Kirchengoldschmiede
Telefon 073 -22 37 15

9500 Wil, Ziircherstr. 35

Besitzen Sie noch keinen
. Tonfilm-
S Projektor
(@]
¥ 16 mm?
Dann melden Sie sich bei uns.
Wir werden lhnen eine ausser-
ordentlich gunstige Offerte
- unterbreiten fur einen neuen
g Bauer P 7 (meistgekaufter Schul-
apparat in Europa). 5 Jahre Ga-
L . | rantie.
L(,"," = Cortux-Film AG, Rue Locarno 8
o w 1700 Freiburg
3 ;-_ Telefon 037 - 2258 33
{f' Lt
W o
Z M- o35
Ear Wz LIENERT
58 a i} KERZEN
§Ux =9 R EINSIEDELN
Sca an g @ 055 53 23 81
l\! - < R S AT
< Q

Altarglocken und
Gong

in hervorragender Handwerksarbeit, meist Bronze
oder Messing, finden Sie im Fachgeschéaft. Ver-
langen Sie Offerten mit Bild und Preisangabe in
Luzern.

EINSIEDELN
Klosterplatz
@ 055-53 27 31

RICKEN

BACH

ARS PRO DEO

LUZERN
bei der Hofkirche
@ 041-223318




	

