
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 143 (1975)

Heft: 9

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge

Amtliches Organ der Bistümer Basel,

Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

KIRCHEN
ZEITUNG

9/1975 Erscheint wöchentlich 27. Februar 143. Jahrgang Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Theologie - eine Gefahr für den Glauben

Die Frage, ob Theologie den Glauben
gefährde, wird hier in einem ganz be-
stimmten Sliinn gestellt L Wer heute der
Theologie vorwirft, sie bedeute eine Ge-
fahr für den Glauben, meint mit diesem
Vorwurf nidhlt die Theologie der grossen,
von der Kirche anerkannten Theologen
der Vergangenheit. Er meint auclh nicht
die Theologie der meuisdiola'stisdhen
Handbücher, die der Klerus vor Jafarzdhn-
ten studiert hat, eine Theologie, die den
Laien zumeist verschlossen blieb, soweit
sie nicht als eine Art von gehobenem Ka-
techismuswissen weitergegeben wurde.
Der Vorwurf geht in den meisten Fällen
in die Richtung, dass man die konziliiare
und vor allem die nadhkonziliare Theo-
logie beschuldigt, sie verunsichere die
Gläubigen oder sie lasse es in wesentli-
chen Punkten an Rechtgläubigkeit fehlen.
Man muss nicht unbedingt Leser des
«Neuen Volkes» oder von «Timor Do-
mini» sein, um diesem Vorwurf zu begeg-
nen. Zu Recht oder zu Unrecht, mit oder
ohne Sachkenntnis sind nicht wenige in
der Kirche darüber erbittert oder beim-
ru'higt, dass die Theologie, die dem Glau-
ben dienen sollte, eine Ursache der Ver-
wirrung der Gläubigen ist.

Vorbemerkungen

Bevor wir uns kritisch mit diesem Vor-
wurf auseinandersetzen, muss vor einer
Gefahr gewarnt werden: Mit Pauschal-
urteilen ist niemandem gedient. Wer die
Geschichte auCh nur oberflächlich kennt,
weiss, wie sich das Urteil über Theologen
wandeln kann. Thomas von Aquin, ge-
wiss ein unverdächtiger Zeuge, entging
1270 nur mit Mühe einer Verurteilung
durch den Bischof von Paris. Kardinal
Newman war Zeit seines Lebens manchen
schölatisdhen Theologen verdächtig. Ein
so christlicher und katholischer Denker

wie Maurice Blondel wurde anfangs die-
ses Jahrhunderts des Modernismus be-

ziehtigt. Unter Pius XII. gab es Lehr- und
Schreibverbote für Theologen der damalii-

gen «nouvelle théologie», die heute be-
reits als Kronzeugen der Orthodoxie zi-
tiert werden. Mit einem verallgemeinern-
den Urteil über die heutige Theologie
liegt man auf jeden Fall schief. Man
müsste dann jedenfalls von einzelnen
Theologien und einzelnen Theologen
sprechen, wobei jene die Beweiislast ha-
ben, die diese Theologen auf die Anklage-
bank setzen. Pauscbalurteiie sind vor all-

lern deshalb fehl am Platz, weil sie keiner-
lei Differenzierung zwischen einzelnen
Positionen erlauben. Sie verunmögliehen
so jedes sachliche Gespräch und sie ha-
ben einen verhängnisvollen Polarisie-
rungs- und Sdlidarisiierungseffekt, indem
sie, weniger bei den Betroffenen als in
der Öffentlichkeit, zu einer Frontbildung
pro oder contra führen, die von der theo-
logischen Position als solcher her nicht
gegeben ist.

Grundsätzlich ist zu sagen: Man kann die
heutige Theologie weder generell verur-
teilen nodh generell verteidigen. Um die
Frage genauer zu beantworten, müsste
man sich eigentlich mit verschiedenen
theologischen Positionen auseinanderset-
zen. Dies kann in einem kurzen Beitrag
unmöglich geschehen. Sinnvoller dürfte es
sein, eine grundsätziliohe Überlegung zum
Verhältnis von Glaube und Theologie
vorzutragen. Durch eine isolChe Ü'berle-

gung werden zwar nicht schon einzelne
Fragen beantwortet. Es dürfte aber mög-
lidh sein, einen Standort zu fixieren, von
dem her das Problem in der rechten Wei-
se angegangen werden kann. In einem
weiteren Schritt ist an zwei Probtemkrei-
sen zu zeigen, wie sich die Theologie bei
aller Verschiedenheit im einzelnen zu be-

wegen 'hat, damit sie dem Anspruch, den
sie hat und der an sie als Glaubemswissen-
schaft zu stellen ist, gerecht wird.

I. Glaube und Theologie

Wie verhalten sich Glaübe und Theologie
zueinander? Darauf ist zu antworten:
Theologie versteht isidh als G/nnhenswA-
yensc/ta/t. Diese Aussage ist näher zu ver-
deutlichen.

Aus dem Inhalt

Theologie — eine Gefahr für den Glauben?
Wie die Theologie dem Anspruch, den sie
hat und der an sie zu stellen ist, gerecht
werden kann.

Der Abschluss des Verfahrens gegen Pro-
fessor Hans Küng
I. Erklärung der Kongregation für die Glau-
benslehre.
II. Erklärung der Deutschen Bischofskonfe-
renz.
III. Verlautbarung der Schweizer Bischofs-
konferenz.

«Wenn schon gerühmt sein muss»
(2 Kor 12,1)

Jeden Sonntag 140 000 Hörer
Einiges über die katholischen Radio-Predig-
ten.

Ein Pionier der Liturgiereform
Zum Tod von losef Andreas lungmann

Berichte
Möglichkeiten und Grenzen eines interkon-
fessionellen Religionsunterrichtes

Zum «Hochgebet Synode 72»

Amtlicher Teil

Hinweise
Reisedokumentation «Hellas»

145



Selbstverständlich kann man das Wor(
«Theologie» verschieden definieren. Der
Begriff «Theologie» wurde, vor allem im
Westen, erst spät als Fachausdruck ver-
wendet. Man hatte eine gewisse Scheu

vor ihm, weil auch die heidnischen Philo-
sophen den gleichen Begriff für ihre Spe-
kullationen über die Götter gebrauchten.
Es geht also nicht um das Wort, sondern
um die Sac/ze, so wie man sie durch die

ganze Geschichte der Kirche hindurch
gesehen hat. In diesem Sinn meint Theo-
logie ein tieferes Verstehen des Glau-
bens. Bs geht in ihr jedenfalls darum, dass

ein gläubiger Mensch über seinen Glau-
ben nachdenkt. Was christliche Theologie
ist, kann nur von ihrem Gegenstand oder
von ihrer Sache her bestimmt werden.
Dieser Gegenstand oder diese Sache kann
theologisch verschieden ausgedrückt
werden, wobei hier die Frage offen blei-
ben mag, inwiefern diese verschiedenen
Bestimmungen unterschiedliche tiheo'logi-
sehe Positionen implizieren. So kann man
zum Beispiel mit Kail Barth formulieren:
«Der Gegenstand evangelischer Theolo-
gie ist Gott in der Geschichte seiner Ta-
ten» 2; oder man kann mit Ebeling das
Wesen der Theologie dahingehend be-
schreiben, dass es in ihr um «das wissen-
schaftliche Zu-Sprache-Kommen des

Wortes Gottes» gehe 3. Solchen Bestim-

mungen ist bei aller Verschiedenheit des

Standpunktes dies gemeinsam, dass der
Zugang zur Sache, die die Theologie zu
explizieren hat, der Glaube ist.

D/e Sflc/ze der TTzeo/ogze

Theologie als Nachdenken über den Glau-
ben, als Verstehen des Glaubens (Intel-
leotus fidei, fides quaerens intellectum)
kann auf verschiedener Ebene und in ver-
schiedener Intensität geschehen. Man
kann von einer Theologie des Paulus spre-
chen, insofern Paulus versucht, in einer
bestimmten BegriffiliChkeit auszusagen,
was Jesus Christus für ihn bedeutet. In
diesem Sinn findet man bei Paulus eine

Theologie von ungeheurer Tiefe, zu der
immer wieder zurückzukehren ist. Aber
man kann selbstverständlich nicht sagen,
dass es bei Paulus so etwas wie eine Glau-
beniswiMensc/za/f im mittelalterlichen
oder neuzeitlichen Sinne gibt. Auch der
einzelne Christ hat ein vorwissenschaft-
lichtes Verstehen des Glaubens. Er denkt

1 Die folgenden Ausführungen wurden als
Vortrag im Rahmen einer Tagung «Wohin
steuert die Kirche?» am 13. Januar 1975 In
der Paulus-Akademie gehalten. Sie sind im
Rahmen der Zielsetzung dieser Tagung zu
sehen, auf der es darum ging, einem wei-
teren Publikum einige Aufgaben und
Schwierigkeiten der heutigen Theologie
verständlich zu machen, um auf diesem
Weg Missverständnisse auszuräumen und
pauschale Vorurteile gegen die heutige
Theologie abzubauen.

2 K. Einführung in die evangelische
Theologie 15.

3 G. Fèe/z'ng, Wort und Glaube I, 456.

den Glauben und er macht sich Gedan-
ken über den Glauben, auch wenn er kei-
ne Theologie studiert hat. Auf der Ebene
des Lebemsvoilzugs und der Praxis des
Glaubens kann ein einfacher und theo-
logisch wenig gebildeter Christ ein tiefe-
res Glaubensverständnis haben als man-
eher Theologe, der über den Glauben
viel mehr «weiss». Man kann solches Ver-
stehen, wenn man will, als «Theologie»
bezeichnen, aber sicher kann man auch
hier nicht von einer Glaubenswzwe/zsc/zfl//
reden. Theologie als Glauibenswissen-
schaft setzt zumindest voraus, dass

über den Glauben in einer bestimmten
methodischen Weise nachgedacht wird.
In diesem Sinn hat sich die Theologie im
Laufe der Zeit entwickelt, wobei der Wis-
senschaf'tSbegriff im strengen (airistoteli-
sehen) Sinn erst in der Scholastik des 12.

und 13. lährhundierts entwickelt wurde.
Die Fragen, die hier auftauchen, können
im einzelnen nicht erörtert werden. Schon
Thomas von Aquiin hat das grundlegende
Problem gesehen, ob eine Glaubenswis-
sensdhaft überhaupt möglich ist. Beruht
der Glaube nicht auf einem Fürwahrhall-
ten dessen, was man nicht sieht? Und be-
deutet Wissenschaft nicht Einsicht? Wie
kann man einsehen, was man nicht sieht
und versteht? Ist Glaubenswissenschaft
nicht ein hölzernes Eisen? Heute stellen
sich, denkt man etwa an den Wissen-
sehaftSbegriff der Naturwissenschaft oder
der verschiedenen Geisteswissenschaften,
noch ganz andere Fragen, 'die aber doch
im Rahmen der von Thomas anvisierten
Aporie einer Glaubeniswissenischaft blei-
ben. Eine konkrete Zuspitzung erfährt dais

Problem, wenn nach der Stellung der
Theologie im Rahmen der Fakultäten ei-
ner Universität gefragt wird. Wie immer
man diese Probleme zu lösen versuchen

mag, darf eine Lösung nicht um den Preis
der Aufgabe des Selbstverständoisses der
Theologie erkauft werden. Und dieses
Selbstverständnis wird dadurch ohrakte-
risiert, dass sich Theologie als Glaubens-
Wissenschaft versteht.

Der duvp/uc/z dez'Suc/ze

Theologie als Glaubenswissenschaft be-
inlhailtet, dass der G/nwèe eine notwendige
Voraussetzung der Theologie ist. Dort wo
der Glaube fehlt, entschwindet der Theo-
logie ihr Gegenstand. Ein Christ kann
zum Beispiel den Islam oder den Bud-
dhismus (in einer methodischen Abstrak-
tion auch die Christliche Religion) Studie-

ren, Zusammenhänge wissenschaftlich er-
örtern und so auf diese oder jene Weise
Religionswissenschaft 'betreiben. Er wird
deshalb nicht zum Mohammedaner oder
zum Buddhisten, auch wenn er sich in
diesen Religionen noch so sehr auskennt.
Das gleiche kann ein Ungläubiger, ein
erklärter Atheist mit der Heiligen Schrift,
mit d'en Lehren der Kirche tun. Der Her-
ausgeber des «Spiegels» kann ein Buch

über Jesus schreiben und niemand kann
ihm dieses Recht streitig machen. Aber
deshalb betreibt er noch keine Theologie
oder Christologie. Christliche Theologie
steht und fällt damit, dass sie den christ-
liehen Glauben zur Voraussetzung hat,
dass hier ein gläubiger Mensch über sei-
nen Glauben nachdenkt.

Theologie bedeutet so aber auch, dass
über den Glauben rwc/zgedac/zf wird, und
von einer wissenschaftlichen Theologie
kann man erst dann sprechen, wenn diie-

ses Nachdenken in einer bestimmten me-
thodischen Weise geschieht, wenn die
Fragen aufgegriffen werden, die der
Glaube hat und die sich dem Glauben
stellen. So 'haben die Kirchenväter ver-
sucht, den Glauben im Kontext ihrer Zeit
mit Hilfe der griechischen Philosophie
und' im Bezug auf die damit verbundenen
Fragen zu 'denken und zu explizieren. So

hat es Thomas von Aquin gehalten, als er
im 13. Jh. den Glauben mit den Metbo-
den, die damals zur Verfügung standen,
und das heisst mit Hilfe vor allem der ari-
stotdlischen Philosophie, formuliert 'hat.

Nicht anders verhält es sich heute: Theo-
logie wird 'ihrer Aufgabe als Glaubens-
Wissenschaft nur dann gerecht, wenn sie
sich bemüht, den Glauben im Horizont
der Fragen zu denken, die sich dem Ohri-
sten heute stellen, mit Hilfe der Metho-
den, über diie wir heute verfügen.
Damit ist ein Ausgangspunkt für das The-
ma gewonnen, das uns hier beschäftigt.
Wann wird die Theologie ihrer
untreu? Sie wird ihrer Aufgabe jeden-
falls dann untreu, wenn sie vergibst, dass
sie G/uu6e«vwissenschaft ist, wenn sie die
Bindung an den Glauben, der ein Glaube
in der Kirche ist, aufgibt. Dies muss im
einzelnen noch näher verdeutlicht wer-
den. Sehr allgemein kann aber jetzt schon
gesagt werden: Dort wo etwa die Heilige
Sdhrift nicht als wegweisend für das Glau-
bensverständnis anerkannt wird oder dort
wo mit dem Dogma der Kirche in Willkür-
lieber Weise umgegangen wird, wird diie

Theologie ihrer Aufgabe als Glaubens-
Wissenschaft dicht gerecht. Die Theologie
verpasst ihre Aufgäbe aber auch dann,
wenn sie die Herausforderung des /jeuti-
ge« Denfem nicht annimmt, wenn sie

einfach mit den Antworten von gestern
diie Fragen von heute beantworten will.
Glaube und 'Denken existieren nicht in
zwei verschiedenen Schubladen. Es ist
nicht nur das Recht, sondern es ist auch
die Pflicht eines Theologen von heute,
dass er die Herausforderung des heutigen
Denkens annimmt nicht anders, als dies
etwa Thomas von Aquin zu seiner Zeit
getan hat. Darin liegt gewiss ein Risiko.
Aber dieses Risiko ist unvermeidlich und
es muss auch um d'es Glaubens willen
getragen werden. Kritik an der Theölogie
ist notwendig, aber wer kritisiert, sollte
sich fragen, ob er sich auch um ein 'brü-
dörfliches Verständnis für jene Theologen

146



bemüht, die sich redlich bemühen, die

Herausforderung des heutigen Denkens
für den Glauben anzunehmen.

II. Verdeutlichung der Aufgabe der heu-
tigen Theologie an zwei Problemkreisen

Bekanntlich steckt der Teufel im Detail.
Auch wer mit der grundsätzlichen Ver-
hältnisbestimmung von Glaube und Theo-
logie einiggeht, kann immer noch und
vielleicht erst recht zurückfragen: Be-
treiben manche heutigen Theologen nicht
doch einen Ausverkauf des Glaubens, in-
dem sie einzelne Dogmen bestreiten oder
in Frage stellen? Wir können hier wieder-
um nicht Einzelfragen diskutieren, son-
dern nur versuchen, die Aufgabe und die

Schwierigkeiten heutiger Theologie an
zwei Problemkreisen etwas zu verdeutli-
chen, weil die gestellte Frage im einzel-
nen erst von diesen Voraussetzungen her
diskutiert werden kann.

7. T/mo/og/e, Sc/zn'/t, Le/zzwnr

Soviel dürfte deutlich sein: Wenn Theo-
logie Glaubenswissenschaft ist, kann sie
ihre Aussagen nicht in einer Art von theo-
logischem Freihandzeichnen entwerfen.
Theologie als Glaubenswissenschaft steht
in einer bestimmten Bindung und sie hat
die ihr eigene Freiheit gerade so, dass sie
sich von ihrem Gegenstand her bestim-
men lässt. Nach Paulus kommt der Glau-
be vom Hören und das bedeutet für 'die

Theologie, dass sie auf ein bestimmtes
Zeugnis verwiesen ist: auf das in der
Schrift verbürgte Zeugnis der Erstzeugen
und auf das durch die Tradition 'der Kir-
che vermittelte Zeugnis der Zweitzeugen,
zu dem nach katholischer Auffassung vor
allem die Zeugnisse des kirchlichen Lehr-
amtes, die Dogmen der Kirche, die Litur-
gie usw. gehören. In der Theologie geht
es nur dann mit rechten Dingen zu, wenn
dieses Zeugnis ernst genommen wird. Ge-
rade hier zeigen sich aber sehr verwickelte
Probleme, die man sehen muss, wenn man
die Aufgabe der heutigen Theologie ver-
stehen will
Eine Hauptschwierigkeit vieler Christen
von heute liegt darin, dass sie eine ganz
statische und nnge5'c/z/c/ït/;c/!e SYcftt der
verschiedenen G/auèenrazzîsngeu haben,
die ihnen den Zugang zu den berechtig-
ten Fragen der heutigen Theologie ver-
sperrt. Sie verstehen bzw. missverstehen
den Glauben als ein Gefüge von mehr
oder weniger gleichbleibenden Sätzen, die
alle in gleicher Weise festzuhalten sind,
denn, so sagt man, wenn ein Satz bestrit-
ten wird, wird im Prinzip der ganze Glau-
be aufgegeben. Das statische Glaubens-
gebäude umfasst die Dogmen der Kirche:
Gott, Dreifaltigkeit, Schöpfung, Engel,
Teufel, Erbsünde, Christus als wahren
Menschen, die heiligmachende Gnade, die
sieben Sakramente, den päpstlichen Pri-

mat usw. Es sch'liesst auch bestimmte sitt-
liehe Wahrheiten ein, vom Gebot «Du
sollst n'idht töten» bis zum Verbot be-
stimmter Methoden der Empfängnisver-
hütung. Und nun wird einzelnen Vartre-
tern der heutigen Theologie vorgeworfen,
dass sie bestimmte Glaubenswahrheiten
leugnen oder uminterpretieren.
Dazu sind einige grundsätzliche Bemer-
kungen zu machen:

a) Wenn die Geschichtlichkeit der Offen-
barung und die Ergebnisse der wissen-
schaftlichen Exegese ernst genommen
werden, zeigt sich, dass schon in der Hei-
ligen Sc/in'/t unbeschadet ihrer Einheit
ein v/W/äVf/gej Zeugms des Glaubens zu
finden ist. Die eine Wirklichkeit der Of-
fenharunig wird durch verschiedene Stirn-
men bezeugt, die auf die gleiche Sache
hinweisen, sie aber in verschiedener Wei-
se, in verschiedenen Theologien zum Aus-
druck bringen. Man kann nun die Ge-
schichte des Glaubens in der Kirche als
eine Geschichte d'er Rezeption dieses bi-
Mischen Zeugnisses sehen. Gerade so
kann man beobachten, dass nicht alle
Aspekte dieses Zeugnisses im Lauf der
Geschichte im gleichen Masse Ubernom-
men und ausgebildet wurden. Mi'tder Vor-
sieht, die bei einem Vergleich geboten ist.
kann man sagen: Wie es etwa in der Kunst
verschiedene Christusbilder gibt, so gibt
es auch verschiedene theologische Deu-
tungen des Christusereignisses und der
Person Jesu Christi, wobei nicht alle Mo-
mente des vielfältigen ntl. Zeugnisses glei-
Chermassen in die Lehrverkün'digung der
Kirche eingegangen sind, weil diese Ver-
kündigung je nach der Zeitsituätion, den
Häresien usw. bestimmte Züge hervor-
treten liess. In der heutigen Theologie
geht es jedenfalls auch darum, die Viel-
fait des ursprünglichen Zeugnisses wieder
neu zu entdecken, Überwucherungen ab-

zubauen, Aspekte einzuholen, die in Ver-
ges'senhei't geraten sind oder nicht genü-
gen'd zum Zuge kamen. Darüber kann
nur der bekümmert sein, der in einem
ungeschichtlichen Denken meint, das

kirchliche Dogma sei sozusagen die pho-
tographische Reproduktion des ursprüng-
liehen und vollen biblischen Zeugnisses.

b) Die heutige Theologie hat im al'lge-
meinen ein tieferes Verständnis für den
ge.sc/uc/u//c/2e« 57e//e«wert r/er Dogmen
der KirChe. Wer eine auch nur blasse
Kenntnis der Dogmengeschidhte hat,
weiss, dass die Dogmen alles andere als

vom Himmel gefallene Sätze sind. Sie
sind in einer mühsamen Geschichte ge-
worden, sie haben als Sätze des Lehr-
amtes ein sehr verschiedenes Gewicht, sie

sind oft verbunden mit zei'tgebundenen
theologischen Meinungen, die oft erst
später eliminiert werden. Gewiss bedeuten
die dogmatischen Sätze Wegmarkierun-
gen, die auch vom heutigen theologischen
Denken zu beachten sind. Aber mit der
bleibenden Verbindlichkeit solcher Weg-

markierungen muss man auCh ihre Rela-
tivität sehen: Relativität, weil diese Sätze
nicht die Fülle des Ursprungs aussehöp-
fen, Relativität durch ein mehr oder weni-
ger grosses Verhaftetsein an zeitgebunde-
ne Denkvorstellungen, Relativität auch
dadurch, dass die Geschichte weitergeht
und damit neue Perspektiven entstehen,
denen man mit der Wiederholung der
Sätze von gestern nicht Rechnung trägt.
Was man manchen übereifrigen Tra-
ditiona'listen vorwerfen muss, ist ge-
rade dies, dass sie — darin manchen Pro-
gressi'sten verwandt! — die Geschichte
der Kirche zu wenig kennen und zu we-
nig ernst nehmen. Die nüchterne Kennt-
nis der Dogmengeschichte kann in vieler
Hinsicht befreiend wirken.

c) In der Konstitution über die göttliche
Offenbarung hält das II. Vatikanum fest,
'dass das Le/immf nicht über dem Worte
Gottes steht, sondern ihm zu dienen 'hat

(Art. 10). Diese Aussage ist für die heutige
Theologie von grosser Tragweite. Es ist
in der Kirche nicht so, dass die Theologie
nur zu hören und das Lehramt nur zu
lehren hat. Vielmehr muss auch das Lehr-
am't auf das durch die Schrift bezeugte
Wort Gottes hören. Es muss nach dem
rechten Verständnis suchen und es muss
sich auch vom Wort Gottes her kritisieren
lassen. Sicher kann die Theologie im ka-
tholischen Verständnis nicht einfach vom
aktuellen Glaubensbewusstsein der Kir-
Che, das immer auch durch das Lehramt
der Kirche mitbestimmt ist, abstrahieren.
Das Glaubensbewussitsein der Kirche ist
ein Moment am sachgemässen Verstand-
nis der Schrift. Aber auf der andern Seite
ist es auch falsch, wenn man die Ver-
bindung von Schrift-Lehramt-Theologie
einfach so sieht, dass die Verbindung ex-
kl'usiv von oben nach unten geht, dass das
Lehramt sozusagen der Kanal ist, durch
den das Wort der Schrift passiert. Wie
sollte die Schrift gegenüber dem Lehramt
kritische Norm sein können, wenn nicht
gerade die Theologie auf diese Norm hin-
weist? Im übrigen zeigt etwa die Ge-
schichte des II. Vatikanums, wie von der
Theologie her überholte lehramtfiche Vor-
Stellungen (zum Beispiel bezüglich der
Religionsfreiheit oder des Verhältnisses
von Schrift lind Tradition) korrigiert wur-
den. Lehramt und Schrift sind Wechsel-
seitig aufeinander bezogen und beide ha-
ben sich am Wort Gottes, wie es in der
Schrift bezeugt ist, zu orientieren. Diese
notgedrungen summarischen Andeutun-
gen zeigen dies: Wenn die Geschichtlich-
keit der Offenbarung und ihrer Ü'berlie-
ferung ernst genommen wird und wenn
man das Wechselspiel von Lehramt und
Theologie im Bezug auf die Schrift rieh-
tig sieht, entfallen sehr viele Einwände
gegen die heutige Theologie, weil diese
Einwände zu einem nicht geringen Teil
darauf basieren, dass sie ein ungeschicht-
liches und statisches Verständnis des

147



Glaubens ais eines Systems von uiweir-
ändert ichen Glaubenssätzen voraussetzen.
Genau diese Voraussetzung ist aber zu
kritisieren.

2. Die Notwendigkeit einer Ükerretzung
(/er G/fli(öeni'6o/sc/ia/t

Die Aufgäbe einer Übersetzung der Glau-
bensbotsdhaft ist so alt wie die Botschaft
des Glaubens. Sdhon innerhalb des Neuen
Testaments gibt es eine Übersetzung für
die Christen aus dem Heidentum, die die
Botschaft mit anderen Voraussetzungen
härten als die Judenchristen. Die ganze
Theologie der Kirchenväter ist ein Versuch
einer soldhen Übersetzung im neuen Kon-
text der griechisch-hellenistischen Kul-
tur. Die sprachliche Form der klassischen
dhristotogisehen und trinitarischen Dog-
men ist die Frucht dieses Übersetzungs-
Prozesses. Nidht anders war es im Mittel-
alter, wo der Glaube vor allem mit Hilfe
aristotelischer Denkkategorien formuliert
wurde. Man denke an die Formulierung
der Transsubstantiatiiomslehre mit Hilfe
der Unterscheidung von Substanz und
Akzidentien. Diese Übersetzung war eine
Hilfe für die Gläubigen der damaligen
Zeit: Sie konnten auf diese Weise den
Glauben und das Denken, den Glauben
und das Weltbild zusammenbringen. Die
Frage ist nur, ob und wieweit diese Über-
Setzungen heute noch angemessen sind, ob
nicht die Christliche Botschaft entspre-
chend den Voraussetzungen unseres heu-
tigen Denkens neu zu formulieren ist.
Unser heutiges Weltbild ist nicht mehr
das Weltbild der Schrift oder der mittel-
alteriiChen Theologie. Unsere Sprache ist
nicht mehr einfach die Sprache des My-
thos, auch wenn wir deshalb den Reich-
tum der mythischen Redeweise, die nicht
ohne weiteres adäquat in die Sprache des

Logos zu übersetzen ist, nicht übersehen.
Für die Theologie als Glaubenswissen-
schaft stellt sich deshalb unabweislich die
Aufgabe einer Übersetzung, einer Fnt-
mytkoiogiri'erung biblischer Aussagen und
einer Interpretation dogmatischer For-
mein. Dabei sind zwei Bedingungen ein-
zuhalten: 1. Eine Übersetzung darf che

Bocke nickt preisgeben oder verkürzen,
die in einen neuen Kontext hineingetra-
gen werden soll. So kann man etwa die
Teufelsvorstellungen, soweit sie mit einem
überfiolten Weltbild zusammenhangen,
entmythologisieren. Aber man sehe zu,
das« man dabei die Realität des Bösen
nicht verharmlose, das sich nicht adäquat
auf die Sünde einzelner Personen zurück-
führen lässt. Man kann auch den Begriff
einer Erbsünde missverständlich finden
und man kann zeigen, wie in der Ebb-
sündentheologie problematische biologi-
sehe Vorstellungen mitschwingen. Aber
man sehe auch hier zu, dass man mit dem
unglücklichen Begriff und den problema-
tischen Vorstellungen nicht die Sache eli-
miniere, die das Dogma von der Erb-

sünde letzliCh anvisiert, die Vorgegeben-
heit einer Unheifssituätion vor der freien
Entscheidung des Einzelnen, die zu den
konkreten Bedingungen eines menschli-
chen Daseins in der Welt gehört und aus
der der Mensch befreit werden muss. Man
kann allerlei Einwände gegen die Formel
von drei Personen in der Einheit der gött-
liehen Natur machen, weil wir heute ei-
nen anderen Personbegriff haben als die
Väter des 4. Jh. und weil Am unterschwel-
Ilgen Denken die Gefahr eines Tritheis-
mus lauern könnte. Aber man sehe zu,
daiss man die im Trinitätsdogma gemeinte
Sache nicht preisgebe, die besagt, dass
Gott der Vater sich uns in Jesus Christus
und in seinem Geiste schenkt, dass diese

Offenbarung etwas über Gott selber aus-
sagt, weil Gott sich selber so mitteilt.
Übersetzung und Interpretation dürfen
die gemeinte Sache nicht verkürzen. An-
dererseits ist die Übersetzung aber auch
notwendig, damit die eine Sache des EVan-
geliums dem Menschen heute so gesagt
wird, dass sie bei ihm, An seinem Denken
auch wirkllidh ankommen kann. Ob die
Übersetzung im einzelnen Fäll richtig ge-
schiCht, darüber kann und muss gewiss
disputiert werden. Aber wer die Aufgabe
grundsätzlich bestreitet oder nicht sieht,
wird dem Anspruch der Theologie als
Glaubenswissensdhaft nicht geredht: nicht
dem Anspruch der Wissenschaft, weil er
die berechtigten Fragen des Denkens un-
terdrückt, und nicht dem Anspruch dies

Glaubens, weil er das Wagnils des Glau-
bens am falschen Ort ansetzt, indem er
den Glauben vom Denken und vom kon-
kreten Lebensbezug absdhmeidet.

BckZurr/oigerunge«

Ist die Theologie eine Gefahr für den
Glauben? Nadh allem, was hier, gewiss

Mit der Erklärung der Kongregation für
die G/aiièeni'/e/ire, der Erk/ärung der
Dewtyc/ie« ßz',sc//o/.ykon/erenz und der
Feriautkarun'g der Sc/wei'zer Bircko/r-
kon/erenz, d/e wir nackstekend aA Do-
kürneninfion i'm JFortiaut verö//enfiieken,
Ar «das Fer/akren i'n dieser Backe /ür
/'etzf Beendet». Die Bckwe/zer BAcko/s-
kon/erenz nakm mir einer weiteren kirck-
k'cken Ö//entiickkei't mit Genz/gruung da-

von KenntnA, «dass dieser FaZZ in dieser
Form okne Fernrrez'Zung akgesek/ossen
werden konnte» fßi'scko/ Dr. Anton
Dänggi in seiner Bfei/ungnakme in der
Bendang «CD» des Bckweizer Fernsekens
vom 2/. Fekruar 2975/.
Aü'ckt akgesek/ossen ist yedock die tkeo-

sehr bruchstückhaft, gesagt wurde, sollte
die Antwort wenigstens grundsätzlich et-
was leichter fallen. Eine Glaubenswissen-
schaft, die mit dem GZauken als ihrer Vor-
aussetzung nicht oder zu wenig ernst
macht, kann in die Irre führen, weil sie
ohne diese Voraussetzung nidht sadhge-
mäss über ihren eigenen Gegenstand
spricht. Aber auch eine Theologie, die die
Fragen des keut/gen Denkens nicht oder
zu wenig ernst nimmt, wird' dem Glauben
nicht gerecht, weil sie den Christen, die
auch als Christen Menschen ihrer Zeit
sind und sein müssen, ein unmögliches
sacrificium inteilectus zumutet, indem sie
als Glaubensaussagen hinstellt, was im
Grunde genommen unzureichende und je-
denfails 'heute übeiholte Antworten einer
bestimmten Theologie von gestern sind.
Die Frage ist offen, ob mehr Menschen
heute in 'der KirChe in ihrem Glauben
verunsichert sind, weil sie von Theologen
richtige oder zweifelhafte Auskünfte be-
kommen, die jedenfalls nidht zum über-
kommenen und unreflektierten Kate-
ebismuswissen passen, oder weil ihnen im
Namen des Glaubens die Annahme von
Aussagen zugemutet wird, die an ihren
echten Fragen vorbeigehen. Wie immer
man hier die Situation beurteilen mag,
soviel dürfte klar sein: Ein Theologe wird
seiner Aufgabe nur dann gerecht, wenn
er sich mit allem Ernst dem Anspruch der
Theologie alls einer Glaubenswissenschaft
stellt. Wo dies geschieht, sollte er in der
Kirche zwar nicht unbedingt auf Zustim-
munig, wohl aber auf ein brüderliches
Verständnis zählen dürfen auch und ge-
rade dort, wo er sich um des Glaubens
und um der intellektuellen Redlichkeit
willen dem Risiko des Fragens und des
Suchens nach einem angemesseneren
Glaubensverständnis aussetzt.

Magnat Lökrer

ZogAcke Fowckung. Mit dem, was Pro-
/esioi Käng vorgetragen kat und war er
nickt mekr vortragen (docere/ ro/I und
nickt mekr werde, wet'Z er aZ/er geragt und
gerckn'eken kake, war er zu ragen und
zu rckreiken kafte (so in reinem /ntervi'ew
in der genannten FernrekrendungJ, murr
rick die TkeoZogie weiterkin auseinander-
retzen. Zu di'erer Auseinandersetzung
kaken wir durc/t die Ferö//entii'ckimg der
FrkZärung «Myrteri'um FccZen'ae» der
Kongregation /ür die GZaukenr/ekre (BKZ
241 /297B/ ZVr. 29, B. 449—454/ sowie
von aur/ükr/icken Bespreckungen der Bü-
cker von Pro/error Küng Beigetragen, und
wir werden unr auc/i weiterkin um Bei-
träge zur Backe kemüken.

Der Abschluss des Verfahrens gegen Professor Hans Küng

148



iV/c/i/ g<?/ö.$Z szW z/z'e Fragen zw/- Pra.w
z/er Le/zrver/cz/zren »! zz/zserer Kzrc/ze. Dz'e

Sy/zode 72 /zzzt rfazzz erne Fmp/e/zZzzng ver-
aèsc/zz'ez/et, üz'e dz'e Sc/zwezzer B/sc/zo/s-
korz/erezzz air Fmga/ze zzacft Pom wez'Zer-

geZeZ?e/ Zza/. IPz'e Bz.sc/zo/ //änggz zn .sez-

wer Me/Zurzg/za/zme erk/ärt /za/, z'sZ z/z'ese

£Z«g«6e «Z/zs/zer rzoc/z m'c/zf de/in/zZv Z/e-

an/wor/e/ worsen. F>Ze Bz.sc/zo/.sko/z/ererzz
s/e/z? m/Z r/erz romzic/ze/z Be/zörc/e« z/z

mZz/zz/Z/c/zem zz/zzZ jc/zn/t/zc/zem Korz/akz
zz/zrZ warte/ z/arazz/, zZzzm z/z'ese Fragen z'm

gewünsc/zZerz Sz'nn Zzea/zZworZe! wereZen.»
Bez/akZzo/z

I. Erklärung der Kongregation für
die Glaubenslehre

Die Kongregation für 'die Glaubenslehre
hat in Erfüllung ihrer Aufgabe, die Glau-
bens- und Sittenlehre in der Gesarntkir-
che zu fördern und zu schützen, die bei-
den Werke von Professor Hans Küng
«Die Kirche» und «Unfehlbar? Eine An-
frage», 'die in mehreren Sprachen veröf-
fentlicht wurden, der Prüfung unterzo-
gen. In zwei verschiedenen Schreiben

vom 6. Mai 1971 und 12. Juli 1971 hat
die Kongregation die Schwierigkeiten
mitgeteilt, die sie in seinen Auffassun-

gen gefunden hat, und ihn gebeten,
schriftlich darzulegen, wie diese Auffas-
sungen mit der katholischen Lehre zu
vereinbaren seien. In einem Schreiben

vom 4. JUli 1973 bot die Kongregation
Professor Küng als weitere Möglichkeit
an, in einem Gespräch seine Meinung
zu erklären. In seinem Brief vom 4. Sep-
fernher 1974 hat Professor Küng diese

Möglichkeit ungenützt gelassen. In sei-

nen Antworten hat er nicht nachgewie-
sen, dass einige seiner Auffassungen über
die Kirche nicht im Widerspruch zur ka-
tholisdhen Lehre stehen, vielmehr hielt er
auch nodh nach Erscheinen der Erklä-
rung «Mysterium Ecclesiae» an ihnen
fest.
Damit nun kein Zweifel über die Lehre
bleibt, welche die katholische Kirche auf-
redhterhält, und damit in keiner Weise
der Glaube der Christgläubigen verdun-
kelt wird, ruft die Kongregation die kir-
chenamtliche Lehre, wie sie in der Er-
klärunig «Mysterium Ecclesiae» darge-
legt wurde, in Erinnerung und erklärt:
In den oben genannten beiden Werken
von Professor Küng finden sidh einige
Auffassungen, die in verschiedenem
Grad der von allen Gläubigen festzuhal-
tenden Lehre der katholischen Kirche wi-
dersprechen. Wir nennen nur die folgen-
den, weil 'bedeutsameren Punkte, wobei
wir von einem Urteil über einige andere
von Professor Küng vertretene Auffas-
sungen absehen.
Die Auffassung, die das Glaubensdogma
von der Unfehlbarkeit in der Kirche zum
mindesten in Zweifel zieht oder auf eine

grundsätzliche Indefektibilität der Kir-

che in der Wahrheit reduziert, mit der
jedoch die Möglichkeit des Irrtums in
Sätzen, die das Lehramt der Kirche defi-
nitiv als festzuhalten léhrt, widerspricht
der vom Ersten Vatikanischen Konzil de-
finierten und vom Zweiten Vatikanischen
Konzil bestätigten Lehre.
Ein anderer, die Lehre von Professor
Küng sChwer belastender Irrtum bezieht
sich auf seine Auffassung vom Lehramt
der Kirche. Er verwendet nämlich nicht
den genuinen Begriff des authentischen
Lehramtes, demgemäss die Bischöfe in
der KirChe «authentische, das heisst mit
der Autorität Christi ausgestattete Lehrer
sind, die dem ihnen anvertrauten Volk
die Botschaft zum Glauben und zur An-
Wendung auf das sittliche Leben verkün-
digen» denn «die Aufgabe, das ge-
schriebene und überlieferte Wort Gottes
verbindlich zu erklären, ist nur dem le-
bendigen Lehramt der KirChe anver-
traut» 2.

Ferner ist die Auffassung, die Professor
Küng schon in seinem Buch «Die Kir-
Che» nahelegt, dass nämlich die Buehari-
stie wenigstens im Notfall von Getauf-
ten ohne Priesterweihe gültig vollzogen
werden könne, mit der Lehre des Vierten
Laterankonzils und des Zweiten Vatika-
niscben Konzils nicht vereinbar.
Weil nun Professor Küng in seinem Brief
vom 4. September 1974 keineswegs aus-
scbiiesSt, dass er in einer angemessenen
Zeit vertieften Studiums seine eigenen
Auffassungen in Übereinstimmung mit
der auithentiisdhen kirchenamtlichen Leih-
re 'bringen könne, erteilt diese Kongrega-
t'ion trotz der Gewichtigkeit dieser Lehr-
meinungen auf Weisung von Papst Pauli
VI. für jetzt die Mahnung, solche Lehr-
meinungen nicht weiter zu vertreten und
ruft in Erinnerung, dass die kirchliche
Autorität ihm die Befugnis gegeben hat,
Theologie im Geist der kirchlichen Lehre
zu dozieren, nicht aber Auffassungen zu
vertreten, die diese Lehre verkehren oder
in Zweifel ziehen.
Die Bischöfe in Deutschland und andern-
orts, wo die besondere Lage es erfordert,
vor allem dort, wo die obengenannten
Lehrmeinungen in theologischen Fakultä-
ten, Seminarien und anderen EinriChtun-
gen für katholische oder priesterliche Bi:l-
dung vertreten werden, sind gebeten, d'a-

für zu sorgen, 'dass die Gläubigen über
die Lehre der Kirche, die Erklärung
«Mysterium Ecclesiae» sowie die vorlie-
gende Erklärung in geeigneter Weise un-
terrichtet werden.
Die Priester, diie Verkündiger des Evan-
geliums, die Lehrer des katholischen
Glaubens und die Katecheten sind auf
Grund ihres Amtes gehalten, die Lehre
der KirChe über die hier anstehenden
Fragen in Treue zu bekennen und and'e-

ren darzulegen.
Schliesslich werden diie Theologen er-
neut gebeten, das Geheimnis der Kirche

und diie übrigen Glaubensgebeimnisse im
Gehorsam des Glaubens zur wahren Er-
bau'ung der KirChe zu erforschen und zu
erklären.
Diese Erklärung, mit der das Verführen
der Kongregation für die GladbeoS'lehre
in dieser Sache für jetzt beendet wird,
hat Papst Paul VI. in der dem Präfekten
dieser Kongregation gewährten Audienz
am 14. Februar 1975 approbiert und ihre
Veröffentlichung angeordnet.

Gegeben zu Rom, Kongregation für die
Glaubenslehre, 15. Februar 1975.

Fra/z/o /Gzrt/z'zzaZ Seper
Präfekt
F. /érô/rze //amer OP
Sekretär

II. Erklärung der Deutschen
Bischofskonferenz

I.

Aus Anlass des Abschlusses des Lehrver-
führens zu den BüChern «Die Kirche»
und «Unfehlbar? Eine Anfrage» von
Professor Dr. Hans Küng dankt die Deut-
sehe BisChofskonferenz der Glaubenskon-
gregation in Rom für die getroffene Ent-
Scheidung. Der Verzicht auf die Anwen-
dung schwerwiegender disziplinarer
Massnahmen sdlil die unzweideutige Klar-
Stellung in der Währheitsfrage nicht ver-
Schleiern. Die «Erklärung» der Kongre-
gation vom 15. Februar 1975 stellt dies

mit aller Deutlichkeit und im einzelnen
fest. Zum Buch von Professor Küng
«Unfehlbar?» braucht sich die Deutsche
BisChofskonferenz nach der Erklärung
«Mysterium Ecclesiae» (5. Juli 1973) und
der jetzt vorliegenden Entscheidung nicht
mehr zu äussern. Im übrigen hält sie un-
verändert an ihren diesbezüglichen Stel-

lungnialhmen vom 4. Februar 1971 und
4. März 1971 fest und bekräftigt diese

erneut.
Die soeben von der Kongregation für die
Glaubenslehre getroffene und von
Papst Paul VI. gebilligte Entscheidung
verzichtet auf andere Massnahmen und
rechnet dabei auf die Solidarität von Pro-
fessor Küng. Die Deutsche Bischofskon-
ferenz schliesst sidh darum der Mahnung
der Kongregation für die Glaubenslehre
an und erwartet von Professor Küng,
dasis er die vom kirchlichen Lehramt
mehrfach abgewiesenen Positionen nicht
weiter vertritt. Dies gilt zugleich für alle,
die im Auftrag der Kirche verkünden
und lehren, sofern sie sich möglicherweise
diese Thesen zu eigen gemacht und sie als

mit dem Selbstverständnis der katholi-
sehen KirChe vereinbar erklärt haben.

1 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmati-
sehe Konstitution «Lumen gentium» über
die Kirche, Art. 25.

2 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmati-
sehe Konstitution «Dei Verbum» über die
göttliche Offenbarung, Art. 10.

149



II.

In diesem Zusammenhang erinnert die
Deutsche Bischofskonferenz an einige
Prinzipien, die zum Grundverständnis
katholischer Theologie gehören und die
in einzelnen theologischen Werken von
Professor Kiing (besonders «Die Kirche»,
«Unfehlbar?», «Fehlbar», «Wozu Prie-
ster?», «Christ >sein») nicht ausreichend
gewahrt sind. Alle beziehen sich auf die
grundsätzliche Einstellung des Theolo-
gen und jedes Christen zur Glaubenstra-
dlition und damit letzlich auf das Ver-
ständnis der Kirdhe selbst.

1. Normative Bedeutung der kirchlichen
Glaubensüberlieferung

Mit Recht wird heute die Notwendigkeit
einer stetigen Ausrichtung des kirchlichen
Lebens und der theologischen Arbeit am
Zeugnis der Schrift gefordert. Dazu ge-
hört audh, dass sich Glaubensverkündi-
gung und Theologie immer wieder fra-
gen lassen, ob sie nach Geist und Gehalt
der Schrift entsprechen und unablässig
von ihr zu lernen bereit sind. Die histo-
risdh-kritische Exegese ist dabei eine
wertvolle und heute unentbehrliche Hilfe,
jedoch erschöpft sich in ihr keineswegs
der einzig legitime Umgang mit der
Schrift im Raum der Kirche. Der katho-
lische Glaube lebt vom Ganzen der
Sdhrift und lässt bei ihrer Auflegung und
in ihrem theologischen Gebrauch keine
einseitige oder gar exklusive Bevorzu-
gung einiger, meist «früherer» Schichten
mit gleichzeitiger Abwertung der späte-
ren Entfaltungsstufen zu. Der sachliche
Zusammenhang der verschiedenen Aus-
sagen und die Entfaltung der Lehre in-
nerhalb des Neuen Testaments ist durch
die Aufnahme der Schriften in den Kanon
anerkannt.
Die nachbiblische Interpretation der Of-
fenbarung durch die Kirche bedenkt in
ihrer Weise und mit den jeweiligen ge-
.sChidhtlichen Mitteln die in der Schrift
bezeugte Offenbarungswahrheit. Diese
Entfaltung des apostolischen Evangeliums
ist nicht nur ein Stück Theologiegeschich-
te, sondern bildet, vor allem in 'ihren
massgeblichen Entscheidungen, unter
dem Beistand' des Heiligen Geistes eine
wahre und unverlierbare Geschichte des
Glaubens der Kirche. Darum hat diese
verbindliche Glau'benistradition in ihrer
den Ursprung interpretierenden Funk-
tiion auch heute noch eine normative Be-
deutung.
Diese normative Bedeutung der kirchli-
eben Glaubensen'tfaltung spielt in den
von der Kongregation für die Glaubens-
lehre untersuchten, aber auch in den zu-
letzt erwähnten Schriften Professor
Küngs eine zu geringe Rolle. Stattdessen
vollzieht Professor Küng in seinem theo-
logischen Denken oft einen Sprung vom

Neuen Testament in unsere Gegenwart,
ohne die reiche Glaubensgeschichte der
Kirche mit ihren vielfältigen Erfahrungen
und Einsichten einzubringen oder binrei-
chend zu würdigen. Diese ungesChichtli-
Che Konfrontation von Schrift und Ge-
genwart ist in ihrer Durchführung nicht
selten darum problematisch, weil die ver-
änderte geistige und besonders theologi-
söhe Situation nicht beachtet wird und
darum fragwürdige Parallelisierungen
das Ergebnis sind. Nur mit Hilfe der gan-
zen Schrift und der ganzen Glaubemstra-
dition, und damit in Anerkennung ge-
schichtlicher Lehrentfaltung ist es mög-
lieh, das Evangelium Gottes sachgerecht
und sltuationsgemäss so zu verkünden,
dass keine Anpassung an momentane und
kurzlebige Tendenzen erfolgt, denen auch
die FaChtheologie ausgesetzt bleibt.

2. Zum Verhältnis von Lehramt und
Theologie

Jeder Anspruch des Glaubens bedarf —
gerade im Licht der katholischen Ver-
hältnisbestimmunig von Offenbarung und
Vernunft — der Rechenschaft und heute
besonders der wissenschaftlichen Analyse
und Reflexion. Die Theologie ist jedoch
von Anfang an und unaufhebbar auf dais

Zeugnis der Schrift und die verbindliche
Auslegung des Gotteswortes durch die
Lehre der Kirche verwiesen; sie zeigt, ob
und wie eine Glaubenswahrheit oder eine
theologische Aussage in der Schrift und
in der Tradition der Kirdhe begründet ist.
Dabei hat die Theölogie durchaus auch
kritische Funktionen: Sie überprüft die
Übereinstimmung mit dem Erstzeugnis
der Bibel und mit der normtiven kirchli-
ohen Tradition; sie vertieft das Verstand-
mis; sie deckt verborgene Voraussetzungen
oder bisher nicht entdeckte Zusammen-
hänge auf, diskutiert und klärt sie. Es

gibt jedoüh — auch bei Anwendung aller
wissenschaftlichen Methoden — keinen
Ort ausserhalb der Schrift und der leben-
digen Glaubensüberlieferung der Kirdhe,
von wo aus eine prinzipiell distanziert-
neutrale Schiedsrichterrolle über die ge-
samte Tradition eingenommen und zu-
gleich eine für den Raum der Kirche gül-
tige Theologie angeboten werden könnte.
Ähnlich wie die Schrift nicht ausserhalb
der Urkirche entstand, so existiert auch
keine katholische Theologie ausserhalb
ihrer konkreten Glaubensgemeinschaft.
Der katholische Theologe stellt sich also
in aller wissenschaftlichen Erhellung des

Glaubens grundsätzlidh auf den Boden
der kirchlichen Glaubensüberzeugung
und sucht mit seinen Mitteln ihre Begrün-
dung und Deutung. Dabei kann zum Bei-
spiel das Aufkommen neuer Frageste'l-
lungen zunächst zu Spannungen führen.
Aber im Prinzip vertraut der katholische
Theologe aufgrund der Varheissungen
Jesu Christi der kirchlichen Glaubenstra-

dition und versucht, ihre geistige Kraft
auch für die Gegenwart überzeugend dar-
zustellen.
Professor Küng hat diese Struktur katho-
lischer Theologie mehrfach, besonders
aber in seinem Buch «Unfehlbar? Eine
Anfrage», vernachlässigt und scheint von
einem Standort ausserhalb der Glaubens-
gemeinschaft her zu argumentieren, wenn
er die «BeweiiSlast» für dogmatische Ent-
Scheidungen allein dem kirchlichen Lehr-
amt aufbürdet und bis zur Einlösung die-
ser Nachweise einer verbindlichen Wahr-
heit des Glaubens die klare Zustimmung
verweigert. Professor Küng verlangt vom
kirchlichen Lehramt «Beweise», welche
gerade der Theo/oge — und zwar nicht
nur auf dem Weg historisch-kritischer Er-
forschung der Schrift — erbringen soll.
Hier droht eine prinzipielle Umkebrung
im Verhältnis eines katholischen Theolo-
gen zur Glaubensüberlieferung seiner
Kirche.
Diese Glaubenstradition muss in ihrem
Anspruch zwar theologisch begründet
werden; noch mehr begründüngsbedürf-
tig ist aber der Widerspruch zum Glau-
ben der Kirdhe. Denn keine Wissenschaft-
liehe Methode vermag über die Heilige
Schrift und ihre Auslegung, über die
Glaubenswirklichkeit überhaupt, eine sol-
che Gewissheit zu geben, dass wir unser
Leben und Sterben in der christlichen
Hoffnung darauf gründen könnten, wenn
nicht die Kirche in der Kraft des gesen-
deten Geistes uns sagte, was Heilige
Sdhrift, was legitime Schriftauslegung
und was legitime Lehremtfaltung ist.
Überdies kann der Theologe allein nie
endgültig über die kirchliche Tradition
befinden, wenn die Einheit des Glaubens
nicht zugunsten subjektiver Ermessens-
entscheidungen verlorengehen soll. Dies
gilt zumal, wenn man bedenkt, dass die
theologische Forschung mit einer gewis-
sen Notwendigkeit einem beständigen
Wandel unterliegt und heute zusätzlich
und nicht selten unter einem widersprüch-
liehen Pluralismus leidet.
Darum gehört der Rückhalt im Lehramt
der Kirche unaufgebbar zur Methode der
Theologie. Gewiss kann der Theologe auf
neue Fragen nicht gleich die fertige Ant-
wort vorlegen. Es muss darum in der Kir-
che Raum zu Klärungsversuchen geben;
nur dürfen diese nicht alls gesicherte
Wahrheit oder gar als kirchliche Lehre
ausgegeben werden. Dass dies möglich
ist, zeigt die Geschichte der kirchlichen
Glaubensentwicklung, die den Glauben
entfaltet, ohne ihm seine Identität zu neh-
men.

3. Konkrete Verbindlichkeit im Glauben

Wer sich und sein ganzes Leben im Glau-
ben auf Gottes Offenbarung in Jesus

Christus gründet, muss die Gewissheit
haben, dass er auf die Wahrheit baut. Im

150



Dienste dieser Gewissheit hat die katholi-
sehe Kirche stets auf zuverlässigen und
verständlichen Aussagen des christlichen
Glaubensinhaltes und seiner Entfaltung
bestanden. Auch der christliche Glaube
selbst verlangt seinerseits diese Gewiss-
heit, weil vom eschatologiischen Ereignis
Jesu Christi her die christliche Botschaft
entschiedenen und unwiderruflichen Cha-
rakter besitzt: Indem Gott wirklich beim
Menschen der konkreten Geschichte an-
kommt, nimmt er uns auch seinerseits ent-
schieden in Anspruch. Dies geschieht
durch die Kirdhe, die dazu im Heiligen
Geist gesendet und befähigt ist. Das voll-
mächtige Sprechen und das sakramentale
Handeln der KirChe gehört zur konkre-
ten Gestalt des Entschiedenseins Gottes
für den Menschen in seiner Geschichte.
So lebt bei aller Geschichtlichkeit der
sprachlichen Formulierungen und zeitbe-
dingter Problemstellungen im Dogma der
Kirche eine endgültige und unüberhol-
bare Wahrheit, welche gerade darum mit
allem Ernst und konkret bindet und über
die aktuelle Situation der Entstehung und
Erstformulierung hinaus in Pflicht nimmt.
Der KirChe, näherhin dem Papst und den
Bischöfen als den Nachfolgern Petri und
der übrigen Apostel, ist vom Herrn der
KirChe der Auftrag erteilt und die Gnade
verheissen, bei sorgfältigem Hören auf
die Offenbarung in Vollmacht und darum
verbindlich das Wort Gottes auszulegen.
Die «Unfehlbarkeit» der Gesamtkirche,
des Kollegiums der Bischöfe und des
Papstes dient keinem anderen Ziel. Sie
ist nicht anders begründet als in der Ver-
heissung Jesu Christi und im Wirken sei-
nes Geistes.

Professor Küng leugnet niidht die Mög-
liChkeit verbindlicher Sätze. Er scheint
jedoch ihre Notwendigkeit und die ge-
Schichthöhe Reichweite ihrer Geltung auf
Notsituationen zu beschränken, ohne da-
für selbst inhaltliche Kriterien zu liefern.
Die bestimmte und bleibende Verbind-
lichkei't kirchlicher Lehrentscheidungen
ist in seiner Theologie nicht gewährtei-
stest.

III.

Die Deutsche Biischofskonferenz ist sich
der Tatsache bewusst, dass es heute un-
beschadet aller Einheit im Glauben ver-
schiiedenartige Entwürfe und Gestalten
in der methodischen Durchführung der
Theologie gibt (zum Beispiel mehr bibli-
sehe, mehr spekulative Orientierung
usw.). Die oben aufgestellten Grundsätze,
die keinesfalls erschöpfend sind, bleiben
jedoch für jede katholische Theologie all-
gemein verbindlich und unverzichtbar.
Wenn Professor Küng die in diesen Prin-
zipien ausgesprochenen Normen des
kirchlichen Glattbens nicht als Grundlage
seiner theologischen Arbeit beachtet, kön-
nen Konflikte mit dem kirchlichen Lehr-

amt nicht ausbleiben. Darum sind auch
«Erklärungen» zu einzelnen Positionen
von Professor Küng, so notwendig diese
sein mögen, unzureichend. So finden sich
auch im neuen BuCh von Professor Küng
«Christ sein» (München 1974), dessen

theologische Bemühung und pastorale
Zielsetzung anerkannt werden, eine Reihe
von Aussagen, d;ie nicht erkennen lassen,
wie sie mit den eben erwähnten Grund-
sätzen in Einklang zu bringen sind (vgl.
besonders die Christologie, die Trinitäts-
lehre, die Theologie der Kirche und der
Sakramente, die heilsgeschichtliöhe Stel-
lung Marias).
Mit dieser Grundhaltung hängt auch die
erneut vorgetragene Aufforderung enig

zusammen, die Ordnung der Kirche im
Widerspruch zu verantwortlichen Erklä-
rangen der zuständigen Organe des kirch-
liehen Amtes durch sogenannte «Reform-
forderungen» eigenmächtig zu verän-
dem (vgl. zum Beispiel jetzt wiederum
«Christ sein», S. 481 ff., 515—517: Am-
teraneirkennong, Interkommunion usw.).
Die Deutsche Biischofskonferenz richtet
daher an Professor Küng den dringlichen
Appell, das methodische Vorgehen und
die beanstandeten inhaltlichen Aussagen
seines theologischen Denkens im Liebte
der dargelegten Grundsätze zu Uberprü-
fen.

Bad Honnef, 17. Februar 1975

III. Verlautbarung der Schweizer
Bischofskonferenz

Die Schweizer Bischofskonferenz wurde
von der Deutschen Bischofskonferenz un-
mittelbar vor der Veröffentlichung über
die Stellungnahme der Glaubemskongre-
galion und jene der Deutschen Bischofs-
konferenz zu Prof. Küng informiert. An
einer Zusammenkunft in Freiburg am
20. Februar 1975 hatte die Schweizer

In dem von der Synode Basel zur Kennt-
nis genommenen und zur Veröffentli-
Chung freigegebenen Kommissionsbericht
zum Thema «Weltweites Christentum:
Die Verantwortung der Kirche in der
Schweiz für Frieden, Entwicklung und
Mission» wiird im Abschnitt 2.4 die Ar-
belt für den Frieden als Auftrag der Ver-
söhnung aufzeigt. Drei Wege zur Ver-
wiirklichung werden als denkbar vor Au-
gen gestellt; der zweite als «Verzicht auf
das Gepränge des Reichtums». Dazu heisst
es: «Christus mahnt: Wenn diu Almosen
gibst, so lass nicht vor dir her posaunen,
wie die Heuchler tun. in den Synagogen

Bischofskonferenz Gelegenheit, in die
beiden Dokumente Einsicht zu nehmen.
Die Glaubenskongregatiion stellt in ihrer
Erklärung fest, dass sich in Werken von
Prof. Küng «einige Auffassungen finden,
die in verschiedenem Grad der von allen
Gläubigen festzuhaltenden Lehre der Ka-
tholisc'hen Kirche widersprechen». Aus-
drücklich werden die Auffassungen über
das Glaubensdogma von der Unfehlbar-
keilt in der Kirche, über das Lehramt unid
über die Möglichkeit einer gültigen Eu-
charistiefeier wenigstens im Notfall durch
Getaufte ohne Priesterweihe erwähnt.
Die Glaubenskongregation erteilt Prof.
Küng «für jetzt die Mahnung, solche Lehr-
meinungen nicht weiter zu vertreten».
Die Deutsche Bischofskonferenz schliesst
sich in ihrer Erklärung der Mahnung der
Glaübenskongregation an. Ihrerseits
nimmt die Deutsche Bischofskonferenz
in ihrer Erklärung Stellung zur Frage der
normativen Bedeutung der Kirchlichen
Gtaubenisüberiiieferung, des Vefhältnisises
von Lëhramt und Theologie und der kon-
kreten Verbindlichkeit im Glauben und
unterstreicht ihre Wichtigkeit. Die Deut-
sehe Bischofskonferenz richtet an Prof.
Künig «den dringenden Apell, das me-
thodiiscbe Vorgehen und die beanstande-
ten inhaltlichen Aussagen seines theologi-
sehen Denkens im Lichte der dargelegten
Grundsätze zu überprüfen».
Die Schweizer Bischofskonferenz stellt
sich hinter die Erklärung der Glaubens-
kongregation wie auch hinter jene der
Deutschen Bischofskonferenz. Sie gibt
ihrer Genugtuung Ausdruck, dass es mög-
lieh war, das Verfahren in dieser Form
zum AbsChluss zu bringen. Die Schwei-
zer Bischofskonferenz hofft Zuversicht-
lieh, dass die Erklärung der Glaubenskon-
gregation und der Deutschen Bischofs-
konferenz ihre positive Auswirkung so-
wohl für die theologische Forschung als
auch für die Verkündigung haben wird.

Freiburg, 20. Februar 1975

und in den Gassen, damit sie von d'en

Leuten gepriesen werden (Mt 6,1—4).
Eine besondere Seite des Auftrages der
Kirdhe ist die Zusammenarbeit für die
Entwicklung und die Hilfe in Katastro-
phenfälien. Doch das Teilen muss ,diskret,
im Verborgenen' geschehen, das heisst
ohne Selbstgeredhtigkeiit, die den Emp-
fänger demütigt, also ohne satte Bewun-
derer und rühmende Statistiken. Die
weltweite Diakonie der KirChe soll, um
in der Art Christi diskret zu bleiben, ein
brüderliches Teilen ohne neokolonialisti-
sChe Einstellung vorleben ...»
Entweder ist dieser Hieb nidht auf das

«Wenn schon gerühmt sein muss» (2 Kor 12,1)

151



Fastenopfer gemünzt, was durchaus an-

genommen werden kann, oder dann trifft
er in peinlicher Werse daneben. Natür-
lieh ist d'as brüderliche Teilen, von dem
hier die Rede ist, weder Erfindung noch
Monopol des Fastenopfers, aber seit An-
beginn sein durch das Signet ins Blick-
feld aller gerückte Motto. So wird min-
destens ein Grossteil der Katholiken,
wenn er das Wort vom brüderlichen Tei-
len hört, unwillkürlich ans Fastenopfer
denken. Ohne in blinder Apologie zu
machen und ohne den Synodentext oder

gar die Synode selbst zu verunglimpfen,
zielen die folgenden Ausführungen ledig-
lieh darauf, Mißverständnisse auszu-
räumen, die rund um die zitierte Stelle
entstehen könnten.

«Diskret, im Verborgenen»

So soll das Teilen geschehen. Wer aber
teilt? Doch sicher nicht das Fastenopfer
so wenig wie ein anderes Hilfswerk. Die
sammelnde Institution kann lediglich aus-
teilen, was durch das Teilen zusammen-
gekommen ist.
Niemand wird wohl jene, die mit ihrem
Namen sich unterschriftlich verpflichten,
jährlich 1—3 % ihres Einkommens für
Entwickhingszusammenarbeit zu spen-
den, eines Verstosses gegen Mt 6,1—4 be-
ziichtigen. Noch viel weniger dürfte aber
die Rede von der Linken, die nicht wissen
soll, was die Rechte tut, gegen jene ins
Feld geführt werden, die in vierzigtägi-
gern Verzichten (was tatsächlich vor-
kommt) sich die Gäben absparen, die sie
dann völlig anonym abgeben, nur dem
«Vater, der ins Verborgene sieht» be-
kannt. Wer je selber bei der pfarreilichen
Auszählung der Opfertäschlein dabei war,
weiss, dass manche einen halben oder
ganzen Monatslohn hineingelegt und da-
mit die von der «Erklärung von Bern»
empfohlene Limite um einiges übertraf-
fen haben. Auch dürfte es wohl zutref-
fen, dass es eigentlich Cher die «Kleinen»
sind, die «gross» teilen. Diese Leute wol-
len keine «satten Bewunderer», verdienen
aber alle Anerkennung. Wer übrigens so
rasch das Wort von der Alibi-Mentalität
im Munde führt, was ja in gewissen Krei-
sein als sdhr modisch gilt, wird der Opfer-
bereitsdhaft nicht gerecht, die, wenn auch
nicht hinter allen, so doch sehr vielen Fa-
stenopfergaben steht.

Rühmende Statistiken?

Vielleicht ist dies noch gar niemandem
aufgefallen: seit 1965 hat das Fastenopfer
keine Statistiken mehr an die Presse wei-
tergöleitet, in denen die Kantonalergeb-
ndsse angegeben und rangiert werden. Es
hat davon auch noch nie ein Aufhebens
gemacht, schon deshalb, weil es nicht an-
dere Sammlungen in ein minderes Licht
setzen will, die es nach wie vor so 'halten

und ihre guten Gründe dazu haben. Hin-
gegen könnte eine Publikation der Kan-
tonal- odier gar der Pfarrei-Ergebniissie
zu einer heilsamen Besinnung führen;
liesse sich doch sehr leicht daraus erse-
hen, dass das Wort vom Teilen nicht
überall gleich gross geschrieben wird. Es
ist ja wdhl möglich, um es möglichst dis-
kret zu sagen, dass manche Gemeinde
über ihr erbrachtes Opferergebnis erfreut
ist, ohne sich bewusst zu sein, dass es im
Vergleich mit anderen eher dürftig aus-
gefallen ist; noch häufiger dürfte dies

zutreffen, wenn ein sehr hohes Pfarrei-
Ergebnis aus zahlreichen massigen und
einigen wenigen Sonderleistungen resul-
tiiert, die den Durchschnitt stark hinauf-
treiben. Wenn in diesem Zusammenhang
tatsächlich die Gefahr eines selbstgerech-
ten Rühmens bestehen sollte, ist es sidher
nicht Sadhe des Fastenopfers, hier Re-
medür zu schaffen. Aber auch der ein-
zelne Pfarrer, der seine Pfarrei ob ihres
Ergebnisses rühmen wird, frönt damit
noch lange nicht der Ruhmsucht. Er lässt
sidh eher vom alten und hochmodernen
pädagogischen Prinzip leiten, das da sagt,
mit Anerkennen des Guten erreiche man
mehr.
Da die Synode selbst, im gleidhen Papier,
von Hilfswerken eine finanzielle Rechen-
schaftsablage und Einblick in die Ver-
wendung der Gelder moniert, liegt es auf
der Hand, dass der Verteilbericht des Fa-
stenopfers nicht unter das Verdikt der
«Rühmenden Statistik» fallen kann. Wenn
er auf ein Minimum von zwei Seiten re-
duziert wurde, so ist das eigentlich zu be-
dauern, weil sich sonst wertvolle Ein-
blicke über die offene Rechenschaftsab-
läge hinaus ergeben könnten. Bs geschah
aber wiederum, um die Papierflut nicht
anschwellen zu lassen und ebenso, um zu
dokumentieren, dass es dem Fastenopfer
nicht in erster Linie ums Geld geht (was
sich ja aus den andern Unterlägen noch
deutlicher herauslesen lässt).

Eine Stimme aus Afrika
Bei dem vom Radio übertragenen öku-
menischen Gottesdienst zum Thema «be-

Eine Hörer-Untersuchung von 1972 hat
im Unitersudhumgsjahr für die erste, also
für die katholische Radio-Predigt um
9.15 Uhr im Deutschsdhweizer-Pro-
gramm 135 000 Hörer ergeben und für die
zweite, also für die evangeliseh-refor-
mierte Predigt um 9.55 Uhr 165 000 Hö-

freien und versöhnen» wurden zuerst die
gängigen Einwände gegen Entwicklungs-
Zusammenarbeit unter die Lupe genom-
men. Bei der Frage, ob da denn nicht
Fehl'schläge zu verzeichnen seien, votierte
der Afrikaner, Pfarrer Fancis Dankwa
so: man solle viel mehr von dem sprechen,
was Gutes getan werde; merkwürdiger-
weise spreche man nur von dem, was
schief gelaufen sei; daneben gäbe es doch
genügend realisierte gute Projekte; es sei
nicht richtig, darüber zu schweigen.
Pfarrer Dankwa krankt offensichtlich
nicht an Angst vor «satten Bewunderern»;
er vermiisst, dass zu wenig über erreichte
Erfolge orientiert wird. Was in der Agen-
da über verwirklichte Projekte steht (man
vergleiche die entsprechenden Blätter),
sieht sicher nicht nach triiumphialiiistischem
Gepränge aus. Die Tendenz dieser Be-
schriebe liegt in der Information darüber,
wie und wozu Missions- und Entwick-
lungsarbeit zum «befreien und versöhnen»
beitragen.
Nur weltfremde Theoretiker dürften an-
nehmen, dass ein Sammlungsergebnis,
wie es jedes Jahr zustandekommt, ohne
Propaganda beibehalten oder gar gestei-
gert werden kann. Man könnte sich be-
rechtigterweise überlegen, ob das Fasten-
opfer selber in diesem Punkt nicht zu we-
niig tut. Ausser den Plakaten und den
Opfertäschlein tritt die Propaganda völlig
in den Schatten der Informationsarbeit
und Bewusstseinsbi'lidüng.
Anderseits aber, wenn das Fastenopfer
sich nicht selber rühmt, ist es darauf an-
gewiesen, dass die Seelsorger sich weiter-
hin dafür voll einsetzen, nicht nur wei'l
das Geld in allen drei Sektoren des Fa-
stenopfers dringend gebraucht wird, son-
dem auch weil dieses Geld effektiv 'durch
den geplanten Einsatz Positives hervor-
bringt. Dieses Jahr allerdings miisste die-
se Art von Propaganda noch intensiver
ausfallen als Gegenkraft zu den mit der
Ölkrise und der Infliafionsdrohung be-
sdhworenen Emotionen. Deshalb sei zum
Scfaluss das im Titel stehende Paulus-Zitat
ergänzt mit: vielleicht mwsj dieses Jahr
gerühmt sein.

Gustav Ka/f

rer, für die Kurzinformation «Kirche
heute» zwischen den beiden Predigten
sogar 168 000 Hörer. Der Vergleich zwei-
er Umfragen von 1970 und 1972 erbrach-
te eine deutliche Zunahme des Interesses
an religiösen Fragen, was nicht gleich-
zusetzen ist mit Zustimmung zu den kon-

Jeden Sonntag 140 000 Hörer

Einiges über die katholischen Radio-Predigten

152



kreten kirchlichen Sendungen oder gar
für die konkrete Institution Kirche.
«Stark interessiert» an religiösen Fragen
erklärten sich 1970 14 % der Befragten,
1972 bereits 19 %. Sowohl dieses Inte-
resse wie die Hörerzahl dürften in der
Zwischenzeit eher noch gewachsen sein.
Beides auferlegt den Verantwortlichen
sowohl im Radio wie im kirchlichen Part-
ner-Gremium eine grosse und vielsdhich-
tige Verantwortung. Denn es geht nicht
einfach um relative grosse Zahlen: es

geht in jedem Hörer um die innere und
je verschiedene Lebensbahn eines Men-
sehen durdh diese Zeit und um die Art,
wie Kirche sich den Menschen bezeugt.

Mit welchem Recht Radio-Predigten?

Die Konzession des Bundesrates von 1964

für die SRG (Schweizerische Radio- und
Fernseh-Gesellschaft) verpflichtet die
SRG zu Programmen, welche «zur gei-
stigen, sittlichen, religiösen, Staatsbürger-
lidhen und künstlerischen Bildung beitra-
gen». Die gleiche Konzession legt jedoch
ebenso ausdrücklich fest: «Niemand be-
sitzt einen Anspruch auf Verbreitung be-
stimmter Werke und Ideen durch Radio
und Fernsehen .» Die Praxis sonntäg-
licher Predigten auf Vorschlag der kirch-
liehen Gremien hin ist fast so alt wie das
Deutschschweizer Radioprogramm selbst.
Ob diese Praxis oder kirchliche «Mitver-
antwortung» für Predigt und Gottesdienst
konzessionswidrig oder konzessionsge-
mäss sei, darüber 'haben sich in den letz-
ten Jahren sowohl SRG- wie Kirchenver-
treter kritische Gedanken gemacht. Eine
gewisse Klarheit scheint erreicht zu sein:
Gemäss Konzession ist es ausschliesslich
Sache der SRG, zu entscheiden, ob und
Wieweit Gottesdienste und Predigten in
ihren Programmen Raum haben. Im Ver-
neinungsfall müsste sie allerdings ein-
sichtig darlegen können, warum diese
nicht in ihren religiösen Biidüngs- und
warum sie nicht in ihren Informations-
auftrag gehören sollen.
Wenn jedoch Gottesdienst und Predigt
im Programm ihren Platz haben, dann
kann auch Gottesdienst- und Predigt-
Übertragung ihrer Natur nach nicht von
der betreffenden Kirdhe, beziehungsweise
ihrer Leitung unabhängig sein. Diese Art
von Kirchen-Verantwortung hebt die an-
dere Art von Verantwortung der SRG
nicht auf, nämlich ihre allgemeinen Kon-
zessionsauflagen zu erfüllen und für me-
diale Qualität zu sorgen. Theologische
Fachbildung von SRG-Mitarbeitern ist
für religiös-kirChliche Sendungen eben-
so angemessen wie Fachbildung in jeder
andern Sparte, aber sie kann und darf
keine kirchenamtlidhe Verantwortung
bedeuten. Die Information über religiöse
und kirchliche Belange dagegen liegt aus-
schliesslich bei der SRG, ebenso tatsäch-
lieh jene für alle andern Formen geisti-
ger, sittlicher und religiöser Bildung.

Wer erarbeitet die katholischen
Predigt-Vorschläge?

Im Herbst 1973 wählte die deutsch-
schweizerische Ordinarienkonferenz auf
den Beginn des Jahres 1974 einen neuen
kirchlichen Radio-AussChuss *, der sidh,
zunächst versuchsweise, mit allen Radio-
Belangen aus der Sicht der Kirdhe befas-
sen soll. Die Erarbeitung der Predigt-.Vor-
Schläge ist nur eine seiner Aufgaben. Der
Aussdhuss setzt sidh aus zwölf Mitglie-
dern, Laien und Geistlichen, zusammen
und berücksichtigt sowohl die Studio-
Städte Basel, Bern und Zürich wie die
Regionen, zum Beispiel auch Deutsch-
Freiburg und Oberwallis, Eine kleine Ar-
beitsgruppe entwirft zu Händen des Aus-
Schusses Vorschläge, welche dieser dann
bespricht und zu Händen der Radio-Re-
daktion verabschiedet. Der Theologische
Mitarbeiter der kirchlichen Arbeitsstelle
Radio und Fernsehen, zugleich Beauf-
tragter der Bischöfe für diese Belange,
besorgt die ständigen Kontakte zwischen
Radio-Redaktion und Radio-Ausschuss.

Überlegungen und Wandlungen

Wer sind die 140 000 wirklichen und wer
sind die Viertel-Million interessierbarer
Hörer? Sicher sind sie mit der Charak-
terisie rung Alte und Kranke ganz unzu-
reichend erfasst. Bs sind Katholiken und
Christen und Nichitchristen, es sind Men-
sehen in unterschiedlichsten Lebens- und
Glaubens-Situationen und mit verschie-
denartigsten Kirchenerfalhrungen. Sie hö-
ren in der Stille ihrer Wohnungen oder
in fährenden Autos zu, aus Interesse,
Langeweile, Zufall. Sie brauchen eine
ernsthafte, erkennbar Christliche, auch
einmal eine erkennbar kirchliche Aus-
sage zu einer Lebensfrage; sie suchen

SpreCher-Persönlidhkeiten mit Lebens-
nähe, Menschlichkeit, Glaubensreife und
Sachkenntnis zugleich.
Man ist allmählich dazu gekommen, zu-
meist kurze Predigt-Reihen von drei oder
vier Predigten und dafür einen einzigen
Prediger vorzuschlagen. Der Aussdhuss
bemüht sidh auch, mehr und mehr zen-
traile Anliegen des Binzeinen, der Gesell-
schaft und der Kirche von heute und in
etwa von morgen zu fassen. Zugleich geht
er der Frage nach, wie die Radiopredigt
mehr und mdhr eine Hilfe für die örtliche
Seelsorge werden könnte. Er versucht,
Anliegen einer landesweiten Pastoral vor-
anzutragen, zum Beispiel des jeweiligen
Lese-Jahres und des Fastenopfers. Er
muss sich wehren gegen eine Verzettelung
durch neue Themen-Sonntage und Jubi-
läen. Das Medium Radio ist eine eigen-
gesetzliche WCl't, und die wirkliche und
mögliche Hörerschaft unterscheidet sich
mehrfach von der vertrauten Situation
in irgendeiner Pfarrkirche.
Das und noch Vieles müssen Ausschuss

und Radioprediger aufarbeiten. Darum
werden eine gewisse Konstanz ihrer Spre-
eher und wiederkehrende Schulungstage
unabdingbar nötig. Die Natur der Mas-
senmedien Radio und Fernsehen, die
Monopol-Situation der SRG und der
Wortlaut der Konzession bringen den
Kirchen nachhaltig ihre gemeinsame,
übergreifende Verantwortung in der Ge-
Seilschaft zum Bewusstsein. Line umfas-
sende, nicht aber mühelose ökumenische
Zusammenarbeit im Medienbereich
nimmt mehr und mehr Gestalt an.

Die Herausgabe der Radio-Predigten

Text-Anfragen ans Radio oder an den

Prediger hat es seit je gegeben. Meist blieb
es bei einer bescheidenen Zahl. 1972 hat
der TVZ-Verlag in Zürich begonnen, die
evangelisch-reformierten Predigten als

Eiinzelpubliikation oder im Jahresäbon-
nement anzubieten; die Programm-Ab-
sage am Schluss jeder evangelischen
Predigt machte ausdrücklich auf Angebot
und Verlag aufmerksam. Die Landeskir-
Che deckte die zunächst ansehnlichen
Defizite der Jähre 1972 und 1973. Mit
1974 wurde die Publizierung selbsttra-
gend (Einzelnummer Fr. 2.—, Jahres-
abonnement Fr. 28.—). Diese Erfahrung
und die Aussicht, dem offenbar ankom-
menden Wort Dauer und weitere Rczl-
pienten als Leser einzubringen, veranlass-
ten die kirdhilidhe Arbeitsstelle, zunächst
versuchsweise auf persönliches Risiko die
Texte auch der katholischen Radio-Pre-
digten bereitzustellen. Die thematischen
Kurzreihen legten eine faszikelweise und
damit spesensparende Publikationsweise
nahe. Der FaszikebPreis von je 4 Fran-
ken erschien hoch, deckte aber bei der
zunächst kleinen und stark wechselnden
Auflage gerade die tatsächlichen Selbst-
kosten.
Seit 1974 bringt nun der Kanisius Ver-
lag in Freiburg in vertraglicher Abma-
clhunig mit der Arbeitsstelle die Texte her-
aus (Vierer-Faszikel Fr. 4.—, Jahres-
abonnement Fr. 25.—). Ende 1974 haben
die evangelischen Radiopredigten 1260
Abonnenten erreicht, und die Einzeihe-
Stellungen schwankten je nach Predigt
zwischen 40 und 2000. Die Abonnenten-
zahl für die kathölisdhen Radiopredigten
stieg 1974 von 60 im Januar auf 350 Ende
Dezember, indes die Einizelbestelhingen
ein Minimum von 330 und ein Maximum
von 1900 aufweisen. Solche Zahlen sagen
nicht alles, aber sie sagen doch einiges.
Vor allem sagen sie, dass eine sdhr grosse
mögliche Hörerschaft auf entsprechende
Worte wartet. Deutlich bemerkbar macht
sich däs spontane Weiterzähllen niadh einer

guten ersten Predigtin einer ganzen Reihe.
Ausschuss und Prediger können schwer-
lieh zuviel Einsatz und Sorgfalt auf die

Radiopredigten verwenden.

i SKZ 141 (1973) Nr. 48, S. 762 f.

153



Viele offene Fragen und Aufgaben

Die drei Landeskirchen haben in ihrer
gemeinsamen Vernehmlassung zu einem
Radio- und Fernseih-Artikel der Bundes-
Verfassung erklärt: «Die Kirche weiss sich

von Jesus Christu-s unmittelbar und vor
jeder staatlichen Autorität zur Verkündi-
gung Seiner Person und Seiner Botschaft
als Sinodeutung und Grundordnung des

Daseins und so zur Antwort auf die
Grundfragen der Menschen, aber ebenso

zur Währung der Gewissens- und Glau-
benisfreiheit eines jeden Menschen beauf-
tragt.»
Eines ist die Frage, wie sich ein solcher
Auftrag zur Konzession und zur Pro-

gramm-Praxis unserer SRG als Mono-
polinstitution verhält. Ein weiteres ist die
Frage, wie die Kirchen auf Initiativen
wie «Radio Messias» (Vox Fidei) und
«Evangelische Radio-Mission» antwor-
ten. Und ein Drittes oder gar Erstes ist
die Frage unserer bestmöglichen Ange-
bote in den vorhandenen Programmen,
unserer theologischen und pastoralen Me-
dienüiberlegungen, unserer Medienerzie-
hung und unserer Initiative in den offe-
nen Trägergesellschaften der SRG. Struk-
tur- und Finanz-Bereinigung sind nur
zwei, sicher unabdingbare, aber nicht die
entscheidensten Aufgaben, vor denen wir
im Medienbereich stehen.

/ore/ Gemper/e

Ein Pionier der Liturgiereform

Zum Tod von Josef Andreas Jungmann

In Innsbruck starb im Alter von 86 Jah-
ren der wohl bedeutendste LAturgiewis-
senschafter, Universitätsprofessor P. Jo-
sef Andireas Jungmann. «Als einer der
bekanntesten Konzilstheologen steht er in
der Reihe jener grossen Gottesgelehrten,
die ohne bischöflichen Rang mit ihrem
Wissen auf den Konzilien die Weichen
für kommende Zeiten stellten und der
ganzen Kirche zu dien richtigen Entschdi-
düngen verhälfen» h

Jungmann war ein Liturgiehistoriker. Da-
mit wäre er eigentlich, nach einem gängi-
gen PausChalurteil, negativ abgestempelt.
Aber Jungmann war, so hat B. Fischer in
einem Gratulationsartikel zum 80. Ge-
burtstag festgehalten, «ein Beispiel dafür,
wie selbst ein zünftiger, berufsmässig
rückwärts gewandter Historiker, wenn er
kompetent und souverän Geschichte mit
dem Blick auf die Gegenwart betreibt,
ohne es zunächst ziu wollen, die Welt ver-
ändern hilft, deren Werdegesetzen er in
unsäglicher Gednild ein langes, selbstlo-
ses Gelehrtenleben hindurch nachgegan-
gen ist» 2.

Verkünder der Frohbotschaft

Jungmann ist über den Weg der prakti-
sehen Sedsorge und über die Katechetik
zur LiturgiewissensChaft gelangt. Der am
16. November 1889 zu Sand in Täufers
(Südtiröl) geborene, spätere Professor in

• Zl. Jmon, in: «Die Presse», Wien, 172.
Februar 1975, S. 7.

2 Gottesdienst Nr. 21—22/1969, S. 163.
s Jose/ Andreas /«ngmarcrc, Liturgie der

christlichen Frühzeit (Freiburg/Schweiz
1967) S. 9.

* Ebd. S. 162.

Innsbruck hat als Kaplan (er war zuerst
Weitpriester und trat erst später in die
Gesellschaft Jesu ein) im Südtiröl ein in-
neriidh verarmtes Traditionschristentum
erlebt, dem er die frofamadhende Bot-
schaft edhten Christlichen Glauibens ent-
geigenstellen wollte. Nicht umsonst trägt
sein erstes bähnbreohendes Buch den Ti-
tel «Die FröhbotsChaft und unsere Glau-
benisverkünidigunig». Tatsächlich lag die
Wurzel seiner Arbeit äusserlich und inner-
lieh in der Seelsorge.
1938 wurde durch die damaligen Macht-
haber die Innsbrucker Theologische Fa-
kultät aufgelöst. In dieser erzwungenen
Pause während des Zweiten Weltkrieges
ist Jungmannis grösstes wissenschaftliches
Werk entstanden, das zweibändige Stand-
ardwerk «Missarum sollemnia». Durch
dieses Buch, das 1948 erschien und seit
1961 in fünfter Auflage vorliegt, und das
in die wichtigsten Sprachen übersetzt
wurde, ist Jungmann weltweit bekannt ge-
worden.
Mit dieser «genetischen Erklärung der rö-
mischen Messe», aber auch mit seinen
vielen anderen Büchern, hat Jungmann
die liturgische Reform unabsehbar beein-
flusst. Er hat erkannt, «dass wir, gerade
im Hinblick auf die Zukunft, das Stu-
dium der Vergangenheit nicht gering-
schätzen dürfen. Denn die Geschichte
hilft uns, die Formen zu verstehen, die
uns überliefert sind und hilft uns auch,
die Aufgaben der Zukunft zu lösen» 3.

Vorwärtsgewandte Geschichte

Auf dieses Ziel hin hat er seine Arbeit
ausgerichtet. Das war vorwärtsgewandte
Geschichte im Dienst der 'Seelsorge. Jung-

mann stand in der Mitte einer zu stark
rubrizistisch-legalistisch verstandenen Li-
turgie und einer zu einseitigen mysterien-
theologischen Sicht. Er war überzeugt,
dass der Christliche Gottesdienst verän-
derllich ist, je nach der kirchengeschiCht-
liehen Situation. Er verstand es, die Sub-
stanz von der zeitbedingten, geschiCbtli-
chen Form zu unterscheiden, um dadurch
einen Massstab für die Reform zu gewin-
nen.

Von der Wirkung, die er sich von einem
richtig verstandenen und gefeierten Got-
tesdienst versprach, schreibt Jungmann:
«Wenn wir so das gottesd'ienstliche Leben
übersdhauen, wie es auf die Christen des
4. oder des 5. Jahrhunderts einwirkte,
werden wir verstehen, welche Wirkung
von ihm ausgehen konnte. Es fehlten da-
mais wichtige Einrichtungen, die eigent-
lieh zu jeder Seelsorge gehören. Aber es

gab eine lebendige Liturgie. Die Liturgie
war zugleich christliche Schule und Un-
ternicht. Die Liturgie bat die Eltern in-
neriieh so reich gemacht, dass sie ihre
Kinder unterweisen konnten. Die Iitur-
gie hat die Christen zu einer Gemein-
sc'haft zusammenwachsen lassen. Die Li-
turgie hat mit dem Worte Gottes, das in
ihr enthalten war, und mit der Kraft der
Sakramente, die von ihr umschlossen wur-
de, bewirkt, dass eine heidnische Gesell-
schaff zu einer christlichen Gesellschaft
geworden ist» L
Das Zweite Vatikanische Konzil machte
sich Jungmanns Erkenntnisse im wesent-
liehen zu eigen. Wenn nach dem Konziii
die Messreform so rasch Gestalt anneh-
men konnte, so war es das Verdienst
Jungmanns, dessen Arbeiten nicht nur die
Messreform vorbereitet, sondern die Er-
neuerung überhaupt ins kirchliche Be-
wusstsein gebracht haben. Es war diesem
liebenswürdigen und bescheidenen Ge-
lehrten vergönnt, die Frucht seiner lebens-
langen Arbeit noch selber miterleben zu
dürfen. J. A. Jungmann, gegen Ende sei-

nes Lebens fast erblindet, durfte nun ein-
gehen ins ewige Licht. Sein Werk wird
weiterdauern.

JFa//er von Arx

Berichte

Möglichkeiten und Grenzen eines inter-
konfessionellen Religionsunterrichtes

In der Diskussion um den Relligionsunter-
rieht (RU) 'bestehen verschiedene Zielvor-
Stellungen. Den einen ist RU nur Infor-
mation über die Konfessionen und Reil-
gionen; für andere wird mit dem RU die
Einführung in die Bibel und ihre Wir-
kungsgesdhichte angestrebt; und schliess-
lieh sieht eine dritte Gruppe den RU nur
dann sinnvoll, wenn er die Sdbuljugend
zum Glauben erzieht, Verkündigung der
Glaubens- und Heilsbotschaft Christi

154



und damit zugleich etwas Vollzug der
Heilsgeschichte ist.

Re/ig/om-wn/ernc/;/ fl/s Ferfcwndigung

Der in der Schweiz von unserer Kirche
getragene RU identifiziert sich eindeutig
mit der dritten Gruppe. Religionsunter-
riCht muss Glaubensverkündigung sein.
Diese Grundforderung ist auch entlhal-
ten in einem Grundlagenpapier, dias von
der IKK herausgegeben und von den
deutschschweizerischen Bischöfen bejaht
wurde h RU kann daher nur von Per-
sonen richtig erteilt werden, die selber
aus dem Glauben leben. Dies gillt für die

allgemeine Glaubensuniterweisung (frü-
her Katechismus) wie auch für den in
verschiedenen Kantonen getrennt erteil-
ten Bibelunterricht. Zudem ist das Heil
kein individueller Vollzug, sondern es er-
eignet sich für den Normailfall in einer
Gemeinschaft, in der kleinen Gemein-
schaft der Familie und der grösseren Ge-
meinsdhaft der Ortskirdhe. RU und Got-
tesdienst-Geschehen müssen sich gegen-
seitig ergänzen; die Hinführung zum
Gottesdienst und zu den Sakramenten
darf nicht als etwas Zusätzliches vom
jungen Menschen erfahren werden, son-
dem es muss sidh dies harmoniisch aus
der allgemeinen Bibel- und Glaubensver-
kündigung ergeben.
Der interkonfessionelle RU wird versu-
Chen müssen, diese Ziele zu übernehmen.
Dieser RU wird heute verschiedentlich
als ideale Lösung und wesentlicher Bei-
trag zum ökumenischen Anliegen gese-
hen. Darum ist es richtig, sidh gründlich
mit den Möglichkeiten eines solchen RU
auseinanderzusetzen. Alles, was die Ein-
heit der Kirchen fördern kann, muss ver-
sucht werden. Entscheidende Ziele kön-
nen aber dabei nicht aufgegeben oder
auch nur verkürzt werden, weil dann dem
gemeinsamen Anliegen nicht gedient wä-
re. Hier gilt, was in einer Vorlage der
deutschen Synode geschrieben steht: «Je

weniger Gtaübenspraxis und' damit kon-
fessionClle Prägung die Schüler heute mit-
bringen, umso verführerischer könnte es

sein, als Basis das den Konfessionen Ge-
meinsame des Christentums anzusehen
und die konfessionelle Sidhtweite mög-
liehst aus dem Spiel zu lassen. So würde
Christentum aber auf eine Idee redu-
ziert» 2.

Die entscheidende Frage muss immer da-
hin gehen, wie dem ökumenischen Anlie-
gen im RU am besten gedient werden
kann. Konfessionalität im RU braucht

1 dk/iie/Ze Fragen zum RU während der
oè/iga/oràsc/ie/i Sc/ui/zH/. Stellungnahme
der Interdiözesanen Katechetischen Kom-
mission. 1973. Erhältlich auf der Kate-
chetischen Arbeitsstelle, Hirschmattstras-
se 5, 6003 Luzern. Siehe auch SKZ 149
(1973) Nr. 24, S. 384.

2 Der Re/('g/on.?i/nterr;c/u in der Sc/nde.
Synodenvorlage der Sachkommission 1 der
Synode, bei: Synodalbüro Augsburg.

nicht einzuengen. Die Beschäftigung mit
den Standpunkten anderer, der Respekt
vor ihren Überzeugungen und das enga-
gierte Gespräch mit ihnen gehört wesent-
lieh zu einem zeitgemässen konfessionel-
len RU. Möglich ist dies nur, wo eine
eigene Überzeugung gelebt wird. Diese
muss vorerst erzogen werden und wach-
sen können. Vielleicht ist es daher sinn-
voller, vorerst ein konstruktives Gespräch
unter den Reliigionslehrern der einzelnen
Kirchen anzustreben, damit verschiedene
Akzente richtig gesetzt, gemeinsame An-
liegen miteinander angestrebt werden kön-
nen, damit der RU immer wieder hinführt
an die lebendige Glaubensgemeinschaft.

Die Hi'6ei7 der /KK
Diese Überlegungen waren das Haupt-
traktandum der letzten Sitzung der IKK
am 9./10. Februar 1975 in der Paulus-
Akademie Zürich. Über die Mögliclhkei-
ten eines interkonfessionellen RU soll im
kommenden Frühling die Aussprache in
einer von den drei Landeskirchen be-
stimmten Gesprächsgruppe beginnen.
Die Diskussion in der IKK wollte die
Aussprache vorbereiten, damit in über-
legier Sorge für die grossen Anliegen der
Kirchen gearbeitet werden kann. Dabei
wurde es klar, d'ass von konkreten Situa-
tionen ausgegangen werden muss. In der

Zum «Hochgebet Synode 72»

Die Öjlerreic/iLc/ie RLc/io/ikon/erenz ««d
der ß/sc/zo/ vo« Lwxera&wrg vor &wr-
zem ieka/in/, daw sie nid Finversländnis der
römwc/ien Kongraga/ionen das Sc/nveizeri-
sc/ie Synoden/ioc/igeèer aiic/i /iir i/ire ßisiii-
nier iièerne/nnen. /Vac/i/o/gend geien wir ei-
ne d n/rage an dieses so gwi a«/genonmiene
Doc/igeèei wieder, wei/ sie dem Leiter des
Liinrgisc/ien /nsiiluies Ge/egen/ieii gièt, an/
ein sprac/i/ic/ies ProWem einznge/ien.

Rerfak/ion

1. Präsentische Formulierung
der Anamnese?

Ein offiziell von der Kirche anerkanntes
Hochgehet ist ohne Zweifel eine Glau-
bensaussage, die nach dem Grundsatz
«lex orandi — lex credendi» den Glau-
ben der Kirche verpflichtend ausspricht
und darum hieb- und stidhfest sein muss
und zu keinen Zweideutigkeiten Anlass
geben darf. Eine Stelle im «Hochgebet
Synode 72» scheint in dieser Beziehung
'höchst fragwürdig zu sein, nämlich der
Satz:
«Schau herab auf dieses Opfer: auf Chri-
stus, der sich mit Leib und Blut hingibt
und uns in seiner Hingabe den Weg öff-
net zu dir, unserem Vater.»

deutschsprechenden Schweiz wird der
RU meistens im Zusammenhang mit der
Schule erteilt. Wo dieser RU auch ge-
meinsam von den Kirchen getragen ist —
allerdings nur 'dort, denn ein von der
Schule verantworteter RU stellt wieder
neue Probleme —, lassen sich am ehesten
Ziele eines interkonfessionellen RU auf-
zeichnen. Eine grosse und verantwor-
tunigsvolie Arbeit ist hier zu leisten.
Daneben stand der neue KateCheitisdhe
Rahmenplan wieder in Diskussion. Mög-
liehst noch in diesem Halbjähr soll der
zweite Teil des Planes erscheinen, der die
ersten beiden Sdhuljähre umfassen wird.
Zugleich soll aufgezeigt werden, wie ein-
zelne Ziele (wie Hinführung zu den S'a-

kramenten, das Wirken des Hl. Geistes)
im Sinne der Curriculum-Spirale auf den
einzelnen Altersstufen angestrebt werden
sollen. Dass parallel zur Arbeit der IKK
für den RU an den katholischen Mittel-
schulen ein eigenes Modell vorgestellt
werden konnte, hat allgemeine Zustim-
mung gefunden. Nodh nicht abschliessend
konnte die Frage um das Berufsbild Kate-
c'het und damit auch die Stellung der Mis-
sio Canonica für Katecheten beantwortet
werden. Die IKK ist für diese Frage auch
nicht allein zuständig. Die Anliegen müs-
sen aber ernst genommen werden, sie wer-
den in Bälde in eigenen Arbeitsgruppen
behandelt. Roher/ Fi'ig/w/er

Fragwürdig ist diese Formulierung durch
den Gebrauch des Präsens und die Unter-
schlagung des Bezuges auf das Opfer
Christi am Kreuz. Es entsteht damit der
Eindruck, als ob es sich in der Messe nicht
um ein Gedächtnisopfer handle, sondern
um ein hier und jetzt stattfindendes Opfer
Christi. Kommen wir damit nicht in das
Gebiet umstrittener Messopfertheorien,
die als solche wöh'l nichts im Kanon zu
suchen 'haben dürfen. Soll damit die un-
bestrittene Tatsache ausgedrückt werden,
dass in der EuCharistiefeier Christus selbst
der eigentliche Priester ist, so ist jeden-
falls die Formulierung höchst Unglück-
liCh, weil sie sich ja nicht auf den Opfern-
den, sondern auf das Opfer bezieht.
Die Formulierung ist denn auch absolut
neu. Prüfen wir die vier im Gebrauch
sich befindlichen offiziellen Kanones,
stellen wir 'leicht fest, dass für das Opfer
Christi immer das Perfekt gebraucht
oder der Gedächtnischarakter des Opfers
sonst 'hervorgehoben wird. Das Präsens
wird ausschliesslich für die Opferhand-
lung der Kirche gebraucht. Die entspre-
c'henden Aussagen lassen sich leicht ei-
nander gegenüberstellen. 1. Hochgehet:

155



Wir bringen dar — Gedächtnis deines
Sohnes. 2. Hochgebet: Er hat am Kreuz
die Arme ausgebreitet — wir bringen das

Brot des Lebens und den Kelch des Hei-
les dar. 3. Hochgebet: Wir bringen mit
Lob und Dank das lebendige Opfer dar
— das geopferte Lamm, das uns mit dir
versöhnt hat. 4. Hochgebet: Wir feiern

das Gedächtnis unserer Erlösung.
Durchgehend finden wir also die Gegen-
Überstellung: Hier Präsens für die Feier
als Opferhandlung der Kirche, dort Per-
fekt für die Opfertat Christi als etwas in
der Vergangenheit Geschehenes. Es liegt
geradezu eine Gesetzmässigkeit vor. Die-
se durchbricht in völlig ungewohnter
Weise der Schweizer Kanon. Ohne Be-

zug auf das Kreuzesopfer wird von einer
gegenwärtig sich vollziehenden Hingabe
Christi und von einer gegenwärtig sich
abspielenden Versöhnung mit dem Vater
gesprochen. Natürlich ist Christus in sei-

ner Hingabe an den Vater in der Eucha-
ristiefeier gegenwärtig, aber eben einer
Hingabe, die sich in der Vergangen-
heit abgespielt hat. Die gebrauchte For-
mulierung ist darum zum mindesten dög-
matisch höchst ungeschickt und führt eine
unzulässige Mystifizierung in den Kanon
ein. Müsste im Anschluss an die überlie-
ferten Formulierungen der fragliche
Satz nicht heissen:
«Schau herab auf dieses Opfer: Auf Chri-
stus, der sich mit Leib und Blut hinge-
geben und uns in seiner Hingabe den Weg
zu dir, unserem Vater, geöffnet hat.»

Franz Ma/er

2. Ein sprachliches Problem

1. Man kann Pfarrer Maier zustimmen,
wenn er schreibt, umstrittene Messopfer-
theorien hätten im Kanon nichts zu su-
Chen. Das war auch die Ansicht der
Hochgebets-Arbeitsgruppe. Es ist aber
unmöglich, in einem kurzen Hochgebet
die gesamte Dogmatik zu entfalten.
Selbstverständlich wurde sorgfältig dar-
auf geachtet, dass keine Aussage der ka-
tholischen Glaubenslehre widerspricht.
Wenn man die ganze Anamnese liest,
nicht nur den letzten Teil, wird deutlich,
dass der Bezug «auf das Opfer Christi am
Kreuz» nicht unterschlagen wurde.
2. Die inkriminierte Wendung der Ana-
mnese ist überhaupt kein dogmatisches,
sondern ein sprachliches Problem. Es ist
durchaus legitim, die einmalige Hingabe-
tat Christi präsentisch auszudrücken.

1 F. //. ScWMeieeckx, Christus, Sakrament
der Gottbegegnung. Mainz * 1965, S. 67—
69.

2 /. Baumgartner, Hochgebet Synode 72 für
die Kirche in der Schweiz, in: Heiliger
Dienst 28/1974, Heft Nr. 4, S. 168.

s Vgl. A. 7/änggi — /. PaW, Prex Eucha-
ristica. Spicilegium Friburgense 12, Fri-
bourg 1968, z. B. S. 322—323.

« SKZ 142 (1974), Nr. 40 und 41, S. 645—
647; 673—674.

«Als persönliche Gottestat sind das Kreu-
zesopfer und alle Lebensmysterien Chri-
sti ewig aktuelle unzerstörbare Wirk-
lichkeiten Die Erlösungstat Christi ist
auf verklärte Weise eine ewig aktuelle
Wirklichkeit, wie der Hebräerbrief wie-
derholt ausführt» L
Von da her ist es möglich, in der Anamne-
se das Präsens anzuwenden. Das kann
nicht falsch verstanden werden, etwa in
dem Sinn, dass es eine Wiederholung des
einmal Geschehenen wäre. Die einmalige
Hingabetat Jesu ist vorher ausdrücklich
erwähnt. Diese Opfertat Christi, auf die
der Vater herabschauen soll, ist gegen-
wärtig in seiner ewigen Wirklichkeit.
3. In einer der kritischsten Besprechun-
gen des Hochgebetes schreibt zum Obla-
tionsteil der Anamnese ein Fachmann: «In
dieser mit der Opferterminologie eher
zurückhaltend umgehenden Formulie-
rung kommt dennoch der Sinn des eu-
charistischen Opfers klar zum Vorschein:
Hineiingegeben in die Hingäbetat Christi,
vereint mit dessen mittlerischer Fürspra-
Che, bringt sich 'die Kirche dem Vater dar
in einem Akt letzter Anbetung und voll-
endeter Heiligung.» -

4. Es spricht wohl kaum gegen den neuen
Kanon, dass die Formulierung des Hoch-
gebetes «absolut neu» ist. Es war ja ge-
radezu Absicht, im Synode-Hochgebet
neue Aussagen und neue Formulierun-
gen anzubieten. Deshalb kann eine Zu-
sammenstellung aus den anderen vier
Hochgebeten nicht als Beweis angeführt
werden, ganz abgesehen davon, dass das
4. Hochgebet die Thesen Maiers nicht zu
stützen vermag. Oder dann müssen als

Gegenbeweis auCh die kürzlich von Rom
veröffentlichten neuen Hochgebete ange-

Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

Deutschschweizerische Katechetische
Arbeitsstelle

Im September 1973 hat die Interdiozesame
KateOhetisohe Kommission (IKK) den
Antrag zur Errichtung einer Deutsch-
schweizerischen Katechetischen Arbeits-
stelle gestellt. Die Pastoralplanungskom-
mission der Schweizer Bischofs'konferenz
hat diesen Antrag 'geprüft und positiv 'be-

urteilt. Darauf haben die DeutsChsChwei-
zerisChe Ordinarienkonferenz, das Fa-
stenopfer der Schweizer Katholiken, und
die Römii'soh-Katholiscbe Zentrallkonfe-
reoz der Schweiz den Antrag der IKK
gutgeheissen, und sie haben die Arbeits-
stelle mit Sitz in Luzern errichtet.
Der Arbeitsbereich dieser neuen kateChe-
tischen Stelle wird von der IKK um-

führt werden. Im ersten dieser Hochge-
bete für das Heilige Jahr lautet der in
Frage stehende Teil: «Offerimus tibi,
Deus, qui es fidelis et verus, 'hostiam quae
hominibus gratiam tuam conciliât.» Aber
auch im reichen Schatz alter Anaphoren
der verschiedensten Riten kann man auf
die präsentische Form stossen ».

5. Wegen der Rechtgläubigkeit kann der
Einsender und können die Leser unbe-
sorgt sein. Die Glaubenskongregation in
Rom hat den Text «auf Herz und Nieren»
geprüft und tatsächlich drei Änderungen
verlangt. Am Gedächtnischarakter des

Opfermahles hat sie aber keinen Anstoss
genommen. Warum also päpstlicher sein
wollen als der Papst?
6. Vollständigkeitshalber sei noch er-
wähnt, dass auch in der französischen
und italienischen Textfassung die präsen-
tische Wendung gebraucht wird: Jésus

qui se donne... nous ouvre le chemin...;
Cristo che si dona âpre a noi il cam-
mino
Bei dieser Gelegenheit sei — unabhängig
von der konkreten Einsendung — noch
ein Hinweis gestattet: Es wird gelegen!-
lieh bemerkt, die Geistlichen seien über
das neue Hochgehet nicht informiert wor-
den. Man hätte erklären sollen — so
heisst es —, warum das Format des Fas-
zikels nicht mit dem der Studientexte
übereinstimmt, warum die vier Fassungen
identische Teile aufweisen usw. Darauf
gibt es eine klare Antwort. In zwei aus-
führlichen Artikeln hat die SKZ recbtzei-
tig auf die Vorgeschichte, Struktur und
den Inhält der neuen Texte aufmerksam
gemacht und in einem übersichtlichen
Schema die wesentlichen Aussagen zu-
sammengefasst h JFa/ter von Anr

schrieben, der diese Arbeitsstelle unterge-
ordnet ist. Die vordringlichen Aufgaben
werden sein:

Mitarbeit bei der Einführung des neuen
Kätechetiischen Rahmenplanes ;

Erarbeiten und Beurteilen von kateche-
tischen Lehrmitteln;
Weiterentwickeln der Unterlagen vom
CE 72;
Mithilfe bei der katechetisChen Fortbil-
dung;
Koordination der Arbeit der verschiede-
nen diözesanen und regionalen kateche-
tischen Stellen;
Zusammenarbeit mit anderen schweize-
risohen Arbeitsstellen wie zum Beispiel
Liturgisches Institut, Bibelpastorale Ar-
beitsstelle;
Kontakte und Erfahrungsaustausch mit
den anderen Kirchen und mit dem Aus-
land.

156



Für diese anspruchsvolle Arbeit sucht die
IKK eine geeignete Person, die sowohl
mit den katechetischen Problemen ver-
traut wie auch in administrativen Arbeiten
bewandert ist. Interessenten sollen sich
bis 30. April 1975 schriftlich beim Präsi-
denten der IKK, P/urrer Dr. Poèm Füg-
/w/er, P/o/öe/uVraMe 28, 4057 B<we/, mit
Angabe der Ausbildung, der bisherigen
Tätigkeit und entsprechenden Zeugnissen
melden. Der definitive Arbeitsbeginn ist
auf spätestens 1. Oktober 1975 vorgese-
hen.
Wahlinstanz für den Leiter der Arbeits-
stelle ist gemäss IKK-Statut die Deutsch-
schweizerische Ordinarienkonferenz.

Bistum Basel

Eine Voranzeige für die Mitglieder der
Kirchenbauhilfe des Bistums Basel

Der Vorstand der «Kirchenbauhilfe des

Bistums Basel» 'hat die ordentliche Jahres-
Versammlung auf Dienstag, den 8. April
1975, vorgesehen. Wir bitten die kantona-
len Vertreter der RBH, sich den Dienis-

tag nach dem weissen Sonntag für diese

Versammlung frei zu halten. Wir dürfen
heute schon, auch für eine weitere Öffent-
lidhkeit, bekannt geben, dass wiederum
eine Viertellmillion Franken zur Vertei-
lung zur Verfügung steht und dass die
Tatsache, dass rechtzeitig 40 Subventions-
gesuche eingegangen sind, beweist, dass
die RBH auch'heute noch aktuell ist. Vor-
erst können die kantonal-kirchlichen Gre-
mien zu den Gesuchen Stellung nehmen,
darüber entscheiden wird endgültig die
Jahresversammlung. Persönliche Einla-
düngen mit den nötigen Unterlagen wer-
den rechtzeitig erfolgen.

Der Fon/cmr/ der KBP/
des B/s/m/ws Bo.se/

Im Herrn verschieden

Ado// Greèer, AP/ssronor, Norgn/nco
(Argewr/w'enJ

Adolf Greher wurde am 2. März 1920
in ButtNholz geboren und am 1. Juli 1947
in Solotlhurn zum Priester geweiht. Er
wirkte zunächst als Vikar in Liestal
(1947—48) und Schüpfheim (1948—50)
und zog sodann als Missionar nach Ar-
gentinien, wo er sich in der Diözese
Viedma inkardinieren Hess (1956). Er war
in den 25 Jahren seines missionarischen
Wirkens namentlich in der Provinz Rio
Negro tätig. Er starb am 7. Februar 1975
und wurde in Argentinien beerdigt.

A/Pert PTe/ngo/rne/', FPreoüomPe/r,
7/oc/ïdor/

Albert Weingartner wurde am 8. April
1898 in Horw geboren und am 15. Juli

1923 in Luzern zum Priester geweiht.
Sein Wirken begann er als Vi'kar in Bern
(1923—27) und als Pfarrektor von De-
rendingen (1927—29). Den grössten An-
teil seiner Kräfte schenkte er als Pfarrer
der Pfarrei Biberist (1929—67). Im Jahr
1967 zog er sich als Frü'hmesser nach
Hochdorf zurück. Im gleichen Jahr wurde
er zum Ehrendom'herrn des Bistums Basel
ernannt. Er starb am 13. Februar 1975
und wurde am 17. Februar 1975 in Hoch-
dorf beerdigt.

Pou/ GnoV/mger, Pes/gnop Bo//w;7

Paul Gnädinger wurde am 7. Mai 1905
in Singen geboren und am 5. Juli 1931
in Solotlhurn zum Priester geweiht. Er
wirkte als Vikar in Biberist (1931—33),
Büron (1933—35), Hasle (1943—48) und
Ballwil (1948—74) sowie als Pfarrer in
Oeschgen (1935—43). Im lahre 1974 trat
er in den Ruhestand, den er in Ballwil
verbrachte. Er starb am 17. Februar 1975
und wurde am 20. Februar 1975 in Ball-
wil beerdigt.

Bistum Chur

Ernennung

Paid Dep/ozes, bisher Pfarrer in Ben-
dem, wurde am 26. Februar 1975 zum
Pfarrer in Eschen ernannt.

Stellenausschreibungen

Die Pfarrstelle Bendenz (FL) wird zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Inter-
essenten wollen sich bis zum 20. März
1975 melden bei der Personalkommis-
S'ion des Bistums Chur, Hof 19, 7000 Chur.

Infolge Demission von P. Paul Antha-
matten wird die Kaplaneisteile ßo/zers
(FL) zur Wiederbesetzung ausgeschrie-
ben. Interessenten wollen sich bis zum
20. März 1975 melden bei der Personal-

Hinweise

Liga des heiligen Petrus Kanisius

Unter dem Namen «Liga des heiligen
Petrus Kaniisius» wurde kürzlich in Frei-
bürg eine Vereinigung mit Sitz in Bulle
gegründet. Die Kongregation der Kani-
siusschwestern und das Kanisiuswerk er-
Mären, dass sie mit dieser Vereinigung
nichts gemeinsam haben.

Reisedokumentation «Hellas»

Im Anschluss an die «Colloques de Rho-
des» und in Zusammenarbeit mit der grie-

kommission des Bistums Chur, Hof 19,
7000 Chur.

Personalverzeichnis 1975

Das Personalverzeic'hnis 1975 ist erschie-
nen und wurde den Bestellern zugesandt.
Solange Vorrat kann es zum Preis von
Fr. 12.— bei der Bisdhöflichen Kanzlei,
Hof 19, 7000 Chur, 'bezogen werden.

Bistum St. Gallen

Domdekan Karl Büchel tritt in den Ruhe-
stand

Domdekan und Generalvikar Karl Bü-
che! hat dem Bischof seine Resignation
eingereicht, um in den wohlverdienten
Ruhestand zu treten. Der Résignât steht
im achzigsten Lebensjahr. Er hat das Amt
des Vorstehers des Domkapitels (Dom-
dekan) und des Stellvertreters des Bi-
sc'hofs (Generalvikar) seit 1956 verwaltet,
nachdem er vorher während 17 Jähren das
Priesterseminar Sankt Georgen als Re-

gens geleitet hatte. Die Diözese St. Gallen
ist ihm zu grossem Dank verpflichtet, hat
er doch Zeit seines Lebens zuerst in der
Seelsorge und hernach in der Bistums-
Verwaltung mit grosser Sachkenntnis und
Klugheit alle seine Kräfte in den Dienst
der Diözese des hl. Gallus gestellt. Wir
wünschen ihm ein recht langes otlum cum
dignitate.

Bistum Sitten

Ernennung

Der Bischof von Sitten hat Herrn Pfarrer
Dr. Peo«-P.o«/s 67o//e/ zum Präsidenten
der Oberwalhser Bibelkommission er-
nannt. Pfarrer Stoffe'l tritt in diesem Am-
te die Nachfolge des zurückgetretenen
Herrn Prof. Dr. Hermann Josef Venetz
an.

dhischen Pastorälkommission für Touriis-
mus haben wir soeben eine Reisedoku-
mentation zusammengestellt: P/e/Zos.

Sie will bei der Vorbereitung und frucht-
baren Durchführung einer Griechenland-
reise helfen, vor allem auch bei Fahrten
und Gruppen reisen, die auch dem ohrist-
liehen Griechenland begegnen möchten.

Die Mappe umfassit:

A) Faltblatt mit Angabe aller katholischen
Gemeinden und Kirchen und Plan der
Gottesdienste in ganz Griechenland;
B) Adressenliste der Mitglieder der grie-
cbischen Kommission, die gerne den Grie-
chenlandreisenden bdhilfliöh sind;

157



C) Faszikel: das antike Griechenland;

D) Faszikel: das christliche Hellas (apo-
stolisch, byzantinisch .);

E) Faszikel: Reise inis moderne Griechen-
land ;

D) Faszikel: als Beispiel einer konkreten
Dokumentation: ORBIS-Refeen «auf den
Spuren des Apostels Paulus»;

F) Aktuelle Beilagen und Prospekte.

A) und B) können wir gratis zur Ver-
fügung stellen, die ganze Mappe können
Sie bei uns beziehen für Fr. 5.—.

Gerne möchten wir noch folgende Anlie-
gen der griechischen Pastoral-Kommis-
sion bekanntgeben:

1. Priester, die heute redht zahlreich nach
Griechenland reisen, möchten sidh auf
die Sonntage hin bei einem Mitbruder
melden, um bei den mehrsprachigen Tou-
ristengottesdiensten mithelfen zu können.
Sie leisten so auch den oft sehr isolierten
griechischen Pfarrern einen Dienst der
Kameradschaft und Ermutigung und er-
fahren selber eine rührende Gastfreund-
sdhaft.

2. Laie« kann man durch die Gottesdienst-
blatter auf die vielen Gelegenheiten auf-
mefksam madhen und ermuntern, wenn
nötig eine Lesung in ihrer Sprache zu
übernehmen. Die griechischen Priester
sprechen gut französisch und italienisch,
aber selten deutsch. Die meisten Gäste
sind aber aus dem deutsch-holländischen
Sprachgebiet.

3. Reisegruppe« mit oder ohne Priester
mögen sidh mit der griechischen Kom-
mission in Verbindung setzen, um deren
Dienstleistungen zu erhalten.
Die Dokumentation ist erhältlich bei der
Kathdlisdhen Kommission «Kirche im
Tourismus», Andreas Marzohl, Franzis-
kanerplatz 14, 6003 Luzern.

Kurse und Tagungen

Theologische Hochschule Chur. Öffent-
liehe Veranstaltungen von Prof. Dr. Mar-
grit Erni

m P/flrre/ «nd
Reg/on (Semznarj
Montag, 14.00—15.40 Uhr: 14., 21. und 28.
April, 5. Mai 1975 (Seminarienraum) fürSeel-
sorger, Pfarreiräte und Mitarbeiter der Er-
wachsenenbildung in der Pfarrei:
Verbale und nonverbale Methoden. Aufstel-
len von Bildungsprogrammen. Themen wie:

Religiöse Krise, brennende Fragen des Laien
heute, neue Möglichkeiten (unter Zuzug von
Fachtheologen), Hinweise auf Hilfsmittel,
Filme, Kataloge, Arbeitsstellen.

Re/(g/o«rp.syc/!oWgwc/ze Fragen (SpezW/vor-
/esnng)
Montag, 14.00—15.40 Uhr: 26. Mai, 2., 9.
und 16. Juni 1975: Von der Erfahrung des
Heiligen — Stufen religiöser Erfahrung aus
der Sicht der Völkerkunde — Vom neuroti-
sierten Gottesbild — Religionskritik von sei-
ten der Tiefenpsychologie.

Die musikalische Gestaltung der Euchari-
stiefeier

Osterkurs 1975 der Akademie für Schul- und
Kirchenmusik, Luzern.
Leitung: Dr. Hansjörg Auf der Maur; Ernst
Pfiffner; Stephan Simeon.

Datum: 1.—3. April 1975

Ort: Akademie
/4/ittteWungen: Sekretariat der Akademie,
Obergrundstrasse 13, 6003 Luzern, Telefon
041 - 23 43 26.

Pfarrer-Skirennen in Sörenberg

Die Altwaldstättia führt am Montag, 10.

März, nachmittags 14.00 Uhr auf der «Ross-
weid» (Skilift Sörenberg) das traditionelle
Skirennen durch, zu dem Pfarrer und Vikare,
aber auch Patres und Laientheologen einge-
laden sind. Keine Startkosten. Erstmals kann
ein Wandercup gewonnen werden. Zudem
erhalten alle Teilnehmer eine Auszeichnung.

Grundausbildung für nebenamtliche
Sakristane

Der Schweizerische Sakristanenverband
möchte nebenamtlichen Sakristanen in eige-
nen Kursen eine gediegene Grundausbildung
vermitteln:
/«tens/v/furs für nebenamtliche Sakristane,
welche wenigstens fünf Jahre in der Praxis
standen vom 2. März (abends) bis 8. März,
im Bildungshaus Mattle, Morschach.
Nähere Auskunft: Schweizer Sakristanen-
schule, 9107 Schwägalp, Tel. 071 - 58 15 48.

Schöpferisches Gestalten von zwischen-
menschlicher Kommunikation

Das Schweizerische Soziale Seminar (SSS)
führt vom 12. bis 16. Mai 1975 in Einsiedeln
einen Wochenkurs über ausgewählte Fra-
gen der Sozialpsychologie und Soziologie
durch. Dieses Seminar, das für alle offen-
steht, die mit oder in Gruppen arbeiten oder
ihre sozialen Beziehungen überdenken möch-
ten, wird geleitet von Rannes Sc/meWer, dipl.
Psychologe, Zürich, und Dr. A/iracW Wa/z,
Soziologe, Dornach.

Auskunft und Anmeldescheine beim SSS,
Hirschengraben 13, 6002 Luzern, Telefon
041 - 23 50 55.

Anmeldeschluss ist am 10. März 1975.

Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Walter von Arx, Leiter des Liturgischen
Instituts, Gartenstrasse 36, 8002 Zürich

Dr. Robert Füglister, Pfarrer, Holbeinstras-
se 28, 4051 Basel

Josef Gemperle, Arbeitsstelle für Radio und
Fernsehen, Hottingerstrasse 30, 8032 Zürich
Gustav Kalt, Professor, Himmelrichstrasse 1,
6003 Luzern

Dr. Magnus Löhrer OSB, Direktor der Pau-
lus-Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38,
8053 Zürich

Franz Maier SJ, Pfarramt, 4614 Hägendorf

Schweizerische Kirchenzeitung
Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion

ffaup/rat/aLor
Dr. Rolf Weibel, Frankenstrasse 9. Brief-
adresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22

Mzï/WaUora«
Dr. Karl Schuler, Bischofsvikar, Hof 19,
7000 Chur, Telefon 081 - 22 23 12

Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 81 06

Verlag
Raeber AG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22 / 3 / 4

Annoncenannahme

Orell Füssli Werbe AG, Postfach 1122,
6002 Luzern, Telefon 041 - 24 22 77

4i)0«ncmc/tte

Inland:
jährlich Fr. 52.—, halbjährlich Fr. 28.—
Ausland:
jährlich Fr. 62.—, halbjährlich Fr. 32.50

Einzelnummer Fr. 1.50.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr
Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Leobuchhandlung
Gallusstrasse 20, 9001 St. Gallen

Soeben erschienen

Stirnimann / Vischer

Papsttum und Petrusdienst

145 Seiten, Fr. 16.10

Der vorliegende Band enthält — neben dem Zürcher Vortrag

von Heinrich Stirnimann — Beiträge namhafter katholischer,

orthodoxer, altkatholischer und protestantischer Theologen

und Historiker zum Thema Petrusamt. Das Buch ist ein

grundlegendes Instrument ökumenischer Verständigung.

158



Orgelbau Ingeborg Hauser
8722 Kaltbrunn

Tel. 055-75 24 32

privat 055 - 86 31 74

Eugen Hauser

Erstklassige Neubauten, fachgemässe Orgelreparatu-
ren, Umbauten und Stimmungen (mit Garantie).

Kurze Lieferzeiten

Zu kaufen gesucht

Josefsstatue

Rauchfreie

Opferlichte
in roten oder farblosen Kunststoffbechern können
Sie jetzt vorteilhafter bei uns beziehen.
Keine fragwürdigen Kaufverpflichtungen.
Franko Station bereits ab 1000 Lichte.

Verlangen Sie Muster und Offerte!

HERZOG AG
6210 Sursee, Tel. 045 / 2110 38

Pfarrer sucht eine

Haushälterin

in ein guteingerichtetes Pfarr-

haus in schöner Gegend. Es ist

eine angenehme Stelle. Offerten

unter Chiffre 8773 Orell Füssli

Werbe AG, 6000 Luzern.

in Holz 70—100 cm., für Kapelle.

Chiffre 8758 an Orell Füssli Werbe
AG, 6000 Luzern.

Haushälterin sucht

Stelle
zu einem Geistlichen im Pfarrhaus
oder Kaplanei.

Offerten unter Chiffre 8759 an Orell
Füssli Werbe AG, 6000 Luzern.

Berücksichtigen Sie bitte unsere Inserenten, und be-

ziehen Sie sich bei allen Anfragen und Bestellungen

auf die Schweizerische Kirchenzeitung

Bei Ferien, Krankheit und beim

Fehlen des guten Geistes im

Hause übernehme ich

Aushilfe
ab April.

Telefon 041 -91 16 78

Wir suchen auf Herbst 1975 oder nach Vereinba-
rung vollamtlich in unser Arbeitsteam

Mitarbeiterin oder Mitarbeiter
Aufgabenbereich:
Nachschulische Jugendbildung, besonders Lei-
ter- und Leiterinnenschulung in Teamarbeit.
Mitarbeit in Planung und Durchführung von Be-
sinnungstagen, Schulendtagen, Liturgiegestal-
tung, Seminarien für Jugendfragen, Weekends
und Lager sowie Mithilfe in der Redaktion «team-
work», Werkheft für kirchliche Jugend- und Bil-
dungsarbeit.

Voraussetzungen:
Selbständiges, kreatives Arbeiten und Interesse
an der nachschulischen Jugendseelsorge wären
ideale Voraussetzungen für diese anspruchsvolle
und vielseitige Tätigkeit.
Grossen Wert legen wir auf gute Teamfähigkeit.
Wir bieten zeitgemässes Gehalt mit Sozialleistun-
gen sowie gutes Arbeitsklima.

Auskunft:
Arbeitsstelle Jugend + Bildungsdienst
(Kongregations-Sekretariat) Auf der Mauer 13,

Oswald Krienbühl, Leiter der Arbeitsstelle
Postfach 159, 8025 Zürich 25, Tel. 01 - 34 86 00).

Bei der römisch-katholischen Kirchgemeinde
Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76

(August 1975), nach Möglichkeit früher, die Stelle

eines

Rektors / Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
liehen oder weltlichen Standes, der nebst einem

halben Pensum Religionsunterricht Freude hat,

an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei

zeitgemässen Anstellungsbedingungen eine

dankbare Aufgabe.

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-

techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Auskunft erteilt Kommissionspräsident Dompfar-

rer Paul Carnot, Telefon 081 -22 20 76, oder das

Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

159



Künstlerische Gestaltung von Kirchenräumen
Beste Referenzen für stilgerechte Restaurationen
Feuervergoldung als Garant für höchste Lebensdauer
Anfertigung aller sakraler Geräte nach individuellen
Entwürfen: Gefässe / Leuchter / Tabernakel / Figu-
ren usw.

Kirchengoldschmiede
9500 Wil, Zürcherstr. 35

W. Cadonau + W. Okie
Telefon 073-22 37 15

Zu verkaufen

Notkirche

8913 Ottenbach, Tel. 01 - 99 71 75 — 6300 Zug, Tel. 042 - 21 77 66

Pilgerfahrten
1975
mit modernsten, vollklimatisierten
und mit Toilette ausgerüsteten Cars.
Die Fahrten werden von einer geistli-
chen Person begleitet.

Ars—Lourdes—Nevers
24. 4.— 1. 5. 9 Tage ab Fr. 510.—
3. 6.—10. 6. 8 Tage ab Fr. 460.—

10.10.-17.10. 8 Tage ab Fr. 460.—

Monserrat—Lourdes
31. 7.— 8. 8. 9 Tage ab IFr. 520.—

San Giovanni-Rolondo—Rom
(23. 9. Todestag von Pater Pio)
19. 9.-27. 9 9 Tage Fr. 610.—
Woche vom 23. 4.—1. 5. gilt in Lour-
des als offizielle Schweizer Pilger-
woche.

Heiliges Jahr 1975
Alle 25 Jahre findet das
Heilige Jahr statt. Besu-
chen Sie mit uns die reli-
giösen Grossveranstaltun-
gen in Rom:
Die Fahrten dauern 7 Tage,
mit Übernachtungen in
Siena, Rom und Florenz.
Pauschalpreis ab Fr. 459.—
inkl. Fahrt mit modernsten
Cars, Halbpension und
Stadtrundfahrten.
2. 3 — 8. 3. 18. 8.-24. 8.

21. 4.-27. 4. 28. 9— 4. 10.
17. 5.-23. 5. 13. 10.—19. 10.

14. 6.—20. 6. 15. 11.—£1. 11.
14. 7—20. 7.

Vom 27. 3.—31.3. (Ostern)
führen wir eine Rom-Fahrt
zu Fr. 300.—• durch.
In Anbetracht des grossen
Andranges bitten wir um
frühzeitige Reservation.

Für zusätzliche In- und Auslandreisen
verlangen Sie bitte unser Gesamtreiseprogramm!

180—200 Sitzplätze.
1963 erbaut. Frei nach Erstellung einer
neuen Kirche ca. Mitte 1976.

Interessenten melden sich bei: W. Eggenschwiler,
Sonnenberg, 5707 Seengen
(Beauftragter der Kirchgemeinde Meisterschwanden)

14 Stationenbilder
um 1830—1850.
115 cm hoch, 95 cm breit.

Verlangen Sie bitte Auskunft über
Telefon 062 - 71 34 23, von 8 bis 10

Uhr.

Max Walter, alte Kunst
Mümliswil SO

Zur Erstkommunion:
A.-M. Cocagnac

Was sagt uns die Bibel?
Ein Bildungsbuch für Kinder mit vie-
len farbigen Bildern von Jacques Le
Scanff. Aus dem Französischen von
Renate Krautmann. 96 Seiten,
Fr. 21.10.
Pater Cocagnac versteht es, in die-
sem Buch Kindern den Sinn der Bibel
echt und überzeugend nahe zu brin-
gen. Dabei kommt ihm seine Kunst,
die Dinge einfach zu sagen, ebenso
zu statten, wie die Kunst des Illustra-
tors, diese Dinge in ein einprägsames
farbiges Bild zu übersetzen. Davon
überzeugt jede Seite.

Zwei benachbarte Missionsstationen in Papua Neu-Guinea

möchten neben ihrer Buschkirche je eine

Glocke
im Durchmesser von ca. 40 bis 50 cm installieren.

Das Missionspersonal wäre dankbar, wenn irgendwo schon

gebrauchte Glocken in diesem Grössenmass nach verein-

bartem Preise zu erhalten wären.

Offerten unter Chiffre 8778 an Orell Füssli Werbe AG,

6000 Luzern oder Telefon 041 - 88 25 68.

TERLANER MESSWEIN FENDANT MESSWEIN SAN PEDRO

WEINKELLEREIEN
A.F.KOCH + CIE
5734 REINACH/AG

£5 064- 71 38 38

TERLANER MESSWEIN FENDANT MESSWEIN SAN PEDRO

Zu kaufen gesucht

schöne Kasel
(gotische Form), mit gold- oder sil-
berfarbiger Verzierung. Zu günstigem
Preis.
Offerten an: Katholisches Pfarramt,
3931 Lalden

Praxis
für Graphologie, psychologische

Beratung und Radiästhesie:

Charakteranalysen, Berufs- und

Partnergutachten, Vorträge über

Graphologie und Radiästhesie.

Joseph Seiler, Theologe, dipl.

Pädagoge und Berufsgrapho-

loge. Postfach 145, 3000 Bern 9,

Telefon 23 57 57.
Herder

160


	

