Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 143 (1975)
Heft: 9

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistiimer Basel,
Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

9/1975

Erscheint wochentlich

27. Februar 148. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Theologie — eine Gefahr fiir den Glauben ?

Die Frage, ob Theologie den Glauben
gefdhrde, wird hier in einem ganz be-
stimmten Sinn gestellt 1. Wer heute der
Theologie vorwirft, sie bedeute eine Ge-
fahr fiir den Glauben, meint mit diesem
Vorwurf nicht die Theologie der grossen,
von der Kirche anerkannten Theologen
der Vergangenheit. Er meint auch nicht
die Theologie 'der neuscholastischen
Handbiicher, die der Klerus vor Jahrzehn-
ten studiert hat, eine Theologie, die den
Laien zumeist verschlossen blieb, soweit
sie nicht als eine Art von gehobenem Ka-
techismuswissen weitergegeben wurde.
Der Vorwurf geht in den meisten Fillen
in die Richtung, dass man die konziliare
und vor allem die nachkonziliare Theo-
logie beschuldigt, sie verunsichere die
Glaubigen oder sie lasse es in wesentli-
chen Punkten an Rechtgldubigkeit fehlen.
Man muss nicht unbedingt Leser des
«Neuen Volkes» oder von «Timor Do-
mini» sein, um diesem Vorwurf zu begeg-
nen. Zu Recht oder zu Unrecht, mit oder
ohne Sachkenntnis sind nicht wenige in
der Kirche dariiber erbittert oder beun-
ruhigt, dass die Theologie, die dem Glau-
ben dienen sollte, eine Ursache der Ver-
wirrung der Glaubigen ist.

‘Vorbemerkungen

Bevor wir uns kritisch mit diesem Vor-
wurf auseinandersetzen, muss vor einer
Gefahr gewarnt werden: Mit Pauschal-
urteilen ist niemandem gedient. Wer die
Geschichte auch nur oberfldchlich kennt,
weiss, wie sich das Urteil iiber Theologen
wandeln kann. Thomas von Aquin, ge-
wiss ein unverddchtiger Zeuge, entging
1270 nur mit Miihe einer Verurteilung
durch den Bischof von Paris. Kardinal
Newman war Zeit seines Lebens manchen
scholatischen Theologen verdichtig. Ein
so christlicher und katholischer Denker

wie Maurice Blondel wurde anfangs die-
ses Jahrhunderts des Modernismus be-
zichtigt. Unter Pius XII. gab es Lehr- und
Schreibverbote fiir Theologen der damali-
gen «nouvelle théologie», die heute be-
reits als Kronzeugen der Orthodoxie zi-
tiert werden. Mit einem verallgemeinern-
den Urteil iiber die heutige Theologie
liegt man auf jeden Fall schief. Man
miisste dann jedenfalls von einzelnen
Theologien und einzelnen Theologen
sprechen, wobei jene die Beweislast ha-
ben, die diese Theologen auf die Anklage-
bank setzen. Pauschalurteile sind vor al-
lem deshalb fehl am Platz, weil sie keiner-
lei Differenzierung zwischen einzelnen
Positionen erlauben. Sie verunmoglichen
so jedes sachliche Gesprich und sie ha-
ben einen verhdngnisvollen Polarisie-
rungs- und Solidarisierungseffekt, indem
sie, wenfiger bei den Betroffenen als in
der Offentlichkeit, zu einer Frontbildung
pro oder contra fithren, die von der theo-
logischen Position als solcher her nicht
gegeben ist.

Grundsétzlich ist zu sagen: Man kann die
heutige Theologie weder generell verur-
teilen noch generell verteidigen. Um die
Frage genauer zu beantworten, miisste
man sich eigentlich mit verschiedenen
theologischen Positionen auseinanderset-
zen. Dies kann in einem kurzen Beitrag
unmdglich geschehen. Sinnvoller diirfte es
sein, eine grundsitzliche Uberlegung zum
Verhiltnis von Glaube und Theologie
vorzutragen. Durch eine solche Uberle-
gung werden zwar nicht schon einzelne
Fragen beantwortet. Es diirfte aber mog-
lich sein, einen Standort zu fixieren, von
dem her das Problem in der rechten Wei-
se angegangen werden kann. In einem
weiteren Schritt ist an zwei Problemkrei-
sen zu zeigen, wie sich die Theologie bei
aller Verschiedenheit im einzelnen zu be-

wegen hat, damit sie dem Anspruch, den
sie hat und der an sie als Glaubenswissen-
schaft zu stellen ist, gerecht wird.

I. Glaube und Theologie

Wie verhalten sich Glaube und Theologie
zueinander? Darauf dist zu ‘antworten:
Theologie versteht sich als Glaubenswis-
senschaft. Diese Aussage ist ndaher zu ver-
deutlichen.

Aus dem Inhalt

Theologie — eine Gefahr fiir den Glauben?

Wie die Theologie dem Anspruch, den sie
hat und der an sie zu stellen ist, gerecht
werden kann.

Der Abschluss des Verfahrens gegen Pro-
fessor Hans Kiing

I. Erkldrung der Kongregation fiir die Glau-
benslehre.

I1. Erklarung der Deutschen Bischofskonfe-
renz.

I1I. Verlautbarung der Schweizer Bischofs-
konferenz.

«Wenn schon geriithmt sein muss»
(2 Kor 12,1)

Jeden Sonntag 140 000 Horer

Einiges iiber die katholischen Radio-Predig-
ten.

Ein Pionier der Liturgiereform
Zum Tod von Josef Andreas Jungmann

Berichte

Moglichkeiten und Grenzen eines interkon-
fessionellen Religionsunterrichtes

Zum «Hochgebet Synode 72»
Amtlicher Teil

Hinweise
Reisedokumentation «Hellas»

145



Selbstverstandlich kann man das Wort
«Theologie» verschieden definieren. Der
Begriff «Theologie» wurde, vor allem im
Westen, erst spit als Fachausdruck ver-
wendet. Man hatte eine gewisse Scheu
vor ihm, weil auch die heidnischen Philo-
sophen den gleichen Begriff fiir ihre Spe-
kulationen iiber die ‘Gotter gebrauchten.
Es geht also nicht um das Wort, sondern
um die Sache, so wie man sie durch die
ganze ‘Geschichte der Kirche hindurch
gesehen hat. In diesem Sinn meint Theo-
logie ein tieferes Verstehen des Glau-
bens. Es geht in ihr jedenfalls darum, dass
ein gldubiger Mensch iiber seinen Glau-
ben nachdenkt. Was christliche Theologie
ist, kann nur von ihrem Gegenstand oder
von ihrer Sache her bestimmt werden.
Dieser Gegenstand oder diese Sache kann
theologisch  verschieden  ausgedriickt
werden, wobei hier die Frage offen blei-
ben mag, inwiefern diese verschiedenen
Bestimmungen unterschiedliche theologi-
sche Positionen implizieren. So kann man
zum Beispiel mit Karl Barth formulieren:
«Der Gegenstand evangelischer Theolo-
gie ist Gott in der Geschichte seiner Ta-
ten» 2; oder man kann mit Ebeling das
Wesen der Theologie dahingehend be-
schreiben, dass es in ihr um «das wissen-
schaftliche ~Zu-Sprache-Kommen des
Wortes ‘Gottes» gehe 3. Solchen Bestim-
mungen ist bei aller Verschiedenheit des
Standpunktes dies gemeinsam, dass der
Zugang zur Sache, die die Theologie zu
explizieren hat, der ‘Glaube ist.

Die Sache der Theologie

Theologie als Nachdenken iiber den Glau-
ben, als Verstehen des Glaubens (intel-
lectus fidei, fides quaerens intellectum)
kann auf verschiedener Ebene und in ver-
schiedener Intensitit geschehen. Man
kann von einer Theologie des Paulus spre-
chen, insofern Paulus versucht, in einer
bestimmten Begrifflichkeit auszusagen,
was Jesus Christus fiir thn bedeutet. In
diesem Sinn findet man bei Paulus eine
Theologie von ungeheurer Tiefe, zu der
immer wieder zuriickzukehren ist. Aber
man kann selbstverstindlich nicht sagen,
dass es bei Paulus so etwas wie eine Glau-
benswissenschaft im mittelalterlichen
oder neuzeitlichen Sinne gibt. Auch der
einzelne Christ hat ein vorwissenschaft-
liches Verstehen des ‘Glaubens. Er denkt

t Die folgenden Ausfiihrungen wurden als
Vortrag im Rahmen einer Tagung «Wohin
steuert die Kirche?» am 13. Januar 1975 in
der Paulus-Akademie gehalten. Sie sind im
Rahmen der Zielsetzung dieser Tagung zu
sehen, auf der es darum ging, einem wei-
teren Publikum einige Aufgaben und
Schwierigkeiten der heutigen Theologie
verstandlich zu machen, um auf diesem
Weg Missverstindnisse auszuraumen und
pauschale Vorurteile gegen die heutige
Theologie abzubauen.

2 K. Barth, Einfiihrung in die evangelische
Theologie 15.

3 G. Ebeling, Wort und Glaube I, 456.

146

den Glauben und er macht sich Gedan-
ken iiber den ‘Glauben, auch wenn er kei-
ne Theologie studiert hat. Auf der Ebene
des Lebensvollzugs und der Praxis des
Glaubens kann ein einfacher und theo-
logisch wenig gebildeter Christ ein tiefe-
res Glaubensverstandnis haben als man-
cher Theologe, der iiber den Glauben
viel mehr «weiss». Man kann solches Ver-
stehen, wenn man will, als «Theologie»
bezeichnen, aber sicher kann man auch
hier nicht von einer Glaubenswissenschaft
reden. Theologie als '‘Glaubenswissen-
schaft setzt zumindest voraus, dass
tiber den Glauben in einer bestimmten
methodischen Weise nachgedacht wird.
In diesem Sinn hat sich die Theologie im
Laufe der Zeit entwickelt, wobei der Wis-
senschaftsbegriff im strengen (aristoteli-
schen) Sinn erst in 'der Scholastik des 12.
und 13. Jahrhunderts entwickelt wurde.
Die Fragen, die hier auftauchen, konnen
im einzelnen nicht erortert werden. Schon
Thomas von Aquin hat das grundlegende
Problem gesehen, ob eine Glaubenswis-
senschaft iiberhaupt moglich ist. Beruht
der Glaube nicht auf einem Fiirwahrhal-
ten dessen, was man nicht sie¢ht? Und be-
deutet Wissenschaft nicht Einsicht? Wie
kann man einsehen, was man nicht sieht
und versteht? Ist Glaubenswissenschaft
nicht ein holzernes Eisen? Heute stellen
sich, denkt man etwa an den Wissen-
schaftsbegriff der Naturwissenschaft oder
der verschiedenen Geisteswissenschaften,
noch ganz andere Fragen, die aber doch
im Rahmen der von Thomas anvisierten
Aporie einer Glaubenswissenschaft blei-
ben. Eine konkrete Zuspitzung erfihrt das
Problem, wenn nach der Stellung der
Theologie im Rahmen der Fakultdten ei-
ner Universitdt gefragt wird. Wie immer
man diese Probleme zu 16sen versuchen
mag, darf eine Losung nicht um den Preis
der Aufgabe des Selbstverstandnisses der
Theologie erkauft werden. Und dieses
Selbstverstindnis wird dadurch chrakte-
risiert, dass sich Theologie als Glaubens-
wissenschaft versteht.

Der Anspruch der Sache

Theologie als Glaubenswissenschaft be-
inhaltet, dass der Glaube eine notwendige
Voraussetzung der Theologie ist. Dort wo
der Glaube fehit, entschwindet der Theo-
logie ihr Gegenstand. Ein Christ kann
zum Beispiel den Islam oder den Bud-
dhismus (in einer methodischen Abstrak-
tion auch die christliche Religion) studie-
ren, Zusammenhange wissenschaftlich er-
ortern und so auf diese oder jene Weise
Religionswissenschaft betreiben. Er wird
deshalb nicht zum Mohammedaner oder
zum Buddhisten, auch wenn er sich in
diesen Religionen noch so sehr auskennt.
Das gleiche kann ein Unglaubiger, ein
erklarter Atheist mit der Heiligen Schrift,
mit den Lehren der Kirche tun. Der Her-
ausgeber des «Spiegels» kann ein Buch

iber Jesus schreiben und niemand kann
ihm dieses Recht streitig machen. Aber
deshalb betreibt er noch keine Theologie
oder Christologie. Christliche Theologie
steht und fallt damit, dass sie den christ-
lichen Glauben zur Voraussetzung hat,
dass hier ein gldubiger Mensch iiber sei-
nen Glauben nachdenkt.

Theologie bedeutet so aber auch, dass
iiber den Glauben nachgedacht wird, und
von einer wissenschaftlichen Theologie
kann man erst dann sprechen, wenn die-
ses Nachdenken in einer bestimmten me-
thodischen Weise geschieht, wenn die
Fragen aufgegriffen werden, die der
Glaube hat und die sich dem Glauben
stellen. So haben die Kirchenviter ver-
sucht, den Glauben im Kontext threr Zeit
mit Hilfe der griechischen Philosophie
und im Bezug auf die damit verbundenen
Fragen zu denken und zu explizieren. So
hat es Thomas von Aquin gehalten, als er
im 13. Jh. den Glauben mit den Metho-
den, die damals zur Verfiigung standen,
und das heisst mit Hilfe vor allem der ari-
stotelischen Philosophie, formuliert hat.
Nicht anders verhilt es sich heute: Theo-
logie wird ihrer Aufgabe als Glaubens-
wissenschaft nur dann gerecht, wenn sie
sich bemiiht, den Glauben im Horizont
der Fragen zu denken, die sich dem Chri-
sten heute stellen, mit Hilfe der Metho-
den, iiber 'die wir heute verfiigen.

Damit ist ein Ausgangspunkt fiir das The-
ma gewonnen, das uns hier beschaftigt.
Wann wird die Theologie ihrer Aufgabe
untreu? Sie wird ihrer Aufgabe jeden-
fialls dann untreu, wenn sie vergisst, dass
sie Glaubenswissenschaft ist, wenn sie die
Bindung an den Glauben, der ein Glaube
in der Kirche ist, aufgibt. Dies muss im
einzelnen noch ndher verdeutlicht wer-
den. Sehr allgemein kann aber jetzt schon
gesagt werden: Dort wo etwa die Heilige
Schrift nicht als wegweisend fiir das Glau-
bensverstdndnis anerkannt wird oder dort
wo mit dem Dogma der Kirche in willkiir-
licher Weise umgegangen wird, wird die
Theologie ihrer Aufgabe als Glaubens-
wissenschaft nicht gerecht. Die Theologie
verpasst ihre Aufgabe aber auch dann,
wenn sie die Herausforderung des heuti-
gen Denkens nicht annimmt, wenn sie
einfach mit den Antworten von gestern
die Fragen von heute beantworten will.
Glaube und Denken existieren nicht in
zwei verschiedenen Schubladen. Es st
nicht nur das Recht, sondern es ist auch
die Pflicht eines Theologen von heute,
dass er die Herausforderung des heutigen
Denkens annimmt nicht anders, als dies
etwa Thomas von Aquin zu seiner Zeit
getan hat. Darin liegt gewiss ein Risiko.
Aber dieses Risiko ist unvermeidlich und
es muss auch um des Glaubens willen
getragen werden. Kritik an ider Theologie
ist notwendig, aber wer kritisiert, sollte
sich fragen, ob er sich auch um ein brii-
derliches Verstindnis fiir jene Theologen



bemiiht, die sich redlich bemiihen, die
Herausforderung des heutigen Denkens
fiir den Glauben anzunehmen.

II. Verdeutlichung der Aufgabe der heu-
tigen Theologie an zwei Problemkreisen

Bekanntlich steckt der Teufel im Detail.
Auch wer mit der grundsitzlichen Ver-
hiltnisbestimmung von Glaube und Theo-
logie einiggeht, kann immer noch und
vielleicht erst recht zuriickfragen: Be-
treiben manche heutigen Theologen nicht
doch einen Ausverkauf des Glaubens, in-
dem sie einzelne Dogmen bestreiten oder
in Frage stellen? Wir konnen hier wieder-
um nicht Einzelfragen diskutieren, son-
dern nur versuchen, die Aufgabe und die
Schwierigkeiten heutiger Theologie an
zwei Problemkreisen etwas zu verdeutli-
chen, weil die gestellte Frage im einzel-
nen erst von diesen Voraussetzungen her
diskutiert werden kann.

1. Theologie, Schrift, Lehramt

Soviel diirfte deutlich sein: Wenn Theo-
logie Glaubenswissenschaft ist, kann sie
ihre Aussagen nicht in einer Art von theo-
logischem Freihandzeichnen entwerfen.
Theologie als Glaubenswissenschaft steht
in einer bestimmten Bindung und sie hat
die ihr eigene Freiheit gerade so, dass sie
sich von ihrem Gegenstand her bestim-
men ldsst. Nach Paulus kommt der Glau-
be vom Horen und das bedeutet fiir die
Theologie, dass sie auf ein bestimmtes
Zeugnis verwiesen ist: auf das in der
Schrift verbiirgte Zeugnis der Erstzeugen
und auf das durch die Tradition der Kir-
che vermittelte Zeugnis der Zweitzeugen,
zu dem nach katholischer Auffassung vor
allem die Zeugnisse des kirchlichen Lehr-
amtes, die Dogmen der Kirche, die Litur-
gie usw. gehdren. In der Theologie geht
es nur dann mit rechten Dingen zu, wenn
dieses Zeugnis ernst genommen wird. Ge-
rade hier zeigen sich aber sehr verwickelte
Probleme, die man sehen muss, wenn man
die Aufgabe der heutigen Theologie ver-
stehen will.
Eine Hauptschwierigkeit vieler Christen
von heute liegt darin, dass sie eine ganz
statische und ungeschichtliche Sicht der
verschiedenen Glaubensaussagen haben,
die ihnen den Zugang zu den berechtig-
ten Fragen der heutigen Theologie ver-
- sperrt. Sie verstehen bzw. missverstehen
den Glauben als ein Gefiige von mehr
oder weniger gleichbleibenden Sitzen, die
alle in gleicher Weise festzuhalten sind,
denn, so sagt man, wenn ein Satz bestrit-
ten wird, wird im Prinzip der ganze Glau-
be aufgegeben. Das statische Glaubens-
gebdude umfasst die Dogmen der Kirche:
Gott, Dreifaltigkeit, Schopfung, Engel,
Teufel, Erbsiinde, Christus als wahren
Menschen, die heiligmachende Gnade, die
sieben Sakramente, den pépstlichen Pri-

mat usw. Es schliesst auch bestimmte sitt-
liche Wahrheiten ein, vom Gebot «Du
sollst nicht téten» bis zum Verbot be-
stimmter Methoden der Empfiangnisver-
hiitung. Und nun wird einzelnen Vertre-
tern der heutigen Theologie vorgeworfen,
dass sie bestimmte Glaubenswahrheiten
leugnen oder uminterpretieren.

Dazu sind einige grundsitzliche Bemer-
kungen zu machen:

a) Wenn die Geschichtlichkeit der Offen-
barung und die Ergebnisse der wissen-
schaftlichen Exegese ernst genommen
werden, zeigt sich, dass schon in der Hei-
ligen Schrift unbeschadet ihrer Einheit
ein vielfdltiges Zeugnis des Glaubens zu
finden ist. Die eine Wirklichkeit der Of-
fenbarung wird durch verschiedene Stim-
men bezeugt, die auf die gleiche Sache
hinweisen, sie aber in verschiedener Wei-
se, in verschiedenen Theologien zum Aus-
druck bringen. Man kann nun die Ge-
schichte des Glaubens in der Kirche als
eine Geschichte der Rezeption dieses bi-
blischen Zeugnisses sehen. Gerade so
kann man beobachten, dass nicht alle
Aspekte dieses Zeugnisses im Lauf der
Geschichte im gleichen Masse tibernom-
men und ausgebildet wurden. Mitder Vor-
sicht, die bei einem Vergleich geboten ist,
kann man sagen: Wie es etwa in der Kunst
verschiedene Christusbilder gibt, so gibt
es auch verschiedene theologische Deu-
tungen des Christusereignisses und der
Person Jesu Christi, wobei nicht alle Mo-
mente des vielfdltigen ntl. Zeugnisses glei-
chermassen in die Lehrverkiindigung der
Kirche eingegangen sind, weil diese Ver-
kiindigung je nach der Zeitsituation, den
Hiresien usw. bestimmte Ziige hervor-
treten liess. In der heutigen Theologie
geht es jedenfalls auch darum, die Viel-
falt des urspriinglichen Zeugnisses wieder
neu zu entdecken, Uberwucherungen ab-
zubauen, Aspekte einzuholen, die in Ver-
gessenheit geraten sind oder nicht genii-
gend zum Zuge kamen. Darliber kann
nur der bekiimmert sein, der in einem
ungeschichtlichen Denken meint, das
kirchliche Dogma sei sozusagen die pho-
tographische Reproduktion des urspriing-
lichen und vollen biblischen Zeugnisses.

b) Die heutige Theologie hat im allge-
meinen ein tieferes Verstandnis fiir den
geschichtlichen Stellenwert der Dogmen
der Kirche. Wer eine auch nur blasse
Kenntnis der Dogmengeschichte hat,
weiss, dass die Dogmen alles andere als
vom Himmel gefallene Sidtze sind. Sie
sind in einer mithsamen Geschichte ge-
worden, sie haben als Sidtze des Lehr-
amtes ein sehr verschiedenes Gewicht, sie
sind oft verbunden mit zeitgebundenen
theologischen Meinungen, die oft erst
spater eliminiert werden. Gewiss bedeuten
die dogmatischen Sitze Wegmarkierun-
gen, die auch vom heutigen theologischen
Denken zu beachten sind. Aber mit der
bleibenden Verbindlichkeit solcher Weg-

markierungen muss man auch ihre Rela-
tivitdt sehen: Relativitat, weil diese Sitze
nicht die Fiille des Ursprungs ausschop-
fen, Relativitidt durch ein mehr oder weni-
ger grosses Verhaftetsein an zeitgebunde-
ne Denkvorstellungen, Relativitit auch
dadurch, dass die Geschichte weitergeht
und damit neue Perspektiven entstehen,
denen man mit der Wiederholung der
Sdtze von gestern nicht Rechnung trigt.
Was man manchen iibereifrigen Tra-
ditionalisten vorwerfen muss, ist ge-
rade dies, dass sie — darin manchen Pro-
gressisten verwandt! — die Geschichte
der Kirche zu wenig kennen und zu we-
nig ernst nehmen. Die niichterne Kennt-
nis der Dogmengeschichte kann in vicler
Hinsicht befreiend wirken.

¢) In der Konstitution iiber die gottliche
Offenbarung halt das II. Vatikanum fest,
dass das Leliramt nicht iiber dem Worte
Gottes steht, sondern ihm zu dienen hat
(Art. 10). Diese Aussage ist fiir die heutige
Theologie von grosser Tragweite. Es ist
in der Kirche nicht so, dass die Theologie
nur zu horen und 'das Lehramt nur zu
lehren hat. Vielmehr muss auch das Lehr-
amt auf das durch die Schrift bezeugte
Wort Gottes horen. Es muss nach dem
rechten Verstindnis suchen und es muss
sich auch vom Wort Gottes her knitisieren
lassen. Sicher kann die Theologie im ka-
tholischen Verstindnis nicht einfach vom
aktuellen Glaubensbewusstsein der Kir-
che, das immer auch durch das Lehramt
der Kirche mitbestimmt ist, abstrahieren.
Das Glaubensbewusstsein ider Kirche ist
ein Moment am sachgemassen Verstind-
nis der Schrift. Aber auf der andern Seite
ist es auch falsch, wenn man die Ver-
bindung von Schrift-Lehramt-Theologie
einfach so sieht, dass die Verbindung ex-
klusiv von oben nach unten geht, dass das
Lehramt sozusagen der Kanal ist, durch
den :das Wort der Schrift passiert. Wie
sollte die Schrift gegeniiber dem Lehramt
kritische Norm sein konnen, wenn nicht
gerade die Theologie auf diese Norm hin-
weist? Im iibrigen zeigt etwa die Ge-
schichte des 1I. Vatikanums, wie von der
Theologie her tiberholte lehramtliche Vor-
stellungen (zum Beispiel beziiglich der
Religionsfreiheit oder des Verhiltnisses
von Schrift und Tradition) korrigiert wur-
den. Lehramt und Schrift sind wechsel-
seitig aufeinander bezogen und beide ha-
ben sich am Wort Gottes, wie es in der
Schrift bezeugt ist, zu orientieren. Diese
notgedrungen summarischen Andeutun-
gen zeigen dies: Wenn die Geschichtlich-
keit der Offenbarung und ihrer Uberlie-
ferung ernst genommen wird und wenn
man das Wechselspiel von Lehramt und
Theologie im Bezug auf die Schrift rich-
tig sieht, entfallen sehr viele Einwinde
gegen die heutige Theologie, weil diese
Einwidnde zu einem nicht geringen Teil
darauf basieren, dass sie ein ungeschicht-
liches und statisches Verstindnis des

147



Glaubens als eines Systems von unver-
anderlichen Glaubenssitzen voraussetzen.
Genau diese Voraussetzung ist aber zu
kritisieren.

2. Die Notwendigkeit einer Ubersetzung
der Glaubensbotschaft

Die Aufgabe einer Ubersetzung der Glau-
bensbotschaft ist so alt wie die Botschaft
des Glaubens. Schon innerhalb des Neuen
Testaments gibt es eine Ubersetzung fiir
die Christen aus dem Heidentum, die die
Botschaft mit anderen Voraussetzungen
horten als die Judenchristen. Die ganze
Theologie der Kirchenviterist ein Versuch
einer solchen Ubersetzung im neuen Kon-
text der griechisch-hellenistischen Kul-
tur. Die sprachliche Form der klassischen
christologischen und trinitarischen Dog-
men ist die Frucht dieses Ubersetzungs-
prozesses. Nicht anders war es im Mittel-
alter, wo 'der Glaube vor allem mit Hilfe
aristotelischer Denkkategorien formuliert
wurde. Man denke an die Formulierung
der Transsubstantiationslehre mit Hilfe
der Unterscheidung von Substanz und
Akzidentien. Diese Ubersetzung war eine
Hilfe fiir die Glaubigen 'der damaligen
Zeit: Sie konnten auf diese Weise den
Glauben und ‘das Denken, den Glauben
und das Weltbild zusammenbringen. Die
Frage ist nur, ob und wieweit diese Uber-
setzungen heute noch angemessen sind, ob
nicht die christliche Botschaft entspre-
chend den Voraussetzungen unseres heu-
tigen Denkens neu zu formulieren ist.
Unser heutiges Weltbild ist nicht mehr
das Weltbild der Schrift oder der mittel-
alterlichen Theologie. Unsere Sprache ist
nicht mehr einfach die Sprache des My-
thos, auch wenn wir deshalb den Reich-
tum der mythischen Redeweise, die nicht
ohne weiteres adiquat in die Sprache des
Logos zu iibersetzen ist, nicht iibersehen.
Fiir die Theologie als Glaubenswissen-
schaft stellt sich deshalb unabweislich die
Aufgabe einer Ubersetzung, einer Ent-
mythologisierung biblischer Aussagen und
einer Interpretation dogmatischer For-
meln. Dabei sind zwei Bedingungen ein-
zuhalten: 1. Eine Ubersetzung darf die
Sache nicht preisgeben oder verkiirzen,
die in einen neuen Kontext hineingetra-
gen werden soll. So kann man etwa die
Teufelsvorstellungen, soweit sie mit einem
tiberholten Weltbild zusammenhangen,
entmythologisieren. Aber man sehe zu,
dass man dabei die Realitdit des Bosen
nicht verharmlose, das sich nicht adaquat
auf die Siinde einzelner Personen zuriick-
fiihren ldsst. Man kann auch den Begriff
einer Erbslinde missverstindlich finden
und man kann zeigen, wie in ‘der Erb-
siindentheologie problematische biologi-
sche Vorstellungen mitschwingen. Aber
man sehe auch hier zu, dass man mit dem
ungliicklichen Begriff und den problema-
tischen Vorstellungen nicht die Sache eli-
miniere, die das Dogma von der Erb-

148

siinde letzlich anvisiert, die Vorgegeben-
heit einer Unheilssituation vor der freien
Entscheidung des Einzelnen, die zu den
konkreten Bedingungen eines menschii-
chen Daseins in der Welt gehort und aus
der der Mensch befreit werden muss. Man
kann allerlei Einwédnde gegen die Formel
von drei Personen in der Einheit der gott-
lichen Natur machen, weil wir heute ei-
nen anderen Personbegriff haben als die
Viter des 4. Jh. und weil im unterschwel-
ligen Denken die Gefahr eines Tritheis-
mus lauern konnte. Aber man sehe zu,
dass man idie im Trinitdtsdogma gemeinte
Sache nicht preisgebe, die besagt, dass
Gott der Vater sich uns in Jesus Christus
und in seinem Geiste schenkt, dass diese
Offenbarung etwas iiber Gott selber aus-
sagt, weil Gott sich selber so mitteilt.
Ubersetzung und Interpretation diirfen
die gemeinte Sache nicht verkiirzen. An-
dererseits ist die Ubersetzung aber auch
notwendig, damit die eine Sache des Evan-
geliums dem Menschen heute so gesagt
wird, dass sie bei ihm, in seinem Denken
auch wirklich ankommen kann. Ob die
Ubersetzung im einzelnen Fall richtig ge-
schieht, dariiber kann und muss gewiss
disputiert werden. Aber wer die Aufgabe
grundsétzlich bestreitet oder nicht sieht,
wird dem Anspruch der Theologie als
Glaubenswissenschaft nicht gerecht: nicht
dem Anspruch der Wissenschaft, weil er
die berechtigten Fragen des Denkens un-
terdriickt, und nicht dem Anspruch des
Glaubens, weil er das Wagnis des ‘Glau-
bens am falschen Ort ansetzt, indem er
den Glauben vom Denken und vom kon-
kreten Lebensbezug abschneidet.

Schlussfolgerungen

Ist die Theologie eine Gefahr fiir den
Glauben? Nach allem, was hier, gewiss

sehr bruchstiickhaft, gesagt wurde, sollte
die Antwort wenigstens grundsétzlich et-
was leichter fallen. Eine Glaubenswissen-
schaft, die mit dem Glauben alls ihrer Vor-
aussetzung nicht oder zu wenig ernst
macht, kann in die Irre fithren, weil sie
ohne diese Voraussetzung nicht sachge-
miss iiber ihren eigenen Gegenstand
spricht. Aber auch eine Theologie, die die
Fragen des heutigen Denkens nicht oder
zu wenig ernst nimmt, wird dem Glauben
nicht gerecht, weil sie den Christen, die
auch als Christen Menschen ihrer Zeit
sind und sein miissen, ein unmaogliches
sacrificium inteilectus zumutet, indem sie
als Glaubensaussagen hinstellt, was im
Grunde genommen unzureichende und je-
denfalls heute iiberholte Antworten einer
bestimmten Theologie von gestern sind.
Die Frage ist offen, ob mehr Menschen
heute in ‘der Kirche in jhrem Glauben
verunsichert sind, weil sie von Theologen
richtige oder zweifelhafte Auskiinfte be-
kommen, 'die jedenfalls nicht zum iiber-
kommenen und unreflektierten Kate-
chismuswissen passen, oder weil thnen im
Namen des Glaubens die Annahme von
Aussagen zugemutet wird, die an ihren
echten Fragen vorbeigehen. Wie immer
man ‘hier die Situation beurteilen mag,
soviel diirfte klar sein: Ein Theologe wird
seiner Aufgabe nur dann gerecht, wenn
er sich mit allem Ernst.dem Anspruch der
Theologie als einer Glaubenswissenschaft
stellt. Wo dies geschieht, sollte er in der
Kirche zwar nicht unbedingt auf Zustim-
mung, wohl aber auf ein briiderliches
Verstindnis zdhlen diirfen auch und ge-
rade dort, wo er sich um des Glaubens
und um der intellektuellen Redlichkeit
willen dem Risiko des Fragens und des
Suchens nach einem angemesseneren
Glaubensverstindnis aussetzt.

Magnus Lohrer

Der Abschluss des Verfahrens gegen Professor Hans Kiing

Mit der Erklirung der Kongregation fiir
die Glaubenslehre, der Erklirung der
Deutschen Bischofskonferenz und der
Verlautbarung der Schweizer Bischofs-
konferenz, die wir nachstehend als Do-
kumentation im Wortlaut veroffentlichen,
ist «das Verfahren in dieser Sache fiir
jetzt beendet». Die Schweizer Bischofs-
konferenz nahm mit einer weiteren kirch-
lichen Offentlichkeit mit Genugtuung da-
von Kenntnis, «dass dieser Fall in dieser
Form ohne Verurteilung abgeschlossen
werden konnte» (Bischof Dr. Anton
Hiinggi in seiner Stellungnahme in der
Sendung «CH» des Schweizer Fernsehens
vom 21. Februar 1975).

Nicht abgeschlossen ist jedoch die theo-

logische Forschung. Mit dem, was Pro-
fessor Kiing vorgetragen hat und was er
nicht mehr vortragen (docere) soll und
nicht mehr werde, weil er alles gesagt und
geschrieben habe, was er zu sagen und
zu schreiben hatte (so in seinem Interview
in der genannten Fernsehsendung), muss
sich die Theologie weiterhin auseinander-
setzen. Zu dieser Auseinandersetzung
haben wir durch die Verdffentlichung der
Erklirung «Mysterium Ecclesiae» der
Kongregation fiir die Glaubenslehre (SKZ
141 [1973] Nr. 29, S. 449—454) sowie
von ausfiihrlichen Besprechungen der Bii-
cher von Professor Kiing beigetragen, und
wir werden uns auch weiterhin um Bei-
trige zur Sache bemiihen.



Nicht gelost sind die Fragen zur Praxis
der Lehrverfahren in unserer Kirche. Die
Synode 72 hat dazu eine Empfehlung ver-
abschiedet, die die Schweizer Bischofs-
konferenz als Eingabe nach Rom weiter-
geleitet hat. Wie Bischof Hinggi in sei-
ner Stellungnahme erkldrt hat, ist diese
Eingabe «bisher noch nicht definitiv be-
antwortet worden. Die Bischofskonferenz
steht mit den romischen Behdrden in
miindlichem und schriftlichem Kontakt
und wartet darauf, dass diese Fragen im
gewiinschten Sinn beantwortet werden.»

Redaktion

I. Erklirung der Kongregation fiir
die Glaubenslehre

Die Kongregation fiir die Glaubenslehre
hat in Erfiillung ihrer Aufgabe, die Glau-
bens- und Sittenlehre in der Gesamtkir-
che zu férdern und zu schiitzen, die bei-
den Werke von Professor Hans Kiing
«Die Kirche» und «Unfehlbar? Eine An-
frage», die in mehreren Sprachen verdf-
fentlicht wurden, der Priifung unterzo-
gen. In zwei verschiedenen Schreiben
vom 6. Mai 1971 und 12. Juli 1971 hat
die Kongregation die Schwierigkeiten
mitgeteilt, die sie in seinen Auffassun-
gen gefunden hat, und ihn gebeten,
schriftlich darzulegen, wie diese Auffas-
sungen mit der katholischen Lehre zu
vereinbaren seien. In einem Schreiben
vom 4. Juli 1973 bot die Kongregation
Professor Kiing als weitere Moglichkeit
an, in einem Gesprich seine Meinung
zu erkliren. In seinem Brief vom 4. Sep-
tember 1974 hat Professor Kiing diese
Moglichkeit ungeniitzt gelassen. In sei-
nen Antworten ‘hat er nicht nachgewie-
sen, dass einige seiner Auffassungen iiber
die Kirche nicht im Widerspruch zur ka-
tholischen Lehre stehen, vielmehr hielt er
auch noch nach Erscheinen der Erkli-
rung «Mysterium Ecclesiae» an ihnen
fest.

Damit nun kein Zweifel iiber die Lehre
bleibt, welche die katholische Kirche auf-
rechterhilt, und damit in keiner Weise
der Glaube der Christgldubigen verdun-
kelt wird, ruft die Kongregation die kir-
chenamtliche Lehre, wie sie in der Er-
klarung «Mysterium Ecclesiae» darge-
legt wurde, in Erinnerung und erklart:
In den oben genannten beiden Werken
von Professor Kiing finden sich einige
Auffassungen, die fn verschiedenem
Grad der von allen Glaubigen festzuhal-
tenden Lehre der katholischen Kirche wi-
dersprechen. Wir nennen nur die folgen-
den, weil bedeutsameren Punkte, wobei
wir von einem Urteil iiber einige andere
von Professor Kiing vertretene Auffas-
sungen absehen.

Die Auffassung, die das Glaubensdogma
von der Unfehlbarkeit in der Kirche zum
mindesten in Zweifel zieht oder auf eine
grundsitzliche Indefektibilitat der Kir-

che in der Wahrheit reduziert, mit der
jedoch die Moglichkeit des Irrtums in
Siatzen, die das Lehramt der Kirche defi-
nitiv als festzuhalten lehrt, widerspricht
der vom Ersten Vatikanischen Konzil de-
finierten und vom Zweiten Vatikanischen
Konzil bestitigten Lehre.

Ein anderer, die Lehre von Professor
Kiing schwer belastender Irrtum bezieht
sich auf seine Auffassung vom Lehramit
der Kirche. Er verwendet namlich nicht
den genuinen Begriff des authentischen
Lehramtes, demgemadss die Bischofe in
der Kirche «authentische, das heisst mit
der Autoritdt Christi ausgestattete Lehrer
sind, die dem ihnen anvertrauten Volk
die Botschaft zum Glauben und zur An-
wendung auf das sittliche Leben verkiin-
digen» 1; denn «die Aufgabe, ‘das ge-
schriebene und iiberlieferte Wort Gottes
verbindlich zu erkldren, ist nur dem le-
bendigen Lehramt der Kirche anver-
traut» 2.

Ferner ist die Auffassung, die Professor
Kiing schon in seinem Buch «Die Kir-
che» nahelegt, dass ndmlich die Euchari-
stie wenigstens im Notfall von Getauf-
ten ohne Priesterwelihe giiltig vollzogen
werden konne, mit der Lehre des Vierten
Laterankonzils und des Zweiten Vatika-
nischen Konzils nicht vereinbar.

Weil nun Professor Kiing in seinem Brief
vom 4. September 1974 keineswegs aus-
schliesst, dass er in einer angemessenen
Zeit vertieften Studiums seine eigenen
Auffassungen in Ubereinstimmung mit
der authentischen kirchenamtlichen Leh-
re bringen konne, erteilt diese Kongrega-
tion trotz der Gewichtigkeit dieser Lehr-
meinungen auf Weisung von Papst Paul
VI. fiir jetzt die Mahnung, solche Lehr-
meinungen nicht weiter zu vertreten und
ruft in Erinnerung, dass die kirchliche
Autoritdt ihm die Befugnis gegeben hat,
Theologie im Geist der kirchlichen Lehre
zu dozieren, nicht aber Auffassungen zu
vertreten, die diese Lehre verkehren oder
in Zweifel ziehen.

Die Bischofe in Deutschland und andern-
orts, wo die besondere Lage es erfordert,
vor allem dort, wo die obengenannten
Lehrmeinungen in theologischen Fakulti-
ten, Seminarien und anderen Einrichtun-
gen fiir katholische oder priesterliche Bil-
dung vertreten werden, sind gebeten, da-
fiir zu sorgen, 'dass die Glaubigen iiber
die Lehre der Kirche, die Erkldarung
«Mysterium Ecclesiae» sowie die vorlie-
gende Erkldarung in geeigneter Weise un-
terrichtet werden.

Die Priester, die Verkiindiger des Evan-
geliums, die Lehrer des katholischen
Glaubens und die Katecheten sind auf
Grund ihres Amtes gehalten, die Lehre
der Kirche iiber die hier anstehenden
Fragen in Treue zu bekennen und ande-
ren darzulegen.

Schliesslich werden die Theologen er-
neut gebeten, das Geheimnis der Kirche

und die iibrigen Glaubensgeheimnisse im
Gehorsam des Glaubens zur wahren Er-
bauung der Kirche zu erforschen und zu
erkldren.

Diese Erklarung, mit der das Verfahren
der Kongregation fiir die Glaubenslehre
in dieser Sache fiir jetzt beendet wird,
hat Papst Paul VI. in der dem Prifekten
dieser Kongregation gewahrten Audienz
am 14. Februar 1975 approbiert und ihre
Veroffentlichung angeordnet.

Gegeben zu Rom, Kongregation fiir die
Glaubenslehre, 15. Februar 1975.
Franjo Kardinal Seper
Prafekt
P. Jéréme Hamer OP
Sekretar

II. Erklirung der Deutschen
Bischofskonferenz

I

Aus Anlass des Abschlusses des Lehrver-
fahrens zu den Biichern «Die Kirche»
und «Unfehlbar? Eine Anfrage» von
Professor Dr. Hans Kiing dankt die Deut-
sche Bischofskonferenz der Glaubenskon-
gregation in Rom fiir die getroffene Ent-
scheidung. Der Verzicht auf die Anwen-
dung  schwerwiegender disziplindrer
Massnahmen soll die unzweideutige Klar-
stellung in der Wahrheitsfrage nicht ver-
schleiern. Die «Erklarung» der Kongre-
gation vom 15. Februar 1975 stellt dies
mit aller Deutlichkeit und im einzelnen
fest. Zum Buch von Professor Kiing
«Unfehlbar?» braucht sich die Deutsche
Bischofskonferenz nach der Erklirung
«Mysterium Ecclesiae» (5. Juli 1973) und
der jetzt vorliegenden Entscheidung nicht
mehr zu dussern. Im iibrigen halt sie un-
verindert an ihren diesbeziiglichen Stel-
lungnahmen vom 4. Februar 1971 und
4. Miarz 1971 fest und bekriftigt diese
erneut.

Die soeben von der Kongregation fiir die
Glaubenslehre getroffene und von
Papst Paul VI. gebilligte Entscheidung
verzichtet ‘auf andere Massnahmen und
rechnet dabei auf die Solidaritidt von Pro-
fessor Kiing. Die Deutsche Bischofskon-
ferenz schliesst sich darum der Mahnung
der Kongregation fiir die Glaubenslehre
an und erwartet von Professor Kiing,
dass er die vom Kirchlichen Lehramt
mehrfach abgewiesenen Positionen nicht
weiter vertritt. Dies gilt zugleich fiir alle,
die im Auftrag der Kirche verkiinden
und lehren, sofern sie sich moglicherweise
diese Thesen zu eigen gemacht und sie als
mit dem Selbstverstindnis der katholi-
schen Kirche vereinbar erklart haben.

t Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmati-
sche Konstitution «Lumen gentium» iiber
die Kirche, Art. 25.

2 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmati-
sche Konstitution «Dei Verbumb» iiber die
gottliche Offenbarung, Art. 10.

149



II.

In diesem Zusammenhang erinnert die
Deutsche Bischofskonferenz an einige
Prinzipien, die zum Grundverstindnis
katholischer Theologie gehdren und die
in einzelnen theologischen Werken von
Professor Kiing (besonders «Die Kirche»,
«Unfehlbar?», «Fehlbar», «Wozu Prie-
ster?», «Christ sein») nicht ausreichend
gewahrt sind. Alle beziehen sich auf die
grundsitzliche Einstellung des Theolo-
gen und jedes Christen zur Glaubenstra-
dition und damit letzlich auf das Ver-
stindnis der Kirche selbst.

1. Normative Bedeutung der kirchlichen
Glaubensiiberlieferung

Mit Recht wird heute die Notwendigkeit
einer stetigen Ausrichtung des kirchlichen
Lebens und der theologischen Arbeit am
Zeugnis der Schrift gefordert. Dazu ge-
hort auch, dass sich Glaubensverkiindi-
gung und Theologie immer wieder fra-
gen lassen, ob sie nach Geist und Gehalt
der Schrift entsprechen und unablédssig
von ihr zu lernen bereit sind. Die histo-
risch-kritische Exegese ist dabei eine
wertvolle und heute unentbehrliche Hilfe,
jedoch erschopft sich in ihr keineswegs
der einzig legitime Umgang mit der
Schrift im Raum der Kirche. Der katho-
lische Glaube lebt vom Ganzen der
Schrift und ldsst bei ihrer Auslegung und
in ihrem theologischen Gebrauch keine
einseitige oder gar exklusive Bevorzu-
gung einiger, meist «fritherer» Schichten
mit gleichzeitiger Abwertung der spate-
ren Entfaltungsstufen zu. Der sachliche
Zusammenhang der verschiedenen Aus-
sagen und die Entfaltung der Lehre in-
nerhalb des Neuen Testaments ist durch
die Aufnahme der Schriften in den Kanon
anerkannt.

Die nachbiblische Interpretation der Of-
fenbarung durch die Kirche bedenkt in
ihrer Weise und mit den jeweiligen ge-
schichtlichen Mitteln die in der Schrift
bezeugte Offenbarungswahrheit. Diese
Entfaltung des apostolischen Evangeliums
ist nicht nur ein Stiick Theologiegeschich-
te, sondern bildet, vor allem in ihren
massgeblichen Entscheidungen, unter
dem Beistand des Heiligen Geistes eine
wahre und unverlierbare Geschichte des
Glaubens der Kirche. Darum hat diese
verbindliche Glaubenstradition in ihrer
den Ursprung interpretierenden Funk-
tion auch heute noch eine normative Be-
deutung.

Diese normative Bedeutung der Kkirchhi-
chen Glaubensentfaltung spielt in den
von der Kongregation fiir die Glaubens-
lehre untersuchten, aber auch in den zu-
letzt erwdhnten Schriften Professor
Kiings eine zu geringe Rolle. Stattdessen
vollzieht Professor Kiing in seinem theo-
logischen Denken oft einen Sprung vom

150

Neuen Testament in unsere Gegenwart,
ohne die reiche Glaubensgeschichte der
Kirche mit ihren vielfdltigen Erfahrungen
und Einsichten einzubringen oder hinrei-
chend zu wiirdigen. Diese ungeschichtli-
che Konfrontation von Schrift und Ge-
genwart ist in ihrer Durchfithrung nicht
selten darum problematisch, weil die ver-
anderte geistige und besonders theologi-
sche Situation nicht beachtet wird und
darum fragwiirdige Parallelisierungen
das Ergebnis sind. Nur mit Hilfe der gan-
zen Schrift und der ganzen Glaubenstra-
dition, und damit in Anerkennung ge-
schichtlicher Lehrentfaltung ist es mog-
lich, das Evangelium Gottes sachgerecht
und situationsgemiss so zu verkiinden,
dass keine Anpassung an momentane und
kurzlebige Tendenzen erfolgt, denen auch
die Fachtheologie ausgesetzt bleibt.

2. Zum Verhiltnis von Lehramt und
Theologie

Jeder Anspruch des Glaubens bedarf —
gerade im Licht der katholischen Ver-
hiltnisbestimmung von Offenbarung und
Vernunft — der Rechenschaft und heute
besonders der wissenschaftlichen Analyse
und Reflexion. Die Theologie ist jedoch
von Anfang an und unaufhebbar auf das
Zeugnis der Schrift und die verbindliche
Auslegung des Gotteswortes durch die
Lehre der Kirche verwiesen; sie zeigt, ob
und wie eine Glaubenswahrheit oder eine
theologische Aussage in der Schrift und
in der Tradition der Kirche begriindet ist.
Dabei hat die Theologie durchaus auch
kritische Funktionen: Sie iiberpriift die
Ubereinstimmung mit dem Erstzeugnis
der Bibel und mit der normtiven kirchli-
chen Tradition; sie vertieft das Verstind-
nis; sie deckt verborgene Voraussetzungen
oder bisher nicht entdeckte Zusammen-
hinge auf, diskutiert und kldrt sie. Es
gibt jedoch — auch bei Anwendung aller
wissenschaftlichen Methoden — keinen
Ort ausserhalb der Schrift und der leben-
digen Glaubensiiberlieferung der Kirche,
von wo aus eine prinzipiell distanziert-
neutrale Schiedsrichterrolle iiber die ge-
samte Tradition eingenommen und zu-
gleich efine fiir den Raum der Kirche giil-
tige Theologie angeboten werden konnte.
Ahnlich wie die Schrift nicht ausserhalb
der Urkirche entstand, so existiert auch
keine katholische Theologie ausserhalb
ihrer konkreten Glaubensgemeinschaft.
Der katholische Theologe stellt sich also
in aller wissenschaftlichen Erhellung des
Glaubens grundsitzlich auf den Boden
der kirchlichen Glaubensiiberzeugung
und sucht mit seinen Mitteln ihre Begriin-
dung und Deutung. Dabei kann zum Bei-
spiel das Aufkommen neuer Fragestel-
lungen zundchst zu Spannungen fiihren.
Aber im Prinzip vertraut der katholische
Theologe aufgrund der Verheissungen
Jesu Christi der kirchlichen Glaubenstra-

dition und versucht, ihre geistige Kraft
auch fiir die Gegenwart iiberzeugend dar-
zustellen.

Professor Kiing hat diese Struktur katho-
lischer Theologie mehrfach, besonders
aber in seinem Buch «Unfehlbar? Eine
Anfrage», vernachlédssigt und scheint von
einem Standort ausserhalb der Glaubens-
gemeinschaft her zu argumentieren, wenn
er die «Beweislast» flir dogmatische Ent-
scheidungen allein dem kirchlichen Lehr-
amt aufbiirdet und bis zur Einlosung die-
ser Nachweise einer verbindlichen Wahr-
heit des Glaubens die klare Zustimmung
verweigert. Professor Kiing verlangt vom
kirchlichen Lehramt «Beweise», welche
gerade der Theologe — und zwar nicht
nur auf dem Weg historisch-kritischer Er-
forschung der Schrift — erbringen soll.
Hier droht eine prinzipielle Umkehrung
im Verhiltnis eines katholischen Theolo-
gen zur Glaubensiiberlieferung seiner
Kirche.

Diese Glaubenstradition muss in ihrem
Anspruch zwar theologisch begriindet
werden; noch mehr begriindungsbediirf-
tig ist aber der Widerspruch zum Glau-
ben der Kirche. Denn keine wissenschaft-
liche Methode vermag iiber die Heilige
Schrift und ihre Auslegung, iiber die
Glaubenswirklichkeit iiberhaupt, eine sol-
che Gewissheit zu geben, dass wir unser
Leben und Sterben in der christlichen
Hoffnung darauf griinden konnten, wenn
nicht die Kirche in der Kraft des gesen-
deten Geistes uns sagte, was Heilige
Schrift, was legitime Schriftauslegung
und was legitime Lehrentfaltung ist.
Uberdies kann der Theologe allein nie
endgiiltig iiber die kirchliche Tradition
befinden, wenn die Einheit des Glaubens
nicht zugunsten subjektiver Ermessens-
entscheidungen verlorengehen soll. Dies
gilt zumal, wenn man bedenkt, dass die
theologische Forschung mit einer gewis-
sen Notwendigkeit einem bestindigen
Wandel unterliegt und heute zusitzlich
und nicht selten unter einem widerspriich-
lichen Pluralismus leidet.

Darum gehort der Riickhalt im Lehramt
der Kirche unaufgebbar zur Methode der
Theologie. Gewiss kann der Theologe auf
neue Fragen nicht gleich die fertige Ant-
wort vorlegen. Es muss darum in der Kir-
che Raum zu Klirungsversuchen geben;
nur diirfen diese nicht als gesicherte
Wahrheit oder gar als kirchliche Lehre
ausgegeben werden. Dass dies moglich
ist, zeigt die Geschichte der kirchlichen
Glaubensentwicklung, die den Glauben
entfaltet, ohne ihm seine Identitdt zu neh-
men.

3. Konkrete Verbindlichkeit im Glauben

Wer sich und sein ganzes Leben im Glau-
ben auf 'Gottes Offenbarung in Jesus
Christus griindet, muss die Gewissheit
haben, dass er auf die Wahrheit baut. Im



Dienste dieser Gewissheit hat die katholi-
sche Kirche stets auf zuverldssigen und
verstindlichen Aussagen des christlichen
Glaubensinhaltes und seiner Entfaltung
bestanden. Auch der christliche Glaube
selbst verlangt seinerseits diese Gewiss-
heit, weil vom eschatologischen Ereignis
Jesu Christi her die christliche Botschaft
entschiedenen und unwiderruflichen Cha-
rakter besitzt: Indem Gott wirklich beim
Menschen der konkreten Geschichte an-
kommt, nimmt er uns auch seinerseits ent-
schieden in Anspruch. Dies geschieht
durch die Kirche, die dazu im Heiligen
Geist gesendet und befahigt ist. Das voll-
michtige Sprechen und das sakramentale
Handeln der Kirche gehort zur konkre-
ten Gestalt des Entschiedenseins Gottes
fiir den Menschen in seiner Geschichte.
So Tlebt bei aller Geschichtlichkeit der
sprachlichen Formulierungen und zeitbe-
dingter Problemstellungen im Dogma der
Kirche eine endgiiltige und uniiberhol-
bare Wahrheit, welche gerade darum mit
allem Ernst und konkret bindet und iiber
die aktuelle Situation der Entstehung und
Erstformulierung hinaus in Pflicht nimmt.
Der Kirche, ndherhin dem Papst und den
Bischofen als den Nachfolgern Petri und
der iibrigen Apostel, ist vom Herrn der
Kirche der Auftrag erteilt und die Gnade
verheissen, bei sorgfaltigem Horen auf
die Offenbarung in Vollmacht und darum
verbindlich das Wort Gottes auszulegen.
Die «Unfehlbarkeit> der Gesamtkirche,
des Kollegiums der Bischofe und des
Papstes dient keinem anderen Ziel. Sie
ist nicht anders begriindet als in der Ver-
heissung Jesu Christi und im Wirken sei-
nes Geistes.

Professor Kiing leugnet nicht die Mog-
lichkeit verbindlicher Sitze. Er scheint
jedoch ihre Notwendigkeit und die ge-
schichtliche Reichweite ihrer Geltung auf
Notsituationen zu beschrianken, ohne da-
fiir selbst inhaltliche Kriterien zu liefern.
Die bestimmte und bleibende Verbind-
lichkeit kirchlicher Lehrentscheidungen
ist in seiner Theologie nicht gewahrlei-
stest.

II1.

Die Deutsche Bischofskonferenz ist sich
der Tatsache bewusst, dass es heute un-
beschadet aller Einheit im Glauben ver-
schiedenartige Entwiirfe und Gestalten
in der methodischen Durchfithrung der
Theologie gibt (zum Beispiel mehr bibli-
sche, mehr spekulative Orientierung
usw.). Die oben aufgestellten Grundsitze,
die keinesfalls erschopfend sind, bleiben
jedoch fiir jede katholische Theologie all-
gemein verbindlich und unverzichtbar.

Wenn Professor Kiing die in diesen Prin-
zipien ausgesprochenen Normen des
kirchlichen Glaubens nicht als Grundlage
seiner theologischen Arbeit beachtet, kon-
nen Konflikte mit dem kirchlichen Lehr-

amt nicht ausbleiben. Darum sind auch
«Erklarungen» zu einzelnen Positionen
von Professor Kiing, so notwendig diese
sein mogen, unzureichend. So finden sich
auch im neuen Buch von Professor Kiing
«Christ sein» (Miinchen 1974), dessen
theologische Bemilthung und pastorale
Zielsetzung anerkannt werden, eine Reihe
von Aussagen, die nicht erkennen lassen,
wie sie mit den eben erwdhnten Grund-
sitzen in Einklang zu bringen sind (vgl.
besonders die Christologie, die Trinitéts-
lehre, die Theologie der Kirche und der
Sakramente, die heilsgeschichtliche Stel-
Iung Marias).

Mit dieser Grundhaltung hangt auch die
erneut vorgetragene Aufforderung eng
zusammen, die Ordnung der Kirche im
Widerspruch zu verantwortlichen Erkla-
rungen der zustindigen Organe des kirch-
lichen Amtes durch sogenannte «Reform-
forderungen» eigenmichtig zu verdn-
dern (vgl. zum Beispiel jetzt wiederum
«Christ sein», S. 481 ff., 515—517: Am-
teranerkennung, Interkommunion usw.).
Die Deutsche Bischofskonferenz richtet
daher an Professor Kiing den dringlichen
Appell, das methodische Vorgehen und
die beanstandeten inhaltlichen Aussagen
seines theologischen Denkens im Lichte
der dargelegten Grundsitze zu iiberprii-
fen.

Bad Honnef, 17. Februar 1975

III. Verlautbarung der Schweizer
Bischofskonferenz

Die Schweizer Bischofskonferenz wurde
von der Deutschen Bischofskonferenz un-
mittelbar vor der Verdffentlichung iiber
die Stellungnahme der Glaubenskongre-
gation und jene der Deutschen Bischofs-
konferenz zu Prof. Kiing informiert. An
einer Zusammenkunft in Freiburg am
20. Februar 1975 hatte die Schweizer

Bischofskonferenz Gelegenheit, in die
beiden Dokumente Einsicht zu nehmen.
Die Glaubenskongregation stellt in ihrer
Erklarung fest, dass sich in Werken von
Prof. Kiing «einige Auffassungen finden,
die in verschiedenem Grad der von allen
Glaubigen festzuhaltenden Lehre der Ka-
tholischen Kirche widersprechen». Aus-
driicklich werden die Auffassungen iiber
das Glaubensdogma von der Unfehlbar-
keit in der Kiirche, liber das Lehramt und
iiber die Moglichkeit einer giiltigen Eu-
charistiefeier wenigstens im Notfall durch
Getaufte ohne Priesterweihe erwihnt.
Die Glaubenskongregation erteilt Prof.
Kiing «fiir jetzt die Mahnung, solche Lehr-
meinungen nicht weiter zu vertreten».
Die Deutsche Bischofskonferenz schliesst
sich in ihrer Erklirung der Mahnung der
Glaubenskongregation an. Ihrerseits
nimmt die Deutsche Bischofskonferenz
in ihrer Erklarung Stellung zur Frage der
normativen Bedeutung der Kirchlichen
Glaubensiiberlieferung, des Verhaltnisses
von Lehramt und Theologie und der kon-
kreten Verbindlichkeit im Glauben und
unterstreicht ihre Wichtigkeit. Die Deut-
sche Bischofskonferenz richtet an Prof.
Kiing «den dringenden Apell, das me-
thodische Vorgehen und die beanstande-
ten inhaltlichen Aussagen seines theologi-
schen Denkens im Lichte der dargelegten
Grundsitze zu liberpriifen».

Die Schweizer Bischofskonferenz stellt
sich hinter die Erkldrung der Glaubens-
kongregation wie auch hinter jene der
Deutschen Bischofskonferenz. Sie gibt
ihrer Genugtuung Ausdruck, dass es mog-
lich war, das Verfahren in dieser Form
zum Abschluss zu bringen. Die Schwei-
zer Bischofskonferenz hofft zuversicht-
lich, dass die Erkldrung der Glaubenskon-
gregation und der Deutschen Bischofs-
konferenz ihre positive Auswirkung so-
wohl fiir die theologische Forschung als
auch fiir die Verkiindigung haben wird.
Freiburg, 20. Februar 1975

«Wenn schon geriihmt sein muss» (2 Kor 12,1)

In dem von der Synode Basel zur Kennt-
nis genommenen und zur VerOffentli-
chung freigegebenen Kommissionsbericht
zum Thema «Weltweites Christentum:
Die Verantwortung der Kirche in der
Schweiz fiir Frieden, Entwicklung und
Mission» wird im Abschnitt 2.4 die Ar-
beit fiir den Frieden als Auftrag der Ver-
sohnung aufzeigt. Drei Wege zur Ver-
wirklichung werden als denkbar vor Au-
gen gestellt; der zweite als «Verzicht auf
das Gepringe des Reichtums». Dazu heisst
es: «Christus mahnt: Wenn du Almosen
gibst, so lass nicht vor dir her posaunen,
wie die Heuchler tun in den Synagogen

und in den Gassen, damit sie von den
Leuten gepriesen werden (Mt 6,1—4).
Eine besondere Seite des Auftrages der
Kirche ist die Zusammenarbeit fiir die
Entwicklung und die Hilfe in Katastro-
phenfillen. Doch das Teilen muss ,diskret,
im Verborgenen’ geschehen, das heisst
ohne Selbstgerechtigkeit, die den Emp-
fanger demiitigt, also ohne satte Bewun-
derer und rithmende Statistiken. Die
weltweite Diakonie der Kirche soll, um
in der Art Christi diskret zu bleiben, ein
briiderliches Teilen ohne neokolonialisti-
sche Einstellung vorleben . .. »

Entweder ist dieser Hieb nicht auf das

151



Fastenopfer gemiinzt, was durchaus an-
genommen werden kann, oder dann trifft
er in peinlicher Weise daneben. Natiir-
lich ist das briiderliche Teilen, von dem
hier die Rede ist, weder Erfindung noch
Monopol des Fastenopfers, aber seit An-
beginn sein durch das Signet ins Blick-
feld aller geriickte Motto. So wird min-
destens ein Grossteil der Katholiken,
wenn er das Wort vom briiderlichen Tei-
len hort, unwillkiirlich ans Fastenopfer
denken. Ohne in blinder Apologie zu
machen und ohne den Synodentext oder
gar die Synode selbst zu verunglimpfen,
zielen die folgenden Ausfiihrungen ledig-
lich darauf, Missverstandnisse auszu-
rdumen, die rund um die zitierte Stelle
entstehen konnten.

«Diskret, im Verborgenen»

So soll das Teilen geschehen. Wer aber
teilt? Doch sicher nicht das Fastenopfer
so wenig wie ein anderes Hilfswerk. Die
sammelnde Institution kann lediglich aus-
teilen, was durch «das Teilen zusammen-
gekommen ist.

Niemand wird wohl jene, die mit ihrem
Namen sich unterschriftlich verpflichten,
jahrlich 1—3 % ihres Einkommens fiir
Entwicklungszusammenarbeit zu spen-
den, eines Verstosses gegen Mt 6,1—4 be-
zichtigen. Noch viel weniger diirfte aber
die Rede von der Linken, die nicht wissen
soll, was die Rechte tut, gegen jene ins
Feld gefiihrt werden, die in vierzigtagi-
gem Verzichten (was tatsichlich vor-
kommt) sich die Gaben absparen, die sie
dann vollig anonym abgeben, nur dem
«Vater, der ins Verborgene sieht» be-
kannt. Wer je selber bei der pfarreilichen
Auszihlung der Opfertidschlein dabei war,
weiss, 'dass manche einen halben oder
ganzen Monatslohn hineingelegt und da-
mit die von der «Erklirung von Bern»
empfohlene Limite um einiges iibertrof-
fen haben. Auch diirfte es wohl zutref-
fen, dass es eigentlich eher die «Kleinen»
sind, die «gross» teilen. Diese Leute wol-
len keine «satten Bewunderer», verdienen
aber alle Anerkennung. Wer iibrigens so
rasch das Wort von der Alibi-Mentalitit
im Munde fiihrt, was ja in gewissen Krei-
sen als sehr modisch gilt, wird der Opfer-
bereitschaft nicht gerecht, die, wenn auch
nicht hinter allen, so doch sehr vielen Fa-
stenopfergaben steht.

Riihmende Statistiken?

Vielleicht ist dies noch gar niemandem
aufgefallen: seit 1965 hat das Fastenopfer
keine Statistiken mehr an die Presse wei-
tergeleitet, in denen die Kantonalergeb-
nisse angegeben und rangiert werden. Es
hat davon auch noch nie ein Aufhebens
gemacht, schon deshalb, weil es nicht an-
dere Sammlungen in ein minderes Licht
setzen will, die es nach wie vor so halten

152

und ihre guten Griinde dazu haben. Hin-
gegen konnte eine Publikation der Kan-
tonal- oder gar 'der Pfarrei-Ergebnisse
zu einer heilsamen Besinnung fithren;
liesse sich doch sehr leicht daraus erse-
hen, dass das Wort vom Teilen nicht
tiberall gleich gross geschrieben wird. Es
ist ja wohl moglich, um es moglichst dis-
kret zu sagen, dass manche Gemeinde
iiber ihr erbrachtes Opferergebnis erfreut
ist, ohne sich bewusst zu sein, dass es im
Vergleich mit anderen eher diirftig aus-
gefallen ist; noch haufiger diirfte dies
zutreffen, wenn ein sehr hohes Pfarrei-
Ergebnis aus zahlreichen maéssigen und
einigen wenigen ‘Sonderleistungen resul-
tiert, die den Durchschnitt stark hinauf-
treiben. Wenn in diesem Zusammenhang
tatsdchlich die Gefahr eines selbstgerech-
ten Rilhmens bestehen sollte, ist es sicher
nicht Sache des Fastenopfers, hier Re-
medur zu schaffen. Aber auch der ein-
zelne Pfarrer, der seine Pfarrei ob ihres
Ergebnisses rithmen wird, front damit
noch lange nicht der Ruhmsucht. Er lasst
sich eher vom alten und hochmodernen
péadagogischen Prinzip leiten, das da sagt,
mit Anerkennen des Guten erreiche man
mehr.

Da die Synode selbst, im gleichen Papier,
von Hilfswerken eine finanzielle Rechen-
schaftsablage und Einblick in die Ver-
wendung der Gelder moniert, liegt es auf
der Hand, dass der Verteilbericht des Fa-
stenopfers nicht unter das Verdikt der
«Rithmenden Statistik» fallen kann. Wenn
er auf ein Minimum von zwei Seiten re-
duziert wurde, so ist das eigentlich zu be-
dauern, weil sich sonst wertvolle Ein-
blicke iiber die offene Rechenschaftsab-
lage hinaus ergeben konnten. Es geschah
aber wiederum, um die Papierflut nicht
anschwellen zu lassen und ebenso, um zu
dokumentieren, dass es dem Fastenopfer
nicht in erster Linie ums Geld geht (was
sich ja aus den andern Unterlagen noch
deutlicher herauslesen ldsst).

Eine Stimme aus Afrika

Bei dem vom Radio iibertragenen oku-
menischen Gottesdienst zum Thema «be-

Jeden Sonntag 140 000 Horer

freien und versthnen» wurden zuerst die
giangigen Einwinde gegen Entwicklungs-
zusammenarbeit unter die Lupe genom-
men. Bei der Frage, ob da denn nicht
Fehlschlage zu verzeichnen seien, votierte
der Afrikaner, Pfarrer Fancis Dankwa
so: man solle viel mehr von dem sprechen,
was Gutes getan werde; merkwiirdiger-
weise spreche man nur von dem, was
schief gelaufen sei; daneben gibe es.doch
geniigend realisierte gute Projekte; es set
nicht richtig, dariiber zu schweigen.
Pfarrer Dankwa krankt offensichtlich
nicht an Angst vor «satten Bewunderern»;
er vermisst, dass zu wenig iiber erreichte
Erfolge orientiert wird. Was in der Agen-
da Uiber verwirklichte Projekte steht (man
vergleiche die entsprechenden Blitter),
sieht sicher nicht nach triumphalistischem
Gepringe aus. Die Tendenz dieser Be-
schriebe liegt in der Information dariiber,
wie und wozu Missions- und Entwick-
lungsarbeit zum «befreien und verséhnen»
beitragen.
Nur weltfremde Theoretiker diirften an-
nehmen, dass ein Sammlungsergebnis,
wie es jedes Jahr zustandekommt, ohne
Propaganda beibehalten oder gar gestei-
gert werden kann. Man konnte sich be-
rechtigterweise iiberlegen, ob das Fasten-
opfer selber in diesem Punkt nicht zu we-
nig tut. Ausser den Plakaten und den
Opfertischlein tritt die Propaganda vollig
in den Schatten der Informationsarbeit
und Bewusstseinsbildung.
Anderseits aber, wenn das Fastenopfer
sich nicht selber rithmt, ist es darauf an-
gewiesen, dass die Seelsorger sich weiter-
hin dafiir voll einsetzen, nicht nur weil
das Geld in allen drei Sektoren des Fa-
stenopfers 'dringend gebraucht wird, son-
dern auch weil dieses Geld effektiv durch
den geplanten Einsatz Positives hervor-
bringt. Dieses Jahr allerdings miisste die-
se Art von Propaganda noch intensiver
ausfallen als Gegenkraft zu den mit der
Olkrise und der Inflationsdrohung be-
schworenen Emotionen. Deshalb sei zum
Schluss das im Titel stehende Paulus-Zitat
erginzt mit: vielleicht muss dieses Jahr
gerithmt sein.

Gustav Kalt

Einiges iiber die katholischen Radio-Predigten

Eine Horer-Untersuchung von 1972 hat
im Untersuchungsjahr fiir die erste, also
fiir die katholische Radio-Predigt um
9.15 Uhr im Deutschschweizer-Pro-
gramm 135 000 Horer ergeben und fiir die
zweite, also fiir die evangelisch-refor-
mierte Predigt um 9.55 Uhr 165 000 Ho-

rer, fir die Kurzinformation «Kirche
heute» zwischen den beiden Predigten
sogar 168 000 Horer. Der Vergleich zwei-
er Umfragen von 1970 und 1972 erbrach-
te eine deutliche Zunahme des Interesses
an religiosen Fragen, was nicht gleich-
zusetzen ist mit Zustimmung zu den kon-



kreten kirchlichen Sendungen oder gar
fiir die konkrete Institution Kirche.
«Stark interessiert» an religiosen Fragen
erklirten sich 1970 14 % der Befragten,
1972 bereits 19 %. Sowohl dieses Inte-
resse wie die Horerzahl diirften in der
Zwischenzeit eher noch gewachsen sein.
Beides auferlegt den Verantwortlichen
sowohl im Radio wie im kirchlichen Part-
ner-Gremium eine grosse und vielschich-
tige Verantwortung. Denn es geht nicht
einfach um relative grosse Zahlen: es
geht in jedem Horer um die innere und
je verschiedene Lebensbahn eines Men-
schen durch diese Zeit und um die Art,
wie Kirche sich den Menschen bezeugt.

Mit welchem Recht Radio-Predigten?

Die Konzession des Bundesrates von 1964
fiir die SRG (Schweizerische Radio- und
Fernseh-Gesellschaft) verpflichtet die
SRG zu Programmen, welche «zur gei-
stigen, sittlichen, religidsen, staatsbiirger-
lichen und kiinstlerischen Bildung beitra-
gen». Die gleiche Konzession legt jedoch
ebenso ausdriicklich fest: «Niemand be-
sitzt einen Anspruch auf Verbreitung be-
stimmter Werke und Ideen durch Radio
und Fernsehen . ..» Die Praxis sonntig-
licher Predigten auf Vorschlag der kirch-
lichen Gremien hin ist fast so alt wie das
Deutschschweizer Radioprogramm selbst.
Ob diese Praxis oder kirchliche «Mitver-
antwortung» fiir Predigt und Gottesdienst
konzessionswidrig oder konzessionsge-
miss sei, dariiber haben sich in den letz-
ten Jahren sowohl SRG- wie Kirchenver-
treter kritische Gedanken gemacht. Eine
gewisse Klarheit scheint erreicht zu sein:
Gemiss Konzession ist es ausschliesslich
Sache der SRG, zu entscheiden, ob und
wieweit Gottesdienste und Predigten in
ihren Programmen Raum haben. Im Ver-
neinungsfall miisste sie allerdings ein-
sichtig darlegen konnen, warum diese
nicht in ihren religiosen Bildungs- und
warum sie nicht in ihren Informations-
auftrag gehoren sollen.

Wenn jedoch Gottesdienst und Predigt
im Programm ihren Platz haben, dann
kann auch Gottesdienst- und Predigt-
Ubertragung ihrer Natur nach nicht von
der betreffenden Kirche, beziehungsweise
ihrer Leitung unabhingig sein. Diese Art
von Kirchen-Verantwortung hebt die an-
dere Art von Verantwortung der SRG
nicht auf, namlich ihre allgemeinen Kon-
zessionsauflagen zu erfiillen und fiir me-
diale Qualitdit zu sorgen. Theologische
Fachbildung von SRG-Mitarbeitern ist
fiir religios-kirchliche Sendungen eben-
so angemessen wie Fachbildung in jeder
andern Sparte, aber sie kann und darf
keine kirchenamtliche Verantwortung
bedeuten. Die Information iiber religiose
und kirchliche Belange dagegen liegt aus-
schliesslich bei der SRG, ebenso tatsiach-
lich jene fiir alle andern Formen geisti-
ger, sittlicher und religiGser Bildung.

Wer erarbeitet die katholischen
Predigt-Vorschlige?

Im Herbst 1973 wéhite die deutsch-
schweizerische Ordinarienkonferenz auf
den Beginn des Jahres 1974 einen neuen
kirchlichen Radio-Ausschuss 1, der sich,
zunéchst versuchsweise, mit allen Radio-
Belangen aus der Sicht der Kirche befas-
sen soll. Die Erarbeitung der Predigt-Vor-
schldge ist nur eine seiner Aufgaben. Der
Ausschuss setzt sich aus zwolf Mitglie-
dern, Laien und Geistlichen, zusammen
und beriicksichtigt sowohl die Studio-
Stadte Basel, Bern und Ziirich wie die
Regionen, zum Beispiel auch Deutsch-
Freiburg und Oberwallis. Eine kleine Ar-
beitsgruppe entwirft zu Handen des Aus-
schusses Vorschldage, welche dieser dann
bespricht und zu Handen der Radio-Re-
daktion verabschiedet. Der Theologische
Mitarbeiter der kirchlichen Arbeitsstelle
Radio und Fernsehen, zugleich Beauf-
tragter der Bischofe fiir diese Belange,
besorgt die stindigen Kontakte zwischen
Radio-Redaktion und Radio-Ausschuss.

Uberlegungen und Wandlungen

Wer sind die 140 000 wirklichen und wer
sind die Viertel-Million interessierbarer
Horer? Sicher sind sie mit der Charak-
terisierung Alte und Kranke ganz unzu-
reichend erfasst. Es sind Katholiken und
Christen und Nichtchristen, es sind Men-
schen in unterschiedlichsten Lebens- und
Glaubens-Situationen und mit verschie-
denartigsten Kirchenerfahrungen. Sie ho-
ren in der Stille ihrer Wohnungen oder
in fahrenden Autos zu, aus Interesse,
Langeweile, Zufall. Sie brauchen eine
ernsthafte, erkennbar christliche, auch
einmal eine erkennbar kirchliche Aus-
sage zu einer Lebensfrage; sie suchen
Sprecher-Personlichkeiten mit Lebens-
nahe, Menschlichkeit, Glaubensreife unid
Sachkenntnis zugleich.

Man ist allmdhlich dazu gekommen, zu-
meist kurze Predigt-Reihen von drei oder
vier Predigten und dafiir einen einzigen
Prediger vorzuschlagen. Der Ausschuss
bemiiht sich auch, mehr und mehr zen-
trale Anliegen des Einzelnen, der Gesell-
schaft und der Kirche von heute und in
etwa von morgen zu fassen. Zugleich geht
er der Frage nach, wie die Radiopredigt
mehr und mehr eine Hilfe fiir die ortliche
Seelsorge werden konnte. Er versucht,
Anliegen einer landesweiten Pastoral vor-
anzutragen, zum Beispiel des jeweiligen
Lese-Jahres und des Fastenopfers. Er
muss sich wehren gegen eine Verzettelung
durch neue Themen-Sonntage und Jubi-
lden. Das Medium Radio ist eine eigen-
gesetzliche Welt, und die wirkliche und
mogliche Horerschaft unterscheidet sich
mehrfach von der vertrauten Situation
in irgendeiner Pfarrkirche.

Das und noch vieles miissen Ausschuss

und Radioprediger aufarbeiten. Darum
werden eine gewisse Konstanz ihrer Spre-
cher und wiederkehrende Schulungstage
unabdingbar notig. Die Natur der Mas-
senmedien Radio und Fernsehen, die
Monopol-Situation der SRG und der
Wortlaut der Konzession bringen den
Kirchen nachhaltig ijhre gemeinsame,
iibergreifende Verantwortung in der Ge-
sellschaft zum Bewusstsein. Eine umfas-
sende, nicht aber miihelose 6kumenische
Zusammenarbeit im  Medienbereich
nimmt mehr und mehr Gestalt an.

Die Herausgabe der Radio-Predigten

Text-Anfragen ans Radio oder an den
Prediger hat es seit je gegeben. Meist blieb
es bei einer bescheidenen Zahl. 1972 hat
der TVZ-Verlag in Ziirich begonnen, die
evangelisch-reformierten Predigten als
Einzelpublikation oder im Jahresabon-
nement anzubieten; die Programm-Ab-
sage am Schluss jeder evangelischen
Predigt machte ausdriicklich auf Angebot
und Verlag aufmerksam. Die Landeskir-
che deckte die zundchst ansehnlichen
Defizite der Jahre 1972 und 1973. Mit
1974 wurde die Publizierung selbsttra-
gend (Einzelnummer Fr. 2.—, Jahres-
abonnement Fr. 28.—). Diese Erfahrung
und die Aussicht, dem offenbar ankom-
menden Wort Dauer und weitere Rezi-
pienten als Leser einzubringen, veranlass-
ten die kirchliche Arbeitsstelle, zunachst
versuchsweise auf personliches Risiko die
Texte auch der katholischen Radio-Pre-
digten bereitzustellen. Die thematischen
Kurzreihen legten eine faszikelweise und
damit spesensparende Publikationsweise
nahe. Der Faszikel-Preis von je 4 Fran-
ken erschien hoch, deckte aber bei der
zunichst kleinen und stark wechselnden
Auflage gerade die tatsdchlichen Selbst-
kosten.

Seit 1974 bringt nun der Kanisius Ver-
lag in Freiburg in vertraglicher Abma-
chung mit der Arbeitsstelle die Texte her-
aus (Vierer-Faszikel Fr. 4.—, Jahres-
abonnement Fr. 25.—). Ende 1974 haben
die evangelischen Radiopredigten 1260
Abonnenten erreicht, und die Einzelbe-
stellungen schwankten je nach Predigt
zwischen 40 und 2000. Die Abonnenten-
zahl fiir die katholischen Radiopredigten
stieg 1974 von 60 im Januar auf 350 Ende
Dezember, indes die Einzelbestellungen
ein Minimum von 330 und ein Maximum
von 1900 aufweisen. Solche Zahlen sagen
nicht alles, aber sie sagen doch einiges.
Vor allem sagen sie, dass eine sehr grosse
mogliche Horerschaft auf entsprechende
Worte wartet. Deutlich bemerkbar macht
sich das spontane Weiterzdhlen nach einer
guten ersten Predigt in einer ganzen Reihe.
Ausschuss und Prediger konnen schwer-
lich zuviel Einsatz und Sorgfalt auf die
Radiopredigten verwenden.

1 SKZ 141 (1973) Nr. 48, S. 762 f.

153



Viele offene Fragen und Aufgaben

Die drei Landeskirchen haben in ihrer
gemeinsamen Vernehmlassung zu einem
Radio- und Fernseh-Artikel der Bundes-
verfassung erklart: «Die Kirche weiss sich
von Jesus Christus unmittelbar und vor
jeder staatlichen Autoritit zur Verkiindi-
gung Seiner Person und Seiner Botschaft
als Sinndeutung und Grundordnung des
Daseins und so zur Antwort auf die
Grundfragen der Menschen, aber ebenso
zur Wahrung der Gewissens- und Glau-
bensfreiheit eines jeden Menschen beauf-
tragt.»

Eines ist die Frage, wie sich ein solcher
Auftrag zur Konzession und zur Pro-

gramm-Praxis unserer SRG als Mono-
polinstitution verhalt. Ein weiteres ist die
Frage, wie die Kirchen auf Initiativen
wie «Radio Messias» (Vox Fidei) und
«Evangelische Radio-Mission» antwor-
ten. Und ein Drittes oder gar Erstes ist
die Frage unserer bestmoglichen Ange-
bote in den vorhandenen Programmen,
unserer theologischen und pastoralen Me-
dieniiberlegungen, unserer Medienerzie-
hung und unserer Initiative in den offe-
nen Tragergesellschaften der SRG. Struk-
tur- und Finanz-Bereinigung sind nur
zwei, sicher unabdingbare, aber nicht die
entscheidensten Aufgaben, vor denen wir
im Medienbereich stehen.

Josef Gemperle

Ein Pionier der Liturgiereform

Zum Tod von Josef Andreas Jungmann

In Innsbruck starb im Alter von 86 Jah-
ren der wohl bedeutendste Liturgiewis-
senschafter, Universititsprofessor P. Jo-
sef Andreas Jungmann. «Als einer der
bekanntesten Konzilstheologen steht er in
der Reihe jener grossen Gottesgelehrten,
die ohne bischoflichen Rang mit ihrem
Wissen auf den Konzilien die Weichen
fir kommende Zeiten stellten und der
ganzen Kirche zu den richtigen Entschei-
dungen verhalfen» 1.

Jungmann war ein Liturgiehistorniker. Da-
mit wire er eigentlich, nach einem géangi-
gen Pauschalurteil, negativ abgestempelt.
Aber Jungmann war, so hat B. Fischer in
einem Gratulationsartikel zum 80. Ge-
burtstag festgehalten, «ein Beispiel dafiir,
wie selbst ein ziinftiger, berufsmissig
riickwirts gewandter Historiker, wenn er
kompetent und souveran Geschichte mit
dem Blick auf die Gegenwart betreibt,
ohne es zundchst zu wollen, die Welt ver-
andern hilft, deren Werdegesetzen er in
unsaglicher Geduld ein langes, selbstlo-
ses ‘Gelehrtenleben hindurch nachgegan-
gen ist» 2,

Verkiinder der Frohbotschaft

Jungmann ist iiber den Weg der prakti-
schen Seelsorge und iiber die Katechetik
zur Liturgiewissenschaft gelangt. Der am
16. November 1889 zu Sand fin Taufers
(Siidtirol) geborene, spitere Professor in

1 K. Amon, in: «Die Presse», Wien, 1./2.
Februar 1975, S. 7.

2 Gottesdienst Nr. 21—22/1969, S. 163.

3 Josef Andreas Jungmann, Liturgie der
christlichen Friihzeit (Freiburg/Schweiz
1967) S. 9.

4 Ebd. S. 162.

154

Innsbruck hat als Kaplan (er war zuerst
Weltpriester und trat erst spiter in die
Gesellschaft Jesu ein) im Siidtirol ein in-
nerlich verarmtes Traditionschristentum
erlebt, dem er die frohmachende Bot-
schaft echten chnistlichen Glaubens ent-
gegenstellen wollte. Nicht umsonst tragt
sein erstes bahnbrechendes Buch den Ti-
tel «Die Frohbotschaft und unsere Glau-
bensverkiindigung». Tatsdchlich lag die
Wourzel seiner Arbeit dusserlich und inner-
lich in der Seelsorge.

1938 wurde durch die damaligen Macht-
haber die Innsbrucker Theologische Fa-
kultat aufgelost. In dieser erzwungenen
Pause wihrend des Zweiten Weltkrieges
ist Jungmanns grosstes wissenschaftliches
Werk entstanden, das zweibindige Stand-
ardwerk «Missarum sollemnia». Durch
dieses Buch, das 1948 erschien und seit
1961 in fiinfter Auflage vorliegt, und das
in die wichtigsten Sprachen iibersetzt
wurde, ist Jungmann weltweit bekannt ge-
worden.

Mit dieser «genetischen Erklarung der ro-
mischen Messe», aber auch mit seinen
vielen anderen Biichern, hat Jungmann
die liturgische Reform unabsehbar beein-
flusst. Er hat erkannt, «dass wir, gerade
im Hinblick auf die Zukunft, das Stu-
dium der Vergangenheit nicht gering-
schitzen diirfen. Denn die Geschichte
hilft uns, die Formen zu verstehen, die
uns iiberliefert sind und hilft uns auch,
die Aufgaben der Zukunft zu 16sen» 3.

Vorwiirtsgewandte Geschichte

Auf dieses Ziel hin hat er seine Arbeit
ausgerichtet. Das war vorwirtsgewandte
Geschichte im Dienst der Seelsorge. Jung-

mann stand in der Mitte einer zu stark
rubrizistisch-legalistisch verstandenen Li-
turgie und einer zu einseitigen mysterien-
theologischen Sicht. Er war iiberzeugt,
dass der christliche Gottesdienst veran-
derlich ist, je nach der kirchengeschicht-
lichen Situation. Er verstand es, die Sub-
stanz von der zeitbedingten, geschichtli-
chen Form zu unterscheiden, um dadurch
einen Massstab fiir die Reform zu gewin-
nen.
Von der Wirkung, die er sich von einem
richtig verstandenen und gefeierten Got-
tesdienst versprach, schreibt Jungmann:
«Wenn wir so das gottesdienstliche Leben
tiberschauen, wie es auf 'die Christen des,
4. oder des 5. Jahrhunderts einwirkte,
werden wir verstehen, welche Wirkung
von ihm ausgehen konnte. Es fehlten da-
mals wichtige Einrichtungen, die eigent-
lich zu jeder Seelsorge gehoren. Aber es
gab eine lebendige Liturgie. Die Liturgie
war zugleich christliche Schule und Un-
ternicht. Die Liturgie hat die Eltern in-
nerlich so reich gemacht, dass sie ihre
Kinder unterweisen konnten. Die Litur-
gie hat die Christen zu einer Gemein-
schaft zusammenwachsen lassen. Die Li-
turgie hat mit dem Worte Gottes, das in
ihr enthalten war, und mit der Kraft der
Sakramente, die von ihr umschlossen wur-
de, bewirkt, dass eine heidnische Gesell-
schaft zu einer christlichen Gesellschaft
geworden ist» 4.
Das Zweite Vatikanische Konzil machte
sich Jungmanns Erkenntnisse im wesent-
lichen zu eigen. Wenn nach dem Konzil
die Messreform so rasch Gestalt anneh-
men konnte, so war es das Verdienst
Jungmanns, dessen Arbeiten nicht nur die
Messreform vorbereitet, sondern die Er-
neuerung iiberhaupt ins kirchliche Be-
wusstsein gebracht haben. Es war diesem
liebenswiirdigen und bescheidenen Ge-
lehrten vergonnt, die Frucht seiner lebens-
langen Arbeit noch selber miterleben zu
diirfen. J. A. Jungmann, gegen Ende sei-
nes Lebens fast erblindet, durfte nun ein-
gehen ins ewige Licht. Sein Werk wird
weiterdauern.

Walter von Arx

Berichte

Moglichkeiten und Grenzen eines inter-
konfessionellen Religionsunterrichtes

In der Diskussion um den Religionsunter-
nicht (RU) bestehen verschiedene Zielvor-
stellungen. Den einen ist RU nur Infor-
mation iiber ldie Konfessionen und Reli-
gionen; fiir andere wird mit dem RU die
Binfithrung in die Bibel und ihre Wir-
kungsgeschichte angestrebt; und schliess-
lich sieht eine dritte Gruppe den RU nur
dann sinnvoll, wenn er die Schuljugend
zum Glauben erzieht, Verkiindigung der
Glaubens- und Heilsbotschaft Christi



und damit zugleich etwas Vollzug der
Heilsgeschichte ist.

Religionsunterricht als Verkiindigung

Der in der Schweiz von unserer Kirche
getragene RU identifiziert sich eindeutig
mit der dritten Gruppe. Religionsunter-
richt muss Glaubensverkiindigung sein.
Diese 'Grundforderung ist auch enthal-
ten in einem Grundlagenpapier, das von
der IKK herausgegeben und von den
deutschschweizerischen Bischdfen bejaht
wurde 1. RU kann 'daher nur von Per-
sonen richtig erteilt werden, die selber
aus dem Glauben leben. Dies gilt fiir die
allgemeine Glaubensunterweisung (frii-
her Katechismus) wie auch fiir den lin
verschiedenen Kantonen getrennt erteil-
ten Bibelunterricht. Zudem ist das Heil
kein individueller Vollzug, sondern es er-
eignet sich fiir den Normaifall in einer
Gemeinschaft, in der kleinen Gemein-
schaft der Familie und der grosseren Ge-
meinschaft der Ortskirche. RU und Got-
tesdienst-Geschehen miissen sich gegen-
seitig ergdnzen; die Hinfithrung zum
Gottesdienst und zu den Sakramenten
darf nicht als etwas Zusatzliches vom
jungen Menschen erfahren werden, son-
dern es muss sich dies harmonisch aus
der allgemeinen Bibel- und Glaubensver-
kiindigung ergeben.

Der interkonfessionelle RU wird versu-
chen miissen, diese Ziele zu iibernehmen.
Dieser RU wird heute verschiedentlich
als ideale Losung und wesentlicher Bei-
trag zum Okumenischen Anliegen gese-
hen. Darum ist es richtig, sich griindlich
mit den Moglichkeiten eines solchen RU
auseinanderzusetzen. Alles, was die Ein-
heit der Kirchen fordern kann, muss ver-
sucht werden. Entscheidende Ziele kon-
nen aber dabei nicht aufgegeben oder
auch nur verkiirzt werden, weil dann dem
gemeinsamen Anliegen nicht gedient wi-
re. Hier gilt, was in einer Vorlage der
deutschen Synode geschrieben steht: «Je
weniger Glaubenspraxis und damit kon-
fessionelle Priagung die Schiiler heute mit-
bringen, umso verfiihrerischer konnte es
sein, als Basis das den Konfessionen Ge-
meinsame des Christentums anzusehen
und die konfessionelle Sichtweite mog-
lichst aus dem Spiel zu lassen. So wiirde
Christentum aber auf eine Idee redu-
ziert» 2.

Die entscheidende Frage muss immer da-
hin gehen, wie dem Ookumenischen Anlie-
gen im RU am besten gedient werden
kann. Konfessionalitit im RU braucht

t Aktuelle Fragen zum RU wdhrend der
obligatorischen Schulzeit. Stellungnahme
der Interdiozesanen Katechetischen Kom-
mission. 1973. Erhiltlich auf der Kate-
chetischen Arbeitsstelle, Hirschmattstras-
se 5, 6003 Luzern. Siehe auch SKZ 149
(1973) Nr. 24, S. 384.

2 Der Religionsunterricht in der Schule.
Synodenvorlage der Sachkommission 1 der
Synode, bei: Synodalbiiro Augsburg.

nicht einzuengen. Die Beschéftigung mit
den Standpunkten anderer, der Respekt
vor ihren Uberzeugungen und das enga-
gierte Gesprach mit ihnen gehort wesent-
lich zu einem zeitgemissen konfessionel-
len RU. Moglich ist dies nur, wo eine
eigene Uberzeugung gelebt wird. Diese
muss vorerst erzogen werden und wach-
sen konnen. Vielleicht ist es daher sinn-
voller, vorerst ein konstruktives Gesprach
unter den Religionslehrern der einzelnen
Kirchen anzustreben, damit verschiedene
Akzente richtig gesetzt, gemeinsame An-
liegen miteinander angestrebt werden kon-
nen, damit der RU immer wieder hinfiihrt
an die lebendige Glaubensgemeinschaft.

Die Arbeit der IKK

Diese Uberlegungen waren das Haupt-
traktandum der letzten Sitzung der IKK
am 9./10. Februar 1975 in der Paulus-
Akademie Ziirich. Uber die Moglichkei-
ten eines interkonfessionellen RU soll im
kommenden Friihling die Aussprache in
einer von den drei Landeskirchen be-
stimmten Gesprachsgruppe beginnen.
Die Diskussion in der IKK wollte die
Aussprache vorbereiten, ‘damit in iiber-
legter Sorge fiir die grossen Anliegen der
Kirchen gearbeitet werden kann. Dabei
wurde es klar, dass von konkrecten Situa-
tionen ausgegangen werden muss. In der

Zum «Hochgebet Synode 72»

Die Osterreichische Bischofskonferenz und
der Bischof von Luxemburg gaben vor kur-
zem bekannt, dass sie mit Einverstindnis der
romischen Kongregationen das Schweizeri-
sche Synodenhochgebet auch fiir ihre Bistii-
mer iibernehmen. Nachfolgend geben wir ei-
ne Anfrage an dieses so gut aufgenommene
Hochgebet wieder, weil sie dem Leiter des
Liturgischen Institutes Gelegenheit gibt, auf
ein sprachliches Problem einzugehen.
Redaktion

1. Prisentische Formulierung
der Anamnese?

Ein offiziell von der Kirche anerkanntes
Hochgebet ist ohne Zweifel eine Glau-
bensaussage, die nach dem Grundsatz
«lex orandi — flex credendi» den Glau-
ben der Kirche verpflichtend ausspricht
und darum hieb- und stichfest scin muss
und zu keinen Zweideutigkeiten Anlass
geben darf. Eine Stelle im «Hochgebet
Synode 72» scheint in dieser Beziehung
hochst fragwiirdig zu sein, ndmlich der
Satz:

«Schau herab auf dieses Opfer: auf Chri-
stus, der sich mit Leib und Blut hingibt
und uns in seiner Hingabe den Weg 0ff-
net zu dir, unserem Vater.»

deutschsprechenden Schweiz wird der
RU meistens im Zusammenhang mit der
Schule erteilt. Wo dieser RU auch ge-
meinsam von 'den Kirchen getragen ist —
allerdings nur dort, denn ein von der
Schule verantworteter RU stellt wieder
neue Probleme —, lassen sich am ehesten
Ziele eines interkonfessionellen RU auf-
zeichnen. Eine grosse und verantwor-
tungsvolle Arbeit ist hier zu leisten.

Daneben stand der neue Katechetische
Rahmenplan wieder in Diskussion. Mog-
lichst noch in diesem Halbjahr soll der
zweite Teil des Planes erscheinen, der die
ersten beiden Schuljahre umfassen wird.
Zugleich soll aufgezeigt werden, wie ein-
zelne Ziele (wie Hinfilhrung zu den Sa-
kramenten, das Wirken des HI. Geistes)
im Sinne der Curriculum-Spirale auf den
einzelnen Altersstufen angestrebt werden
sollen. Dass parallel zur Arbeit der IKK
fiir den RU an den katholischen Mittel-
schulen ein eigenes Modell vorgestellt
werden konnte, hat allgemeine Zustim-
mung gefunden. Noch nicht abschliessend
konnte die Frage um das Berufsbild Kate-
chet und damit auch die Stellung der Mis-
sio Canonica fiir Katecheten beantwortet
werden. Die IKK ist fiir diese Frage auch
nicht allein zustindig. Die Anliegen miis-
sen aber ernst genommen werden, sie wer-
den in Bilde in eigenen Arbeitsgruppen
behandelt. Robert Fiiglister

Fragwiirdig ist diese Formulierung durch
den Gebrauch des Prisens und die Unter-
schlagung des Bezuges auf das Opfer
Christi am Kreuz. Es entsteht damit der
Eindruck, als ob essich in der Messe nicht
um ein Gedachtnisopfer handle, sondern
um ein hier und jetzt stattfindendes Opfer
Christi. Kommen wir damit nicht in das
Gebiet umstrittener Messopfertheorien,
die als solche wohl nichts im Kanon zu
suchen haben diirfen. Soll damit die un-
bestrittene Tatsache ausgedriickt werden,
dass in der Eucharistiefeier Christus selbst
der eigentliche Priester ist, so ist jeden-
falls die Formulierung hochst ungliick-
lich, weil sie sich ja nicht auf den Opfern-
den, sondern auf das Opfer bezieht.

Die Formulierung ist denn auch absolut
neu. Priifen wir die vier im Gebrauch
sich befindlichen offiziellen Kanones,
stellen wir leicht fest, dass fiir das Opfer
Christi immer das Perfekt gebraucht
oder der Gedadchtnischarakter des Opfers
sonst hervorgehoben wird. Das Prisens
wird ausschliesslich fiir die Opferhand-
lung der Kirche gebraucht. Die entspre-
chenden Aussagen lassen sich leicht ei-
nander gegeniiberstellen. 1. Hochgebet:

155



Wir bringen dar — Gedéachtnis deines
Sohnes. 2. Hochgebet: Er hat am Kreuz
die Arme ausgebreitet — wir bringen das
Brot des Lebens und den Kelch des Hei-
les dar. 3. Hochgebet: Wir bringen mit
Lob und Dank das lebendige Opfer dar
— das geopferte Lamm, das uns mit dir
versohnt hat. 4. Hochgebet: Wir feiern
— das Gedéchtnis unserer Erlosung.
Durchgehend finden wir also die Gegen-
iberstellung: Hier Prasens fiir die Feier
als Opferhandlung der Kirche, dort Per-
fekt fiir die Opfertat Christi als etwas in
der Vergangenheit Geschehenes. Es liegt
geradezu eine Gesetzmissigkeit vor. Die-
se durchbricht in vollig ungewohnter
Weise der Schweizer Kanon. Ohne Be-
zug auf das Kreuzesopfer wird von einer
gegenwirtig sich vollziehenden Hingabe
Christi und von einer gegenwirtig sich
abspielenden VersShnung mit dem Vater
gesprochen. Natiirlich ist Christus in sei-
ner Hingabe an den Vater in der Eucha-
ristiefeier gegenwirtig, aber eben einer
Hingabe, die sich in der Vergangen-
heit abgespielt hat. Die gebrauchte For-
mulierung ist darum zum mindesten dog-
matisch hdchst ungeschickt und fiihrt eine
unzuldssige Mystifizierung in den Kanon
ein. Miisste im Anschluss an die iiberlie-
ferten Formulierungen der fragliche
Satz nicht heissen:
«Schau herab auf dieses Opfer: Auf Chri-
stus, der sich mit Leib und Blut hinge-
geben und uns in seiner Hingabe den Weg
zu dir, unserem Vater, geoffnet hat.»
Franz Maier

2. Ein sprachliches Problem

1. Man kann Pfarrer Maier zustimmen,
wenn er schreibt, umstrittene Messopfer-
theorien hatten im Kanon nichts zu su-
chen. Das war auch die Ansicht der
Hochgebets-Arbeitsgruppe. Es ist aber
unmoglich, in einem kurzen Hochgebet
die gesamte Dogmatik zu entfalten.
Selbstverstindlich wurde sorgfiltig dar-
auf geachtet, dass keine Aussage der ka-
tholischen Glaubenslehre widerspricht.
Wenn man die ganze Anamnese liest,
nicht nur den letzten Teil, wird deutlich,
dass der Bezug «auf das Opfer Christi am
Kreuz» nicht unterschlagen wurde.

2. Die inkriminierte Wendung der Ana-
mnese ist iiberhaupt kein dogmatisches,
sondern ein sprachliches Problem. Es ist
durchaus legitim, die einmalige Hingabe-
tat Christi prisentisch auszudriicken.

1 E. H. Schillebeeckx, Christus, Sakrament
der Gottbegegnung. Mainz 2 1965, S. 67—
69.

2 J. Baumgartner, Hochgebet Synode 72 fiir
die Kirche in der Schweiz, in: Heiliger
Dienst 28/1974, Heft Nr. 4, S. 168.

3 Vgl. A. Hiinggi — J. Pahl, Prex Eucha-
ristica. Spicilegium Friburgense 12, Fri-
bourg 1968, z. B. S. 322—323.

4 SKZ 142 (1974), Nr. 40 und 41, S. 645—
647; 673—674.

156

«Als personliche Gottestat sind das Kreu-
zesopfer und alle Lebensmysterien Chri-
sti ... ewig aktuelle unzerstorbare Wirk-
lichkeiten . . . Die Erlosungstat Christi ist
auf verklirte Weise eine ewig aktuelle
Wirklichkeit, wie der Hebrderbrief wie-
derholt ausfiihrt» 1.

Von da her ist es moglich, in der Anamne-
se das Prédsens anzuwenden. Das kann
nicht falsch verstanden werden, etwa in
dem Sinn, dass es eine Wiederholung des
einmal Geschehenen wire. Die einmalige
Hingabetat Jesu ist vorher ausdriicklich
erwihnt. Diese Opfertat Christi, auf die
der Vater herabschauen soll, ist gegen-
wartig in seiner ewigen Wirklichkeit.

3. In einer der kritischsten Besprechun-
gen des Hochgebetes schreibt zum Obla-
tionsteil der Anamnese ein Fachmann: «In
dieser mit 'der Opferterminologie eher
zuriickhaltend umgehenden Formulie-
rung kommt dennoch der Sinn des eu-
charistischen Opfers klar zum Vorschein:
Hineingegeben in die Hingabetat Christi,
vereint mit dessen mittlerischer Fiirspra-
che, bringt sich die Kirche dem Vater dar
in einem Akt letzter Anbetung und voll-
endeter Heiligung.» 2

4. Es spricht wohl kaum gegen den neuen
Kanon, dass die Formulierung des Hoch-
gebetes «absolut neu» ist. Es war ja ge-
radezu Absicht, im Synode-Hochgebet
neue Aussagen und neue Formulierun-
gen anzubieten. Deshalb kann eine Zu-
sammenstellung aus den anderen vier
Hochgebeten nicht als Beweis angefiihrt
werden, ganz abgesehen davon, dass das
4. Hochgebet die Thesen Maiers nicht zu
stiitzen vermag. Oder dann miissen als
Gegenbeweis auch die kiirzlich von Rom
veroffentlichten neuen Hochgebete ange-

fiihrt werden. Im ersten dieser Hochge-
bete fiir das Heilige Jahr lautet der in
Frage stehende Teil: «Offerimus tibi,
Deus, qui es fidelis et verus, hostiam quae
hominibus gratiam tuam conciliat.» Aber
auch im reichen Schatz alter Anaphoren
der verschiedensten Riten kann man auf
die prisentische Form stossen 3.

5. Wegen der Rechtglaubigkeit kann der
Einsender und konnen die Leser unbe-
sorgt sein. Die Glaubenskongregation in
Rom hat den Text «auf Herz und Nieren»
gepriift und tatsichlich drei Anderungen
verlangt. Am Gedidchtnischarakter des
Opfermahles hat sie aber keinen Anstoss
genommen. Warum also pépstlicher sein
wollen als der Papst?

6. Vollstindigkeitshalber sei noch er-
wihnt, dass auch in der franzosischen
und italienischen Textfassung die priasen-
tische Wendung gebraucht wird: Jésus
qui se donne... nous ouvre le chemin...;
Cristo che si dona ... apre a noi il cam-
mino . ..

Bei dieser Gelegenheit sei — unabhingig
von der konkreten Einsendung — noch
ein Hinweis gestattet: Es wird gelegent-
lich bemerkt, die Geistlichen seien iiber
das neue Hochgebet nicht informiert wor-
den. Man ‘hatte erkldren sollen — so
heisst es —, warum das Format des Fas-
zikels nicht mit dem der Studientexte
ibereinstimmt, warum die vier Fassungen
identische Teile aufweisen usw. Darauf
gibt es eine klare Antwort. In zwei aus-
fiihrlichen Artikeln hat die SKZ rechtzei-
tig auf die Vorgeschichte, Struktur und
den Inhalt der neuen Texte aufmerksam
gemacht und in einem iibersichtlichen
Schema die wesentlichen Aussagen zu-
sammengefasst 4. Walter von Arx

Amtlicher Teil

Fur alle Bistiimer »

Deutschschweizerische Katechetische
Arbeitsstelle

Im September 1973 hat die Interdiézesane
Katechetische Kommission (IKK) den
Antrag zur Errichtung einer Deutsch-
schweizenischen Katechetischen Arbeits-
stelle gestellt. Die Pastoralplanungskom-
mission der Schweizer Bischofiskonferenz
hat diesen Antrag gepriift und positiv be-
urteilt. Darauf haben die Deutschschwei-
zerische Ordinarienkonferenz, das Fa-
stenopfer der Schweizer Katholiken, und
die RoOmisch-Katholische Zentralkonfe-
renz 'der Schweiz den Antrag der IKK
gutgeheissen, und sie haben die Arbeits-
stelle mit Sitz in Luzern errichtet.

Der Arbeitsbereich 'dieser neuen kateche-
tischen Stelle wird von der IKK um-

schrieben, der diese Arbeitsstelle unterge-
ordnet ist. Die vordringlichen Aufgaben
werden sein:

Mitarbeit bei der Einfithrung des neuen
Katechetischen Rahmenplanes;
Erarbeiten und Beurteilen von kateche-
tischen Lehrmitteln;

Weiterentwickeln der Unterlagen vom
CE 72;

Mithilfe bei der katechetischen Fortbil-
dung;

Koordination 'der Arbeit der verschiede-
nen didzesanen und regionalen kateche-
tischen Stellen;

Zusammenarbeit mit anderen schweize-
rischen Arbeitsstellen wie zum Beispiel
Liturgisches Institut, Bibelpastorale Ar-
beitsstelle;

Kontakte und Erfahrungsaustausch mit
den anderen Kirchen und mit dem Aus-
land.



Fiir diese anspruchsvolle Arbeit sucht die
IKK eine geeignete Person, die sowohl
mit den katechetischen Problemen ver-
traut wie auch in administrativen Arbeiten
bewandert ist. Interessenten sollen sich
bis 30. April 1975 schriftlich beim Prisi-
denten der IKK, Pfarrer Dr. Robert Fiig-
lister, Holbeinstrasse 28, 4051 Basel, mit
Angabe der Ausbildung, der bisherigen
Tétigkeit und entsprechenden Zeugnissen
melden. Der definitive Arbeitsbeginn ist
auf spdtestens 1. Oktober 1975 vorgese-
hen.

Wahlinstanz fiir den Leiter der Arbeits-
stelle ist gemiss IKK-Statut die Deutsch-
schweizerische Ordinarienkonferenz.

Bistum Basel :

Eine Voranzeige fiir die Mitglieder der
Kirchenbauhilfe des Bistums Basel

Der Vorstand der «Kirchenbauhilfe des
Bistums Basel» hat die ordentliche Jahres-
versammlung auf Dienstag, den 8. April
1975, vorgesehen. Wir bitten die kantona-
len Vertreter der KBH, sich den Diens-
tag nach dem weissen Sonntag fiir diese
Versammlung frei zu halten. Wir diirfen
heute schon, auch fiir eine weitere Offent-
lichkeit, bekannt geben, dass wiederum
eine Viertelmillion Franken zur Vertei-
lung zur Verfiigung steht und dass die
Tatsache, 'dass rechtzeitig 40 Subventions-
gesuche eingegangen sind, beweist, dass
die KBH auch heute noch aktuell ist. Vor-
erst konnen die kantonal-kirchlichen Gre-
mien zu den Gesuchen Stellung nehmen,
dariiber entscheiden wird endgiiltig die
Jahresversammlung. Personliche Einla-
dungen mit den notigen Unterlagen wer-
den rechtzeitig erfolgen.

Der Vorstand der KBH

des Bistums Basel

Im Herrn verschieden

Adolf Greber, Missionar, Norquinco
(Argentinien)

Adolf Greber wurde am 2. Mirz 1920
in Buttisholz geboren und am 1. Juli 1947
in Solothurn zum Priester geweiht. Er
wirkte zundchst als Vikar in Liestal
(1947—48) und Schiipfheim (1948—50)
und zog sodann als Missionar nach Ar-
gentinien, wo er sich in der Didzese
Viedma inkardinieren liess (1956). Er war
in den 25 Jahren seines missionarischen
Wirkens namentlich in der Provinz Rio
Negro titig. Er starb am 7. Februar 1975
und wurde in Argentinien beerdigt.

Albert Weingartner, Ehrendomherr,
Hochdorf

Albert Weingartner wurde am 8. April
1898 in Horw geboren und am 15. Juli

1923 in Luzern zum Priester geweiht.
Sein Wirken begann er als Vikar in Bern
(1923—27) und als Pfarrektor von De-
rendingen (1927—29). Den grossten An-
teil seiner Krafte schenkte er als Pfarrer
der Pfarrei Biberist (1929—67). Im Jahr
1967 zog er sich als Frithmesser nach
Hochdorf zuriick. Im gleichen Jahr wurde
er zum Ehrendomherrn des Bistums Basel
ernannt. Er starb am 13. Februar 1975
und wurde am 17. Februar 1975 in Hoch-
dorf beerdigt.

Paul Gnadinger, Resignat, Ballwil

Paul Gnadinger wurde am 7. Mai 1905
in Singen geboren und am 5. Juli 1931
in Solothurn zum Priester geweiht. Er
wirkte als Vikar in Biberist (1931—33),
Biiron (1933—35), Hasle (1943—48) und
Ballwil (1948—74) sowie als Pfarrer in
Oeschgen (1935—43). Im Jahre 1974 trat
er in den Ruhestand, den er in Ballwil
verbrachte. Er starb am 17. Februar 1975
und wurde am 20. Februar 1975 in Ball-
wil beerdigt.

Ernennung

Paul Deplazes, bisher Pfarrer in Ben-
dern, wurde am 26. Februar 1975 zum
Pfarrer in Eschen ernannt.

Stellenausschreibungen

Die Pfarrstelle Bendern (FL) wird zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Inter-
essenten wollen sich bis zum 20. Mirz
1975 melden bei der Personalkommis-
sion des Bistums Chur, Hof 19, 7000 Chur.

Infolge Demission von P. Paul Antha-
matten wird die Kaplaneistelle Balzers
(FL) zur Wiederbesetzung ausgeschrie-
ben. Interessenten wollen sich bis zum
20. Mirz 1975 melden bei der Personal-

kommission des Bistums Chur, Hof 19,
7000 Chur.

Personalverzeichnis 1975

Das Personalverzeichnis 1975 ist erschie-
nen und wurde den Bestellern zugesandt.
Solange Vorrat kann es zum Preis von
Fr. 12.— bei der Bischoflichen Kanzlei,
Hof 19, 7000 Chur, bezogen werden.

Bistum St. Gallen

Domdekan Karl Biichel tritt in den Ruhe-
stand

Domdekan und Generalvikar Karl Bii-
chel hat dem Bischof seine Resignation
eingereicht, um in den wohlverdienten
Ruhestand zu treten. Der Resignat steht
im achzigsten Lebensjahr. Er hat das Amt
des Vorstehers des Domkapitels (Dom-
dekan) und des Stellvertreters des Bi-
schofs (Generalvikar) seit 1956 verwaltet,
nachdem er vorher wihrend 17 Jahren das
Priesterseminar Sankt Georgen als Re-
gens geleitet hatte. Die Diozese St. Gallen
ist ihm zu grossem Dank verpflichtet, hat
er doch Zeit seines Lebens zuerst in der
Seelsorge und hernach in der Bistums-
verwaltung mit grosser Sachkenntnis und
Klugheit alle seine Kréfte in den Dienst
der Diozese des hl. Gallus gestellt. Wir
wiinschen ihm ein recht langes otium cum
dignitate.

Ernennung

Der Bischof von Sitten 'hat Herrn Pfarrer
Dr. Jean-Louis Stoffel zum Prasidenten
der Oberwalliser Bibelkommission er-
nannt. Pfarrer Stoffel tritt in diesem Am-
te die Nachfolge des zurlickgetretenen
Herrn Prof. Dr. Hermann Josef Venetz
an.

Hinweise
Liga des heiligen Petrus Kanisius

Unter dem Namen «Liga des heiligen
Petrus Kanisius» wurde kiirzlich in Frei-
burg eine Vereinigung mit Sitz in Bulle
gegriindet. Die Kongregation der Kani-
siusschwestern und das Kanisiuswerk er-
kldren, dass sie mit dieser Vereinigung
nichts gemeinsam haben.

Reisedokumentation «Hellas»

Im Anschluss an die «Colloques de Rho-
des» und in Zusammenarbeit mit der grie-

chischen Pastoralkommission fiir Touris-
mus haben wir soeben eine Reisedoku-
mentation zusammengestellt: Hellas.

Sie will bei der Vorbereitung und frucht-
baren Durchfiihrung einer Griechenland-
reise helfen, vor allem auch bei Fahrten
und Gruppenreisen, die auch dem christ-
lichen Griechenland begegnen mochten.
Die Mappe umfasst:

A) Faltblatt mit Angabe aller katholischen
Gemeinden und Kirchen und Plan der
Gottesdienste in ganz Griechenland;

B) Adressenliste der Mitglieder der grie-
chischen Kommission, die gerne den Grie-
chenlandreisenden behilflich sind;

157



C) Faszikel: das antike Griechenland;

D) Faszikel: das christliche Hellas (apo-
stolisch, byzantinisch . . .);

E) Faszikel: Reise ins moderne Griechen-
land;

D) Faszikel: als Beispiel einer konkreten
Dokumentation: ORBIS-Reisen «auf den
Spuren des Apostels Paulus»;

F) Aktuelle Beilagen und Prospekte.

A) und B) kOnnen wir gratis zur Ver-
fiigung stellen, die ganze Mappe konnen
Sie bei uns beziehen fiir Fr. 5.—.

Gerne mochten wir noch folgende Anlie-
gen der griechischen Pastoral-Kommis-
sion bekanntgeben:

1. Priester, die heute recht zahlreich nach
Griechenland reisen, mochten sich auf
die Sonntage hin bei einem Mitbruder
melden, um bei den mehrsprachigen Tou-
ristengottesdiensten mithelfen zu konnen.
Sie leisten so auch den oft sehr isolierten
griechischen Pfarrern einen Dienst der
Kameradschaft und Ermutigung und er-
fahren selber eine rithrende Gastfreund-
schaft.

2. Laien kann man.durch die Gottesdienst-
blatter auf die vielen Gelegenheiten auf-
merksam machen und ermuntern, wenn
notig eine Lesung in ihrer Sprache zu
iibernehmen. Die griechischen Priester
sprechen gut franzdsisch und italienisch,
aber selten deutsch. Die meisten Giste
sind aber aus dem deutsch-holldndischen
Sprachgebiet.

3. Reisegruppen mit oder ohne Priester
mogen sich mit der griechischen Kom-
mission in Verbindung setzen, um deren
Dienstleistungen zu erhalten.

Die Dokumentation ist erhdltlich bei der
Katholischen Kommission «Kirche im
Tourismus», Andreas Marzohl, Frangzis-
kanerplatz 14, 6003 Luzern.

Kurse und Tagungen

Theologische Hochschule Chur. Offent-
liche Veranstaltungen von Prof. Dr. Mar-
grit Erni

Religiose Erwachsenenbildung in Pfarrei und
Region (Seminar)

Montag, 14.00—15.40 Uhr: 14., 21. und 28.
April, 5. Mai 1975 (Seminarienraum) fiir Seel-
sorger, Pfarreirate und Mitarbeiter der Er-
wachsenenbildung in der Pfarrei:

Verbale und nonverbale Methoden. Aufstel-
len von Bildungsprogrammen. Themen wie:

Religiose Krise, brennende Fragen des Laien
heute, neue Moglichkeiten (unter Zuzug von
Fachtheologen), Hinweise auf Hilfsmittel,
Filme, Kataloge, Arbeitsstellen.

Religionspsychologische Fragen (Spezialvor-
lesung)

Montag, 14.00—15.40 Uhr: 26. Mai, 2., 9.
und 16. Juni 1975: Von der Erfahrung des
Heiligen — Stufen religioser Erfahrung aus
der Sicht der Volkerkunde — Vom neuroti-
sierten Gottesbild — Religionskritik von sei-
ten der Tiefenpsychologie.

Die musikalische Gestaltung der Euchari-
stiefeier

Osterkurs 1975 der Akademie fiir Schul- und
Kirchenmusik, Luzern.

Leitung: Dr. Hansjorg Auf der Maur; Ernst
Pfiffner; Stephan Simeon.

Datum: 1.—3. April 1975
Ort: Akademie

Anmeldungen: Sekretariat der Akademie,
Obergrundstrasse 13, 6003 Luzern, Telefon
041 - 23 43 26.

Pfarrer-Skirennen in Sorenberg

Die Altwaldstattia fithrt am Montag, 10.
Miirz, nachmittags 14.00 Uhr auf der «Ross-
weid» (Skilift Sorenberg) das traditionelle
Skirennen durch, zu dem Pfarrer und Vikare,
aber auch Patres und Laientheologen einge-
laden sind. Keine Startkosten. Erstmals kann
ein Wandercup gewonnen werden. Zudem
erhalten alle Teilnehmer eine Auszeichnung.

Grundausbildung fiir nebenamtliche
Sakristane

Der Schweizerische Sakristanenverband
mochte nebenamtlichen Sakristanen in eige-
nen Kursen eine gediegene Grundausbildung
vermitteln:

Intensivkurs fiir nebenamtliche Sakristane,
welche wenigstens fiinf Jahre in der Praxis
standen vom 2. Mirz (abends) bis 8. Mirz,
im Bildungshaus Mattle, Morschach.

Nihere Auskunft: Schweizer Sakristanen-
schule, 9107 Schwigalp, Tel. 071 - 58 15 48.

Schopferisches Gestalten von zwischen-
menschlicher Kommunikation

Das Schweizerische Soziale Seminar (SSS)
fithrt vom 12. bis 16. Mai 1975 in Einsiedeln
einen Wochenkurs iiber ausgewidhlte Fra-
gen der Sozialpsychologie und Soziologie
durch. Dieses Seminar, das fiir alle offen-
steht, die mit oder in Gruppen arbeiten oder
ihre sozialen Beziehungen {iberdenken moch-
ten, wird geleitet von Hannes Schneider, dipl.
Psychologe, Ziirich, und Dr. Albrecht Walz,
Soziologe, Dornach.

Auskunft und Anmeldescheine beim SSS,
Hirschengraben 13, 6002 Luzern, Telefon
041 -23 50 55.

Anmeldeschluss ist am 10. Mérz 1975.

Mitarbeiter dieser Nummer
Dr. Walter von Arx, Leiter des Liturgischen
Instituts, Gartenstrasse 36, 8002 Ziirich

Dr. Robert Fiiglister, Pfarrer, Holbeinstras-
se 28, 4051 Basel

Josef Gemperle, Arbeitsstelle fiir Radio und
Fernsehen, Hottingerstrasse 30, 8032 Ziirich

Gustav Kalt, Professor, Himmelrichstrasse 1,
6003 Luzern

Dr. Magnus Lohrer OSB, Direktor der Pau-
lus-Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38,
8053 Ziirich

Franz Maier SJ, Pfarramt, 4614 Hagendorf

Schweizerische Kirchenzeitung
Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion

Hauptredaktor

Dr. Rolf Weibel, Frankenstrasse 9. Brief-
adresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22

Mitredaktoren

Dr. Karl Schuler, Bischofsvikar, Hof 19,
7000 Chur, Telefon 081 - 22 23 12

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 81 06

Verlag

Raeber AG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041-227422/3/4

Annoncenannahme

Orell Fiissli Werbe AG, Postfach 1122,
6002 Luzern, Telefon 041 - 2422 77

Abonnemente
Inland:
jahrlich Fr. 52.—, halbjahrlich Fr. 28.—

Ausland:
jahrlich Fr. 62.—, halbjahrlich Fr. 32.50

Einzelnummer Fr. 1.50.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

\

Leobuchhandlung
Gallusstrasse 20, 9001 St. Gallen

Stirnimann / Vischer

Papsttum und Petrusdienst

145 Seiten, Fr. 16.10

Soeben erschienen

Der vorliegende Band enthélt — neben dem Zircher Vortrag

von Heinrich Stirnimann — Beitrdge namhafter katholischer,
orthodoxer, altkatholischer und protestantischer Theologen
und Historiker zum Thema Petrusamt. Das Buch ist ein
grundlegendes Instrument 6kumenischer Verstéandigung.

158



Orgelbau

Ingeborg Hauser
8722 Kaltbrunn

Tel. 055-752432

privat 055 - 86 31 74
Eugen Hauser

Erstklassige Neubauten, fachgeméasse Orgelreparatu-
ren, Umbauten und Stimmungen (mit Garantie).

Kurze Lieferzeiten

Rauchfreie

Opferlichte

in roten oder farblosen Kunststoffbechern kénnen
Sie jetzt vorteilhafter bei uns beziehen.

Keine fragwirdigen Kaufverpflichtungen.
Franko Station bereits ab 1000 Lichte.

Verlangen Sie Muster und Offerte!
HERZOG AG
6210 Sursee, Tel. 045/2110 38

Pfarrer sucht eine

Haushalterin

in ein guteingerichtetes Pfarr-
haus in schéner Gegend. Es ist
eine angenehme Stelle. Offerten
unter Chiffre 8773 Orell Fussli
Werbe AG, 6000 Luzern.

Zu kaufen gesucht

Josefsstatue

in Holz 70—100 cm., fiir Kapelle.

Chiffre 8758 an Orell Fiissli Werbe
AG, 6000 Luzern.

Haushélterin sucht

Stelle

zu einem Geistlichen im Pfarrhaus
oder Kaplanei.

Offerten unter Chiffre 8759 an Orell
Fussli Werbe AG, 6000 Luzern.

Beriicksichtigen Sie bitte unsere Inserenten, und be-

ziehen Sie sich bei allen Anfragen und Bestellungen

auf die Schweizerische Kirchenzeitung

Bei Ferien, Krankheit und beim
Fehlen des guten Geistes im
Hause libernehme ich

Aushilfe

ab April.

Telefon 041 -911678

Wir suchen auf Herbst 1975 oder nach Vereinba-

Bei der

romisch-katholischen Kirchgemeinde

rung vollamtlich in unser Arbeitsteam

Mitarbeiterin oder Mitarbeiter

Aufgabenbereich:

Nachschulische Jugendbildung, besonders Lei-
ter- und Leiterinnenschulung in Teamarbeit.
Mitarbeit in Planung und Durchfiihrung von Be-
sinnungstagen, Schulendtagen, Liturgiegestal-
tung, Seminarien flr Jugendfragen, Weekends
und Lager sowie Mithilfe in der Redaktion «team-
work», Werkheft fur kirchliche Jugend- und Bil-
dungsarbeit.

Voraussetzungen:

Selbstandiges, kreatives Arbeiten und Interesse
an der nachschulischen Jugendseelsorge waren
ideale Voraussetzungen fiir diese anspruchsvolle
und vielseitige Tatigkeit.

Grossen Wert legen wir auf gute Teamfahigkeit.
Wir bieten zeitgemasses Gehalt mit Sozialleistun-
gen sowie gutes Arbeitsklima.

Auskunft:

Arbeitsstelle Jugend + Bildungsdienst
(Kongregations-Sekretariat) Auf der Mauer 13,
Oswald Krienbiihl, Leiter der Arbeitsstelle
Postfach 159, 8025 Ziirich 25, Tel. 01 - 34 86 00).

Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76
(August 1975), nach Moglichkeit friher, die Stelle
eines

Rektors/Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
lichen oder weltlichen Standes, der nebst einem
halben Pensum Religionsunterricht Freude hat,
an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei
zeitgeméassen Anstellungsbedingungen
dankbare Aufgabe.

eine

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-
techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Auskunft erteilt Kommissionsprasident Dompfar-
rer Paul Carnot, Telefon 081 - 22 20 76, oder das
Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

159



/RS RPAURUAL:

— Kinstlerische Gestaltung von Kirchenrdumen
— Beste Referenzen fir stilgerechte Restaurationen
— Feuervergoldung als Garant fiir hdchste Lebensdauer

Entwirfen: Gefasse / Leuchter / Tabernakel / Figus

— Anfertigung aller sakraler Gerdte nach individuellen
( ren usw.

W. Cadonau + W. Okle
Telefon 073 -22 37 15

Kirchengoldschmiede
9500 Wil, Zurcherstr. 35

Pilgerfahrten
1975

mit modernsten, vollklimatisierten
und mit Toilette ausgeriusteten Cars.
Die Fahrten werden von einer geistli-
chen Person begleitet.

Ars—Lourdes—Nevers

24. 4— 1. 5. 9Tageab Fr.510.—
3. 6.—10. 6. 8 Tage ab Fr.460.—
10.10.—17.10. 8 Tage ab Fr. 460.—

Monserrat—Lourdes
31. 7— 8. 8. 9Tage ablFr.520.—

San Giovanni-Rotondo—Rom

(23. 9. Todestag von Pater Pio)

19. 9.—27. 9 9 Tage Fr.610.—
Woche vom 23. 4.—1. 5. gilt in Lour-
des als offizielle Schweizer Pilger-
woche.

ZUMSTEIN REISEN

8913 Ottenbach, Tel. 01-997175 —

6300 Zug, Tel. 042 - 2177 66

Heiliges Jahr 1975

Alle 25 Jahre findet das
Heilige Jahr statt. Besu-
chen Sie mit uns die reli-
gidsen Grossveranstaltun-
gen in Rom:

Die Fahrten dauern 7 Tage,
mit  Ubernachtungen in
Siena, Rom und Florenz.
Pauschalpreis ab Fr.459.—
inkl. Fahrt mit modernsten

Cars, Halbpension und
Stadtrundfahrten.

2. 3—8 3. 18 8.—24. 8.
21. 4—27. 4. 28. 9.— 4.10.

17. 5.—23. 5. 13. 10.—19. 10.
14. 6.—20. 6. 15, 11.—21. 11,
14. 7.—20. 7.

Vom 27. 3.—31.3. (Ostern)
fihren wir eine Rom-Fahrt
zu Fr. 300.— durch.

In Anbetracht des grossen
Andranges bitten wir um
frihzeitige Reservation.

Fiir zusatzliche In- und Auslandreisen
verlangen Sie bitte unser Gesamtreiseprogramm!

Zu verkaufen

Notkirche

180—200 Sitzplatze.
1963 erbaut. Frei nach Erstellung einer
neuen Kirche ca. Mitte 1976.

Interessenten melden sich bei: W. Eggenschwiler,
Sonnenberg, 5707 Seengen
(Beauftragter der Kirchgemeinde Meisterschwanden)

14 Stationenbilder
um 1830—1850.
115 cm hoch, 95 cm breit.

Verlangen Sie bitte Auskunft Uber
Telefon 062 - 713423, von 8 bis 10
Uhr.

Max Walter, alte Kunst
Miimliswil SO

Zur Erstkommunion:
A.-M. Cocagnac

Was sagt uns die Bibel?

Ein Bildungsbuch fir Kinder mit vie-
len farbigen Bildern von Jacques Le
Scanff. Aus dem Franzésischen von
Renate Krautmann. 96 Seiten,

Fr. 21.10.

Pater Cocagnac versteht es, in die-
sem Buch Kindern den Sinn der Bibel
echt und liberzeugend nahe zu brin-

Zwei benachbarte Missionsstationen in Papua Neu-Guinea
mo&chten neben ihrer Buschkirche je eine

Glocke

im Durchmesser von ca. 40 bis 50 cm installieren.

Das Missionspersonal wére dankbar, wenn irgendwo schon
gebrauchte Glocken in diesem Grdssenmass nach verein-
bartem Preise zu erhalten wéren.

Offerten unter Chiffre 8778 an Orell
6000 Luzern oder Telefon 041 - 88 25 68.

Zu kaufen gesucht

schone Kasel

(gotische Form), mit gold- oder sil-
berfarbiger Verzierung. Zu giinstigem
Preis.

Offerten an:
3931 Lalden

Katholisches Pfarramt,

Praxis

fir Graphologie, psychologische

Fissli Werbe AG,

Beratung und Radidsthesie:

Charakteranalysen, Berufs- und

gen. Dabei kommt ihm seine Kunst,
die Dinge einfach zu sagen, ebenso
zu statten, wie die Kunst des Illustra-
tors, diese Dinge in ein einpradgsames
farbiges Bild zu Ulbersetzen. Davon
(berzeugt jede Seite.

TERLANER MESSWEIN FENDANT MESSWEIN SAN PEDRO

@ 064-713838

TERLANER MESSWEIN FENDANT MESSWEIN SAN PEDRO

Partnergutachten, Vortrége liber
Graphologie und Radiésthesie.
WEINKELLEREIEN

A.F.KOCH +CIE
5734 REINACH/AG

Joseph Seiler, Theologe, dipl.
Padagoge und Berufsgrapho-
loge. Postfach 145, 3000 Bern 9,
Telefon 23 57 57.

160



	

