
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 143 (1975)

Heft: 8

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge

Amtliches Organ der Bistümer Basel,

Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

KIRCHEN
ZEITUNG

8/1975 Erscheint wöchentlich 20. Februar 143. Jahrgang Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Sondersessionen der Diözesansynoden Lugano, Sitten und Freiburg

I. Diözesansynode Lugano

Am 25. und 26. Januar 1975 fand im ge-
wohnten Synodenlokal, dem Grossrats-
saal zu Bel'Iinzona, eine gutbesuchte (75
von 90 Mitgliedern nahmen daran teil)
ausserordentliche Session der Diözesan-
synode von Lugano statt. Wie der Präsi-
dent, Rektor A. Ohiappini betonte, ist die
Synode nicht als «Trojanisches Pferd» an-
zusehen, sondern als ein dienendes Instru-
ment, das in Gemeinschaft mit dem Bi-
schof an der Erneuerung der Diözesan-
kirche arbeitet.

Ökumenischer Auftrag

Am ersten Tag wurde ohne jede Gegen-
stimme bei bloss zwei Enthaltungen
die Vorlage über den Ökumenismus ap-
probiert, die es als eine mit dem Christ-
sein gegebene unerlässliche Pflicht er-
klärt, sich gemeinsam um die christliche
Einheit zu bemühen. Deswegen legt das
Dokument den Akzent auf die Umkehr
zu Christus innerhalb der eigenen Kirche
und auf die Erziehung zum gegenseitigen
Verständnis und zum ökumenischen Dia-
log, die schon in der Familie und in der
Schule erfolgen soll. Am Schluss wird
die Schaffung einer diözesanen Kom-
mission gefordert, die mit den im Bistum
wirkenden andern christlichen Kirchen
den Dialog aufnehmen soll. Auch wird
empfohlen, die Kontakte mit dem Juden-
tum und den andern Religionen zu ver-
tiefen.

Ehe und Familie

Am Nachmittag des gleichen Tages prüf-
te die Synode eine Vorlage über die Fa-
milie; obwohl sie in zweiter Lesung vor-

gelegt wurde, wies sie einen wesentlich
veränderten Inhalt auf. In den verschiede-
nen Interventionen wurde darauf hinge-
wiesen, dass die Vorlage zwar wertvolle
soziologische Überlegungen enthalte, aber
in entschieden christlicher Sicht abge-
lehnt werden müsse, weshalb sie an die
Kommission zurückgewiesen wurde.

Kirche heute

Der Sonntag war der zweiten Lesung der
Vorlage über die Kirche gewidmet. Die
Kommission hatte sie überarbeitet und
dabei den sehr vielen eingereichten Ände-
rungsvorschlägen Rechnung zu tragen
versucht. In der Vorlage wird betont, dass

die Kirche konkret in den Realitäten der
einzelnen Glaubensgemeinden zutage
tritt und dass unter diesen die Pfarrei und
die Diözese am wichtigsten sind; das Bi-
stum gibt den andern Gemeinschaften
Festigkeit und Zusammenhalt, insofern
sie auf dem Bischof gründen. In jeder
Christengemeinde müssen sich alle mit-
verantwortlich fühlen. Der Dialog ist zu
fördern und der Geist der Armut zu stär-
ken, der den Verzicht auf die materiellen
Sicherheiten in sich schliesst und jegliche
Ausbeutung verwehrt. In diesem Zusam-
menhang wurde gefordert, dass die ver-
schiedenen kirchlichen Gemeinschaften
ihre Bilanzen veröffentlichen. Die Vor-
läge wurde bei bloss einer Enthaltung ein-
stimmig angenommen.
Eine Motion von Prof. Dr. G. Curonici,
welche die Kenntnis und die Verwirkli-
chung der Synodenbeschlüsse in der Zeit
nach der Synode zum Ziele hat, wurde
dem Präsidium zum Studium übergeben.
Am Samstagmorgen fand in der Kirche
S. Giovanni ein ökumenischer Gottes-
dienst statt, dem Bischof Msgr. G. Mar-

tinoli und Pfarrer G. Bernoulli vorstan-
den.
Der Bischof, der der ganzen Session bei-
wohnte, gab die Zusicherung, den in der
Abstimmung angenommenen Texten sei-

ne ganze Aufmerksamkeit zu schenken,
bevor er sie approbiere; er dankte den
Synodalen für ihren Einsatz nicht nur
während der Session selbst, sondern auch
bei den Kommissionsarbeiten.
Die Debatten verliefen in einer ruhigen
Atmosphäre; bei allen Synodalen trat

Aus dem Inhalt

Sondersessionen der Diözesansynoden
Ein Rückblick auf die Sitzungen vom 25. bis
26. Januar in Lugano, vom 1. bis 2. Februar
in Sitten und vom 15. bis 16. Februar in
Freiburg.

Unterwegs zum wahren Menschsein?

Versöhnung mit Gott und unter Menschen
als Überwindung der Entfremdung.

Bischof Anton Hänggi auf Pastoralbesuchen
Erste Ergebnisse der seit 1973 versuchsweise
durchgeführten Besuche der Pfarreien des
Bistums Basel.

Religionskritik und Theologie
Theologische Neuerscheinungen zu neuen
Fragestellungen der Religionskritik.

Gottesdienste mit Pantomime, Spiel und
Tanz

Berichte
Priesterliches Leben heute
Gemeinsam die Predigt erarbeiten

Hinweise
Zur Kollekte des letzten Weltmissions-
Sonntages
Viersprachige liturgische Blätter für die
Sonntage der Sommer-Saison 1975

Amtlicher Teil

129



stets der Wille zutage, die Auffassungen
einander anzunähern, so dass die verab-
schiedeten Vorlagen die einmütige Zu-
Stimmung der Versammlung fanden.

Sandra FitaZ/ni
Ubersetzt von August Berz

IL Diözesansynode Sitten

Am 1. und 2. Februar 1975 war in Sitten
die Diözesansynode zu einer Sonderses-
sion versammelt. Zur Diskussion standen
die Vorlagen 2 und 5, «Gebet und Sakra-
mente im Leben der Gemeinschaft» und
«Ökumenischer Auftrag in unseren Ver-
hältnissen». Beide Vorlagen wurden end-
gültig verabschiedet. Zudem hoffte man,
die Vorlage 10, «Mission, Entwicklung
und Frieden», in zweiter Lesung wenig-
stens in Angriff nehmen zu können, die
Zeit reichte aber nicht mehr aus. Damit
hätte die Synode in Sitten bereits vier
Dokumente verabschiedet.

Gebet und Sakramente

Die Kommission 2 legte der Plenarver-
Sammlung ein gut ausgearbeitetes Doku-
ment vor. Trotzdem gingen in den Vor-
mittagsstunden des ersten Tages die Ver-
handlungen nur zäh voran. Und man
glaubte sich heinahe wieder in der
Grundlsatzdiskussion, die ja jeweils in
der ersten Lesung erfolgen soll. Bei dem
ziemlich lange andauernden Seiilziehen

ging es vor allem um die Bedeutung von
Opfer und Mahl in der Eucharistie. Erst
als die Kommissionsmiitglieder wiederholt
betonten, dass die Vorlage in erster Linie
pastorelle Hinweise zu geben beabsidh-
tige und nicht ein vollständiger Traktat
über die Sakramententheologie sein wolle,
Messen sich einige erhitzte Gemüter lang-
sam beruhigen. Bei dieser Gelegenheit
musste der Synodepräsident Henri Bérard
zweimal an die Geschäftsordnung erin-
nern, dass nämlidh Anträge schriftlich
eingereicht werden müssen und dass für
die 2. Lesung ergänzend zur Vorlage nur
über diese näher diskutiert und abge-
stimmt wird. Damit ging die Arbeit auch
fruchtbarer voran.
Beim Thema Busse und Bussfeier war
man sich nicht ganz einig, ob man durch
die Texte kläre oder noch grössere Ver-
wirrung schaffe. Eine erwartete Diskus-
sion im grösseren Stil über den neuen
Bussordö blieb aber aus. Jedermann wuss-
te offenbar um die neuen Weisungen der
Schweizer Bischöfe. Es wurde betont,
dass eine einheitliche Beiohtpraxis in der
Diözese anzustreben sei. Eine umfassen-
de Information aller Gläubigen sei not-
wendig, um 'die im Augenblick herrschen-
de Verwirrung zu beheben. Beim Thema
«Krankensalbung» fand man für wich-
tig, dass auch die Ärzte und das Pflege-
personal über die neuen Möglichkeiten
der Spendung der Krankensalbung gründ-
Mch unterwiesen werden sollten.

GeneraMkar Josef Bayard sprach sich in
einem Votum um die Sakramente dahin
aus, dass das sakramentale Geschehen
nicht «zerredet» werden dürfe (für die
WClsCben fand man nicht sofort die
Übersetzung hiezu). Es ist beute die Ge-
fahr, dass im Gottesdienst viel, ja zuviel
geredet wird. Moderator Stefan Sdhnyder
sprach geradezu von einer Inflation des
Wortes in der Liturgie. Dem könne man
entgegenwirken, indem man Momente
der Stille einschalte und die sakramenta-
len Zeichen völl zur Geltung kommen las-
se. Die verabschiedete Vorlage 2 enthält
über die Taufe, Firmung, Eucharistie und
Beichte sehr viele wertvolle, pastorale
Impulse, die es in der Praxis auszuwerten
gilt.
Beim Kapitel «Volksfrömmigkeit» lag es
in der Luft, dass man möglicherweise San
Damiano und Leone anpeilen würde. Die
diiözesane Entscheidung in der Vorlage 2

sagt zwar gezielt (wohl auch wegen San

Damiano, das von der Kirche eher abge-
lehnt wird und wohin eine stets wach-
sende Gläubigeniscbar pilgert), dass bei
unwesentlichen und zweifelhaften Äusse-

rungen der Religion (zum Beispiel ge-
wisse Erscheinungen und Privatoffenba-
rungen) sieh jeder dem Urteil der kirch-
liehen Autorität unterstellen müsse. Erst
naoh Verabschiedung der Vorlage 2

zwang ein Unterwalliser Synodale in et-
was kecker Form den Bischof zu einer
Stellungnahme zu den Vorgängen in
Ecorne. Der Bischof betonte, er möchte
nicht polemisieren. Er habe klar Stellung
bezogen. Es gehe nicht nur um den Got-
tesdienst, sondern um idde Ablehnung der
kirchlichen Erneuerung im Zusammen-
hang mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Bischof Adam schloss unter gros-
sem Beifall: «Wenn man Rom nicht ge-
horcht, gehorcht man erst recht nicht dem
Bischof. Ich habe keine Polizisten».
Am Vorabend von Mariä Liohtmess ver-
sammelten sich die Synodalen in der aus
dem 12./13. Jahrhundert stammenden
ehemaligen Kathedrale von Valeria, in
jener Kirche, in der romanische und go-
tische Stilformen glücklidh vermischt
sind. In dieser Kirche, die kein elektri-
sches Uicfat kennt, wurde bei Kerzenlicht
gebetet und gesungen (Texte von Silja
Walter), was der schlichten Zeremonie
einen besonderen eindrücklichen Oha-
rakter verlieh. Die Klänge der, wie man
sagt, wohl ältesten spielbaren Orgel der
Welt aus dem 15. Jahrhundert erhöhten
die Eindrücklichkeit der Feier.

Ökumenischer Auftrag

Um in einem wahrhaft ökumenischen
Geist zu wirken, ist nach dem Sinn der
Synode in Sitten grundlegend eine dop-
pel te Haltung erforderlich; einerseits
Treue.- dass die Unterschiede der Konfes-
sionen oidht einfach zu überspielen und

in der Praxis zu leugnen seien und dass

beispielsweise die Mischehe nicht als
Normal- und Idealfall hinzustellen sei,
anderseits Öffnung: gegenseitige Vorur-
teile seien abzubauen, das Gemeinsame
zu betonen und der innerkirchliche Dia-
log zu fördern. Dass es den Walliser Dele-
gierten mit der genannten Öffnung Ernst
ist, zeigten vor allem die getroffenen Ent-
Scheidungen hinsichtlich der Frage «Die
Mischehe als Christliche Erziehungsge-
meinschaft».
Die Diözesansynode hat sich am Schluss
ihrer Beratungen am Sonntag in einer ein-
stimmig angenommenen Resolution mit
allen schweizerischen und ausländischen
Arbeitnehmern, die in der letzten Zeit
ihren Arbeitsplatz verloren haben (jüng-
ster Fall: Bally-Schuhe in Sitten und
Brig), solidarisch erklärt. Sie bittet Unter-
nehmer, Gewerkschaften, Gewerbever-
bände und Regierung eindringlich, sich
der Probleme dieser Arbeiter anzuneh-
men. Die Synode lehnt eine Haltung, wo-
nach diese Arbeiter einzig als «Produk-
tionsfaktor» betrachtet werden, eindeu-
tig ab.
An beiden Tagen waren Bfcchofsvikar
Dr. Ivo Fürer, Präsident der Schweizeri-
sehen Koordinatioraskommission, und P.

Nestor Werlen aus Ferden, Leiter der
schweizerischen Pressestelle der Synode
72, Gäste der Diözesansynode. Dr. Ivo
Fürer führte in seiner Ansprache aus,
dass die Synode 72 erstmals eine breitere
Zusammenarbeit innerhalb der Schwei-
zer Kirche eröffnet habe. Diese Zusam-
menarbeit sei wegen der Vielfalt der
Sprachen und Kulturen nicht leicht, wer-
de aber für die Zukunft ihre Früchte tra-
gen. Trotz dieser Zusammenarbeit habe
jede Synode ihr eigenes Kolorit gefun-
den. Bei ihm sei an der Siittener Synode
dlas [selbstverständliche Bewusstsein, zur
Diözese zu gehören, aufgefallen. Er
söhloss seine sympathischen Ausführun-
gen: «Wenn manches Bruchistüok sein

wird, so wird der Geist Gottes das Seine
dazu beitragen».

LrvWn Jo.v.çen

III. Diözesansynode Freiburg

Die Sitzung vom 15. his 16. Februar 1975

in Fréiburg war in dreifacher Hinsicht
ausserordentlieh :

1. Zeitlich, weil zwischen zwei ordentli-
chen Sessionen vom vergangenen Novem-
her und dem kommenden Mai, besonders
aber zwischen den Sessionen in der Hoch-
konjunktur der Jahre 1972/73/74 und der
Wirtschaftsbaisse 1975. Das hat sidh auch
im Klima dieser Session deutlich bemerk-
bar gemacht.
2. In personeller Beziehung durch dked

Absenzen: Bischof Mamie war durch
Krankheit gänzlich, Weihbischof Bullet
wegen Diakonatsweihen teilweise, Mode-

130



rator Prof. Peter Jäggi wegen Krankheit
gänzfclh verhindert. Dafür gaben drei
Präsenzen 'der Versammlung ein beson-
deres Relief: Dr. Ivo Fürer, Präsident der
Schweizerischen Koordinationskommis-
sion, Dr. Anton Cadotsch, Präsident der
Synode des Bistums Basel, Staatsrat Remi
Brodiard, Vorsteher des Freiburgischen
Departements der Gemeinden und Pfar-
reien, gesellten sich zu unseren ständigen
Gästen aus den andern christlichen Kir-
eben und Religionsgemeinschaften.
3. Ausserordentlich war die Session auch

wegen der Leidenschaftlichkeit, mit der
die drei Vorlagen, deren erste Lesung
beendet werden sollte, diskutiert wurden.
Vorlage 7 betreffend die Einstellung der
Christen zur Welt der Arbeit und Wirt-
sc'haft. Vorlage 8 betreffend die Soziale
Arbeit der KirChe als Institution, Vorlage
9 betreffend das Verhältnis Kirche und
Staat.

Kirche und Staat

Da einerseits eine breite Diskussion zu er-
warten war, anderseits die erste Lesung
der drei Vorlagen an dieser einzigen
Session beendet werden musste, soll die
Synode 72 wirklich im lahre 1975 abge-
schlössen werden, suchte man einen Aus-
weg, der scheinbar paradox, in Wirklich-
keit genial war. Man unifizierte, indem
man für alle drei Vorlagen nur eine Ge-
neraldebatte vorsah, anderseits diversifi-
zierte man, indem man über das in d'en

vier Diözesankarttonen verschiedene Ver-
hältnis zwischen KirChe und Staat die
Synodalen zuerst nach ihrer Kantons-
angehörigkeit getrennt diskutieren liess,
dann erst gemeinsam als Diözesanamge-
hörige über diese wichtige Frage ausspre-
Chen liess.

Soziale Aufgaben

Die schwersten Attacken erfuhr die Vor-
läge 8 über die soziale Tätigkeit der Kir-
che. Bs wurde aus Gastaibeiterkreisen der
Diözesansynöde der Vorwurf gemacht,
die Beschwerden würden von einer Kom-
mission zu einer andern geschoben, aber
es geschehe nichts. Die Synode solle die
Bischofskonferenz ersuchen, nicht durch
allgemeine Erklärungen, sondern durch
Stellungnahmen zu konkreten Ereignis-
sen wie Fäbrikschliessungen und Arbei-
terentlassongen Zeugnis abzulegen für die
Botschaft des Evangeliums.
Solche Töne waren auch an der 6. Voll-
Versammlung der Gemeinsamen Synode
der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland zu hören. Die Verfasser der
deutschen Vorlage «Kirche und Arbeiter-
schaft» klagten die Kirche ähnlich an.
Die Mehrheit der Synodalen fand eine
GewissenserforsChung am Platze, prote-
stierte aber gegen die Tendenz, die An-

Zum Fastenopfer 1975

«Die Fastenzeit ist eine geeignete Zeit für
die Übung der Selbstverleugnung, weil
sie die Christen daran erinnert, wer sie

sind. Sie ruft sie zur Wachsamkeit auf

gegen die Selbstzufriedenheit eines behag-
liehen Lebens und gegen die Versuchung,
im Überfluss zu leben. In diesem Heiligen
Jahr, das der Versöhnung geweiht ist, ist
jeder einzelne aufgerufen zu dem, was
Versöhnung 'besagt: innerhalb der
Menschheitsfamilie zu geben und zu tei-
len.» Diese Worte aus der PapsfèoLc/w/t
für die diesjährige Fastenzeit lassen sich
in einer Predigt verwenden oder bei der
Verkündigung als Vorspann zu einem
empfehlenden Wort, die Vorbereitung
auf Ostern als Einübung in die christli-
che Grundhaltung des Teilens zu nützen.
Sehr viel mehr als die nackten Zählen
kann aus dem Ferto7Zx?ric/rt nicht ent-
nommen werden. Diese genügen immer-
hin, um zu zeigen, vv/e die Sammelgelder
verteilt wurden. Eine Darlegung der
Gründe, M'arum die Expertenkommissio-
nen ihre Empfehlungen ausgesprochen
beziehungsweise verweigert haben, würde
Bände füllen. Kopfzerbrechen scheinen
gelegentlich Zuteilungen aus dem Inland-
Drittel zu verursachen. Hier wäre es tun-
lieh, bei der Zentralstelle anzufragen, be-

vor man zum Beispiel zu tuscheln be-

ginnt, das Fastenopfer habe den Druck
des umstrittenen Jungwächterhanid'büCh-
lei-ns «Kniff» finanziert. Bs kanin hier ganz
klar festgehalten werden: die an den
Schweizerisdhen Jungwachtbund ausbe-
zahlten 15 000.— Fr. sind weder für
«Kniff» gegeben noch verwendet wor-
den. Hingegen ist in diesem Zusammen-
hang eine grandsätzHiCbe Überlegung fä'l-
lig. Wie effizient und intelligent eine vom

Fastopfer unterstützte Institution arbeitet.,
kann ihm weder als Vorwurf noch als

Lofbeeren zugerechnet werden. Sonst
müsste es auch bei der personellen Bestel-
lung «mlitmisChen» können. Dies würde
aber auf eine üble Bevormundung hinaus-
laufen, gegen die wir uns alle wehren wür-
d'en, am meisten aber die entsprechenden
Gremien des Fastenopfers selbst.
Am ersten Fastensonntag hielt Prof. Jan
Mille Loc'hman, Basel, am Radio eine
Predigt zum Thema «befreien und ver-
söhnen», die besondere Beachtung ver-
dient. Sie kann bezogen werden bei: Ra-
dio Studio Zürich, Redaktion Religion,
Postfach, 8042 Zürich.
Noch ein paar Stichworte zu den Mate-
ria/ie«: Trotz erhöhter Auflage sind die
katechetlischen Unterlagen vergriffen; le-
digliich jene für die Oberstufe sind noch
in kleinen Mengen vorhanden. Hingegen
besteht noch ein grosser Vorrat vom
Bildblatt für die Kleinkinder. Vielleicht
wären noCh einige Kindergärtnerinnen
froh, auf diese Möglichkeit 'hingewiesen
zu werden; weil es dieses Mal vom refor-
mierten Partner gestaltet wurde, eignet
es sich auch für konfessionell gemischte
Kindergärten. — Bald kommt auch die
sogenannte «Bilder-Sprache» zum Ver-
sand zusammen mit einem Heft, das An-
stösse zur Bildmedlitation enthält. Diese
sind in Zusammenarbeit mit Pfr. Othmar
Eckert verfasst von Pfr. Eric Münch. —
Die stark gefragten Wettbewerbsblätter
sollten im Religionsunterricht eher früh-
zeitig eingesetzt werden, das heisst, bevor
die Blätter der Agendia, auf die sich dlie

Fragen beziehen, bereits abgerissen sind.
Gî«tav Ka/t

klage gegen dlie Kirche von gestern durch
die Kirche von heute zu übersteigern.
Die Vertreter der Vorlage 8, A'Ilemann
und Baud'ère, erklärten, unter welchen
Schwierigkeiten die Mitglieder zu diesem
Text gekommen seien, sie wären bereit,
Anregungen für eine Umarbeitung im
Hinblick 'auf dlie zweite Lesung entgegen-
zunehmen. Der deutsebfreiburger Gross-
rat Beat Miing säh 'sidh veranlasst, in der
französischen Versammlung deutsch zu
reden, damit er sagen könne, was er wirk-
lieh von diesem Versuch, die Vorlage 8

unter den Tisch zu Wischen, halte. Es sind
so wichtige Postulate darin, dass es unver-
antwortl'ich wäre, diesen Text nicht in
erster Lesung zu beenden. Die Synodalen,
die als Delegierte der Synode nach Bern
an die Gesamtsynode entsandt werden,
wünschen Richtlinien für ihr Verhalten.
Moderator BisChofsvlikar Meyer hat durch

seine geschickte Verhandlunigsleitun'g das
Kunststück fertiggebracht, dass die Vor-
läge 8 gerettet wurde, indem die Rom-
mission 8 den eigenen «weissen» Abäm-
derungsvorsChîag zum tinterdiözesanen
Entwurf 8 hinsichtlich der Fremdarbeiter
und Flüchtlinge fallen läsist und sich vom
«grünen» Zettel einer Gruppe orientiie-
ren lässt. Damit haben die Delegierten der
Synode in Bern eine Grundlage für die
Diskussion 'auf höchster Ebene.
Fünf Minuten vor Sesslionsschluss fand
die Schlussabstimmung über die Vorlagen
7, 8, 9 statt. Mit überwiegendem Mehr,
ohne Gegenstimme, mit einigen wenigen
Enthaltungen, waren die Vorlagen in er-
ster Lesung angenommen.
WeibbisChof Buillet, der erst gegen 15 Uhr
erscheinen konnte, griff in dlie Debatte
ein, äls verlangt wurde, die Diözesansyn-
ode solle an die Schweizerische Bischofs-

131



konferenz gelangen, um beim Bund ge-
gen gewisse fremdenpolizeilliChe Be-
sdhränkungen gegenüber den Gastarbei-
tern zu protestieren; nach seiner Meinung
sind die Bischöfe Mitglieder der Syn-
oden. Am Schlüsse dankte WeihbisChof
Bullet im Namen des verhinderten Bi-
schofs Mamie allien, die zum Gelingen
dieser äusserst lebendigen Session beige-
tragen haben: Präsidium, Sekretariat, Mo-

A«/ i/ue TTîeon'en eingescßworene Fanatiser
der ver^c/îiedenen po/idsc/ien R/cAtange«
.starf der rtw//ariwng, nwr dwrc/: Gewa/t and
Terror /one dcA e/ne nene, gewa/r/reie Ge-
se/Fc/ia/f a«/èaaen. Fs ge/iörf zur Grausam-
fce/r der revo/an'onären Gfop/e, dasi d;'e Fe-
grander einer Revo/udon /newi iArerse/ts
wieder das Op/er von Gewali werden. Denn
der Mec/innisnii« von Gewa/i «nd Gegen-
gewali limi «cA racAf von innen lier zum
Sïillriand èringen. Der MenscA erreic/ü 5ein
walirei Men^c/irein nie/ii aus eigener Xra/f.

M. X.

Die marxistische These

Nach Karl Marx ist die Entstellung des

Menschseins allein in wirtschaftlichen
Faktoren zu suchen. Die Quelle aller
Fehlentwicklungen liegt ausserhalb des

Menschen, in einem ökonomischen Sy-
stem, das das Privateigentum kennt. Die
kapitalistische Eigentumsordmung schafft
den Gegensatz von Privilegierten und Un-
terdirückten, Freien und Unfreien. Wird
dieses System geändert, so erfolgt die
«Rückkehr des Menschen» in sein ur-
sprüngliches, volles MenisChsein von
selbst. Der Ort solchen MensChseins aber
kann nur die klassenlose, kommunistische
Gesellschaft sein. Der vollkommene
Mensch ist gleichzeitig, im Sinn eines
ehernen Naturgesetzes, der vollkommen
vergesellschaftete Mensch. Anders aus-
gedrückt: Vollkommene Befreiung durch
vollkommene Vergesellschaftung. So lau-
tet das marxistische Dogma.
Auch der Christ wird der marxistischen
Kritik am kapitalistischen System in

Punkt zustimmen: Der klassische
Kapitalismus, in seinen verschiedenen
Erscheinungsformen, hat den arbeitenden
Menschen weithin um dessen Würde be-
trogen, ihn schamlos ausgebeutet und ihn
in diesem Sinn sich selber entfremdet.
Doch diese Art von «Selbistentfremdung»
ist nur ein Teil der menschlichen Wirk-
lichkeit. Hier setzt die Christliche Kritik
am marxistisdhen System ein. Der Mensch
ist immer möhr als das Produkt wirt-
schaftlidher Verhältnisse, so sChr diese
auch das MensChsein mitbestimmen. Die
Wurzel der Selbstentfremdung liegt dar-
um nicht im sachlichen, sondern im per-

derator Meyer, den Kommissioosmitglie-
dern und allen Synodalen.
An Stelle des erkrankten Prof. Peter
Jäggi wurde P. Mesot zum Moderator
gewählt.
Präsident Jean de Givry erklärte sich auch
von der geleisteten Arbeit hochbefriedigt.
Mit Erleichterung geht es jetzt an die Vor-
bereitung der ordentlichen Maisession
1975. Franz JVeuvWrt/z

sonalen Bereich. Die Person organisiert
die Wirtschaft und nicht umgekehrt. Der
ganze Prozess der Selbstentfremdung
wird deshalb nur da sichtbar, wo der
Mensch in allen seinen Beziehungen ernst
genommen wird.

Die christliche These

Nach der Lehre der Offenbarung entfrem-
det sidh der Mensch in dem Mass sich
selber, a'ls er sich auch Gott entfremdet.
Die PropAeta« entwerfen über diesen Vor-
gang zwar keine Theorie, aber sie sChil-
dern ihn in plastischen Bildern. Des Rau-
mes halber können hier nur einige von
ihnen namhaft gemacht werden. Den ent-
sprechenden Kommentar muss sich dier

Leser zurechtlegen.
«Das Rind kennt seinen Besitzer und der
Esel die Krippe seines Herrn. Israel er-
kennt nicht, mein Volk hat keine Ein-
sieht» (Jes 1,3).
«Der Hochmut ihrer Gesichter zeugt ge-
gen sie. Sie reden von ihren Sünden so
unverhohlen wie Sodöm. Wehe ihnen, sie
bereiten selbst ihr Verderben» (Jes 3,9).
«Den Weg des Friedens kennen sie nicht.
Auf ihren Bahnen gibt es kein Recht..
Deshalb ist fern von uns das Recht, und
die Gerechtigkeit erreicht uns nicht. Wir
hoffen auf Licht, und siehe, es bleibt fin-
ster; 'auf Helle, doch wir gehen 'im Dun-
kein. Wir tappen wie Blinde an der Wand,
und zögern wie solche, die keine Augen
halben» (Jeis 59,8—9).
«Die Propheten weissagen im Namen der
Lüge, und die Priester lehren auf eigene
Faust. Und meinem Volk gefällt es so.
Aber was werdet ihr tun, wenn das Ende
davon kommt?» (Jer 6,31).
«Man bringt fremden Göttern Trankop-
fer dar, um mich zu kränken. Kränken
sie aber mich dabei — 'spricht Jahwe —
und nicht Vielmehr sich selbst zu ihrer
eigenen SChande?» (Jer 8,18).
«Käme einer, der dem Wind nachliefe
und redete Lug und Trug: ,Ich will dlir
predigen von Wein und berauschendem
Getränk', das wäre der rechte Prediger
für dieses Volk» (Micha 2,11).

Aus dem Neuen Testament seien zu die-
sem Thema nur zwei Lehrstücke erwähnt:
Kapitel 15 aus Lukas mit seinen drei Ent-
fremdiungsgleichnissen und das nicht min-
der erschütternde erste Kapitel des Rö-
merbriefes. Von der Geschichte des para-
diesischen Sündenfalls bis zur DarstCl-
lung Babylons in der Apokalypse wird
dieser Prozess der Entfremdung in allen
seinen Bezügen dargestellt: gegenüber
Gott, gegenüber dem Mitmenschen, ge-
genüber sich selber.

Rückkehr zum Menschsein durch
Versöhnung

FersöA/nmg mi( Gott

«Eure Frevel sind zur Scheidewand ge-
worden zwischen euCh und eurem Gott»
(Jes 59,2 a). Das ist die Deutung über das
Wesen von Sünde und Schuld im Alten
Testament. Wir betonen heute das tren-
nende Element der Sünde im zvWrcAen-
me/wcAA'cAe« Bereich, in der Beziehung
von Mensch zu Mensch, im Verhältnis
von Klassen, Rassen oder Völkern. Auch
die Bibel kennt diesen Tatbestand sehr
wohl, was allein schon die Bücher der
Propheten beweisen. Doch sie sieht noch
mehr: Die Wurzel der zwisdhenmensch-
liehen Entfremdung liegt in der Trennung
des Menschen von Gott. Wo die «Scheide-
wand» zwischen Mensah und Gott errich-
tet wird, gehen der Einzelne wie die Ge-
Seilschaft in letzter Folgerfchtiigkeiit zu-
gründe. Das einzusehen ist nur dem mög-
lieh, der glaubt. Das Vordergründige, für
jeden in die Augen Springende des

menschlichen Dramas liegt im sozialen
Bereich. Das Hintergründige und oft noch
Verborgene entdecken wir erst im Raum
des Religiösen, wo man Gott nicht mehr
zum Nennwert nimmt, ihn leugnet oder
hasst.

Dieser Zustand der Trennung kann nicht
vom Menschen her behoben werden.
Gott bleibt es vorbehalten, die Trennung
aufzuheben. «Wir wurden, obwohl wir
Feinde waren, duroh den Tod seines Soh-
nes mit Gott versöhnt» (Rö 5,10), stellt
Paulus fest. Unabhängig von unserer Be-
reitschaft hat Gott in Christus den ersten
Schritt auf uns zu getan.

Versöhnung über 'als subjektiver Eintritt
in den heilen Zustand, als «Rückkehr des

Menschen» zum Menschen wird uns in
der JGVcAe angeboten. In ihr hört der
Mensch die befreiende Botschaft von der
Erlösung. Ihrem Wort hat er sich in glau-
bender Umkehr zu öffnen, um zum wirk-
lieh «neuen Menschen» umgeschaffen zu
werden. Zitieren wir dazu nochmals Pau-
lus: «An Christi Statt lassen wir den Auf-
ruf ergehen als seine Gesandten. Und es

ist, wie wenn Gott durch uns aufriefe. Wir
bitten an Christi Statt: ,Versöhnt euch
mit Gott!'» (2 Kor 5,19—20). Versöh-

nung also nicht in irgendeinem «kirchen-

Unterwegs zum wahren Menschsein?

132



Bischof Anton Hänggi auf Pastoralbesuchenfreien» Raum, sondern als innerkirchlii-
eher Vorgang h

Fewö/wwng ««/er Mensche«

«Versöhnung» um des gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen oder politischen Vorteils
willen, als Mittel kalter Berechnung, als
Prestigeakt, als Notlösung zum Überle-
ben, bleibt immer brüchig, weil ober-
f'lächlidh. Wahre Versöhnung, die in die
Tiefe greift, hat immer eine religiöse Di-
mension. Wer Versöhnung als Geschenk
der freien Liebe Gottes erfahren hat, der
wird eigentlich erst fähig, dem Mitmen-
sehen von Herzen zu verzeihen. Das
Wort vom «Bruder» und von der «Brüder-
lichkeit» hat da seinen vollen Sinn, wo
Menschen Gott alls ihren Vater und Chri-
stus als den Erstgeborenen der Brüder
anerkennen. Es beruht keineswegs auf
Zufall, dass die Anrede des anderen als
«Bruder» nicht aus dem Vokabular der
Sozialrevolutionäre, sondern aus jenem
der Bibel stammt. Mensch unid Gesell-
sdhaft können da auf neue Weise mensc'h-
lieh werden, wo Gott und sein Wort ernst
genommen werden. Geschieht erst einmal
das, werden die Kräfte der Menschen frei,
an die Lösung der drängenden Fragen
unserer Welt heranzutreten.

Christus — die versöhnende Mitte

Wie Gott und Mensch im Vorgang der
Versöhnung aufeinander eingehen, zeigt
Paulus im Kolosserbrief: «Bs gefiel Gott,
in ihm (Christus) die ganze Fülle wohnen
zu lassen und durch ihn alles mit sich zu
versöhnen, was auf Erden und im Hirn-
mel ist, da er durch sein Blut am Kreuz
den Frieden begründete» (Kol 1,19—20).
Hervorgehoben wird die freie Initiative
Gottes einerseits, die freie Antwort des
Menschen andererseits. Diese Antwort
heisst nichts anderes als Ausleiden der
Schuld in Liebe. So kommt der Friede
in der Vertikalen wie Horizontalen zu-
stände.
Wir stossen so nochmals auf Entschei-
dendes. Schuld und Sünde werden nicht
alllein durch Protest aus der Welt ge-
schafft, sondern dadurch, dass wir selbst

unseren Anteil am Mensch- und Sünder-
sein übernehmen. Wo immer wir ernst-
haft auf das Men s dh sein eingehen er-
wächst uns daraus neben der Freude auch
Leid. Ohne das Leiden an uns und anide-

ren anzunehmen, und sei es auch erst im
Leiden auf den Tod hin, gibt es keinen
Weg zum Frieden. Ist es darum ein Zu-
fall, dass die Kirche das durchbohrte
Herz ihres gekreuzigten Herrn als Sym-
bol aller Versöhnung verehrt? Im Jahr
der Versöhnung wäre es neu unseres
Überlegens wert. Mnrkn.s Kaiser

i Ge&etsmemung /ür den Monat Fehraar
1975: «Dass der Geist der wahren Ver-
söhnung mit Gott und den Mitmenschen
in seiner ganzen Kraft wirksam werde.»

Am 8. März 1975 beginnt Bischof Anton
Hänggi mit seinen Pasitoralbesuchen in
55 Pfarreien des Kantons Thurgau. Im
Herbst folgen solche Besuche in den
Pfarreien der Kantone Schaffhausen und
Basel-Stadt, 1976 in den Pfarreien der
Kantone Basel-Landschaft, Zug, Bern
(ohne Jura), 1977 im Jura und 1978 im
Kanton Aargau. Seit dem Februar 1973
hat der Bischof von Basel 181 Pfarreien
einen PastorailbesuCh abgestattet. Bereits
können erste Erfahrungen aus diesem
wesentlichen Leitungsdienst des Bischofs
gezogen werden.

Anlass zu diesem Versuch: Wunsch nach
engerem Kontakt

1968—1973 hatte Bischof Anton Hänggi,
von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen,
in allen 525 Pfarreien des Bistums das Sa-
krament der Firmung gespendet. Das be-
dingte, dass der Bischof an einem Tag,
auch an Wochentagen, gewöhnlich drei
Firmgottesdieniste feierte. Während dieser
Zeit kamen Priester, Gläubige und der Bi-
sdhof selber zur Überzeugung, dass die
Firmungen in den allermeisten Pfarreien
an einem Wochenende stattfinden sollten.
Wenn in einem Zeitraum von 5 Jahren
nur ein einziges Mal die Firmung gespen-
det wurde, war zudem in sehr vielen Pfar-
reien die Anzahl der Firmlinige sehr gross,
oft 200—300, ja sogar 400 Kinder. Die
Birmgottesdlienste dauerten zu lang und
viele Gläubige der Pfarreien fanden in
der Kirche keinen Platz. Selbstverständ-
'lieh konnte der Bischof nicht in näheren
Kontakt mit den Seelsorgern, den Laien,
die in der Pfarrei eine besondere Veraot-
wortung tragen, und den Gläubigen tre-
ten, geschweige denn, sich über Probie-
me an Ort und Stelle informieren, zu de-
ren Lösung beitragen und unmittelbar als

Hauptverantwortiidher für die Seelsorge
auf das Leben einer Pfarrei Einfluss neh-
men.
Hauptsächlich aus diesem Grund wollte
Bischof Anton Hänggi 1973 «Versuchs-
weise mit PastoralbesuChen der einzelnen
Pfarreien des Bistums beginnen» (SKZ
141 [1973] Nr. 2, S. 27).

Pastoralbesuche: keine Visitationen

Von Anfang an war klar, dass ein Pasto-
raibesuch keine Visitation im Sinne des
Kirchenrechts, also so etwas wie eine
Kontrolle der Pfarrei und deren Leitung,
sein kann. Schon die beschränkte Zeit,
die dem Bischof zur Verfügung steht, er-
laubt nidht, den Religionsunterricht zu
besuchen, die Pfarrbücher zu prüfen, den
baulichen Zustand der Gotteshäuser zu
beurteilen usw.

Das Zie/ dieser Besuche ergibt sich we-
sentlic'h aus der Aufgabe der Kirche über-
haupt, für die ein Bischof hauptverant-
wortlich ist: die Frohbotschaft Christi zu
verkünden, mit der Gemeinde Liturgie zu
feiern und die Diakonie zu leisten. Von
dieser Grundlage ausgehend setzt sich ein
Pastoralbesuch aus folgenden Elementen
zusammen: Feier von Gottesdiensten, be-
sonders des Firmgottesdienstes; Gespräch
des Bischofs mit den einzelnen Pfarrei-
Seelsorgern (Priester und hauptamtlich
tätige Laien); Aussprache des Bischofs
mit den Kirchgemeinde- und Pfarreirä-
ten; Kontaktnähme mit den Gläubigen,
zum Beispiel in der Form eines Pfarrei-
abends, während dem der Bischof seine

Anliegen vorbringen und auf Fragen zu
antworten versuchen konnte; Besuche

von Altersheimen und Spitälern. Wäh-
rend im Kanton Luzem jeweils an den
Abenden vom Freitag bis Dienstag 99

Pastoralgespräche zwischen den Gläubi-
gen und dem Bischof stattfanden, war es
leider dm vergangenen Jahr für die Pfar-
reien des Kantons Sofothurn nicht mehr
möglich, genügend Abende frei zu halten.
Ebenso wurde die Aussprache mit dem
Kirchen- und Pfarreirat gemeinsam und
nicht, wie im Kanton Luzern, getrennt
geführt.

Vorbereitung: nützlich für Bischof und
Pfarrer

Je besser ein Pastoralbesuch vorbereitet
wird, desto fruchtbarer wird ein solches

Ereignis für Seelsorger, Gläubige und Bi-
sdhof. Allgemein Einsicht in die Verhält-
nisse einer Pfarrei gewähren idem Bischof
die 1971 von der Pastoralstelle durchge-
führte P/arreium/rage und die 1973 ge-
machte Erhebung über die P/arreirà'ie.
Anhand dieser Unterlagen informiert sich
der Bisohof besonders über die Belastung
der Seelsorger, die Mitarbeit der Räte,
die Zusammenarbeit mit den Nachbar-
pfarreien, die erfolgreichen Seelsorgean-
geböte, den Bestand der Vereine und
Gruppierungen, 'die Beurteilung der Ent-
wicklungstrends und der vorgesehenen
Massnahmen angesichts des Priesterman-
gels. Selbstverständlich erschweren tük-
kenhaft oder gar nicht ausgefüllte Unter-
lagen die Vorbereitung. Da in einem sol-
chen Fall anlässlioh des Pasto ralbesuches
die notwendigen Informationen eingeholt
werden müssen, wird verhindert, andere,
meistens wichtigere, Themen bei den Ge-
sprächen zu behandeln.

Als besonders wertvoll haben sich die
jeweils einige Tage vor dem Pastorülbe-
such eintreffenden S/tnat/o/wèer/chte des

P/arrers erwiesen. Durch diese Ausfüh-
rangen efhält der Bischof die notwendige

133



Ergänzung der Umfragen und kann im
voraus iin etwa 'die Entwicklung in einer
Pfarrei feststellten. Sehr viele Pfarrer ha-
ben bestätigt, daiss gerade die Abfassung
einer solchen Situaitionsbeschreibunig sie

zwang, eine Art «Gewissenserforsehung»
über die Pfarrei und die Seelsorge zu ma-
Chen. So sind sie zum Beispiel veranlasst
worden zu überlegen, ob die Prioritäten
anders gesetzt werden müssen, ob die Zu-
sammenarbeit mit den Nadhbarpfarreien
intensiviert werden soll, welche Mitarbei-
ter zugezogen werden müssen. Inhaltlich
kommen alle Probleme, die sich heute
einem Seelsorger stellen, zur Sprache:
Schwierigkeiten mit Jugendseelisorge,
Rückgang des Gottesdienstbesudhes, Pro-
bleme des Religionsunterrichtes, Wachs-
tum der Bevölkerung, Zunahme der blos-
sen Ziviltrauungen, Mangel an Räum-
lidhkeiten für ausserliturgische Aktivitä-
ten usw. Ferner werden die Präsidenten
der Räte mit der Zusendung des Pro-
gramms eingeladen, Frage«, die sie an die
Bistumisleitung haben, zu sammeln und
diejenigen auszuwählen, die sie mit dem
Bischof besprechen möchten.

Kirche ereignet sich auf vielerlei Weise

Die Feier des Gotte.sd/enj'/e.y, in der Regel
mit Firmspendung, bleibt ein Schwer-
punkt jedes Pastoralbesuchcs. Die von der
Basler Liturgischen Kommission heraus-
gegebenen «Modelle und Flinweiise zum
Firmgottesdiienst» haben spürbar die LS-

turgie verlebendigt: besondere Dienste
der Firmiiiinge, ihrer Paten und Eltern
während der Firmmcsse sied' keine Sei-
tenheit mehr; die Bezugnahme auf die
Firmvorbereitung wird zur Regel, die
Rücksichtnahme in der musikalischen
Gestaltung auf die aktive innere und aus-
sere Teilnahme am Gottesdienst wird
selbstverständlich. Die Predigten, die der
Bischof immer selber 'hält, geben ihm
Gelegenheit, die Fröhbotscbaft zu ver-
künden und die Pfarrei auf besondere
Probleme anzusprechen, wie zum Beispiel
Mitarbeit der Laien, Sorge für kirchliche
Berufe.
Am 6. Juni 1972 hatte der Priesterrat zu-
handen des Bischofs festgehalten: «Alle
fünf Jahre èespr/c/« sz'c/z /ezJer Priester
mit dem Rz.sc/zo/, mit dem Leiter oder
einem Beauftragten 'des Personalamtes,
über die Arbeit, in der er steht. In ge-
meinsamer Beratung wird 'auch die Frage
geprüft, ob und wie lange das 'derzeitige
Mandat weitergeführt werden isoll. Dabei
ist auf die Besonderheit des seelsorgerli-
chen Aufgaben und Verhältnisse zu ach-
ten, ferner auf das Alter, die Gesundheit
und die Eignung des Priesters sowie auf
die staatski rohliehen Gegebenheiten»
(Richtlinien über die Dauer der seelsor-
geriieben Mandate der Priester im Bistum
Basel 1.1). Der 'Bischof 'benützt die Pa-
storalbesudhe, diese Gespräche zu füh-

ren. Im Kanton Luzern hat er mit 194
Priestern und 29 Laien, die hauptamtlich
im Dienst der Kirche stehen, 'gesprochen.
Die Erfahrungen mit diesen Gesprächen
gehören wohl zum wertvollsten. Priester
wie Laien schätzen nicht bloss, dass sie
ein solches Gespräch in ihrer Wohnung
führen können, sondern auch die Tatsa-
che, dass der BisChof ungestört von an-
deren Aufgaben sich ihnen widmen kann.
In den Begegnungen m/t den Kzzc/zen-
und P/azrcz'ra/en geht es dem Bischof in
erster Linie darum, sich über ihre Tätig-
keit ins Bild zu setzen und ihre Anliegen
zur Kenntnis zu nehmen. Bereits die Zu-
sammensetzung dieser Gremien kann auf-
schlussreich sein, wenn zum Beispiel
Frauen, Jugendliche und Ausländer in
den Räten nicht oder zu wenig vertreten
sind. Die Übersicht über die Themen die-
ser Gespräche im Kanton Luzern ergibt:
kirchliche Jugendarbeit (in 68 Pfarreien),
Erwachsenenbildung (43), Kirchen- und
Kapel'lenrenovationen (39), Anstellung
von Katecheten (33), Kranken- und Be-
tagtenseelsorge (31), liturgische Erneue-

rung (29), Anstellung von LaienkateChe-
ten (24), Lehrmittel für den Religions-
Unterricht (16), Kantonale Synode (16),
Erziehungsfragen (14), Bauvorhaben (13),
Ausländerseelsorge (12).

Die Fas/ora/ges'prac/ze mz/ den G/tz'zz/n-

gen, 'die im Kanton Luzern gesamtbaft
von über 17 500 Männern und Frauen
besucht wurden, bildeten für viele das ein-
drückl'iohste Erlebnis. Bereits die person-
liehe Begrüssung jedes einzelnen durch
den Bischof schaffte die Atmosphäre, die
nötig war, eine solche Begegnung frucht-
bringend zu gestalten. Der Bischof eröff-
nete einen solchen Abend, indem er über
allgemeine Anliegen der Bistumsleitung
(Priestermangel, Mitarbeit der Laien,
kirchliche Erneuerung durch die Synode
72) sprach. Darauf beantwortete er Fra-
gen, die schriftlich oder mündlich gestellt
wurden. Gewisse Probleme beschäftigten
1973 die Gläubigen derart, dass sie in den
meisten Pfarreien aufgeworfen wurden:
die Busse (in 62 Pfarreien), die Pflicht zur
Sonntagsmessfedier (56), den Religions-
unterriCht (53), die Jugendseelsorge (52),
die Synode 72 (31). Die Fragestellungen
waren nicht bloss für den Bisohof, son-
dem auch für den Pfarrer informativ.
Letzterer vernahm oft erst «auf diesem

Umweg» von den Sargen der Gläubigen.
Infolge Zeitmangels konnte der Bischof
viele Fragen nicht eingehend beantwor-
ten und musste deren Aufarbeitung an
die Verantwortlichen in der Pfarrei wei-
tergeben.

Im Sinne der Dz'afconze besucht der Bi-
sChof, wenn immer möglich, die Alters-
und Bürgerheime. Dabei dankt er den
Betagten für ihre Lebensarbeit und er-
muntert sie, die Beschwernisse des Alters
zu ertragen.

Schwierige Auswertung

Eine entscheidende Frage dieses zeitauf-
wendigen Einsatzes des Bisohofs in der
grossen Diözese Basel ist: Werden die Er-
gebniis'se der Pastorälbesuc'he erkannt und
verwirklicht?
Folgende /tnsä/ze dazu sind vorhanden:
Auf der Ebene der Rzs/nnis/ez/nng wer-
den die Protokolle der Gespräche ange-
fertigt, die Akten zusammengestellt und
teilweise ausgewertet. Solche Dossiers
bekommen eine 'besondere Bedeutung
unter anderem bei Neubesetzungen von
Pfarreien, 'beim Beurteilen der kirchli-
chen Lage in einer Region.
Die Dekane eines Kantons werden am
Schluss einer Pastoralreiise vom Bischof
persönlich über seine Bindrücke infor-
miert. Gleichzeitig werden ihnen Kopien
der Gespräöhsprotokölle der Kirchen-
und Pfarreiräte sowie die Fragen der Pa-
storalgespräche mit den Gläubigen zuge-
stellt.
Für die Auswertung in der R/azrez selber
konnte erst 1974 eine Anregung gegeben
werden. Der BisChof schreibt einen 'Dan-
kesbrief, in welchem er aiuf Anliegen, die
ihm aufgefallen sind, zum Beispiel Grün-
dung dines Pfarreirates, Anstellung von
Laienkatecheten, hinweist. Viele Pfarrer
veröffentlichen diesen Brief im Pfarrblatt
oder in der Lokalpresse.
Wie vielfältig Ergebnisse 'solcher Pasto-
raibesuche sein können, mag die folgende,
sticbwortartiige Zusammenfassung 'der

Hauptanliegen der Pastoralreise 1973 im
Kanton Luzern zeigen:

7. ZnramznenazPez? /ordern

a) Auf Pfarreiebene: Die Pfarrer mögen
die Laien als vollwertige Mitarbeiter an-
nehmen und sich beraten lassen beson-
ders in Fragen der Verkündigung (Reit-
gionsunterricht), der Gottesdienstzeiten
und liturgischen Gestaltung.
KirChen- und Pfarreiräte sollten gewisse
Sitzungen miteinander halten.

b) Auf regionaler Ebene: Die Priester
sollen untereinander, 'besonders dort, wo
«Einspänner-Pfarrer» tätig sind, zusamt-
menarbeiten (Predigtaustausch, Reli-
gionsunterrichtsvorberei'tung).
Pfarreiräte als eigentliche pastorale Or-
gane könnten in einer Gegend zusammen-
kommen und zum Beispiel das Bildungs-
Programm für die Region absprechen.

2. Re«ona/e/z«a/z

a) Es hat sich gezeigt, dass die Pfarrer
häufiger die Pfarrei wechseln sollen als

vor Jahren.

b) In einigen Pfarreien sind eindeutig zu
viele Priester; in einigen Pfarreien sind
Priester ganz klar nicht ausgelastet.

c) Genügend früh Laien hinzuziehen:
Hilfskatechetinnenkurse; Laien aufmun-

134



tern, sich ausbilden zu lassen (dabei Ziel
angeben, zum Beispiel Einsatz in einer
betreffenden Pfarrei oder Region. Finan-
zielle Unterstützung durch Kirchenrat re-
geln).

3. /zzgezzz/ — Re/z'gzo/zuznZezTzc/zZ

a) Einsatz von Jugendseelsorgern ist nö-
tig, genügt aber nicht; Räte für dieses Pro-
blem interessieren.

b) Religionsunterricht: Geeignete Lehr-
mittel fehlen. Kontakt der Priester mit
Lehrern, die Bibelunterricht erteilen, ist
nötig.
c) Spezifische Probleme, die sich mit den
Jugendlichen ergeben, mit den Eltern be-

sprechen: zum Beispiel Gottesdlienstbe-
such; rascher Wechsel in Aktionen.

4. Fereznswejen

a) Auffaltend, dass Müttervereine an den
meisten Orten sehr gut arbeiten.

b) Vereinsgruppierungen, die noch be-
stehen, so weit als möglich fördern; nicht
einfach sich nicht mehr um sie kümmern.
c) Spontangruppen unterstützen.

5. /zz/ozuzuz/ozzezz

a) Fast allgemein positive Erfahrungen
mit den Pastoralgesprächen. Solche Pa-

Neue Standpunkte

Angesichts der Religionskritik sah sich
die Theologie schon immer in die De-
fensive gedrängt. Das ergibt sich einer-
seits daraus, dass die philosophische Reli-
gionskritik glaubte, ihr einziges Ziel be-
stehe darin, die Religion für überflüssig
oder gar für schädlich zu erklären und
ihr so die Existenzberechtigung abzu-
sprechen. Anderseits vergass die (Christ-
liehe) Theologie, dass die verstandesmäs-
sige Durchdringung der Offenbarung im-
mer auch die Funktion einer immanen-
ten Religionskritik einschliesst. Während
eine solche immanente Religionskritik
die Theologie selbst als religionskritisoh
qualifiziert, fällt es dieser gleichen Theo-
logie schwer, mit der «externen» philo-
sophisOhen Religionskritik iin ein fruCht-
bares Gespräch zu kommen. So erweist
sich beispielsweise eine Konfrontation mit
den reli'gionskritisdhen Thesen von Feu-
erbach, Marx oder Freud so lange als
unfruchtbar, als auf p/zz7o.rop/zzhc/ze und
rze/ezzpsyc/zo/ogz'sc/ze Einwände r/zeo/o-
gzüc/z argumentiert wird.
Eine Auseinandersetzung mit der Relii-
gionskritik, die nicht bloss ihrerseits apo-

storalgespräche von Zeit zu Zeit durch-
führen (z. B. Fachleute einladen). Grund-
sätzlich sollte zur Predigt in alten Pfar-
reien eine Ergänzung in der Verkündd-

gung gesucht werden.

b) Pfarrblätter, Lokalpresse möglichst
gut ausnützen. Nicht bloss Gottesdienst-

Programm in Lokalzeitung schreiben.

c) Neue Wege der Information suchen.

Lohnt sich dieser Versuch?

Es ist schwierig, bereits jetzt über den
Versuch, den Pfarreien des grossen Bi-
stums Basel Pastoralbesuche abzustatten,
ein abschliessendes Urteil zu bilden. Si-
cher kann nicht alles — vielleicht nicht
einmal das Bedeutungsvollste — das in
Gottesdienst und Gesprächen geschieht,
in Zahlen und Auswertungen erfasst wer-
den. Die Begegnung des Bischofs mit sei-

nen Seelsorgern und den Gläubigen ist
aber in der Tat /zVc/zezz/z'Mezzc/. Wird diese

Begegnung für den einzelnen und die Ge-
meinsc'haft einer Pfarrei zum echten, tie-
fen Erlebnis, sind Zeitaufwand und Ein-
satz des Bischofs und seiner Mitarbeiter
für diesen Leitungsdienst nicht vergeblich.

M«* //o/er

logetisch bedingte Kritik an der Religions-
kritik darstellt, ist das Stiefkind der Theo-
logie geblieben. Eine umfassende Dar-
Stellung der Ge.se/zzc/zre z/er /ZeZ/gzonsZW-
Zz'k isuCht man vergebens. Im Sachregi-
ster des von K. Rahner und H. Vorgrim-
1er herausgegebenen «Konzilskompen-
dium» taucht der Begriff der Religions-
kritik nicht auf; ebensowenig im Stich-
Wortregister zu Rähnere «Schriften zur
Theologie».
Einander ergänzend befassen sich nun
drei neuere Publikationen mit verachte -

denen Aspekten der Religionskritik L
Statt fruchtlose theologische Apologetik
zu betreiben sucht der Bochumer Profes-
sor R. Schaeffler mit der Religionskritik
das Gespräch aufzunehmen, indem er die
theologische Argumentation p/hiiloso-
phisch begründet. Der Frankfurter Reli-
gionsphilosoph J. Splett bemüht sich, das
seit FeuerbaCh offenkundig gewordene
und für die religionskritische Diskussion
wichtige Dilemma zwischen anthropolo-
gischer Theologie (Reden von Gott als
Reden vom Menschen) und theologischer
Anthropologie (Reden vom Menschen
als Reden von Gott) zu überbrücken. G.

SChmied schliesslich zieht eine Bilanz
bisheriger Ergebnisse auf dem Gebiet
der Religions- und Ideologiekritik.

Religion und Glaube

Wenn wir nach der Möglichkeit einer
theologischen Auseinandersetzung mit
der Religionskritik auf philosophischer
Ebene fragen, setzt das eine vielfach
übersehene Unterscheidung zwischen
Glaube und Religion voraus.
Eine eingehende Analyse können wir hier
nicht durchführen; es sei nur betont, dass

das Neue Testament für «Glaube» im
Sinn eines absoluten (Gott-)Vertraue;ns
den Begriff der pzisZ« verwendet, wäh-
rend für «Religion», verstanden als «ku'l-
tische Übung» oder «Leistung» oder als

«frommes Verhallten» die Begriffe z/zeo-

je/ez'a (Jo 9,31: als Adjektiv; 1 Tim 2,10)
und z/zz-ej/ce/a (Apg 26,5; Kol 2,18.23)
gebraucht werden. Während pzisZ/s im-
mer positiv als rückhaltloses sich Einlas-
sen auf den An-Spruch Gottes verstanden
wird, kann der Begriff der z/zrestea so-
wohl im positiven Sinn (Apg 26,5: Pau-
lus lebt nach der strengen Richtung der
jüdischen Re/z'gz'ozz), wie auch in absChät-

ziger Weise verwendet werden (Kol 2,23:
ein Engels/czz/Z, der letztlich zur eigenen
Ehre gepflegt wird). Dieser Urberachei-

dUng von Glaube und Religion hat die
bisherige Religionskritik nur sehr unge-
nügend Rechnung getragen, während die
Theologie ihrerseits die Kritik, wenn sie

von aussen kam, nicht differenziert ge-
nog aufnahm: Kritik z/er Religion (Reli-
gionskritik) ist nicht das gleiche wie Kri-
tik özz der Religion. Kritik an der Reli-
giort, von aussen wie von innen, hat es
immer gegeben; diese richtet sich nicht
gegen die Religion als solche, sondern

gegen religiöse Praktiken, Ausdruckswei-
sen, Frömmigkeitsformen, die wahrem
Glauben (im Sinne der pz's-Zw) gerade im
Weg stehen. RadikaleReügionskriitiik aber
ist «Glaubenskritik»; nicht bloss die Re-
ligion(en) will sie treffen, sondern den
Glauben selbst.
Theologie hat sich zu einem guten Teil
als Antwort auf die Religioniskritik, als

Apologie, weiterentwickelt. Apologie ist
ja ihrem Wesen nach «Fez-Zezz/z'gzzzzg des
Glaubens» — was einen Angriff auf die-
sen Glauben voraussetzt. Heute aller-
dings, im Klima eines Dialogs, geht es

i Rz'c/zard Sc/zae///er, Die Religionskritik
sucht ihren Partner. Thesen zu einer er-
neuerten Apologetik. Reihe: theologisches
seminar (Freiburg i. Br., Herder, 1974)
112 Seiten; Jörg Sp/eZZ, Konturen der Frei-
heit. Zum christlichen Sprechen vom Men-
sehen, (Frankfurt a. M., Knecht, 1974),
184 Seiten; /o/tanzzes //zz'ZZezz/uzge/ (Hg.),
Gott Mensch Universum. Der Christ vor
den Fragen der Zeit (Graz, Styria, 1974),
820 Seiten, darin der Beitrag von Ger/zard
Sc/zzzzzed, Opium des Volkes. Ergebnisse
der Religions- und Ideologiekritik (S.
97—129).

Religionskritik und Theologie

135



nidht melhr so sehr darum, diesen Glau-
ben mit «Beweisen» zu verteidigen, son-
dern ihn zu verantworten, gemäss der
Forderung des ersten Petrusbriefes: «Seid
immer beredt zu antworten, wenn jemand
euch nadh einer Erklärung für eure Hoff-
nunig fragt» 2. Wenn die Theologie stets
neue Erklärungsversuche vorlegt, bedeu-
tet das weder, dass die Theologen ihren
Zeitgenossen nadh dem Mund reden,
nodh dass Theologie sich geändert hat;
vielmehr Sind es die je neuen Fragestel-
hingen, wöldhe eine andere Antwort er-
fordern.
Vereinfachend lassen sich die Anfragen
seitens der Reliigionskritik in drei Kate-
gorien aufteilen: die Projektiomstheorie,
die Bewertung der Religion als Kompen-
sation, und neuerdings eine Religions-
kritik, die sich als Ideologiekritik versteht.

1. Frühe Vertreter der Pro/ektzonri/zeo-
finden isidh bereits unter den Vorso-

kratlikern. Bekannt ist ein Fragment des

Xenophanes: «Wenn Ochsen, Rosse und
Löwen Hände hätten, und mit ihren
Händen malen und Werke schaffen könn-
ten wie die Menschen, dann würden die
Rosse rossühnliohe, die Ochsen ochsen-
ähnliche Göttergestailten malen und Kör-
per von derjenigen Form bilden, die je-
der Art selbst zukommt» h Der Kritik
der Sophisten an der homerischen My-
tlhologie entspricht die aufklärerisdh-ra-
tionallistische Religionskritik der Illumi-
nisten des 18. Jahrhunderts (grundlegend:
Baron Holbach, 1723—89): Der Mensch
wage nidht, den Reichtum seines Wesens
für sich selbst in Anspruch zu nehmen,
also projiziere er ihn auf die Gottheit.
Die Tatsache, dass eine Gottesvorstellung
menschliche Züge trägt, dient als Beweis,
dass es sich um einen Projektionsvorgang
handelt, den der Mensch vor seinem Be-
wusstsein leugnet.

2. Während die Vertreter der Projektions-
theorie religiöse Vorstellungen ihrer An-
thropomorphismen wegen ablehnen,
kennt die Kompenvarionst/zeo/'z'e einen
andern Ansatzpunkt für ihre Kritik. Re-
ligion ist, nadh Feuerbach, «eine Sache
des ßegeArnngsver/nögens, des Bestre-
bens und Verlangens des Menschen, un-
angenehme Gefühle zu beseitigen und an-
genehme Gefühle sich zu verschaffen,
das, was er nicht hat, aber haben möchte,
zu erlangen, und das, was er hat, aber
nicht haben möchte zu entfernen» h
Während nadh Feuerbadh das Individu-
um eine unglückliche Lage durch eine
glückliche (Gottes-)Vorstellung individu-
ell kompensiert, sind es bei Marx die ge-
sellschaftlichen Verhältnisse, welche die
Kompensation bedingen: «Das Wesen
Gottes», sagt Feuerbach, «ist das trans-
zendente Wesen des Menschen.
Theologie ist Anthropologie — aber das
ist nicht die ganze Wahrheit. Das Wesen
des Menschen, muss hinzugefügt werden,
ist das gesellschaftliche Wesen. Die
Anthropologie ist Sozialismus» L Insofern
Marx' Kampf nicht primär der Religion
gilt, sondern den gesellschaftlichen Ver-
hälltniissem welche die Religion alis

Kompensation für das erfahrene Elend
hervorrufen («Das re/zgzov.e Elend ist in
einem ,4 Mir/ruck -des wirklichen Elendes
und in einem Protestât/on gegen das wirk-
liehe Ellend»), wird hier Kritik der Reli-
giion zur Kritik der Politik. — Sigmund
Freud schliesslich versucht, die Kam-
pensatiansthese psychoanalytisch zu be-
gründen. Die Vorstellung einer «uns
überlegenen Intelligenz, die wenn auch
auf schwer zu verfolgenden Wegen und
Umwegen schliesälich alles zum Guten,
d. h. für uns Erfreulichen, lenkt» ver-
gleicht Freud mit jener Hilflosigkeit, wel-
Che die Griechen dem Schicksal (Moiira)

gegenüber empfanden, das sie über die
Götter stellten.

3. Eine neue Art der Reliigionskritik rieh-
tet sich spez/e// gegen Jen cAmt/icften
G/nnèen, indem sie diesen des Verrats
an der eigenen historischen Funktion be-

ziohtigt. Ausgehend von den marxisti-
sehen Kategorien von Basis und Über-
bau wird der christliche Glaube dem letz-
teren zugeordnet: er ist Ideologie. Reli-
giomskritik wird somit zu einer Form der
Ideologiekritik. Akzentuiert erscheint die-
se in Ernst Blochs «Atheismus im Chri-
stenftum», einer Schrift, in der dieser die
These vertritt, die jüdisch-christliche Re-

ligion sei anfänglich eine Kritik an den
heidnischen Göttern gewesen (ihre frü-
hen Anhänger sind als «atheoi», als Athe-
listen, verurteilt worden), doch nun würde
sie, statt ihre radikale Kritik weiterzu-
führen und als Wegbereiterin des Athe-
Ismus d'en eingeschlagenen Weg konse-

quent zu Ende zu gehen, d. h. auch den
christlichen Gott hinter sich zurückzutes-
sien, zusammen mit den heidnischen Reli-
gionen gegen den Atheismus als den ge-
meirasamen Gegner paktieren. Die legi-
timen Erben der damaligen «atheoi» aber
seien die heutigen Atheisten.

2 1 Petr 3,15.

' Dieb-Kranz, Die Fragmente der Vorso-
kratiker: Nr. 15.

* L. Peiieriflc/i, Das Wesen des Christen-
turns (Stuttgart 2 1960), S. 325.

5 Zit. bei 77. GoPwteer, Die marxistische
Religionskritik und der christliche Glaube
(Hamburg ' 1974), S. 69.

« Zur Frage, ob die Ausrottung der Reli-
gion ein wesent/z'c/zev Ziel von Marx und
des heutigen Marxismus sei, vgl. G. Gz-
rardz, Marxismus und Christentum (Frei-
bürg i. Br. 1968), S. 264 f.; 308 f.
5. Fraud, Gesammelte Werke, Bd. 14

(London 1948), S. 338.

Gottesdienste mit Pantomime,
Spiel und Tanz

Zum neuen Buch von Silja Walter 1

Die Texte einer Dichterin und der Kommen-
tar eines Liturgiewissenschaftlers warten in
diesem Buch auf christliche Gruppen, Ge-
meinschaften und Pfarreien, die zu feiern
wagen. Die dichtende Benediktinerin aus
dem Kloster Fahr bei Zürich zeigt in drei
«Wortgottesdiensten», wie es gemacht wer-
den kann; der Professor aus Freiburg
(Schweiz) erklärt, warum. «Der Gläubige
sagt ein frohes Ja zu seinem Menschsein, und
dazu gehört wesentlich auch das Spiel —
und der Tanz als die reinste Form des
Spiels» (S. 119).

«Verödung und Langweiligkeit unserer
Gottesdienste»

Dieses Zeugnis stellt Prof. Jakob Baumgart-
ner zwar nicht der nachvatikanischen Litur-
giereform aus, aber immerhin dem einseiti-

gen Verbalismus, der im Zeichen dieser Re-
form vielerorts gepflegt wird (99). «Im Eifer
der Umgestaltung schoss man über das Ziel
hinaus und vergass offenbar, wie sehr der
Mensch darnach begehrt, im Kult bis in die
Tiefenschichten seines Wesens hinein ergrif-
fen zu werden» (ebd).
Dem gegenüber zeichnet sich eine Bewegung
ab: Der sture Ernst blosser Zwecksetzung
«will überwunden und überhöht sein durch
die Feier des Lebens, in welcher man wie-
der singt und tanzt, dichtet und musiziert,
betet und Geschichten erzählt» (100). Und
als Beispiele nennt er, was vor allem in der
katholischen Pfingstbewegung und in den
jungen Kirchen der Dritten Welt aufbricht.

Eine uralte Überlieferung

Baumgartners Kommentar «Gefährte des
Glaubens —• Gespiele der Gnade» (97—126)
und seine «Kleine Anthologie des Tan-
zes» (127—163) zeigen anschaulich, dass Fest
und Spiel, Reigen und Tanz bereits in der
Bibel von zentraler Bedeutung sind («als Ge-
bet des Leibes»). Die christliche Kirche er-
lag jedoch bereits in den ersten Jahrhunder-

ten einer breiten leibfeindlichen Strömung.
Sie verlegte den Tanz in den Himmel oder
hob dessen symbolisch-allegorische Seite
hervor (der tanzende Logos, die tanzende
Kirche, Christus der Vortänzer, der Reigen
der Heiligen).
Doch die Tanzlust der Gläubigen schaffte
sich ihr Recht bis an die Gräber der Heili-
gen, bis in die «von Musik und Gesang er-
füllten nächtlichen Vigilienfeiern» (104).
Noch weniger gelang es im Mittelalter, den
Tanz ganz aus dem kirchlichen Bereich zu
verbannen. Man denke etwa an «die vier
Tänze nach Weihnachten: dem der Leviten,
dem der Priester, dem der Kinder und dem
der Subdiakone» (108). In der Kathedrale
von Auxerre vollzog sich an Ostern «der mit
einem sakralen Ballspiel verbundene Tanz»
(110). Und was es an weiteren Tänzen und
Reigen, Prozessionen und Weihespielen
durch die Jahrhunderte und Kontinente gibt.

1 Sz7/a IFa/zer, Tanz vor dem Herrn. Neue
Wortgottesdienste. Mit Beiträgen von 7a-
7oö Bazzzzzga/'Zrzez' zum Tanz in der christ-
liehen Liturgie (Zürich, Arche, 1974) 168
Seiten.

136



Theologie als Religionskritik

Gegenüber den drei skizzierten Formen
der Religionskritiik hat sich eine klassi-
sehe Apologetik immer bemüht aufzu-
zeigen, dass

1. da wo der Mensch «mensöhlich» von
Gott redet (und anders kann er nicht von
ihm reden), d. h. sich Bilder und Vor-
Stellungen bedient, diese Anthropomor-
phismen nicht notwendigerweise das Re-
sulltet einer Projektion seien, zumal selbst
die Bibel, trotz ihrer bilderreichen Spra-
che, immer wieder auf die absolute Trans-
zendenz des je grösseren und nie einhol-
baren Gottes verweise;

2. eine Kompensation im Sinne von Feu-
erbaoh, Marx oder Freud sich sicher nicht
auf die Schrift berufen könne. Vielmehr
handle es sich um eine Verwechslung
zwischen «anspruchsvoller Zusage und
deskriptiver Aussage» ®, zu einem guten
Teil bedingt dürüh das mittelalterliche
Ideal der Weltflucht, welches indessen
keine Geltung mehr haben könne, seit
die Welt als Eigenwert erkannt worden
sei, an welcher der Ohrist in verantwor-
tongsvoller Weise mitzuarbeiten habe;

3. sowöhl Juden wie Ohristen sich nie

gegen die Gottesverehrung als solche,
wohl aber gegen jede Form der Vergöt-
zung der Schöpfung gewandt hätten. Auf
eine Kurzformcl gebracht: nicht die Re-
liglon sei von Interesse, sondern der Pri-
mat des Glaubens vor jeder Religion.
Trotz dieser «Antworten» stellt die Reli-
giooskritik für die Theologie mehr als
früher eine echte Herausforderung dar;
ihr Anliegen ist legitim. Diese Einsicht
ward den Theologen zuerst einmal voran-
lassen, a/s 77teo/oge adäquater über Gott
nachzudenken, und sich pMoyop/üvc/i
mit den religionskritischen Einwänden
auseinanderzusetzen. So ist denn eine

Argumentation wie die eben skizzierte
theologisch zwar richtig und' verantwort-
bar — über sie ist noch keine Auseinan-
dersetzong mit der Religionskritik. Denn
es handelt sich ja lediglich um Geolog/-
jcÄe Antworten auf Anfragen, die von
pMoyop/w'ycAer Seite her vorgebracht
werden. Eine theologische Argumentation
kann also durchaus richtig sein — und
doch ins Leere zielen.

Die Theologie hat daher die Einwände
der philosophischen Religionskritik seihst
in ihre Überlegungen miteinzubeziehen:

1. Da wo ein Projektionsverdadht besteht,
genügt nicht der Hinweis, dass die Schrift
immer wieder die Transzendenz Gottes
betone. Denn da bleibt ja trotzdem noch
die Tatsache bestehen, dass die Gottes-
Vorstellung durch das jeweilige Selbst-
und Weltverständnis bedingt ist (Gott als

Hirte, König, als absolutes Sein, als Vater,
Freund oder Partner Der Theologe
wird sogar selbst betonen müssen, dass
immer ein Zusammenhang besteht zwi-
sehen gesellschaftlicher Situation und
Gottesbild; er stellt damit (lim Unter-
schied zur Religionskritik) nicht Gott in
Frage, sondern verweist lediglich auf die
.Re/aü'vüar des Gottcs/üMey und dessen

gesellschaftliche Bedingtheit.

2. Wo die Religioniskritik in bezog auf die
Vorstellung von einem jenseitigen Gott
den Verdacht der Kompensation anmel-
det, ist der Theologie in keiner Weise
geholfen, wenn sie einfach die Gegen-
frage stellt, warum sie kein Recht haben
sollte, von einem transzendenten Gott zu
sprechen. Der Hinweis auf die Eigen-
ständigkeit der Welt, an deren Aufbau
der Ohrist trotz des verheiissenien Got-
tesreiohes zur Mitarbeit berufen sei, stellt
noch keine befriedigende Antwort auf
das reld'gions'kritisdhe Anliegen dar ».

Wenn der Theologe betont, dass der bi-
Mische Zuspruch vom Gottesreich ver-
antwortungsvolles Handeln im Diesseits
nicht aus-, sondern gerade einschliesse,
so bestreitet er doch die religiomskritische
Behauptung, nach welcher die Vorsfel-
hing von einer «andern», «bessern» Weit
lediglich das Ergebnis einer VerweChs-
lung sei, die Ideen (d. h. regulative Prin-
Zipien, Normen) zu Gegenstandsbeschrei-
bungen («Reich Gottes») mache. Im Ge-
genteil: während die Religionskritik be-
hauptet, Unerfülltsem, Leere und Miss-
erfolg würden den Glaubenden dazu ver-
anlassen, eine erfüllte Existenz nicht in
den eigenen menschlichen Möglichkeiten
zu suchen, sondern diese auf ein imagi-
näres Jenseits zu veriegen, d. h. die nega-
tiv erfahrene Gegenwart durch einen po-
sitiven Zukunftstraum zum kompensie-
reu, fragt die theologische Philosopbikri-
tik nach dem Grund eines solchen fun-
damentalen Misstrauens gegenüber aller
Transzendenz.

3. Vor allem jene Art von Religionskritik
ist heute ernstzunehmen, wCldhe die hi-
storische Entfaltung des Christentums
einem Verrat an dessen Ursprung und
anfänglicher Intention gleichsetzt, da die-
ses, statt die emanzipatorische Entwick-
lung in S'aChen Religion konsequent
durdhzuführen, d. h. religiöse Restbestän-
de aus dem Bewusstsein des Menschen

» Schae///er, S. 24.
» Vgl. Gaudium et spes Nr. 39: «Obschon

der irdische Fortschritt eindeutig vom
Wachstum des Reiches Christi zu unter-
scheiden ist, so hat er doch grosse Bedeu-
tung für das Reich Gottes, insofern er zu
einer besseren Ordnung der menschlichen
Gesellschaft beitragen kann.» Eine letzte
überzeugende Erklärung des Zusammen-
hangs zwischen irdischem Fortschritt und
Wachstum des Gottesreiches vermisst man
gerade!

Würden unsere Gemeinden mitspielen?

Der Liturgiewissenschaftler erachtet es also
«als äusserst notwendig, dem modernen
Menschen auch im Kult ein reicheres Ange-
bot an gesunden ekstatischen Formen zu
machen, will doch Christus, dass wir das Le-
ben haben, und zwar in Fülle. Doch wie soll
die traditionelle Liturgie mit ihrem rationa-
listisch-didaktischen Einschlag dies zu lei-
sten vermögen? Sogar der einzigen Möglich-
keit, Gottesdienst in ekstatischer, begei-
sternd-hinreissender Gestalt zu erleben, ha-
ben wir uns begeben: die Osternacht des rö-
mischen Ritus ist zu einer gequälten Ange-
legenheit geworden, wo sie doch ein rau-
sehendes Fest, die Feier des Lichtes, des
Wassers, des Brotes sein könnte und sollte»
(120—121).
Fürs erste empfiehlt er, die überlieferten Ge-
betsgebärden der Gläubigen zu verlebendi-
gen: «etwa die Proskynese beim Bussakt,
die tiefe Verneigung bei der Wandlung, das
Erheben der Hände beim Vaterunser. Bei
der Eucharistiefeier liesse sich denken, dass
zur Präsentierung des Evangelienbuches,
beim Responsorialpsalm, bei der Kom-

munion, zum Abschluss — mit entsprechen-
den Gesängen — eine Gruppe einen Tanz
vollführt Selbstverständlich eignen sich
nichteucharistische Gottesdienste oft besser
zu solchen Experimenten, besonders in den
Anfängen» (125).

Wort, Musik und Bewegung

Doch genug der Theorie! Silja Walter legt
drei Modelle für Gottesdienste mit tänzeri-
sehen und pantomimischen Elementen vor,
die in den Jahren 1971 bis 1974 entstanden
sind:

Freuet euch! Pantomime mit Ball. Die Welt-
gebetstag-Liturgie 1972. Die spielende Weis-
heit am Anfang, im Evangelium, in der
Vollendung (59—96).

Du wandelst in Tanz meine Klage. Oder:
Zacharias. Gottesdienst mit Pantomime und
Tanz aus Lukas 1 und 3 und aus dem Hohe-
lied. Entstanden 1972 für die ökumenische
Gruppe Zug (23—57).

Der verlorene Sohn. Buss- und Versöhnungs-
feier. Sie ist Anfang 1974 entstanden und

geht auf einen Auftrag der ökumenischen
Gruppe Zug zurück (9—22).
Diese Feiern sind eigentlich «bewegte» Ge-
meindemeditationen, die biblische Texte für
die Situation von heute aufbrechen. Die Re-
gieanregungen lassen stets vielfältige Mög-
lichkeiten offen, damit jede Gruppe ihre ei-
genen Mittel erkennen und einsetzen kann.
Die meisten Gemeindeleiter werden einwen-
den, nur eigens geschulte Kräfte oder gar
nur Schauspieler könnten solche Gottes-
dienste gestalten. Wer so denkt, rechnet nicht
mit den natürlichen Fähigkeiten und Talen-
ten, die überall darauf brennen, geweckt zu
werden oder Raum zu finden. Oder, um mit
Paulus zu sprechen, in jeder «begeisterten»
Gemeinschaft leben diese «Gnadengaben»
in Fülle.
Die abendländische Kirche hat die Unmittel-,
barkeit in ihren Gottesdiensten verloren. Wir
lernen sie neu von den Christengemeinden
in Asien, Afrika und Lateinamerika. Darum
widmet Silja Walter ihr Werk «den jungen
Kirchen der Dritten Welt. Sie tanzen längst
vor dem Herrn und fordern uns auf, mitzu-
tanzen» (6).

v4/oü OdmnaM

137



zu tilgen, eine derartige Entwicklung
nicht nur gestoppt, sondern das Christen-
tum zur einzig wahren Religion deklariert
habe, somit zur Ideologie geworden sei.

Die traditionelle Entgegnung, dass näm-
llich das Christentum von allem Anfang
an eine Institution erfordert habe, weicht
der 'direkten Konfrontation aus, ebenso
der häufige Hinweis, dass die «atlheoi» des
frühen Christentums nie Gott, sondern
die Götter abgelehnt hätten. Eine Ant-
wort auf die historische Kritik müsste
einmal ganz unapologetisch vom religi-
onskritfechen Einwand ausgehen, dass die
Entwicklung der christlichen Religion
stets von zwei Tendenzen bestimmt war:
einerseits von einer radikalen Kritik an
der Religion (im eigentlichen Sinn), wie
wir sie in der Schrift vorfinden, ander-
seits von der Notwendigkeit, die Kirche
dis Institution im Hinblick auf ihre ge-
seltschaftliChe Relevanz auszubauen und
zu festigen. Wenn hingegen die pbiloso-
phisch-historische Religionskritik be-
hauptet, dass nur die Wahl bleibe, ent-
weder das institutionelle Moment auf-
rechtzuerbalten, und das auf Kosten ei-
«es Verrats an der historischen Funktion,

" Vgl. Rom 1.

u Scftae///er, S. 77.

Berichte

Priesterliches Leben heute

Dem Thema «persönliche Fragen des
Priesters» widmete der Priesterrat der
Diözese Ohur am 29. Januar 1975 in Ein-
siedeln seine 11. Sitzung. Kurze Einifüh-
rungsberlichte zeigten die Situation auf.
Vikar Hans Oantoni, Zürich, ging von den
Ergebnissen der Priesterumfrage aus, de-
ren Resultate in einer neueren Auswertung
nun vorliegen. Pfarrer Josef Wyrsoh, Gis-
wil, schilderte die Situation eines Land-
pfarrers. Dabei konnte er auf die Bera-
tungen dines Priesterkapitels zurückgrei-
fen, so dass seinen Ausführungen beson-
deres Gewicht zukam. Pfarrer Alois
Gwerder, Klosters, legte seinen persöndi-
eben Seelsorgestil dar und zeigte damit,
wie er Seelsorge konkret auffasse. Vikar
Gustav Zimmermann entfaltet die inne-
ren Dimensionen des priesterlichen Le-
bens. Sein persönliches Zeugnis erschloss
das Verständnis des Priesteramtes. Die
Fragen, die er stellte, gingen ans Leben-
dige. So wurden die spezifischen Konflik-
te des heutigen Priesterlebens sichtbar.
In den Diskussionen iin den drei Regional-
gruppen standen verschiedene Themen im
Vordergrund. Während man in der Re-
gion Graulbünden und Fürstentum Liech-
tenistein eine Anzahl von Sacbfragen auf-
griff, behandelte die Gruppe Zürich vor
allem den Soliidaritätskonflikt, in dem sieh

oder aber dieser geschichtlichen Funk-
tion treu zu bleiben, d. h. radikale Kritik
am eigenen Gottesverständnis zu üben
und damit den Fortbestand der institütio-
«eilen Glaubensgemeinschaft von innen
heraus aufzuheben, dann wird die Theo-
logie darauf hinweisen müssen, dass das
Dilemma sich in dieser Form gar nicht
stellt. Denn diese Art von Religionskritik
übersieht, dass die Bibel ihre Kritik ge-
.gen die «falschen» Götter richtet, weil
diese selbst entweder Gottes Schöpfung
zuzuordnen sind (Natur) oder weil sie

ihre Entstehung den Menschen verdan-
ken (Götzen)
Der heutigen Theologie muss es in der
Auseinandersetzung mit der Religions-
kritik vor allem darum gehen, den Dia-
log mit dieser ß/s £>/a/og emstzuniebmen.
Theseniartig formuliert: «Das Wechsel-
Verhältnis von philosophischer Religions-
kritik und theologischer Philosophiekritik
ermöglicht einen Dialog, in welchem die
Partner sich weder gegenseitig zum
Schweigen bringen, noch einander die je
eigene Perspektive aufnötigen, sondern
erneut auf ihre je besondere Aufgabe ver-
wiesen werden» Ein solches Gespräch
erst ermöglicht es der Theologie, ihre
rehgionskritisChe Funktion richtig wahr-
zunehmen. Jose/ /mèac/î

die meisten Priester befinden. Die For-
derungen des Lehramtes stehen nicht sei-
ten im Konflikt mit den Entscheidungen
des persönliohen Gewissens und den An-
forderangen der Gläubigen. Die Gruppe
Innerschweiz diskutierte vor allem Fra-
gen um die Spiritualität des Priesters.

Die gemeinsame Auswertung zeigte, wie
sehr sich sachliche und persönliche Fra-
gen um das Verständnis des priesterlidhen
Amtes und der priesteriiehen Tätigkeit
vermischten. Die Schlussfolgerunigen la-
gen denn audh in diesen beiden Richtun-
gen. Einerseits wünschte man klare Seel-

sorgskonzepte und Anweisungen, wie in
der Tätigkeit des Priesters Prioritäten ge-
setzt werden können. Anderseits forderte
man persönliche Hilfen, damit verunsi-
cherte und von der Resignation betroffene
Priester leichter ihren Weg finden könn-
ten. Der Rat beschloss, die aufgeworfe-
nen Fragen weiter zu verfolgen.
In einem weiteren Traktandum behandel-
te der Chorer Priesterrat die Revision der
Statuten. Generalvitoar G. Pelikan legte
die Ergebnisse der vorbereitenden Kom-
mission vor. Bedeutende Änderungen
sind nicht vorgesehen. Man wird weiter
Erfahrungen mit den diözesanen Räten
sammeln. Man wlird auch die Beschlüsse
der Synode 72 abwarten, so dass Funktion
und Arbeitsweise der diözesanen Räte in

einem späteren Zeitpunkt wieder über-
legt werden müssen.
Mit Informationen von Bischofsvikar
Alois Sustar und Diözesanbisdhof Joban-
nes Vonderach sc'hloss der Rat seine Ein-
siedller Tagung, die wieder im gastlichen
Jugend- und iBildungszentrum stattfand.

rtde/Ae/m Bim/er

Gemeinsam die Predigt erarbeiten

Seinerzeit im Theologiestudiium war
Gruppenarbeit nicht besonders gefragt, in
der Homiletik schon gar nicht. Die Zahl
der Prediger dürfte nicht allzu gross sein,
die regelmässig dazu kommen, mit an-
dem die Botschaft zu meditieren, die sie

zu verkünden haben. Wer es jedoch
schon erlebt hat, weiss, wie anregend und
bereichernd es sein kann.
Es ist deshalb dem Schweizerischen Ra-
tholiischen Bibelwerk sicher zu danken,
dass es vom 27. bis 29. Januar 1975 in
der Paulus-Akademie die Gelegenheit an-
bot, 'die älititestamentli'chen Lesungen der
Fastensonmtaige für .die Verkündigung zu
erarbeiten.
Von Luxemburg bis Voralberg reichte die
interessierte Runde, zwanzig Herren und
eine Dame, darunter -als Fachexperten
von der Universität Freiiburg Adrian
Sohemker, Dozent für Altes Testament,
und Guido Schüepp, Professor für Pasto-
ral'theologiie. Für jede Peri'kope stand ein
halber Arbeitstag zur Verfügung. Refe-
rate und Befragung der Experten legten
die Grundlage, um in kleinen Gruppen
konkrete Predigt-Entwürfe zu skizzieren,
die dann wieder im Plenum kritisiert wur-
den. Schliesslich konnte jeder das ver-
vielfältigte Ergebnis schwarz auf weiss
nach Hause tragen.
Bei. der Kritik wurde die Tendenz d'eut-
lidh signalisiert, die Hörersituation zu
psyChologisieren und entsprechend zu
moralisieren, statt die zu verkündende
Botschaft sprechen zu lassen. Wie steht es
wohl in dieser Hinsicht, wenn kein An-
wait des Bibelwortes bei der Predigtvor-
bereitung dabei ist?
Falls sich die Atmosphäre in der Teilneh-
merrunde und lim gastlichen Haus etwas
herumspricht, werden bei einem nächsten
Versuch sicher mehr Leute dabei sein.

7o.se/ Grü/er

Hinweise

Zur Kollekte des letzten Weltmissions-
Sonntages

Die Kollekten des letzten Wetanissions-
Sonntages haben bis jetzt die Höhe der
letztjübrigen Spenden erreicht. Wir dan-
ken allen, die das Opfer rechtzeitig über-
wiesen haben.
Rund acbziig Pfarreien haben jedoch ihre
Kollekte noch nicht einfoezahlt. Recht

138



viele werden es vergessen haben. Einige
haben uns geschrieben, dass sie damit
einen Missionar oder sonst ein Werk un-
terstützen. Dies entspricht sicher nicht
der Idee des Weltmissions-Sonntages, an
dem die Solidarität der gesamten Kirche
für alle jungen Kirdhen in Aufbau und
Not zum Ausdrudk kommen soll. Da un-
sere Aufgaben ständig wachsen und die
Teuerung in der Dritten Welt noch gros-
ser ist als bei uns, bitten wir Sie, die Kol-
lekte Ihrer Pfarrei möglichst bald auf
unser Postcheckkonto (MISSIO, Frei-
bürg, 17 -1220) zu überweisen. Wir dan-
ken Ihnen zum voraus.

Eugène MaZZ/at

Viersprachige liturgische Blätter für die

Sonntage der Sommersaison 1975

Im vergangenen Jähr fanden diese litur-
gischen Hilfsmittel guten Anklang. Nun
bereitet die Kommission «Kirche dm Tou-
risrnus» (KAKIT) für die kommende
Sommer-Saison wiederum soldhe Gottes-
dienst-Hilfen für Fremdsprachige vor.
Das Blatt für den einzelnen Sonntag ent-
hält zuerst eine Thema-Angabe, zum
Beispiel am 13. Sonntag im Jahreskreis:
«Auch in den Ferien — beachten Sie die
Prioritäten», dann folgt eine kurze Zu-
sammenfassung der ersten und zweiten
Lesung und der Text des Evangeliums.
Anschliessend einige Überlegungen oder
ein Meditationstext für den Touristen.
Auf dem vierseitigen Faltblatt sind diese
Texte in vier verschiedenen Sprachen ne-
beneimander. Für die Schweizeraosgabe
sind vorgesehen: englisch, französisdh,
deutsch und italienisch. Für Benelux wird
anstelle des italienisch flämisch gesetzt.
Es wäre nun 'auch möglich, für Pfarreien
mit ausschliesslich deutschen Göttesdien-
sten die deutschsprachige Seite wegzulas-
sen und dafür italienisch und flämisch
zu setzen.

Die liturgischen Institute werden dieses
fahr den Vertrieb der Faltblätter über-
nehmen. Die Pfarreien erhalten das Stück
zu 10 Rappen. Beachten Sie die genauen
Angaben in der SKZ und im «Gottes-
dienst» nach Ostern. Besondere Wünsche
und Anregungen zur Herausgabe dieser
liturgischen Blätter senden Sie bitte jetzt
schon an dias Sekretariat der KAKIT,
Unter der Egg 10, 6004 Luzern, oder an
das Pfarramt, 1565 Delleye.

Zur Ergänzung dieser Blätter wird zu
Händen des Priesters ein fünfsprachiger
Begrüssungs- und Hinweistext mitgehe-
fert, ebenso ein Text, der den Kirchenbe-
Sucher aufmerksam macht, dass er in die-
sen verschiedenen Sprachen liturgische
Texte für die Mitfeier des Sonntagsgot-
tesdienstes vorfindet und sich damit be-
dienen möge.

Andreas MarzoZiZ

Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

Aufruf zum Tag der Kranken

Der Krankensonntag vom 2. März 1975
lädt uns alle ein, unsere Solidarität mit
den Kranken und Behinderten zu zeigen.
Der Aibeitsausschuss «Tag der Kranken»
regt an, bei dieser Gelegenheit über das
Wort von Dr. Albert Schweitzer nadhzu-
denken: «Wir alle müssen gemeinsam an
der Bürde der Leiden mittragen, diie auf
der Erde lastet.» In diesem Sinn wird am
Kranlkensonntag gewiss jedermann ein
Zeichen der Anteilnahme für eine kranke
oder behinderte Person setzen. Es kann
darin bestehen, dass man einem Kranken
die Mitfeier der Eucharistie in der eige-
nen Pfarrei ermöglicht. Vielleicht bietet
sich Gelegenheit. Vereinigungen mate-
riell zu unterstützen, die an diesem Tag
eine Aktion zugunsten der Kranken und
Behinderten organisieren.
Wir müssen aber wünschen, dass diese
Anteilnahme nicht die Sache eines Ta-
ges bleibt; sie soll tiefer in unser Bewusst-
sein dringen und zu einer ständigen Hai-
tung der Hilfsbereitschaft werden. Es
liegt uns auch daran, unsere kranken und
behinderten Brüder und Schwestern spü-
ren zu lassen, dass sie in der Kirche und
in der Gesellschaft überhaupt einen Platz
einnehmen. Wenn ihre Rolle auch un-
scheinbar scheint, ist sie doch wesentlich.
Kranke und Behinderte können und müs-
sen uns helfen, die echten Werte wieder-
zufinden, die dem Leben seinen ureigenen
Sinn geben. Vor allem aber sollen die
kranken und behinderten Brüder und
Schwestern uns lehren, dass viel Liebe
nötig ist, um das Leiden lichtvoll und er-
träglich zu machen.

Die Schweizer BiscZzö/e

Interdiözesane Kommission für
Weiterbildung der Priester (IKWP)

Theologisch-pastoraler Weiterbildungs-
kurs im Priesterseminar St. Luzi, Chur
vom 7. bis 11. April 1975

T/zema: Persönliches Beten im kirchli-
chen Dienst.

Programm:
Montag, 7. April: GeZ>et imd Lebe«.
Thesen, Beziehungen, Beispiele, Möglich-
keiten.
Prof. Dr. Dietrich Wiederkehr

Dienstag, 8. April: TZzeo/ogZ-fcZie ProbZe-

me Zrearige/z Be/ens.
Referat und Diskussion.
Theologische Analyse vorgeformter alter
und neuer Gebete.
Prof. Dr. Dietrich Wiederkehr

Mittwoch, 9. April: Kreativität and Gebe/.
Über das Sprechen und Beten.
Das kreative Sprach- und Gebetsverhalten
(mit konkreten Übungen).
Die Beurteilung von Kindergebeten (mit
Übungen).
Dr. p'hil. Fritz Oser

Donnerstag, 10. April: Geber imd Tie/en-
pjyc/io/og/e.
Gebetsschwierigkeiten — tiefenpsyebolo-
gisdh betrachtet.
Religiöse Erfahrung — tiefenpsyebolo-
gisch gesehen.
Josef Biner, Priester und ddpl. analyt. Psy-
chologe

Freitag, 11. April: 0///z/wm and person-
Zi'c/ies Beten.
Aussprache mit Bischof Dr. Johannes
Vonderach
Kursevaluation
Gemeinsame Eucharistiefeier mit dem
Bischof

Arbeitsweise: Die Kursarbeit soll vom
Gedanken der Kreativität geleitet werden.
Das Aufnehmen von Informationen, das
Arbeiten in Gruppen und betendes Han-
dein sollen einander sinnvoll ergänzen.
Durch eigenes «Mithandeln» Wird es den
Teilnehmern erfahrbar, wieviel wirklich
möglich ist.

Kurs/eiter: Prof. Dr. Josef Pfammatter,
Regens, Priesterseminar St. Luzi, Chur.

Tagesprogramm:
Beginn des Kurses: Montag, den 7. April
1975,16.00 Uhr;
Schluss des Kurses: Freitag, den 11. April
1975, 16.00 Uhr.
Das Tagesprogramm sieht genügend Zeit
vor für die Feier der Eucharistie, für das

gemeinsame und private Beten, sowie für
das brüderliche Gespräch, für Ruhe, Ent-
Spannung und Geselligkeit.
AameZd/mgem sind bis spätestens 29.
März 1975 zu richten an die Regentie
des Priesterseminars St. Luzi, 7000 Chur,
Telefon 081 - 22 20 12.

Z/mwerie:
1. Die Anmeldung versteht sich für den
ganzen Kurs. Die durch den Kurs ver-
hinderten Religionsstunden können aus-
fallen.
2. Die Teilnehmer werden gebeten, das
«Neue Stundenbuch» mitzunehmen und
für die Konzelebration Amikt, Albe, Zin-
gu'lum und Stola.

3. Der Preis für Kost und Logis von Fr.
110.— kann während des Kurses bezahlt
werden.
Die Kurskosten trägt die IKWP bzw. der
Inlandteil des Fastenopfers.
4. Weitere Auskünfte erteilt der Sekretär
der IKWP: P. Josef Scherer, Oberdorf,
6106 Wertihenstein.

139



Bistum Basel

Pastoralbesuche 1975 von Bischof Anton Hänggi in den Pfarreien des Kantons
Thurgau

Marz Vormittags
Samstag, 8. Tägerwilen
Sonntag, 9. Kreuzlingen
Montag, 10. Berg
Sonntag, 16. Frauenfeld
Montag, 17. Uesslingen
Samstag, 22. Fischingen
Montag, 31. Wuppenau

vlpr//
Samstag, 12. Müllheim
Sonntag, 13. Steckborn
Montag, 14. Klingenzell
Samstag, 19. Pelagiberg
Sonntag, 20. Bichelsee
Montag, 21. Lommis
Samstag, 26. Sommeri
Sonntag. 27. Münsterlingen

(Güttingen / Altnau)
Montag, 28. Hagenwil

Ma/
Samstag, 3. Sitterdorf
Sonntag, 4. Sulgen
Montag, 5. Schönholzerswilen
Freitag, 16.
Samstag, 17. Sirnach
Sonntag, 18.
Montag, 19. Münchwilen
Freitag, 30.
Samstag, 31. Herdern

/um
Sonntag, 1. Weinfelden
Montag, 2. Leutmerken
Samstag, 7. Tobel
Sonntag, 8. Amriswil
Freitag, 13.
Samstag, 14. Basadingen

Ju/i
Freitag, 4.
Samstag, 5. Rickenbach
Sonntag, 6. Bettwiesen

Bistum Chur

Ernennungen

7o.se/ iFa//er Da//er, bisher Kaplan in
Samen, wurde am 14. Febmar 1975 zum
Pfarrer in Lwnger« ernannt;
Pa«/ Kux/er, bisher Pfarrer in Lungern,
wurde am 15. Februar 1975 zum Kaplan
in Bürg/en OW ernannt;
Pedro De/ Carco Sa/an wurde zum Spa-
nierseefeorger für die Gebiete Davor,
K/o.sam- und Pngad/n, mit Sitz in Davos,
ernannt. Er hat seine Tätigkeit bereits am
8. Februar 1975 aufgenommen.

Bistum St. Gallen

Stellenausschreibung

Durch Wegwiahl des Amtsinhabers ist das
Pfarramt K/rc/zherg verwaist. Interessen-

Nachmittags
Horn, Romanshorn
Emmishofen

Gachnang

Au
Welfensberg

Pfyn
Eschenz

Heiligkreuz
Dussnang

Ermatingen
Steinebrunn

Bürglen
Werthbühl

Eschlikon
Aadorf
Bischofszell
Tänikon
Warth (Messfeier ohne Firmung)
Hüttwilen

Bussnang

Arbon
Wängi (Matzingen)
Paradies (Messfeier ohne Firmung)
Diessenhofen

Gündelhart
Homburg
Mammern

ten für dies Pfarrstelle melden sich bis
zum 10. März beim Persona'lamt des Bi-
stems, Klosterhof 6 b, 9000 St. Gallen.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Im Herrn verschieden

/arep/t-Awgwxfe C/za.y.voZ

Abbé Joseph-Auguste Ghassot, aus Veis-
ternens-devant-Romont, ist am 10. Au-
gust 1892 ;iin Vuisterneos geboren. Am
20. Juli 1919 wurde er in Freiiburg zum
Priester geweiht. Er wirkte alts Vikar in
Greyerz (1919 bis 1922), allts Pfarrer in
Veissens (1922 bis 1950), als Pfarrer von
Villaraboud (1950 bis 1965). Er zog als
Résignât nach Siviriez und wurde 1967
ebenda Spiritual des «Foyer NotreT>ame
Auxiliaitriice». Er starb am 7. Fehruaf
1975 in Siviriez und wurde am 10. Fe-
bruar in Villaraboud 'bestattet.

Vom Herrn abberufen
P. Dominik Zemp SJ

Am 22. Dezember 1974 ist im Missionsspital
in Shirampur, Indien, P. Dominik Zemp SJ
in seinem 49. Lebensjahr gestorben.
Geboren am 24. März 1926 in Buchrain ver-
lor er schon fünfjährig seine Mutter. Er
wuchs nun weiter auf in Bern, in Schüpf-
heim, in Grosswangen und Willisau und be-
suchte die Mittelschulen in Willisau, Immen-
see und Altdorf. Aus dieser unsteten Kinder-
und Jugendzeit nahm er zwei Haltungen mit,
die ihn prägten: einen tiefen, unerschütter-
liehen Glauben und eine grosse Liebe zu den
Armen.
Schon als Novize der Gesellschaft Jesu ging
er nach Indien. Nach dem Philosophie- und
Theologiestudium in Indien stellte er sich
den missionarischen Problemen und Aufga-
ben. Er war gescheit, er kannte die Sprachen
sehr gut und arbeitete mit Überlegung. So

war er fähig, echte Impulse zu geben.
Schon zu seiner Studienzeit war der Ruf in
Indien: «Religionen, vereint euch zu einem
gemeinsamen Suchen, verzichtet auf eure
Dogmen, die euch nur voneinander ahson-
dern» sehr stark. Das erschütterte P. Zemp
in keiner Weise, er wusste sich in der Kirche
geborgen bei Gott und wusste, er ist zu den
Armen gesandt.
Die grossen Missionsstationen mit der vie-
len Verwaltungsarbeit passten ihm nicht
ganz. Als er aber sah, dass er in diesem Rah-
men am besten den Armen helfen konnte,
übernahm er die Station Kendal, wo er sich
zu einem Entwicklungshelfer grösseren Sti-
les entwickelte. Es gelang ihm sogar, für sei-
ne Brunnenprojekte Geld von der schweize-
rischen Regierung zu erhalten.
Als in Rahuri eine landwirtschaftliche Hoch-
schule eröffnet wurde, zog er dorthin, lebte
dort in einer Hütte, ohne Möbel, in grösster
Armut, um eine kleine Gemeinde zu leiten
und mit den Studenten ins Gespräch zu kom-
men.
Ein Gehirnkrebs setzte ein. Nach zwei Ope-
rationen in Bombay kam er in die Schweiz.
Dieses Wiedersehen mit seiner Heimat war
für ihn sehr enttäuschend. Er, dessen Liehe
ganz den Armen gehörte, hatte nicht viel
Sinn für das viele Gerede über Religion hier.
Als er einen Text las, in dem die Tatsache
der Jungfräulichkeit Marias bestritten wur-
de, war er wie persönlich beleidigt und be-
merkte bitter: «Wohlstandstheologie von
Leuten, die die wahren Probleme der Ar-
men nicht kennen.»
Obwohl noch immer krank, wollte er zu-
rück nach Indien. Es wäre grausam gewe-
sen, ihn nicht gehen zu lassen. Einen Monat
später starb er.
Sein grosser Wunsch vor seinem Sterben
war, dass die Armen den Familienrosen-
kränz beten, um so, tiefer ins Christusge-
schehen verwurzelt, fähig zu sein, eine men-
schenwürdigere Zukunft zu bauen. In sei-
nem Abschiedsbrief an seine Geschwister
schrieb er: «Ich bin überzeugt, dass der Auf-
enthalt im Spital für mich eine Gnade ist,
für die ich Gott jeden Tag danke. Ich weiss,
dass mein Tumor wieder am Wachsen ist.
Wie lange es geht, weiss ich noch nicht: ich
bin bereit. Esst dann nur die .heissen Weggli'
und seid nicht traurig. Gott war gut zu mir.
Ich glaube, ich werde bald vor dem Richter-
stuhl Gottes erscheinen.» «Seid nicht trau-
rig, wenn ich heimgehe.»
Bei seiner Beerdigung waren alle seine Mit-
missionare zugegen, vor allem aber viele
Arme. Alle waren erstaunt, wie er noch la-
chend — er hat einen grossen Teil seines
Lebens mit Lachen zugebracht — so selbst-
verständlich, nach einem Leben, wo er nir-
gends je recht zu Hause war, sagte: «Jetzt
gehe ich heim.»

140



P. Zemp war ein schweizerischer Priester,
wie es in seiner Art wohl wenige gibt: Seit
der Kindheit nirgends recht zu Hause, dafür
aber um so mehr ganz in Gott verwurzelt,
der schon immer seine einzige Heimat war.

Eduard Birrcr

Kurse und Tagungen

Christlich-jüdisches Symposion

r/icma: Wege in die Zukunft.
Ferausfa/ter: Theologische Fakultät Luzern.
rugimgiort: Priesterseminar St. Beat, Luzern.
Termin: 10.—12. März 1975.

Programm:
70. März
1. Einführung: Thesen und Fragen aus dem
ersten Luzerner Symposion: «Judentum und
Kirche: Volk Gottes» (Clemens Thoma);
Jüdische Stellungnahme (Benjamin Uffenhei-
mer).
2. Gottesherrschaft und menschliche Insti-
tution. Die Bedeutung menschlicher Initia-

Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. August Berz, Regens, Salesianum, 1700
Freiburg
Eduard Birrer SJ, Pfarramt, 4108 Witterswil

Dr. Adelhelm Bünter OFMCap, Kapuziner-
kloster, 6370 Stans

Josef Grüter, Pfarrer, Gossetstrasse 8,
3084 Wabern

Dr. Max Hofer, Bischofssekretär, Baselstras-
se 58, 4500 Solothurn

Dr. Josef Imbach OFMConv, Dozent für
Fundamentaltheologie, Via del Serafico 1,
1-00142 Rom

Dr. Erwin Jossen, Pfarrer, Kippel-Ferden
Markus Kaiser, lie. phil. et theol., Hirschen-
graben 86, 8001 Zürich
Gustav Kalt, Professor, Himmelrichstrasse 1,
6003 Luzern

Eugène Maillat, Bischof, Direktor Missio,
Reichengasse 34, 1700 Freiburg
Andreas Marzohl, Präsident der KAKIT,
Franziskanerplatz 14, 6003 Luzern

Franz Neuwirth, lie. iur., Avenue de Beaure-
gard 4, 1700 Freiburg
Alois Odermatt CSSR, Sekretariat VOS,
Postfach 20, 1702 Freiburg
Dr. Sandro Vitalini, Professor, Salesianum,
1700 Freiburg

tive im Licht von 1 Sam 8 und 12 (Rudolf
Schmid).
3. Die Dynamik Volk-Gottes. Reich Gottes
in biblischer Zeit. Was lernte das Judentum
daraus? (Benjamin Uffenheimer).

77. März
1. Die gegenwärtige und kommende Herr-
schaft Gottes als fundamentales Anliegen
des Volkes Gottes zur Zeit Jesu: ausserneu-
testamentlicher Befund (Clemens Thoma);
neutestamentlicher Befund (Eugen Ruck-
stuhl).
2. Die Christologie als Gefahr und Chance
für die Frage nach der Zukunft (Dietrich
Wiederkehr).
3. Der Kampf des rabbinischen Judentums
gegen messianischen Fanatismus und für
religiös-menschliche Vernünftigkeit (Peter
Schäfer).

72. März
1. Das Werk des Moses Maimonides und die
damalige und spätere jüdische Gegenwarts-
sieht und Zukunftshoffnung (Johann Maier).
2. Messianismus und Utopie bei Rav A. J.
Kook, dem bedeutendsten Vertreter moder-
ner jüdischer Mystik (Rivka Schatz-Uffen-
heimer).
3. Die Zuversicht des christlichen Glaubens
unter dem Eindruck jüdischer Hoffnungen
(Gerhard Sauter).
Weitere Auskünfte :md Amne/duug: Theo-
logische Fakultät, Hirschengraben 10, 6003
Luzern.

Gruppendynamische Seminarien 1975

Au/bauveraruta/timg vom 74.—24. ApriZ
7975

Das Seminar ist ausschliesslich für Teilneh-
mer reserviert, die schon über Trainingser-
fahrung verfügen und wird interdisziplinär
durchgeführt: Leiter: Dr. R. Guggenbühl,
Thalwil, Dr. S. Kräuchi, Basel, u. a. Arbeit
in kleinen Erfahrungsgruppen und im Ple-
num.

Grundkurs vom 5.—70. Mai 7975
Das Gruppendynamische Seminar bietet Ge-
legenheit, ohne spezielle Vorkenntnisse die
Grundlagen und die Voraussetzungen des
Zusammenwirkens in Gruppen kennenzuler-
nen und damit auch die Fähigkeit zur Zu-
sammenarbeit zu verbessern. Es steht Da-
men und Herren aus allen Berufen offen.
Leiter: Dr. R. Guggenbühl, Thalwil, Dr. S.
Kräuchi, Basel, u. a. Arbeit in kleinen Er-
fahrungsgruppen und im Plenum.
Genauere Unterlagen und Anmeldung für
beide Kurse: Boldern, 8708 Männedorf, Tel.
01 -922 11 71.

Kirchenmusikschule des Aargauischen
Verbandes für katholische Kirchenmusik

Im Frühling 1975 beginnt wieder ein zwei-
jähriger Kurs zur Erlangung des Aargaui-
sehen Diploms für Chorleiter und Organi-
sten.
Der Kurs umfasst folgende Gebiete: Litur-
gisches und solistisches Orgelspiel, allgemei-
ne Musiklehre, Harmonielehre, Chorleitung,
Stimmbildung, Liturgie, gregor. Choral,
Kantorengesang, Orgelbau.
Der Theorieunterricht findet in der Regel an
Samstagnachmittagen im Seminar Wettin-
gen statt, der Orgelunterricht erfolgt nach
Vereinbarung.
Anmeldungen nimmt Otto Walti, Hof 1270,
5612 Villmergen, Telefon 057 - 6 47 63, bis
zum 15. März 1975 gerne entgegen.

Schweizerische Kirchenzeitung
Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion

Tdauptredak/or
Dr. Rolf Weibel, Frankenstrasse 9. Brief-
adresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22

M/teedakteire«
Dr. Karl Schuler, Bischofsvikar, Hof 19,
7000 Chur, Telefon 081 - 22 23 12

Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 81 06

Verlag
Raeber AG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22 / 3 / 4

Annoncenannahme

Orell Füssli Werbe AG, Postfach 1122,
6002 Luzern, Telefon 041 - 24 22 77

Abonnemente

Inland:
jährlich Fr. 52.—, halbjährlich Fr. 28.—
Ausland:
jährlich Fr. 62.—, halbjährlich Fr. 32.50

Einzelnummer Fr. 1.50.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr
Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Weinhandlung

SCHULER &CIE
Aktiengesellschaft Schwyz und Luzern

Das Vertrauenshaus für Messweine und gute Tisch- und Flaschen-
weine, Tel. Schwyz 043 - 21 20 82 — Luzern 041 - 23 10 77

Haushälterin sucht

Stelle
zu einem Geistlichen im Pfarrhaus
oder Kaplanei.

Offerten unter Chiffre 8759 an Orell
Füssli Werbe AG, 6000 Luzern.

Zu vermieten in Morschach ob Brun-
nen ein

Ferienlager
für ca. 40 Kinder.

Vom 19. Juli bis 15. September.
Telefon 043 - 31 22 76

TURMUHREN
Neuanlagen
in solider und erstklassiger Ausführung

Revisionen
sämtlicher Systeme

Serviceverträge
zu günstigen Bedingungen

UHRENFABRIK THUN-GWATT
Wittwer-Bär & Co., 3645 Gwatt, Tel. 033 / 3612 12

141



Grundkurse
für nebenamtliche
Sakristane

Einführungskurs
für neue nebenamtliche Sakristane

2 Wochen, verteilt auf 2 Jahre, dieses Jahr vom
23. Februar (abends) bis 1. März. Kosten des gan-
zen Kurses Fr. 420.—.

Intensivkurs

für nebenamtliche Sakristane,

die wenigstens 5 Jähre in der Praxis standen.

Beginn 2. März (abends) bis 8. März im Bildungs-
haus Mattli, Morstihach. Kosten Fr. 320.—.

Anmeldung und nähere Auskunft:

Schweizerische Sakristanenschule
9107 Schwegalp, Telefon 071 - 58 15 48

Bei der römisch-katholischen Kirchgemeinde
Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76

(August 1975), nach Möglichkeit früher, die Stelle
eines

Rektors / Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
liehen oder weltlichen Standes, der nebst einem

halben Pensum Religionsunterricht Freude hat,

an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei

zeitgemässen Anstellungsbedingungen eine

dankbare Aufgabe.

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-

techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Auskunft erteilt Kommissionspräsident Dompfar-

rer Paul Carnot, Telefon 081 -22 20 76, oder das

Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

Katholische Kirchgemeinde Dietikon

Wir suchen auf Frühjahr 1975 oder nach Verein-

barung einen hauptamtlichen

Katecheten
für die Erteilung von Religionsunterricht an der

Oberstufe.

Wir bieten Ihnen zeitgemässe Anstellungsbedin-

gungen und eine fortschrittliche Besoldung.

Bewerber mit entsprechender Ausbildung und

pädagogischen Fähigkeiten sind gebeten, ihre

Anmeldung an den Präsidenten der Kirchenpfle-

ge zu richten, der gerne auch telefonisch nähere

Auskunft erteilt.

H. Mundweiler, Buchsackerstrasse 22, 8953 Dieti-

kon, Telefon 01 - 88 95 60.

Wir suchen auf Herbst 1975 oder nach Vereinba-
rung vollamtlich in unser Arbeitsteam

Mitarbeiterin oder Mitarbeiter
Aufgabenbereich:
Nachschulische Jugendbildung, besonders Lei-
ter- und Leiterinnenschulung in Teamarbeit.
Mitarbeit in Planung und Durchführung von Be-

sinnungstagen, Schulendtagen, Liturgiegestal-
tung, Seminarien für Jugendfragen, Weekends
und Lager sowie Mithilfe in der Redaktion «team-
work», Werkheft für kirchliche Jugend- und Bil-
dungsarbeit.

Voraussetzungen:
Selbständiges, kreatives Arbeiten und Interesse
an der nachschulischen Jugendseelsorge wären
ideale Voraussetzungen für diese anspruchsvolle
und vielseitige Tätigkeit.
Grossen Wert legen wir auf gute Teamfähigkeit.
Wir bieten zeitgemässes Gehalt mit Sozialleistun-
gen sowie gutes Arbeitsklima.

Auskunft:
Arbeitsstelle Jugend + Bildungsdienst
(Kongregations-Sekretariat) Auf der Mauer 13,

Oswald Krienbühl, Leiter der Arbeitsstelle
Postfach 159, 8025 Zürich 25, Tel. 01 - 34 86 00).

142



Wir rationalisieren - Sie profitieren

d*<>

.sho^°:.
A I VX\^

» °e.*® '
G©*®*&* A® «e*®* $e

0®
S*>®*

Zwei Beispiele aus
unserem Sortiment:

Besuchen Sie unsere
Verkaufsausstellung

Sie finden neben den 16-mm-Ton- und
den Hellraumprojektoren viele
interessante Spezialgeräte für den
audiovisuellen Unterricht, wie
8-mm-Tonprojektoren, Streifenfilm-
Projektoren mit Kassettenton,
Multiformat-Diaprojektoren usw.

Lassen Sie sich von ver-
sierten Spezialisten beraten.
Verkaufsausstellungen in der Ost- und
Westschweiz sowie in Basel. Wir bitten
um Anmeldung in Zürich - Sie erhalten
umgehend die genauen Unterlagen.

Elmo HP-300
Hellraumprojektor modernster
Konzeption

Elmo-Filmatic 16-A
16-mm-Tonfilmprojektor für die Wieder-
gäbe von Stumm-, Licht- und Magnet-

tonfilmen. Flimmerfreie Zeitlupen-
Projektion.

6WÖ
Erno Photo AG, Restelbergstrasse 49, 8044 Zürich Tel. 01 289432

Informations-Bon

Senden Sie mir als Vorinformation
folgende Unterlagen:
O 16-mm-Tonprojektoren
O Hellraumprojektoren
O 8-mm-Tonprojektoren
O Dia- und Streifenfilmprojektoren
Name:
Adresse:
PLZ/Ort:
Einsenden an Erno Photo AG
Restelbergstrasse 49, 8044 Zürich

r-
oc
UÜ

CO

143



NEUE ORGEL PFARRKIRCHE NEUENDORF/SO

Orgelbau W. Graf, 6210 Sursee
Telefon 045-21 18 51

w. Wiederkehr ag
6033 Buchrain bei Luzern 041-36 64 60

Pfarrkirche Ennetbürgen, Renovationsgerüst an
Schiff und Turm (60 m hoch)

Wir empfehlen sauber und prompt ausgeführte
Gerüstungen (auch in Zusammenarbeit mit
ortsansässigen Unternehmern).

Wir besorgen alle

BÜCHER
RICH. PROVINI
Kath. Buchhandlung
Lukmaniergasse 6 (Postplatz)

Zu kaufen gesucht

Josefsstatue
in Holz 70—100 cm., für Kapelle.

Chiffre 8758 an Orell Füssli Werbe
AG, 6000 Luzern.

Soeben neu erschienen, 3. Auf-
läge, umgearbeitet und bebil-
dert

Einsiedler
Kreuzweg
von Josef Konrad Scheuber

PreisiFr. 2.50 (Bei grösseren Be-
Stellungen Rabatt).

Karl Eberle, Verlag, 8840 Ein-
siedeln.

Opferschalen Kelche Tabernakel usw. Kunstemail
Planen Sie einen Um- oder Neubau Ihrer Kapelle? Wir beraten Sie
gerne und können auf Ihre Wünsche eingehen.

GEBR. JAKOB + ANTON HUBER
KIRCHENGOLDSCHMIEDE
6030 EBIKON LU

Kaspar-Kopp-Strasse 81 041 - 36 44 00

Dachten Sie nicht schon lange an die Anschaf-
fung eines neuen

Messgewandes
Auf Ostern wäre gerade die richtige Zeit dazu.
Wir haben eine sehr schöne Auswahl an Casein
und Tuniken, sowie auch gediegene Einzelstolen
in allen liturgischen Farben am Lager. Ihr Besuch
in Luzern oder Einsiedeln würde uns freuen.

RICKEN
BACH
ARS PRO DEO

EINSIEDELN
Klosterplatz
0 055-53 27 31

LUZERN
bei der Hofkirche
0? 041-22 33 18

Altersnachmittage
mit Leonardo Zauberei
6015 Reussbühl
Telefon 041 - 22 39 95

Ikonen wie «Echt» zu
verkaufen zugunsten
der Lepra-Kranken
Handarbeit von
Leonardo.

Gesucht

Messingleuchter
5 oder 7 Flammige.
Wenn möglich verstellbar.

William Chapatte, Im 'Studacker 30,

8902 Urdorf.

In 2. Auflage:
Johann Baptist Metz
Jürgen Moltmann

Leidensgeschichte
Zwei Meditationen zu Markus 8,31—38
62 Seiten, kart. lam., Fr. 7.—.

In diesem kleinen Meditationsband
zur österlichen Busszeit meditieren
die beiden bekannten Theologen ein
zentrales ntl. Thema, zugleich einen
wichtigen gemeinsamen Blickpunkt
ihrer theologischen Arbeit: das Mes-
siasgeheimnis Jesu als leidender
Menschensohn und die Leidensge-
schichte der Welt.

Herder
144


	

