Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 143 (1975)
Heft: 8

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistimer Basel,
Chur,
Freiburg und Sitten

St. Gallen, Lausanne—Genf—

8/1975

Erscheint wochentlich

20. Februar 143. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Sondersessionen der Diozesansynoden Lugano, Sitten und Freiburg

1. Diézesansynode Lugano

Am 25. und 26. Januar 1975 fand im ge-
wohnten Synodenlokal, dem Grossrats-
saal zu Bellinzona, eine gutbesuchte (75
von 90 Mitgliedern nahmen daran teil)
ausserordentliche Session der Didzesan-
synode von Lugano statt. Wie der Prisi-
dent, Rektor A. Chiappini betonte, ist die
Synode nicht als «Trojanisches Pferd» an-
zusehen, sondern als ein dienendes Instru-
ment, das in Gemeinschaft mit dem Bi-
schof an der Erneuerung der Didzesan-
kirche arbeitet.

Okumenischer Auftrag

Am ersten Tag wurde ohne jede Gegen-
stimme bei bloss zwei Enthaltungen
die Vorlage iiber den Okumenismus ap-
probiert, die es als eine mit dem Christ-
sein gegebene unerldssliche Pflicht er-
klart, sich gemeinsam um die christliche
Einheit zu bemiihen. Deswegen legt das
Dokument den Akzent auf die Umkehr
zu Christus innerhalb der eigenen Kirche
und auf die Erziehung zum gegenseitigen
Verstidndnis und zum 6kumenischen Dia-
log, die schon in der Familie und in der
Schule erfolgen soll. Am Schluss wird
die Schaffung einer diozesanen Kom-
mission gefordert, die mit den im Bistum
wirkenden andern christlichen Kirchen
den Dialog aufnehmen soll. Auch wird
empfohlen, die Kontakte mit dem Juden-
tum und den andern Religionen zu ver-
tiefen.

Ehe und Familie

Am Nachmittag des gleichen Tages priif-
te die Synode eine Vorlage iiber die Fa-
milie; obwohl sie in zweiter Lesung vor-

gelegt wurde, wies sie einen wesentlich
veranderten Inhalt auf. In den verschiede-
nen Interventionen wurde darauf hinge-
wiesen, dass die Vorlage zwar wertvolle
soziologische Uberlegungen enthalte, aber
in entschieden christlicher Sicht abge-
lehnt werden miisse, weshalb sie an die
Kommission zuriickgewiesen wurde.

Kirche heute

Der Sonntag war der zweiten Lesung der
Vorlage iiber die Kirche gewidmet. Die
Kommission hatte sie iiberarbeitet und
dabei den sehr vielen eingereichten Ande-
rungsvorschligen Rechnung zu tragen
versucht. In der Vorlage wird betont, dass
die Kirche konkret in den Realititen der
einzelnen Glaubensgemeinden zutage
tritt und dass unter diesen die Pfarrei und
die Dibzese am wichtigsten sind; das Bi-
stum gibt den andern Gemeinschaften
Festigkeit und Zusammenhalt, insofern
sie auf dem Bischof griinden. In jeder
Christengemeinde miissen sich alle mit-
verantwortlich fiithlen. Der Dialog ist zu
fordern und der Geist der Armut zu stir-
ken, der den Verzicht auf die materiellen
Sicherheiten in sich schliesst und jegliche
Ausbeutung verwehrt. In diesem Zusam-
menhang wurde gefordert, dass die ver-
schiedenen kirchlichen Gemeinschaften
ihre Bilanzen verdffentlichen. Die Vor-
lage wurde bei bloss einer Enthaltung ein-
stimmig angenommen.

Eine Motion von Prof. Dr. G. Curonici,
welche die Kenntnis und die Verwirkli-
chung der Synodenbeschliisse in der Zeit
nach der Synode zum Ziele hat, wurde
dem Priasidium zum Studium iibergeben.
Am Samstagmorgen fand in der Kirche
S. Giovanni ein Okumenischer Gottes-
dienst statt, dem Bischof Msgr. G. Mar-

tinoli und Pfarrer G. Bernoulli vorstan-
den.

Der Bischof, der der ganzen Session bei-
wohnte, gab die Zusicherung, den in der
Abstimmung angenommenen Texten sei-
ne ganze Aufmerksamkeit zu schenken,
bevor er sie approbiere; er dankte den
Synodalen fiir ihren Einsatz nicht nur
wiahrend der Session selbst, sondern auch
bei den Kommissionsarbeiten.

Die Debatten verliefen in einer ruhigen
Atmosphire; bei allen Synodalen trat

Aus dem Inhalt

Sondersessionen der Diozesansynoden

Ein Riickblick auf die Sitzungen vom 25. bis
26. Januar in Lugano, vom 1. bis 2. Februar
in Sitten und vom 15. bis 16. Februar in
Freiburg.

Unterwegs zum wahren Menschsein?
Versohnung mit Gott und unter Menschen
als Uberwindung der Entfremdung.
Bischof Anton Hiinggi auf Pastoralbesuchen
Erste Ergebnisse der seit 1973 versuchsweise
durchgefiihrten Besuche der Pfarreien des
Bistums Basel.

Religionskritik und Theologie
Theologische Neuerscheinungen zu neuen
Fragestellungen der Religionskritik.

Gottesdienste mit Pantomime, Spiel und
Tanz

Berichte

Priesterliches Leben heute

Gemeinsam die Predigt erarbeiten

Hinweise

Zur Kollekte des letzten Weltmissions-
Sonntages

Viersprachige liturgische Bldtter fiir die
Sonntage der Sommer-Saison 1975

Amtlicher Teil

129



stets der Wille zutage, die Auffassungen

einander anzunihern, so dass die verab-

schiedeten Vorlagen die einmiitige Zu-
stimmung der Versammlung fanden.

Sandro Vitalini

Ubersetzt von August Berz

II. Di6zesansynode Sitten

Am 1. und 2. Februar 1975 war in Sitten
die Diozesansynode zu einer Sonderses-
sion versammelt. Zur Diskussion standen
die Vorlagen 2 und 5, «Gebet und Sakra-
mente im Leben der Gemeinschaft» und
«Okumenischer Auftrag in unseren Ver-
hiltnissen». Beide Vorlagen wurden end-
giiltig verabschiedet. Zudem hoffte man,
die Vorlage 10, «Mission, Entwicklung
und Frieden», in zweiter Lesung wenig-
stens in Angriff nehmen zu konnen, die
Zeit reichte aber nicht mehr aus. Damit
hitte die Synode in Sitten bereits vier
Dokumente verabschiedet.

Gebet und Sakramente

Die Kommission 2 legte der Plenarver-
sammlung ein gut ausgearbeitetes Doku-
ment vor. Trotzdem gingen in den Vor-
mittagsstunden des ersten Tages die Ver-
handlungen nur zdh voran. Und man
glaubte sich beinahe wieder in der
Grundsatzdiskussion, die ja jeweils in
der ersten Lesung erfolgen soll. Bei dem
ziemlich lange andauernden Seilziehen
ging es vor allem um die Bedeutung von
Opfer und Mahl in der Bucharistie. Erst
als die Kommissionsmitglieder wiederholt
betonten, 'dass die Vorlage in erster Liniie
pastorelle Hinweise zu geben beabsich-
tige und nicht ein vollstindiger Traktat
tiber die Sakramententheologie sein wolle,
liessen sich einige erhitzte Gemiiter lang-
sam beruhigen. Bei dieser Gelegenheit
musste der Synodeprisident Henri Bérard
zweimal an die Geschiftsordnung erin-
nern, dass namlich Antrige schriftlich
eingereicht werden miissen und dass fiir
die 2. Lesung erginzend zur Vorlage nur
iiber diese ndher diskutiert und abge-
stimmt wird. Damit ging die Arbeit auch
fruchtbarer voran.

Beim Thema Busse und Bussfeier war
man sich nicht ganz einig, ob man durch
die Texte kldre oder noch grossere Ver-
wirrung schaffe. Eine erwartete Diskus-
sion im grosseren Stil {iber den neuen
Bussordo blieb aber aus. Jedermann wuss-
te offenbar um die neuen Weisungen der
Schweizer Bischofe. Es wurde betont,
dass eine einheitliche Beichtpraxis in der
Ditzese anzustreben sei. Eine umfassen-
de Information aller Glaubigen sei not-
wendig, um die im Augenblick herrschen-
de Verwirrung zu beheben. Beim Thema
«Krankensalbung» fand man fiir wich-
tig, ‘dass auch die Arzte und das Pflege-
personal iiber die neuen Moglichkeiten
der Spendung der Krankensalbung griind-
lich unterwiesen werden sollten.

130

Generalvikar Josef Bayard sprach sich in
einem Votum um die Sakramente ‘dahin
aus, dass das sakramentale Geschehen
nicht «zerredet»> werden diirfe (fiir die
Welschen fand man nicht sofort die
Ubersetzung hiezu). Es ist heute die Ge-
fahr, dass im Gottesdienst viel, ja zuviel
geredet wird. Moderator Stefan Schnyder
sprach geradezu von einer Inflation des
Wortes in der Liturgie. Dem konne man
entgegenwirken, indem man Momente
der Stille einschalte und die sakramenta-
len Zeichen voll zur Geltung kommen las-
se. Die verabschiedete Vorlage 2 enthilt
uiber die Taufe, Firmung, Bucharistie und
Beichte sehr viele wertvolle, pastorale
Impulse, die es in der Praxis auszuwerten
gilt.

Beim Kapitel «Volksfrommigkeit» lag es
in der Luft, dass man moglicherweise San
Damiano und Ecdne anpeilen wiirde. Die
diozesane Entscheidung in der Vorlage 2
sagt zwar gezielt (wohl auch wegen San
Damiano, das von der Kirche e¢her abge-
lehnt wird und wohin eine stets wach-
sende Glaubigenschar pilgert), dass bei
unwesentlichen und zweifelhaften Ausse-
rungen der Religion (zum Beispiel ge-
wisse Erscheinungen und Privatoffenba-
rungen) sich jeder dem Urteil der kiirch-
lichen Autoritdt unterstellen miisse. Erst
nach Verabschiedung der Vorlage 2
zwang ein Unterwalliser Synodale in et-
was kecker Form den Bischof zu einer
Stellungnahme zu 'den Vorgidngen in
Ecbne. Der Bischof betonte, er mochte
nicht polemisieren. Er habe klar Stellung
bezogen. Es gehe nicht nur um den Got-
tesdienst, sondern um idie Ablehnung der
kirchlichen Erneuerung im Zusammen-
hang mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Bischof Adam schloss unter gros-
sem Beifall: «Wenn man Rom nicht ge-
horcht, gehorcht man erst recht nicht dem
Bischof. Ich habe keine Polizisten».

Am Vorabend von Marid Lichtmess ver-
sammelten sich die Synodalen in der aus
dem 12./13. Jahrhundert stammenden
ehemaligen Kathedrale von Valeria, in
jener Kirche, in der romanische und go-
tische Stilformen gliicklich vermischt
sind. In dieser Kirche, die kein elektri-
sches Licht kennt, wurde bei Kerzenlicht
gebetet und gesungen (Texte von Silja
Walter), was der schlichten Zeremonie
einen besonderen eindriicklichen Cha-
rakter verlieh. Die Kldnge der, wie man
sagt, wohl altesten spielbaren Orgel der
Welt aus dem 15. Jahrhundert erhShten
die Eindriicklichkeit der Feier.

Okumenischer Auftrag

Um in einem wahrhaft Skumenischen
Geist zu wirken, ist nach dem Sinn der
Synode in Sitten grundlegend eine dop-
pelte Haltung erforderlich; einerseits
Treue: dass die Unterschiede der Konfes-
sionen nicht einfach zu iiberspielen und

in der Praxis zu leugnen seien und dass
beispielsweise die Mischehe nicht als
Normal- und Idealfall hinzustellen sei,
anderseits Offnung: gegenseitige Vorur-
teile seien abzubauen, das Gemeinsame
zu betonen und der innerkirchliche Dia-
log zu fordern. Dass es den Walliser Dele-
gierten mit der genannten Offnung Ernst
ist, zeigten vor allem die getroffenen Ent-
scheidungen hinsichtlich der Frage «Die
Mischehe als christliche Erziehungsge-
meinschaft».
Die Diozesansynode hat sich am Schluss
ihrer Beratungen am Sonntag in einer ein-
stimmig angenommenen Resolution mit
allen schweizerischen und ausldndischen
Arbeitnehmern, die in der letzten Zeit
ihren Arbeitsplatz verloren haben (jiing-
ster Fall: Bally-Schuhe in Sitten und
Brig), solidarisch erklirt. Sie bittet Unter-
nehmer, Gewerkschaften, Gewerbever-
binde und Regierung eindringlich, sich
der Probleme dieser Arbeiter anzuneh-
men. Die Synode lehnt eine Haltung, wo-
nach diese Arbeiter einzig als «Produk-
tionsfaktor» betrachtet werden, eindeu-
tig ab.
An beiden Tagen waren Bischofsvikar
Dr. Ivo Fiirer, Prisident der Schweizeri-
schen Koordinationskommission, und P.
Nestor Werlen aus Ferden, Leiter der
schweizerischen Pressestelle der Synode
72, Giste ider Diozesansynode. Dr. Ivo
Fiirer fiihrte in seiner Ansprache aus,
dass die Synode 72 erstmals eine breitere
Zusammenarbeit innerhalb der Schwei-
zer Kirche eroffnet habe. Diese Zusam-
menarbeit sei wegen der Vielfalt der
Sprachen und Kulturen nicht leicht, wer-
de aber fiir die Zukunft ihre Friichte tra-
gen. Trotz dieser Zusammenarbeit habe
jede Synode ihr eigenes Kolorit gefun-
den. Bei ihm sei an der Sittener Synode
das selbstverstindliche Bewusstsein, zur
Dibzese zu gehoren, aufgefallen. Er
schloss seine sympathischen Ausfiithrun-
gen: «Wenn manches Bruchstiick sein
wird, so wird der Geist Gottes das Seine
dazu beitragen».

Erwin Jossen

I11. Diozesansynode Freiburg

Die Sitzung vom 15. bis 16. Februar 1975
in Freiburg war in dreifacher Hinsicht
ausserordentlich:

1. Zeitlich, weil zwischen zwei ordentli-
chen Sessionen vom vergangenen Novem-
ber und dem kommenden Mai, besonders
aber zwischen den Sessionen in der Hoch-
konjunktur der Jahre 1972/73/74 und der
Wirtschaftsbaisse 1975. Das hat sich auch
im Klima dieser Session deutlich bemerk-
bar gemacht.

2. In personeller Beziehung durch drei
Absenzen: Bischof Mamie war durch
Krankheit génzlich, Weihbischof Bullet
wegen Diakonatswetihen teilweise, Mode-



rator Prof. Peter Jaggi wegen Krankheit
ganzlich verhindert. Dafiir gaben drei
Prisenzen der Versammlung ein beson-
deres Relief: Dr. Ivo Fiirer, Prasident der
Schweizerischen Koordinationskommis-
sion, Dr. Anton Cadotsch, Prasident der
Synode des Bistums Basel, Staatsrat Remi
Brodard, Vorsteher des Freiburgischen
Departements der Gemeinden und Pfar-
reien, gesellten sich zu unseren stiandigen
Gisten aus den andern christlichen Kir-
chen und Religionsgemeinschaften.

3. Ausserordentlich war die Session auch
wegen ider Leidenschaftlichkeit, mit der
die drei Vorlagen, deren erste Lesung
beendet werden sollte, diskutiert wurden.
Vorlage 7 betreffend die Einstellung der
Christen zur Welt der Arbeit und Wirt-
schaft. Vorlage 8 betreffend die Soziale
Arbeit der Kirche als Institution, Vorlage
9 betreffend \das Verhidltnis Kirche und
Staat.

Kirche und Staat

Da einerseits eine breite Diskussion zu er-
warten war, anderseits die erste Lesung
der drei Vorlagen an dieser einzigen
Session beendet werden musste, soll die
Synode 72 wirklich im Jahre 1975 abge-
schlossen werden, suchte man einen Aus-
weg, der scheinbar paradox, in Wirklich-
keit genial war. Man unifizierte, indem
man fiir alle drei Vorlagen nur eine Ge-
neraldebatte vorsah, anderseits diversifi-
zierte man, indem man tiiber das in den
vier Didzesankantonen verschiedene Ver-
héltnis zwischen Kirche und Staat die
Synodalen zuerst nach ijhrer Kantons-
angehorigkeit getrennt diskutieren liess,
dann erst gemeinsam als Didzesanange-
horige iiber diese wichtige Frage ausspre-
chen liess.

Soziale Aufgaben

Die schwersten Attacken erfuhr die Vor-
lage 8 iiber die soziale Tatigkeit der Kir-
che. Es wurde aus Gastarbeiterkreisen der
Diozesansynode der Vorwurf gemacht,
die Beschwerden wiirden von einer Kom-
mission zu einer andern geschoben, aber
es geschehe nichts. Die Synode solle die
Bischofskonferenz ersuchen, nicht durch
allgemeine Erkldrungen, sondern durch
Stellungnahmen zu konkreten Ereignis-
sen wie Fabrikschliessungen und Arbei-
terentlassungen Zeugnis abzulegen fiir die
Botschaft des Evangeliums.

Solche Tone waren auch an der 6. Voll-
versammlung der Gemeinsamen Synode
der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland zu horen. Die Verfasser der
deutschen Vorlage «Kirche und Arbeiter-
schaft» klagten die Kirche dhnlich an.
Die Mehrheit der Synodalen fand eine
Gewissenserforschung am Platze, prote-
stierte aber gegen die Tendenz, die An-

Zum Fastenopfer 1975

«Die Fastenzeit ist eine geeignete Zeit fiir
die Ubung der Selbstverleugnung, weil
sic die Christen daran erinnert, wer sie
sind. Sie ruft sie zur Wachsamkeit auf
gegen die Selbstzufriedenheit eines behag-
lichen Lebens und gegen die Versuchung,
im Uberfluss zu leben. In diesem Heiligen
Jahr, das der Versohnung geweiht ist, ist
jeder einzelne aufgerufen zu dem, was
Versohnung besagt: innerhalb der
Menschheitsfamilie zu geben und zu tei-
len.» Diese Worte aus der Papstbotschaft
fiir die diesjahrige Fastenzeit lassen sich
in einer Predigt verwenden oder bei der
Verkiindigung als Vorspann zu einem
empfehlenden Wort, die Vorbereitung
auf Ostern als Einiibung in die christli-
che Grundhaltung des Teilens zu niitzen.
Sehr viel mehr als die nackten Zahlen
kann aus dem Verteilbericht nicht ent-
nommen werden. Diese geniigen immer-
hin, um zu zeigen, wie die Sammelgelder
verteilt wurden. Eine Darlegung der
Griinde, warum die Expertenkommissio-
nen ihre Empfehlungen ausgesprochen
beziehungsweise verweigert haben, wiirde
Binde fiillen. Kopfzerbrechen scheinen
gelegentlich Zuteilungen aus dem Inland-
Drittel zu verursachen. Hier ware es tun-
lich, bei der Zentralstelle anzufragen, be-
vor man zum Beispiel zu tuscheln be-
ginnt, das Fastenopfer habe den Druck
des umstrittenen Jungwichterhandbiich-
leins «Kmiff» finanziert. Es kann hier ganz
klar festgehalten werden: die an den
Schweizerischen Jungwachtbund ausbe-
zahlten 15000.— Fr. sind weder fiir
«Kniiff» gegeben noch verwendet wor-
den. Hingegen ist in diesem Zusammen-
hang eine grundsitzliche Uberlegung fil-
lig. Wie effizient und intelligent eine vom

Fastopfer unterstiitzte Institution arbeitet,
kann ihm weder als Vorwurf noch als
Lorbeeren zugerechnet werden. Sonst
miisste es auch bei der personellen Bestel-
lung «miitmischen» konnen. Dies wiirde
aber auf eine iible Bevormundung hinaus-
laufen, gegen die wir uns alle wehren wiir-
den, am meisten aber die entsprechenden
Gremien des Fastenopfers selbst.
Am ersten Fastensonntag hielt Prof. Jan
Milic Lochman, Basel, am Radio eine
Predigt zum Thema «befreien und ver-
s6hnen», die besondere Beachtung ver-
dient. Sie kann bezogen werden bei: Ra-
dio Studio Ziirich, Redaktion Religion,
Postfiach, 8042 Ziirich.
Noch ein paar Stichworte zu den Mate-
rialien: Trotz erhShter Auflage sind die
katechetischen Unterlagen vergriffen; le-
diglich jene fiir die Oberstufe sind noch
in kleinen Mengen vorhanden. Hingegen
besteht noch ein grosser Vorrat vom
Bildblatt fiir die Kleinkinder. Vielleicht
wiren noch einige Kindergidrtnerinnen
froh, auf diese Moglichkeit hingewiesen
zu werden; weil es dieses Mal vom refor-
mierten Partner gestaltet wurde, eignet
es sich auch fiir konfessionell gemischte
Kindergidrten. — Bald kommt auch die
sogenannte «Bilder-Sprache» zum Ver-
sand zusammen mit einem Heft, das An-
stosse zur Bildmeditation enthilt. Diese
sind in Zusammenarbeit mit Pfr. Othmar
Eckert verfasst von Pfr. Eric Miinch. —
Die stark gefragten Wettbewerbsblatter
sollten im Religionsunterricht eher frith-
zeitig eingesetzt werden, das heisst, bevor
die Blitter der Agenda, auf die sich die
Fragen beziehen, bereits abgerissen sind.
Gustav Kalt

klage gegen die Kirche von gestern durch
die Kirche von heute zu iibersteigern.

Die Vertreter der Vorlage 8, Allemann
und Baudére, erklarten, unter welchen
Schwierigkeiten die Mitglieder zu diesem
Text gekommen seien, sie wiren bereit,
Anregungen fiir eine Umarbeitung im
Hinblick auf die zweite Lesung entgegen-
zunehmen. Der deutschfreiburger Gross-
rat Beat Ming sah sich veranlasst, in der
franzosischen Versammlung deutsch zu
reden, damit er sagen konne, was er wirk-
lich von diesem Versuch, die Vorlage 8
unter den Tisch zu wischen, halte. Es sind
so wichtige Postulate darin, 'dass es unver-
antwortlich wire, diesen Text nicht in
erster Lesung zu beenden. Die Synodalen,
die als Delegierte der Synode nach Bern
an die Gesamtsynode entsandt werden,
wiinschen Richtlinien fiir ihr Verhalten.
Moderator Bischofsvikar Meyer hat durch

seine geschickte Verhandlungsleitung das
Kunststiick fertiggebracht, dass die Vor-
lage 8 gerettet wurde, indem die Kom-
mission 8 ‘den eigenen «weissen» Abin-
derungsvorschlag zum (interdiozesanen
Entwurf 8 hinsichtlich der Fremdarbeiter
und Fliichtlinge fallen 14sst und sich vom
«griinen» Zettel einer Gruppe orientie-
ren ldsst. Damit haben die Delegierten der
Synode in Bern eine Grundlage fiir 'die
Diskussion auf hochster Ebene.

Fiinf Minuten vor Sessionsschluss fand
die Schlussabstimmung iiber die Vorlagen
7, 8, 9 statt. Mit iiberwiegendem Mehr,
ohne Gegenstimme, mit einigen wenigen
Enthaltungen, waren die Vorlagen in er-
ster Lesung angenommen.

Weihbischof Bullet, der erst gegen 15 Uhr
erscheinen konnte, griff in die Debatte
ein, als verlangt wurde, die Didzesansyn-
ode solle an die Schweizerische Bischofs-

131



konferenz gelangen, um beim Bund ge-
gen gewisse fremdenpolizeiliche Be-
schrinkungen gegeniiber den Gastarbei-
tern zu protestieren; nach seiner Meinung
sind die Bischofe Mitglieder der Syn-
oden. Am Schlusse dankte Weihbischof
Bullet im Namen des verhinderten Bi-
schofs Mamie allen, die zum Gelingen
dieser dusserst lebendigen Session beige-
tragen haben: Présidium, Sekretariat, Mo-

derator Meyer, den Kommissionsmitglie-
dern und allen Synodalen.

An Stelle des erkrankten Prof. Peter
Jaggi wurde P. Mesot zum Moderator
gewihlt.

Prisident Jean de Givry erklirte sich auch
von der geleisteten Arbeit hochbefriedigt.
Mit Erleichterung geht es jetzt an die Vor-
bereitung der ordentlichen Maisession
1975. Franz Neuwirth

Unterwegs zum wahren Menschsein ?

Auf ihre Theorien eingeschworene Fanatiker
der verschiedenen politischen Richtungen
sind der Auffassung, nur durch Gewalt und
Terror lasse sich eine neue, gewaltfreie Ge-
sellschaft aufbauen. Es gehort zur Grausam-
keit der revolutioniren Utopie, dass die Be-
griinder einer Revolution meist ihrerseits
wieder das Opfer von Gewalt werden. Denn
der Mechanismus von Gewalt und Gegen-
gewalt lisst sich nicht von innen her zum
Stillstand bringen. Der Mensch erreicht sein
wahres Menschsein nicht aus eigener Kraft.

M. K.

Die marxistische These

Nach Karl Marx ist die Entstellung des
Menschseins allein in wirtschaftlichen
Faktoren zu suchen. Die Quelle aller
Fehlentwicklungen liegt ausserhalb des
Menschen, in einem OSkonomischen Sy-
stem, das «das Privateigentum kennt. Die
kapitalistische Eigentumsordnung schafft
den Gegensatz von Privilegierten und Un-
terdriickten, Freien und Unfreien. Wird
dieses System gedndert, so erfolgt die
«Riickkehr des Menschen» in sein ur-
spriingliches, volles Menschsein von
selbst. Der Ort solchen Menschseins aber
kann nur die klassenlose, kommunistische
Gesellschaft sein. Der vollkommene
Mensch ist gleichzeitig, im Sinn eines
ehernen Naturgesetzes, der vollkommen
vergesellschaftete Mensch. Anders aus-
gedriickt: Vollkommene Befreiung durch
vollkommene Vergesellschaftung. So lau-
tet das marxistische Dogma.

Auch der Christ wird der marxistischen
Kritik am kapitalistischen System in
einem Punkt zustimmen: Der klassische
Kapitalismus, in seinen verschiedenen
Erscheinungsformen, hat den arbeitenden
Menschen weithin um dessen Wiirde be-
trogen, ihn schamlos ausgebeutet und ihn
in diesem Sinn sich selber entfremdet.
Doch diese Art von «Selbstentfremdung»
ist nur ein Teil der menschlichen Wirk-
lichkeit. Hier setzt die christliche Kritik
am marxistischen System ein. Der Mensch
ist immer mehr als das Produkt wirt-
schaftlicher Verhiltnisse, so sehr diese
auch das Menschsein mitbestimmen. Die
Wurzel der Selbstentfremdung liegt dar-
um nicht im sachlichen, sondern im per-

132

sonalen Bereich. Die Person organisiert
die Wirtschaft und nicht umgekehrt. Der
ganze Prozess der Selbstentfremdung
wird deshalb nur da sichtbar, wo der
Mensch in allen seinen Beziehungen ernst
genommen wird.

Die christliche These

Nach der Lehre der Offenbarung entfrem-
det sich der Mensch in dem Mass sich
selber, als er sich auch Gott entfremdet.
Die Propheten entwerfen iiber diesen Vor-
gang zwar keine Theorie, aber sie schil-
dern ihn in plastischen Bildern. Des Rau-
mes halber kOnnen hier nur einige von
ihnen namhaft gemacht werden. Den ent-
sprechenden Kommentar muss sich der
Leser zurechtlegen.

«Das Rind kennt seinen Besitzer und der
Esel die Krippe seines Herrn. Israel er-
kennt nicht, mein Volk hat keine Ein-
sicht» (Jes 1,3).

«Der Hochmut ihrer Gesichter zeugt ge-
gen sie. Sie reden von ihren Siinden so
unverhohlen wie Sodom. Wehe ihnen, sie
bereiten selbst ihr Verderben» (Jes 3,9).
«Den Weg des Friedens kennen sie nicht.
Auf ihren Bahnen gibt es kein Recht . . .
Deshalb ist fern von uns das Recht, und
die Gerechtigkeit erreicht uns nicht. Wir
hoffen auf Licht, und siehe, es bleibt fin-
ster; auf Helle, doch wir gehen im Dun-
keln. Wir tappen wie Blinde an der Wand,
und zégern wie solche, die keine Augen
haben» (Jes 59,8—9).

«Die Propheten weissagen im Namen der
Liige, und die Priester lehren auf eigene
Faust. Und meinem Volk gefillt es 'so.
Aber was werdet ihr tun, wenn das Ende
davon kommt?» (Jer 6,31).

«Man bringt fremden Gottern Trankop-
fer dar, um mich zu krinken. Krinken
sie aber mich dabei — spricht Jahwe —
und nicht vielmehr sich selbst zu ihrer
eigenen Schande?» (Jer 8,18).

«Kdme einer, der dem Wind nachliefe
und redete Lug und Trug: ,Ich will dir
predigen von Wein und berauschendem
Getrank’, das wire der rechte Prediger
fiir dieses Volk» (Micha 2,11).

Aus dem Neuen Testament seien zu die-
sem Thema nur zwei Lehrstiicke erwéhnt:
Kapitel 15 aus Lukas mit seinen drei Ent-
fremdungsgleichnissen und das nicht min-
der erschiitternde erste Kapitel des Ro-
merbriefes. Von der Geschichte des para-
diesischen Siindenfalls bis zur Darstel-
lung Babylons in der Apokalypse wird
dieser Prozess der Entfremdung in allen
seinen Beziigen 'dargestellt: gegentiiber
Gott, gegeniiber dem Mitmenschen, ge-
geniiber sich selber.

Riickkehr zum Menschsein durch
Versohnung

Versohnung mit Gott

«Bure Frevel sind zur Scheidewand ge-
worden zwischen euch und eurem Gott»
(Jes 59,2 a). Das ist die Deutung iiber das
Wesen von Siinde und Schuld im Alten
Testament. Wir betonen heute das tren-
nende Element der Siinde im zwischen-
menschlichen Bereich, in der Beziehung
von Mensch zu Mensch, im Verhiltnis
von Klassen, Rassen oder Vdlkern. Auch
die Bibel kennt 'diesen Tatbestand sehr
wohl, was allein schon die Biicher der
Propheten beweisen. Doch sie si¢ht noch
mehr: Die Wurzel der zwischenmensch-
lichen Entfremdung liegt in der Trennung
des Menschen von Gott. Wo die «Scheide-
wand» zwischen Mensch und Gott errich-
tet wird, gehen der Einzelne wie die Ge-
sellschaft in letzter Folgerichtigkeit zu-
grunde. Das einzusehen ist nur dem mog-
lich, der glaubt. Das Vordergriindige, fiir
jeden in die Augen Springende des
menschlichen Dramas liegt im sozialen
Bereich. Das Hintergriindige und oft noch
Verborgene entdecken wir erst im Raum
des Religiosen, wo man Gott nicht mehr
zum Nennwert nimmt, thn leugnet oder
hasst.

Dieser Zustand der Trennung kann nicht
vom Menschen her behoben werden.
Gott bleibt es vorbehalten, die Trennung
aufzuheben. «Wir wurden, obwohl wir
Feinde waren, durch den Tod seines Soh-
nes mit Gott verséhnt» (RS 5,10), stellt
Paulus fest. Unabhéngig von unserer Be-
refitschaft hat Gott in Christus den ersten
Schritt auf uns zu getan.

Versohnung aber als subjektiver Eintritt
in den heilen Zustand, als «Riickkehr des
Menschen» zum Menschen wird uns in
der Kirche angeboten. In ihr hort der
Mensch die befreiende Botschaft von der
Erlosung. Threm Wort hat er sich in glau-
bender Umkehr zu 6ffnen, um zum wirk-
lich «neuen Menschen» umgeschaffen zu
werden. Zitieren wir dazu nochmals Pau-
lus: «An Christi Statt lassen wir den Auf-
ruf ergehen als seine Gesandten. Und es
ist, wie wenn Gott durch uns aufriefe. Wir
bitten an Christi Statt: ,Verschnt euch
mit Gott!’»> (2 Kor 5,19—20). Versoh-
nung also nicht in irgendeinem «kirchen-



freien» Raum, sondern als innerkirchli-
cher Vorgang 1.

Verséhnung unter Menschen

«Verséhnung» um des gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen oder politischen Vorteils
willen, als Mittel kalter Berechnung, als
Prestigeakt, als Notlosung zum Uberle-
ben, bleibt immer briichig, weil ober-
flachlich. Wahre Versohnung, die in die
Tiefe greift, hat immer eine religidse Di-
mension. Wer Versohnung als Geschenk
der freien Liebe Gottes erfahren hat, der
wird eigentlich erst fihig, dem Mitmen-
schen von Herzen zu verzeihen. Das
Wort vom «Bruder» und von der «Briider-
lichkeit» hat da seinen vollen Sinn, wo
Menschen Gott als ihren Vater und Chri-
stus als den Erstgeborenen der Briider
anerkennen. Es beruht keineswegs auf
Zufall, dass die Anrede des anderen als
«Bruder» nicht aus dem Vokabular der
Sozialrevolutiondre, sondern aus jenem
der Bibel stammt. Mensch und Gesell-
schaft konnen da auf neue Weise mensch-
lich werden, wo Gott und sein Wort ernst
genommen werden. Geschieht erst einmal
das, werden die Krifte der Menschen frei,
an die Losung der dringenden Fragen
_unserer Welt heranzutreten.

Christus — die versohnende Mitte

Wie Gott und Mensch im Vorgang der
Versohnung aufeinander eingehen, zeigt
Paulus im Kolosserbrief: «Es gefiel Gott,
in ihm (Christus) die ganze Fiille wohnen
zu lassen und durch ihn alles mit sich zu
verschnen, was auf Erden und im Him-
mel ist, da er durch sein Blut am Kreuz
den Frieden begriindete» (Kol 1,19—20).
Hervorgehoben wird die freie Initiative
Gottes einerseits, die freie Antwort des
Menschen -andererseiits. Diese Antwort
heisst nichts anderes als Ausleiden der
Schuld in Liebe. So kommt der Friede
in der Vertikalen wie Horizontalen zu-
stande.

Wir stossen so nochmals auf Entschei-
dendes. Schuld und Siinde werden nicht
allein durch Protest aus der Welt ge-
schafft, sondern dadurch, dass wir selbst
unseren Anteil am Mensch- und Siinder-
sein iibernehmen. Wo immer wir ernst-
haft auf das Menschsein eingehen, er-
wichst uns daraus neben der Freude auch
Leid. Ohne das Leiden an uns und ande-
ren anzunehmen, und sei es auch erst im
Leiden auf den Tod hin, gibt es keinen
Weg zum Frieden. Ist es darum ein Zu-
fall, dass die Kirche das 'durchbohrte
Herz ihres gekreuzigten Herrn als Sym-
bol aller Versdhnung verehrt? Im Jahr
der Verschnung wire es neu unseres
Uberlegens wert. Markus Kaiser

1 Gebetsmeinung fiir den Monat Februar
1975: «Dass der Geist der wahren Ver-
sohnung mit Gott und den Mitmenschen
in seiner ganzen Kraft wirksam werde.»

Bischof Anton Hiinggi auf Pastoralbesuchen

Am 8. Mirz 1975 beginnt Bischof Anton
Hiénggi mit seinen Pastoralbesuchen in
55 Pfarreien des Kantons Thurgau. Im
Herbst folgen solche Besuche in den
Pfarreien der Kantone Schaffhausen und
Basel-Stadt, 1976 in den Pfarreien 'der
Kantone Basel-Landschaft, Zug, Bern
(ohne Jura), 1977 im Jura und 1978 im
Kanton Aargau. Seit dem Februar 1973
hat der Bischof von Basel 181 Pfarreien
einen Pastoralbesuch abgestattet. Bereits
konnen erste Erfahrungen aus diesem
wesentlichen Leitungsdienst des Bischofs
gezogen werden.

Anlass zu diesem Versuch: Wunsch nach
engerem Kontakt

1968—1973 hatte Bischof Anton Héanggi,
von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen,
in allen 525 Pfarreien des Bistums das Sa-
krament der Firmung gespendet. Das be-
dingte, dass der Bischof an einem Tag,
auch an Wochentagen, gewShnlich drei
Firmgottesdienste feierte. Wahrend dieser
Zeit kamen Priester, Glaubige und der Bi-
schof selber zur Uberzeugung, dass die
Firmungen in den allermeisten Pfarreien
an einem Wochenende stattfinden sollten.
Wenn in einem Zeitraum von 5 Jahren
nur ein einziges Mal idie Firmung gespen-
det wurde, war zudem in sehr vielen Pfar-
reien die Anzahl der Firmlinge sehr gross,
oft 200—300, ja sogar 400 Kinder. Die
Firmgottesdienste dauerten zu lang und
viele Glaubige der Pfarreien fanden in
der Kirche keinen Platz. Selbstverstand-
lich konnte der Bischof nicht in ndheren
Kontakt mit den Seelsorgern, den Laien,
die in 'der Pfarrei eine besondere Verant-
wortung tragen, und den Glaubigen tre-
ten, geschweige denn, sich iiber Proble-
me an Ort und Stelle informieren, zu de-
ren Losung beitragen und unmittelbar als
Hauptverantwortlicher fiir die Seelsorge
auf das Leben einer Pfarrei Einfluss neh-
men.

Hauptséchlich aus diesem Grund wollte
Bischof Anton Hinggi 1973 «versuchs-
weise mit Pastoralbesuchen der einzelnen
Pfarreien des Bistums beginnen» (SKZ
141 [1973] Nr. 2, S. 27).

Pastoralbesuche: keine Visitationen

Von Anfang an war klar, dass ein Pasto-
ralbesuch keine Visitation im Sinne des
Kirchenrechts, also so etwas wie eine
Kontrolle der Pfarrei und deren Leitung,
sein kann. Schon die beschrankte Zeit,
die dem Bischof zur Verfiigung steht, er-
laubt nicht, den Religionsunterricht zu
besuchen, die Pfarrbiicher zu priifen, den
baulichen Zustand der Gotteshduser zu
beurteilen usw.

Das Ziel dieser Besuche ergibt sich we-
sentlich aus der Aufgabe der Kirche iiber-
haupt, fiir die ein Bischof hauptverant-
wortlich ist: die Frohbotschaft Christi zu
verkiinden, mit der Gemeinde Liturgie zu
fetern und die Diakonie zu leisten. Von
dieser Grundlage ausgehend setzt sich ein
Pastoralbesuch aus folgenden Elementen
zusammen: Feier von Gottesdiensten, be-
sonders des Firmgottesdienstes; Gesprich
des Bischofs mit den einzelnen Pfarrei-
seelsorgern (Priester und hauptamtlich
tatige Laien); Aussprache des Bischofs
mit den Kirchgemeinde- und Pfarreird-
ten; Kontaktnahme mit den Gldaubigen,
zum Beispiel in der Form eines Pfarrei-
abends, wiahrend dem der Bischof seine
Anliegen vorbringen und auf Fragen zu
antworten versuchen konnte; Besuche
von Altersheimen und Spitdlern. Wah-
rend im Kanton Luzern jeweils an den
Abenden vom Freitag bis Dienstag 99
Pastoralgespriche zwischen den Glaubi-
gen und dem Bischof stattfanden, war es
leider im vergangenen Jahr fiir die Pfar-
reien des Kantons Solothurn nicht mehr
moglich, geniigend Abende frei zu halten.
Ebenso wurde die Aussprache mit dem
Kirchen- und Pfarreirat gemeinsam und
nicht, wie im Kanton Luzern, getrennt
gefiihrt.

Vorbereitung: niitzlich fiir Bischof und
Pfarrer

Je besser ein Pastoralbesuch vorbereitet
wird, desto fruchtbarer wird ein solches
Ereignis fiir Seelsorger, Glaubige und Bi-
schof. Allgemein Einsicht in die Verhalt-
nisse einer Pfarrei gewdhren dem Bischof
die 1971 von der Pastoralstelle durchge-
fithrte Pfarreiumfrage und die 1973 ge-
machte Erhebung iiber die Pfarreiriite.
Anhand dieser Unterlagen informiert sich
der Bischof besonders iiber idie Belastung
der Seelsorger, die Mitarbeit der Rite,
die Zusammenarbeit mit den Nachbar-
pfarreien, die erfolgreichen Seelsorgean-
gebote, den Bestand der Vereine und
Gruppierungen, die Beurteilung der Ent-
wicklungstrends und der vorgese¢henen
Massnahmen angesichts des Priesterman-
gels. Selbstverstindlich erschweren liik-
kenhaft oder gar nicht ausgefiillte Unter-
lagen die Vorbereitung. Da in einem sol-
chen Fall anlédsslich des Pastoralbesuches
die notwendigen Informationen eingeholt
werden miissen, wird verhindert, andere,
meistens wichtigere, Themen bei den Ge-
sprachen zu behandeln.

Als besonders wertvoll haben sich die
jeweils einige Tage vor dem Pastoralbe-
such eintreffenden Situationsberichte des
Pfarrers erwiesen. Durch diese Ausfiih-
rungen erhilt der Bischof die notwendige

133



Ergianzung der Umfragen und kann im
voraus in etwa die Entwicklung in einer
Pfarrei feststellen. Sehr viele Pfarrer ha-
ben bestatigt, dass gerade die Abfassung
einer solchen Situationsbeschreibung sie
zwang, eine Art «Gewissenserforschung»
iiber die Pfarrei und die Seelsorge zu ma-
chen. So sind sie zum Beispiel veranlasst
worden zu iiberlegen, ob die Priorititen
anders gesetzt werden miissen, ob die Zu-
sammenarbeit mit den Nachbarpfarreien
intensiviert werden soll, welche Mitarbei-
ter zugezogen werden miissen. Inhaltlich
kommen alle Probleme, die sich heute
einem Seelsorger stellen, zur Sprache:
Schwierigkeiten mit Jugendseelsorge,
Riickgang des Gottesdienstbesuches, Pro-
bleme des Religionsunterrichtes, Wachs-
tum der Bevolkerung, Zunahme der blos-
sen Ziviltrauungen, Mangel an Rium-
lichkeiten fiir ausserliturgische Aktivita-
ten usw. Ferner werden die Préasidenten
der Ridte mit der Zusendung des Pro-
gramms eingeladen, Fragen, die sie an die
Bistumsleitung haben, zu sammeln und
diejenigen auszuwihlen, die sie mit dem
Bischof besprechen mdchten.

Kirche ereignet sich auf vielerlei Weise

Die Feier des Gottesdienstes, in der Regel
mit Firmspendung, bleibt ein Schwer-
punkt jedes Pastoralbesuches. Die von der
Basler Liturgischen Kommission heraus-
gegebenen «Modelle und Hinweise zum
Firmgottesdienst» haben spiirbar die Li-
turgie verlebendigt: besondere Dienste
der Firmlinge, ihrer Paten und Eltern
wihrend 'der Firmmesse sind keine Sel-
tenheit mehr; die Bezugnahme auf idie
Firmvorbereitung wird zur Regel, die
Riicksichtnahme in der musikalischen
Gestaltung auf die aktive innere und dus-
sere Teilnahme am Gottesdienst wird
selbstverstindlich. Die Predigten, die der
Bischof immer selber hilt, geben ihm
Gelegenheit, die Frohbotschaft zu ver-
kiinden und die Pfarrei auf besondere
Probleme anzusprechen, wie zum Beispiel
Mitarbeit der Laien, Sorge fiir kirchliche
Berufe.

Am 6. Juni 1972 hatte ‘der Priesterrat zu-
handen des Bischofs festgehalten: «Alle
fiinf Jahre bespricht sich jeder Priester
mit dem Bischof, mit dem Leiter oder
einem Beauftragten des Personalamtes,
iilber die Arbeit, in der er steht. In ge-
meinsamer Beratung wird auch die Frage
gepriift, ob und wie lange das derzeitige
Mandat weitergefiihrt werden soll. Dabei
ist auf die Besonderheit des seelsorgerli-
chen Aufgaben und Verhéaltnisse zu ach-
ten, ferner auf das Allter, die Gesundheit
und die Bignung des Priesters sowie auf
die staatskirchlichen Gegebenheiten»
(Richtlinien iiber idie Dauer der seelsor-
gerlichen Mandate 'der Priester im Bistum
Basel 1.1). Der Bischof beniitzt die Pa-
storalbesuche, diese 'Gesprache zu fith-

134

ren. Im Kanton Luzern hat er mit 194
Priestern und 29 Laien, die hauptamtlich
im Dienst der Kirche stehen, gesprochen.
Die Erfahrungen mit diesen Gesprichen
gehoren wohl zum wertvollsten. Priester
wie Laien schéatzen nicht bloss, dass sie
ein solches Gespriach in ihrer Wohnung
fithren konnen, sondern auch die Tatsa-
che, dass der Bischof ungestort von an-
deren Aufgaben sich ihnen widmen kann.
In den Begegnungen mit den Kirchen-
und Pfarreiriten geht es dem Bischof in
erster Linie darum, sich iiber ihre Tatig-
keit ins Bild zu setzen und ihre Anliegen
zur Kenntnis zu nehmen. Bereits die Zu-
sammensetzung dieser Gremien kann auf-
schlussreich sein, wenn zum Beispiel
Frauen, Jugendliche und Auslinder in
den Réten micht oder zu wenig vertreten
sind. Die Ubersicht iiber die Themen die-
ser Gesprache im Kanton Luzern ergibt:
kirchliche Jugendarbeit (in 68 Pfarreien),
Erwachsenenbildung (43), Kirchen- und
Kapellenrenovationen (39), Anstellung
von Katecheten (33), Kranken- und Be-
tagtenseelsorge (31), liturgische Erneue-
rung (29), Anstellung von Laienkateche-
ten (24), Lehrmittel fiir den Religions-
unterricht (16), Kantonale Synode (16),
Erziehungsfragen (14), Bauvorhaben (13),
Ausldnderseelsorge (12).

Die Pastoralgespriche mit den Gldubi-
gen, idie im Kanton Luzern gesamthaft
von iiber 17 500 Minnern und Frauen
besucht wurden, bildeten fiir viele das ein-
driicklichste Erlebnis. Bereits die person-
liche Begriissung jedes einzelnen durch
den Bischof schaffte die Atmosphire, die
notig war, eine solche Begegnung frucht-
bringend zu gestalten. Der Bischof eroff-
nete einen solchen Abend, indem er iiber
allgemeine Anliegen der Bistumsleitung
(Priestermangel, Mitarbeit der Laien,
kirchliche Erneuerung durch die Synode
72) sprach. Darauf beantwortete er Fra-
gen, die schriftlich oder miindlich gestellt
wurden. Gewisse Probleme beschiftigten
1973 die Glaubigen derart, dass sie in den
meisten Pfarreien aufgeworfen wurden:
die Busse (in 62 Pfarreien), die Pflicht zur
Sonntagsmessfeier (56), den Religions-
unterricht (53), die Jugendseelsorge (52),
die Synode 72 (31). Die Fragestellungen
waren nicht bloss fiir den Bischof, son-
dern auch fiir den Pfarrer informativ.
Letzterer vernahm oft erst «auf diesem
Umweg» von den Sorgen der Glaubigen.
Infolge Zeitmangels konnte der Bischof
viele Fragen nicht eingehend beantwor-
ten und musste deren Aufarbeitung an
die Verantwortlichen in der Pfarrei wei-
tergeben.

Im Sinne der Diakonie besucht 'der Bi-
schof, wenn immer moglich, die Alters-
und Biirgerheime. Dabei dankt er den
Betagten fiir ihre Lebensarbeit und er-
muntert sie, die Beschwernisse des Alters
zu ertragen.

Schwierige Auswertung

Eine entscheidende Frage dieses zeitauf-
wendigen Einsatzes des Bischofs in der
grossen Didzese Basel ist: Werden die Er-
gebnisse der Pastoralbesuche erkannt und
verwirklicht?

Folgende Ansdtze dazu sind vorhanden:
Auf der Ebene der Bistumsleitung wer-
den die Protokolle der Gesprache ange-
fertigt, die Akten zusammengestellt und
teilweise ausgewertet. Solche Dossiers
bekommen eine besondere Bedeutung
unter anderem bei Neubesetzungen von
Pfarreien, beim Beurteilen der kirchli-
chen Lage in einer Region.

Die Dekane eines Kantons werden am
Schluss einer Pastoralreise vom Bischof
personlich iiber seine Eindriicke infor-
miert. Gleichzeitig werden ihnen Kopien
der Gesprichsprotokolle der Kirchen-
und Pfarreirite sowie die Fragen der Pa-
storalgesprache mit den Glaubigen zuge-
stellt.

Fiir die Auswertung in der Pfarrei selber
konnte erst 1974 eine Anregung ‘gegeben
werden. Der Bischof schreibt einen Dan-
kesbrief, in welchem er auf Anliegen, die
ihm aufgefallen sind, zum Beispiel Griin-
dung eines Pfarreirates, Anstellung von
Laienkatecheten, hinweist. Viele Pfarrer
veroffentlichen diesen Brief im Pfarrblatt
oder in der Lokalpresse.

Wie vielfiltig Ergebnisse solcher Pasto-
ralbesuche sein konnen, mag die folgende,
stichwortartige Zusammenfassung der
Hauptanliegen 'der Pastoralreise 1973 im
Kanton Luzern zeigen:

1. Zusammenarbeit fordern

a) Auf Pfarreiebene: Die Pfarrer mogen
die Laien als vollwertige Mitarbeiter an-
nehmen und sich beraten lassen beson-
ders in Fragen der Verkiindigung (Reli-
gionsunterricht), der 'Gottesdienstzeiten
und liturgischen Gestaltung.

Kirchen- und Pfarreirite sollten gewisse
Sitzungen miteinander halten.

b) Auf regionaler Ebene: Die Priester
sollen untereinander, besonders dort, wo
«Einspanner-Pfarrer» tétig sind, zusam-
menarbeiten  (Predigtaustausch, Reli-
gionsunterrichtsvorbereitung).
Pfarreirite als eigentliche pastorale Or-
gane konnten in einer Gegend zusammen-
kommen und zum Beispiel das Bildungs-
programm fiir die Region absprechen.

2. Personaleinsatz

a) Es hat sich gezeigt, dass die Pfarrer
hiufiger die Pfarrei wechseln sollen als
vor Jahren.

b) In einigen Pfarreien sind eindeutig zu
viele Priester; in einigen Pfarreien sind
Priester ganz klar.nicht ausgelastet.

¢) Geniigend frith Laien hinzuziehen:
Hilfskatechetinnenkurse; Laien aufmun-



tern, sich ausbilden zu lassen (dabei Ziel
angeben, zum Beispiel Einsatz in einer
betreffenden Pfarrei oder Region. Finan-
zielle Unterstiitzung durch Kirchenrat re-
geln).

3. Jugend — Religionsunterricht

a) Einsatz von Jugendseelsorgern ist no-
tig, gentigt aber nicht; Rite fiir dieses Pro-
blem interessieren.

b) Religionsunterricht: Geeignete Lehr-
mittel fehlen. Kontakt der Priester mit
Lehrern, die Bibelunterricht erteilen, dst
notig.

¢) Spezifische Probleme, die sich mit den
Jugendlichen ergeben, mit den Eltern be-
sprechen: zum Beispiel Gottesdienstbe-
such; rascher Wechsel in Aktionen.

4. Vereinswesen

a) Auffallend, dass Miittervereine an den
meisten Orten sehr gut arbeiten.

b) Vereinsgruppierungen, 'die noch be-
stehen, so weit als moglich fordern; nicht
einfach sich nicht mehr um sie kiimmern.

¢) Spontangruppen unterstiitzen.

5. Informationen

a) Fast allgemein positive Erfahrungen
mit den Pastoralgespriachen. Solche Pa-

Religionskritik und Theologie

Neue Standpunkte

Angesichts der Religionskritik sah sich
die Theologie schon immer in die De-
fensive gedrdngt. Das ergibt sich einer-
seits daraus, dass die philosophische Reli-
gionskritik glaubte, ihr einziges Ziel be-
stehe darin, die Religion fiir iiberfliissig
oder gar fiir schddlich zu erkldren und
ihr so 'die Existenzberechtigung abzu-
sprechen. Anderseits vergass die (christ-
liche) Theologie, dass die verstandesmis-
sige Durchdringung der Offenbarung im-
mer auch die Funktion einer immanen-
ten Religionskritik einschliesst. Wahrend
eine solche immanente Religionskritik
die Theologie selbst als religionskritisch
qualifiziert, fallt es dieser gleichen Theo-
logie schwer, mit der «externen» philo-
sophischen Religionskritik in ein frucht-
bares Gesprich zu kommen. So erweist
sich beispielsweise eine Konfrontation mit
den religionskritischen Thesen von Feu-
erbach, Marx oder Freud so lange als
unfruchtbar, als auf philosophische und
tiefenpsychologische Einwinde theolo-
gisch argumentiert wird.

Eine Awuseinandersetzung mit der Reli-
gionskritik, die nicht bloss ihrerseits apo-

storalgesprache von Zeit zu Zeit durch-
fiihren (z. B. Fachleute einladen). Grund-
sitzlich sollte zur Predigt in allen Pfar-
reien eine Ergdnzung in der Verkiindi-
gung gesucht werden.

b) Pfarrblatter, Lokalpresse moglichst
gut ausniitzen. Nicht bloss Gottesdienst-
programm in Lokalzeitung schreiben.

c¢) Neue Wege der Information suchen.

Lohnt sich dieser Versuch?

Es ist schwierig, bereits jetzt {iber den
Versuch, den Pfarreien des grossen Bi-
stums Basel Pastoralbesuche abzustatten,
ein abschliessendes Urteil zu bilden. Si-
cher kann nicht alles — vielleicht nicht
einmal das Bedeutungsvollste — das in
Gottesdienst und Gesprachen geschieht,
in Zahlen und Auswertungen erfasst wer-
den. Die Begegnung des Bischofs mit sei-
nen Seelsorgern und den Gldubigen ist
aber in der Tat kirchenbildend. Wird diese
Begegnung fiir den einzelnen und die Ge-
meinschaft einer Pfarrei zum echten, tie-
fen Erlebnis, sind Zeitaufwand und Ein-
satz des Bischofs und seiner Mitarbeiter
fiir diesen Leitungsdienst nicht vergeblich.

Max Hofer

logetisch bedingte Kritik an der Religions-
kritik darstellt, ist das Stiefkind der Theo-
logie geblieben. Eine umfassende Dar-
stellung der Geschichte der Religionskri-
tik sucht man vergebens. Im Sachregi-
ster 'des von K. Rahner und H. Vorgrim-
ler herausgegebenen «Konzilskompen-
dium>» taucht der Begriff der Religions-
kritik nicht auf; ebensowenig im Stich-
wortregister zu Rahners «Schriften zur
Theologie».

Einander erginzend befassen sich nun
drei neuere Publikationen mit verschie-
denen Aspekten der Religionskritik 1.
Statt fruchtlose theologische Apologetik
zu betreiben sucht der Bochumer Profes-
sor R. Schaeffler mit der Religionskritik
das Gespriach aufzunehmen, indem er die
theologische =~ Argumentation philoso-
phisch begriindet. Der Frankfurter Reli-
gionsphilosoph J. Splett bemiiht sich, das
seit Feuerbach offenkundig gewordene
und fiir die religionskritische Diskussion
wichtige Dilemma zwischen anthropolo-
gischer Theologie (Reden von Gott als
Reden vom Menschen) und theologischer
Anthropologie (Reden vom Menschen
als Reden von Gott) zu iiberbriicken. G.

Schmied schliesslich zieht eine Bilanz
bisheriger Ergebnisse auf dem Gebiet
der Religions- und Ideologiekritik.

Religion und Glaube

Wenn wir nach der Moglichkeit einer
theologischen Auseinandersetzung mit
der Religionskritik auf philosophischer
Ebene fragen, setzt das eine vielfach
iibersehene Unterscheidung zwischen
Glaube und Religion voraus.

Eine eingehende Analyse konnen wir hier
nicht durchfiihren; es sei nur betont, dass
das Neue Testament fiir «Glaube» im
Sinn eines absoluten (Gott-)Vertrauens
den Begriff der pistis verwendet, wih-
rend fiir «Religion», verstanden als «kul-
tische Ubung» oder «Leistung» oder als
«frommes Verhalten» die Begriffe theo-
sebeia (Jo 9,31: als Adjektiv; 1 Tim 2,10)
und threskeia (Apg 26,5; Kol 2,18.23)
gebraucht werden. Wahrend pistis im-
mer positiv als riickhaltloses sich Einlas-
sen auf den An-Spruch Gottes verstanden
wird, kann der Begriff der threskeia so-
wohl im positiven Sinn (Apg 26,5: Pau-
lus lebt nach der strengen Richtung der
jidischen Religion), wie auch in abschit-
ziger Weise verwendet werden (Kol 2,23:
ein Engelskult, der letztlich zur eigenen
Ehre gepflegt wird). Dieser Unterschei-
dung von Glaube und Religion hat die
bisherige Religionskritik nur sehr unge-
niigend Rechnung getragen, wihrend die
Theologie ihrerseits die Kritik, wenn sie
von aussen kam, nicht differenziert ge-
nug aufnahm: Kritik der Religion (Reli-
gionskritik) ist niicht das gleiche wie Kri-
tik an der Religion. Kritik an der Reli-
gion, von aussen wie von innen, hat es
immer gegeben; idiese richtet sich nicht
gegen idie Religion als solche, sondern
gegen religiose Praktiken, Ausdruckswei-
sen, Frommigkeitsformen, die wahrem
Glauben (im Sinne der pistis) gerade im
Weg stehen. Radikale Religionskritik aber
ist «Glaubenskritik»; nicht bloss die Re-
ligion(en) will sie treffen, sondern den
Glauben selbst.

Theologie hat sich zu einem guten Teil
als Antwort auf 'die Religionskritik, als
Apologie, weiterentwickelt. Apologie dst
ja ihrem Wesen nach «Verteidigung des
Glaubens» — was einen Angriff auf die-
sen Glauben voraussetzt. Heute aller-
dings, im Klima eines Dialogs, geht es

1 Richard Schaeffler, Die Religionskritik
sucht ihren Partner. Thesen zu einer er-
neuerten Apologetik. Reihe: theologisches
seminar (Freiburg i. Br., Herder, 1974)
112 Seiten; Jorg Splett, Konturen der Frei-
heit. Zum christlichen Sprechen vom Men-
schen, (Frankfurt a. M., Knecht, 1974),
184 Seiten; Johannes Hiittenbiigel (Hg.),
Gott Mensch Universum. Der Christ vor
den Fragen der Zeit (Graz, Styria, 1974),
820 Seiten, darin der Beitrag von Gerhard
Schmied, Opium des Volkes. Ergebnisse
der Religions- und Ideologiekritik (S.
97—129).

135



niicht mehr so sehr darum, diesen ‘Glau-
ben mit «Beweisen» zu verteidigen, son-
dern ihn zu verantworten, gemdss der
Forderung des ersten Petrusbriefes: «Seid
immer bereit zu antworten, wenn jemand
euch nach einer Erkldrung fiir eure Hoff-
nung fragt» 2. Wenn die Theologie stets
neue Erkldarungsversuche vorlegt, bedeu-
tet das weder, dass die Theologen ihren
Zeitgenossen nach dem. Mund reden,
noch dass Theologie sich gedndert hat;
vielmehr sind es die je neuen Fragestel-
lungen, welche eine andere Antwort er-
fordern.

Vereinfachend lassen sich die Anfragen
seitens der Religionskritik in drei Kate-
gorien aufteilen: die Projektionstheorie,
die Bewertung der Religion als Kompen-
sation, und neuerdings eine Religions-
kritik, die sich als Ideologiekritik versteht.

1. Frithe Vertreter der Projektionstheo-
rie finden sich bereits unter den Vorso-
kratikern. Bekannt ist e¢in Fragment des
Xenophanes: «Wenn Ochsen, Rosse und
Lowen Hande hétten, und mit ihren
Hinden malen und Werke schaffen konn-
ten wie die Menschen, dann wiirden die
Rosse rossdhnliche, die Ochsen ochsen-
dhnliche Gottergestalten malen und Kor-
per von derjenigen Form bilden, die je-
der Art selbst zukommt» 3, Der Kritik
der Sophisten an ider homerischen My-
thologie entspricht die aufkldrerisch-ra-
tionalistische Religionskritik der Illumi-
nisten des 18. Jahrhunderts (grundlegend:
Baron Holbach, 1723—89): Der Mensch
wage nicht, den Reichtum seines Wesens
fiir sich selbst in Anspruch zu nehmen,
also projiziere er ihn auf die Gottheit.
Die Tatsache, dass eine Gottesvorstellung
menschliche Ziige trigt, dient als Beweis,
dass es sich um einen Projektionsvorgang
handelt, den der Mensch vor seinem Be-
wusstsein leugnet.

2. Wihrend die Vertreter der Projektions-
theorie religiose Vorstellungen ihrer An-
thropomorphismen wegen ablehnen,
kennt die Kompensationstheorie einen
andern Ansatzpunkt fiir ihre Kritik. Re-
ligion ist, nach Feuerbach, «eine Sache
des Begehrungsvermdogens, des Bestre-
bens und Verlangens des Menschen, un-
angenehme Gefiihle zu beseitigen und an-
genehme 'Gefiihle sich zu verschaffen,
das, was er nicht hat, aber haben mochte,
zu erlangen, und das, was er hat, aber
nicht haben mochte (.. .) zu entfernen» 4.
Wihrend nach Feuerbach das Individu-
um eine ungliickliche Lage durch eine
gliickliche (Gottes-)Vorstellung individu-
ell kompensiert, sind es bei Marx die ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse, welche die
Kompensation bedingen: «Das Wesen
Gottes», sagt Feuerbach, «ist das trans-
zendente Wesen des Menschen. (...)
Theologie ist Anthropologie — aber das
ist nicht die ganze Wahrheit. Das Wesen
des Menschen, muss hinzugefiigt werden,
ist das gesellschaftliche Wesen. (...) Die
Anthropologie ist Sozialismus» 3. Insofern
Marx’ Kampf nicht primédr der Religion
gilt, sondern den gesellschaftlichen Ver-
hiltnissen 6, welche die Religion als
Kompensation fiir das erfahrene Elend
hervorrufen («Das religidse Elend ist in
einem Ausdruck des wirklichen Elendes
und in einem Protestation gegen das wirk-
liche Elend»), wird hier Kritik der Reli-
gion zur Kritik der Politik. — Sigmund
Freud schliesslich versucht, die Kom-
pensationsthese psychoanalytisch zu be-
griinden. Die Vorstellung einer «uns
iiberlegenen Intelligenz, die wenn auch
auf schwer zu verfolgenden Wegen und
Umwegen schliesslich alles zum Guten,
d. h. fiir uns Erfreulichen, lenkt» 7 ver-
gleicht Freud mit jener Hilflosigkeit, wel-
che die Griechen dem Schicksal (Moiira)

gegeniiber empfanden, das sie iiber die
Gotter stellten.

3. Eine neue Art der Religionskritik rich-
tet sich speziell gegen den christlichen
Glauben, indem sie diesen des Verrats
an der eigenen historischen Funktion be-
zichtigt. Ausgehend von den marxisti-
schen Kategorien von Basis und Uber-
bau wird der christliche Glaube dem letz-
teren zugeordnet: er ist Ideologie. Reli-
gionskritik wird somit zu einer Form der
Ideologiekritik. Akzentuiert erscheint die-
se in Ernst Blochs «Atheismus im Chri-
stentum>, einer Schrift, in der dieser die
These vertritt, die jiidisch-christliche Re-
ligion sei anfinglich eine Kritik an den
heidnischen Gottern gewesen (ihre frii-
hen Anhédnger sind als «atheoi», als Athe-
isten, verurteilt worden), doch nun wiirde
sie, statt jhre radikale Kritik weiterzu-
fithren und als Wegbereiterin des Athe-
ismus den eingeschlagenen Weg konse-
quent zu Ende zu gehen, d. h. auch den
christlichen Gott hinter sich zuriickzulas-
sen, zusammen mit den heidnischen Reli-
gionen gegen den Atheismus als den ge-
meinsamen Gegner paktieren. Die legi-
timen Erben der 'damaligen «atheoi» aber
seien die heutigen Atheisten.

2 1 Petr 3,15.

3 Diels-Kranz, Die Fragmente der Vorso-
kratiker: Nr. 15.

4 L. Feuerbach, Das Wesen des Christen-
tums (Stuttgart 2 1960), S. 325.

5 Zit. bei H. Gollwitzer, Die marxistische
Religionskritik und der christliche Glaube
(Hamburg 5 1974), S. 69.

6 Zur Frage, ob die Ausrottung der Reli-
gion ein wesentliches Ziel von Marx und
des heutigen Marxismus sei, vgl. G. Gi-
rardi, Marxismus und Christentum (Frei-
burg i. Br. 1968), S. 264 f.; 308 f.

7 8. Freud, Gesammelte Werke, Bd. 14
(London 1948), S. 338.

Gottesdienste mit Pantomime,
Spiel und Tanz

Zum neuen Buch von Silja Walter !

Die Texte einer Dichterin und der Kommen-
tar eines Liturgiewissenschaftlers warten in
diesem Buch auf christliche Gruppen, Ge-
meinschaften und Pfarreien, die zu feiern
wagen. Die dichtende Benediktinerin aus
dem Kloster Fahr bei Ziirich zeigt in drei
«Wortgottesdiensten», wie es gemacht wer-
den kann; der Professor aus Freiburg
(Schweiz) erkldart, warum. «Der Gliubige
sagt ein frohes Ja zu seinem Menschsein, und
dazu gehort wesentlich auch das Spiel —
und der Tanz als die reinste Form des
Spiels» (S. 119).

«Verodung und Langweiligkeit unserer
Gottesdienste»

Dieses Zeugnis stellt Prof. Jakob Baumgart-
ner zwar nicht der nachvatikanischen Litur-
giereform aus, aber immerhin dem einseiti-

136

gen Verbalismus, der im Zeichen dieser Re-
form vielerorts gepflegt wird (99). «Im Eifer
der Umgestaltung schoss man iiber das Ziel
hinaus und vergass offenbar, wie sehr der
Mensch darnach begehrt, im Kult bis in die
Tiefenschichten seines Wesens hinein ergrif-
fen zu werden» (ebd).

Dem gegeniiber zeichnet sich eine Bewegung
ab: Der sture Ernst blosser Zwecksetzung
‘«will iberwunden und iiberhoht sein durch
die Feier des Lebens, in welcher man wie-
der singt und tanzt, dichtet und musiziert,
betet und Geschichten erzahlt» (100). Und
als Beispiele nennt er, was vor allem in der
katholischen Pfingstbewegung und in den
jungen Kirchen der Dritten Welt aufbricht.

Eine uralte Uberlieferung

Baumgartners Kommentar «Gefdahrte des
Glaubens — Gespiele der Gnade» (97—126)
und seine «Kleine Anthologie des Tan-
zes» (127—163) zeigen anschaulich, dass Fest
und Spiel, Reigen und Tanz bereits in der
Bibel von zentraler Bedeutung sind («als Ge-
bet des Leibes»). Die christliche Kirche er-
lag jedoch bereits in den ersten Jahrhunder-

ten einer breiten leibfeindlichen Stromung.
Sie verlegte den Tanz in den Himmel oder
hob dessen symbolisch-allegorische Seite
hervor (der tanzende Logos, die tanzende
Kirche, Christus der Vortanzer, der Reigen
der Heiligen).

Doch die Tanzlust der Gldaubigen schaffte
sich ihr Recht bis an die Griaber der Heili-
gen, bis in die «von Musik und Gesang er-
fiillten n&chtlichen Vigilienfeiern» (104).
Noch weniger gelang es im Mittelalter, den
Tanz ganz aus dem kirchlichen Bereich zu
verbannen. Man denke etwa an «die vier
Tédnze nach Weihnachten: dem der Leviten,
dem der Priester, dem der Kinder und dem
der Subdiakone» (108). In der Kathedrale
von Auxerre vollzog sich an Ostern «der mit
einem sakralen Ballspiel verbundene Tanz»
(110). Und was es an weiteren Tédnzen und
Reigen, Prozessionen und Weihespielen
durch die Jahrhunderte und Kontinente gibt.

t Silja Walter, Tanz vor dem Herrn. Neue
Wortgottesdienste. Mit Beitrdgen von Ja-
kob Baumgartner zum Tanz in der christ-
lichen Liturgie (Ziirich, Arche, 1974) 168
Seiten.



Theologie als Religionskritik

‘Gegeniiber den drei skizzierten Formen
der Religionskritik hat sich eine klassi-
sche Apologetik immer bemiiht aufzu-
zeigen, dass

1. da wo der Mensch «menschlich» von
Gott redet (und anders kann er nicht von
ihm reden), d. h. sich Bilder und Vor-
stellungen bedient, diese Anthropomor-
phismen nicht notwendigerweise das Re-
sultat einer Projektion seien, zumal selbst
die Bibel, trotz ihrer bilderreichen Spra-
che, immer wieder auf die absolute Trans-
zendenz des je grosseren und nie einhol-
baren Gottes verweise;

2. eine Kompensation im Sinne von Feu-
erbach, Marx oder Freud sich sicher nicht
auf die Schrift berufen konne. Vielmehr
handle es sich um eine Verwechslung
zwischen «anspruchsvoller Zusage und
deskriptiver Aussage» 8, zu einem guten
Teil bedingt durch das mittelalterliche
Ideal der Weltflucht, welches indessen
keine Geltung mehr haben konne, seit
die ‘Welt als Eigenwert erkannt worden
sei, an welcher der Christ in verantwor-
tungsvoller Weise mitzuarbeiten habe;
3. sowohl Juden wie Christen sich nie
gegen die Gottesvereéhrung als solche,
wohl aber gegen jede Form der Vergot-
zung der Schopfung gewandt hitten. Auf
eine Kurzformel ‘gebracht: nicht die Re-
ligion sei von Interesse, sondern der Pri-
mat des ‘Glaubens vor jeder Religion.
Trotz dieser «Antworten» stellt die Relli-
gionskritik fiir die Theologie mehr als
frither eine echte Herausforderung dar;
ihr Anliegen ist legitim. Diese Einsicht
wird iden Theologen zuerst einmal veran-
lassen, als Theologe addquater iiber Gott
nachzudenken, und sich philosophisch
mit den religionskritischen Einwinden
auseinanderzusetzen. So ist denn eine

Argumentation wie die eben skizzierte
theologisch zwar richtig und verantwort-
bar — aber sie ist noch keine Auseinan-
dersetzung mit der Religionskritik. Denn
es handelt sich ja lediglich um theologi-
sche Antworten auf Anfragen, die von
philosophischer Seite her vorgebracht
werden. Eine theologische Argumentation
kann also durchaus richtig sein — und
doch ins Leere zielen.

Die Theologie hat idaher die Einwinde
der philosophischen Religionskritik selbst
in ihre Uberlegungen miteinzubezichen:

1. Da wo ein Projektionsverdacht besteht,
geniigt nicht der Hinweis, dass die Schrifit
immer wieder die Transzendenz Gottes
betone. Denn da bleibt ja trotzdem noch
die Tatsache bestehen, dass die Gottes-
vorstellung durch das jeweilige Selbst-
und Weltverstdndnis bedingt ist (Gott als
Hirte, KOnig, als absolutes Sein, als Vater,
Freund oder Partner ...). Der Theologe
wird sogar selbst betonen miissen, dass
immer ein Zusammenhang besteht zwi-
schen gesellschaftlicher Situation und
Gottesbild; er stellt damit (im Unter-
schied zur Religionskritik) nicht Gott in
Frage, sondern verweist lediglich auf die
Relativitit des Gottesbildes und dessen
gesellschaftliche Bedingtheit.

2. Wo die Religionskritik in bezug auf die
Vorstellung von einem jenseitigen Gott
den Verdacht der Kompensation anmel-
det, ist der Theologie in keiner Weise
geholfen, wenn sie einfach die Gegen-
frage stellt, warum sie kein Recht haben
sollte, von einem transzendenten Gott zu
sprechen. Der Hinweis auf die Eigen-
standigkeit der Welt, an deren Aufbau
der Christ trotz (!) des verheissenen Got-
tesreiches zur Mitarbeit berufen sei, stellt
noch keine befriedigende Antwort auf
das religionskritische Anliegen idar 9.

Wenn der Theologe betont, dass der bi-
blische Zuspruch vom Gottesreich ver-
antwortungsvolles Handeln im Diesseits
nicht aus-, sondern gerade einschliesse,
so bestreitet er doch die religionskritische
Behauptung, nach welcher die Vorstel-
lung von einer «andern», «bessern» Welt
lediglich das Ergebnis einer Verwechs-
lung sei, die Ideen (d. h. regulative Prin-
Zipien, Normen) zu Gegenstandsbeschrei-
bungen («Reich Gottes») mache. Im Ge-
genteil: wihrend die Religionskritik be-
hauptet, Unerfiilltsein, Leere und Miss-
erfolg wiirden den Glaubenden dazu ver-
anlassen, eine erfiillte Existenz nicht in
den eigenen menschlichen Mdoglichkeiten
zu suchen, sondern diese auf ein imagi-
nires Jenseits zu verlegen, d. h. die nega-
tiv erfahrene Gegenwart durch einen po-
sitiven Zukunftstraum zum kompensie-
ren, fragt die theologische Philosophikri-
tik nach dem Grund eines solchen fun-
damentalen Misstrauens gegeniiber aller
Transzendenz.

3. Vor allem jene Art von Religionskritik
ist heute ernstzunehmen, welche die hi-
storische Entfaltung des Christentums
einem Verrat an dessen Ursprung und
anfanglicher Intention gleichsetzt, da die-
ses, statt die emanzipatorische Entwick-
Ilung in Sachen Religion konsequent
durchzufiihren, d. h. religiose Restbestin-
de aus dem Bewusstsein des Menschen

8 Schaeffler, S. 24.

9 Vgl. Gaudium et spes Nr. 39: «Obschon
der irdische Fortschritt eindeutig vom
Wachstum des Reiches Christi zu unter-
scheiden ist, so hat er doch grosse Bedeu-
tung fiir das Reich Gottes, insofern er zu
einer besseren Ordnung der menschlichen
Gesellschaft beitragen kann.» Eine letzte
tiberzeugende Erklarung des Zusammen-
hangs zwischen irdischem Fortschritt und
Wachstum des Gottesreiches vermisst man
gerade!

Wiirden unsere Gemeinden mitspielen?

Der Liturgiewissenschaftler erachtet es also
«als dusserst notwendig, dem modernen
Menschen auch im Kult ein reicheres Ange-
bot an gesunden ekstatischen Formen zu
machen, will doch Christus, dass wir das Le-
ben haben, und zwar in Fiille. Doch wie soll
die traditionelle Liturgie mit ihrem rationa-
listisch-didaktischen Einschlag dies zu lei-
sten vermogen? Sogar der einzigen Moglich-
keit, Gottesdienst in ekstatischer, begei-
sternd-hinreissender Gestalt zu erleben, ha-
ben wir uns begeben: die Osternacht des ro-
mischen Ritus ist zu einer gequilten Ange-
legenheit geworden, wo sie doch ein rau-
schendes Fest, die Feier des Lichtes, des
Wassers, des Brotes sein konnte und sollte»
(120—121).

Fiirs erste empfiehlt er, die iiberlieferten Ge-
betsgebiarden der Glaubigen zu verlebendi-
gen: «etwa die Proskynese beim Bussakt,
die tiefe Verneigung bei der Wandlung, das
Erheben der Hénde beim Vaterunser. Bei
der Eucharistiefeier liesse sich denken, dass
zur Priasentierung des Evangelienbuches,
beim Responsorialpsalm, bei der Kom-

munion, zum Abschluss — mit entsprechen-
den Gesiangen — eine Gruppe einen Tanz
vollfiihrt ... Selbstverstdndlich eignen sich
nichteucharistische Gottesdienste oft besser
zu solchen Experimenten, besonders in den
Anfiangen» (125).

Wort, Musik und Bewegung

Doch genug der Theorie! Silja Walter legt
drei Modelle fiir Gottesdienste mit tdnzeri-
schen und pantomimischen Elementen vor,
die in den Jahren 1971 bis 1974 entstanden
sind:

Freuet euch! Pantomime mit Ball. Die Welt-
gebetstag-Liturgie 1972. Die spielende Weis-
heit am Anfang, im Evangelium, in der
Vollendung (59—96).

Du wandelst in Tanz meine Klage. Oder:
Zacharias. Gottesdienst mit Pantomime und
Tanz aus Lukas 1 und 3 und aus dem Hohe-
lied. Entstanden 1972 fiir die 6kumenische
Gruppe Zug (23—57).

Der verlorene Sohn. Buss- und Verschnungs-
feier. Sie ist Anfang 1974 entstanden und

geht auf einen Auftrag der Skumenischen
Gruppe Zug zuriick (9—22).
Diese Feiern sind eigentlich «bewegte» Ge-
meindemeditationen, die biblische Texte fiir
die Situation von heute aufbrechen. Die Re-
gieanregungen lassen stets vielfaltige Mog-
lichkeiten offen, damit jede Gruppe ihre ei-
genen Mittel erkennen und einsetzen kann.
Die meisten Gemeindeleiter werden einwen-
den, nur eigens geschulte Krifte oder gar
nur Schauspieler konnten solche Gottes-
dienste gestalten. Wer so denkt, rechnet nicht
mit den natiirlichen Fihigkeiten und Talen-
ten, die iiberall darauf brennen, geweckt zu
werden oder Raum zu finden. Oder, um mit
Paulus zu sprechen, in jeder «begeisterten»
Gemeinschaft leben diese «Gnadengaben»
in Fille.
Die abendlandische Kirche hat die Unmittel-
barkeit in ihren Gottesdiensten verloren. Wir
lernen sie neu von den Christengemeinden
in Asien, Afrika und Lateinamerika. Darum
widmet Silja Walter ihr Werk «den jungen
Kirchen der Dritten Welt. Sie tanzen liangst
vor dem Herrn und fordern uns auf, mitzu-
tanzen» (6).

Alois Odermatt

137



zu ftilgen, eine derartige Entwicklung
nicht nur gestoppt, sondern das Christen-
tum zur einzig wahren Religion deklariert
habe, somit zur Ideologie geworden sei.
Die traditionelle Entgegnung, dass nim-
lich das Christentum von allem Anfang
an eine Institution erfordert habe, weicht
der direkten Konfrontation aus, ebenso
der haufige Hinweis, dass die «atheoi» des
frithen Christentums nie Gott, sondern
die Gotter abgelehnt hitten. Eine Ant-
wort auf die historische Kritik miisste
einmal ganz unapologetisch vom religi-
onskritischen Einwand ausgehen, dass die
Entwicklung der christlichen Religion
stets von zwei Tendenzen bestimmt war:
einerseits von einer radikalen Kritik an
der Religion (im eigentlichen Sinn), wie
wir sie in der Schrift vorfinden, ander-
seits von der Notwendigkeit, die Kirche
als Institution im Hinblick auf ihre ge-
sellschaftliche Relevanz auszubauen und
zu festigen. Wenn hingegen die philoso-
phisch-historische  Religionskritik be-
hauptet, dass nur dic Wahl bleibe, ent-
weder das institutionelle Moment auf-
rechtzuerhalten, und das auf Kosten ei-
nes Verrats an der historischen Funktion,

10 Vgl. R6m 1.
11 Schaeffler, S. 77.

Berichte

Priesterliches Leben heute

Dem Thema «personliche Fragen des
Priesters» widmete der Priesterrat der
Di6zese Chur am 29. Januar 1975 in Eiin-
siedeln seine 11. Sitzung. Kurze Einfiih-
rungsberiichte zeigten die Situation auf.
Vikar Hans Qantoni, Ziirich, ging von den
Ergebnissen der Priesterumfrage aus, de-
ren Resultate in einer neueren Auswertung
nun vorliegen. Pfarrer Josef Wyrsch, Gis-
wil, schilderte die Situation eines Land-
pfarrers. Dabei konnte er auf die Bera-
tungen eines Priesterkapitels zuriickgrei-
fen, so dass seinen Ausfithrungen beson-
deres Gewicht zukam. Pfarrer Alois
Gwerder, Klosters, legte seinen personli-
chen Seelsorgestil dar und zeigte damit,
wie er Seelsorge konkret auffasse. Vikar
Gustav Zimmermann entfaltet die inne-
ren Dimensionen des priesterlichen Le-
bens. Sein personliches Zeugnis erschloss
das Verstindnis des Priesteramtes. Die
Fragen, die er stellte, gingen ans Leben-
dige. So wurden die spezifischen Konflik-
te des heutigen Priesterlebens sichtbar.

In den Diskussionen in den drei Regional-
gruppen standen verschiedene Themen im
Vordergrund. Wihrend man in der Re-
gion Graubiinden und Fiirstentum Liech-
tenstein eine Anzahl von Sachfragen auf-
griff, behandelte die Gruppe Ziirich vor
allem den Solidaritatskonflikt, in dem sich

138

oder aber dieser geschichtlichen Funk-
tion treu zu bleiben, d. h. radikale Kritik
am eigenen Gottesverstindnis zu iiben
und damit den Fortbestand der institutio-
nellen Glaubensgemeinschaft von innen
heraus aufzuheben, dann wird die Theo-
logie darauf hinweisen miissen, dass das
Dilemma sich in dieser Form gar nicht
stellt. Denn diese Art von Religionskritik
tibersieht, dass die Bibel ihre Kritik ge-
gen die «falschen» 'Gotter richtet, weil
diese selbst entweder Gottes Schopfung
zuzuordnen sind (Natur) oder weil sie
ihre Entstehung den Menschen verdan-
ken (Gotzen) 10,

Der heutigen Theologie muss es in der
Auseinandersetzung mit 'der Religions-
kritik vor allem darum gehen, den Dia-
log mit dieser als Dialog ernstzunehmen.
Thesenartig formuliert: «Das Wechsel-
verhaltnis von philosophischer Religions-
kritik und theologischer Philosophiekritik
ermoglicht einen Dialog, in welchem die
Partner sich weder gegenseitiz zum
Schweigen bringen, noch einander die je
eigene Perspektive aufnGtigen, sondern
erneut auf ihre je besondere Aufgabe ver-
wiesen werden» 11, Ein solches Gesprich
erst ermoglicht es der Theologie, ihre
religionskritische Funktion richtig wahr-
zunehmen. Josef Imbach

die meisten Priester befinden. Die For-
derungen des Lehramtes stehen nicht sel-
ten im Konflikt mit den Entscheidungen
des personlichen Gewissens und den An-
forderungen der ‘Glaubigen. Die Gruppe
Innerschweiz diskutierte vor allem Fra-
gen um die Spiritualitdt des Priesters.

Die gemeinsame Auswertung zeigte, wie
sehr sich sachliche und personliche Fra-
gen um das Verstandnis des priesterlichen
Amtes und der priesterlichen Tatigkeit
vermischten. Die Schlussfolgerungen la-
gen denn auch in diesen beiden Richtun-
gen. Einerseits wiinschte man klare Seel-
sorgskonzepte und Anweisungen, wie in
der Tatigkeit des Priesters Prioritéten ge-
setzt werden konnen. Anderseits forderte
man personliche Hilfen, damit verunsi-
cherte und von der Resignation betroffene
Priester leichter ihren Weg finden konn-
ten. Der Rat beschloss, die aufgeworfe-
nen Fragen weiter zu verfolgen.

In einem weiiteren Traktandum behandel-
te der Churer Priesterrat die Revision der
Statuten. Generalvikar G. Pelikan legte
die Ergebnisse der vorbereitenden Kom-
mission vor. Bedeutende Anderungen
sind nicht vorgesehen. Man wird weiter
Erfahrungen mit den didzesanen Réten
sammeln. Man wird auch die Beschliisse
der Synode 72 abwarten, so dass Funktion
und Arbeitsweise der didzesanen Rite in

einem spateren Zeitpunkt wieder iiber-
legt werden miissen.
Mit Informationen von Bischofsvikar
Alois Sustar und Didzesanbischof Johan-
nes Vonderach schloss ider Rat seine Ein-
siedler Tagung, die wieder im gastlichen
Jugend- und Bildungszentrum stattfand.
Adelhelm Biinter

Gemeinsam die Predigt erarbeiten

Seinerzeit im Theologiestudium war
Gruppenarbeit nicht besonders gefragt, in
der Homiletik schon gar nicht. Die Zahl
der Prediger diirfite nicht allzu gross sein,
die regelméssig 'dazu kommen, mit an-
dern die Botschaft zu meditieren, die sie
zu verkiinden haben. Wer es jedoch
schon erlebt hat, weiss, wie anregend und
bereichernd es sein kann.
Es ist ‘deshalb dem Schweizerischen Ka-
tholischen Bibelwerk sicher zu danken,
dass es vom 27. bis 29. Januar 1975 in
der Paulus-Akademiie die Gelegenheit an-
bot, die alttestamentlichen Lesungen der
Fastensonntage fiir idie Verkiindigung zu
erarbeiten.
Von Luxemburg bis Vonalberg reichte die
interessierte Runde, zwanzig Herren und
eine Dame, darunter als Fachexperten
von der Universitit Freiburg Adrian
Schenker, Dozent fiir Altes Testament,
und ‘Guido Schiiepp, Professor fiir Pasto-
raltheologiie. Fiir jede Perikope stand ein
halber Arbeitstag zur Verfiigung. Refe-
rate und Befragung der Experten legten
die 'Grundlage, um in kleinen Gruppen
konkrete Predigt-Entwiirfe zu skizzieren,
die dann wieder im Plenum kritisiert wur-
den. Schiliesslich konnte jeder das ver-
vielfaltigte Evgebnis schwarz auf weliss
nach Hause tragen.
Bei der Kritik wurde die Tendenz deut-
lich signalisiert, die Horersituation zu
psychologisieren und entsprechend zu
moralisieren, statt 'die zu verkiindende
Botschaft sprechen zu lassen. Wie steht es
wohl in dieser Hinsicht, wenn kein An-
walt des Bibelwortes bei der Predigtvor-
bereitung dabei ist?
Falls sich die Atmosphire in der Teilneh-
merrunde und im gastlichen Haus etwas
herumspricht, werden bei einem nichsten
Versuch sicher mehr Leute dabei sein.
Josef Griiter

Hinweise

Zur Kollekte des letzten Weltmissions-
Sonntages

Die Kollekten des letzten Weltmissions-
Sonntages haben bis jetzt die Hohe der
letztjahrigen Spenden erreicht. Wir dan-
ken allen, die das Opfer rechtzeitig iiber-
wiesen haben.

Rund achzig Pfarreien haben jedoch ihre
Kollekte noch nicht einbezahlt. Recht



viele werden es vergessen haben. Einige
haben uns geschrieben, 'dass sie damit
einen ‘Missionar oder sonst ein Werk un-
terstiitzen. Dies entspriicht sicher nicht
der Idee des Weltmissions-Sonntages, an
dem die Solidaritdt der gesamten Kirche
fiir alle jungen Kirchen in Aufbau und
Not zum Ausdruck kommen soll. Da un-
sere Aufigaben standig wachsen und die
Teuerung in der Dritten Welt noch gros-
ser ist alls bei uns, bitten wir Sie, die Kol-
lekte Threr Pfarrei moglichst bald auf
unser Postcheckkonto (MISSIO, Frei-
burg, 17 - 1220) zu iiberweisen. Wir dan-
ken I'hnen zum voraus.

Eugene Maillat

Viersprachige liturgische Blitter fiir die
Sonntage der Sommersaison 1975

Im vergangenen Jahr fanden diese litur-
gischen Hilfsmittel guten Anklang. Nun
bereitet die Kommission «Kirche im Tou-
rismus» (KAKIT) fiir die kommende
Sommer-Saison wiederum solche Gottes-
dienst-Hilfen fiir Fremdsprachige vor.
Das Blatt fiir den einzelnen Sonntag ent-
hdlt zuerst eine Thema-Angabe, zum
Belispiel am 13. Sonntag im Jahreskreis:
«Auch in den Ferien — beachten Sie die
Priorititen», dann folgt eine kurze Zu-
sammenfassung der ersten und zweiten
Lesung und der Text des Evangeliums.
Anschliessend einige Uberlegungen oder
ein Meditationstext fiir den Touristen.
Auf dem vierseitigen Faltblatt sind diese
Texte in vier verschiedenen Sprachen ne-
beneinander. Fiir idie Schweizerausgabe
sind vorgesehen: englisch, franzosisch,
deutsch und italienisch. Fiir Benelux wird
anstelle des italienisch flamisch gesetzt.
Es wire nun auch moglich, fiir Pfarreien
mit ausschliesslich deutschen Gottesdien-
sten die deutschsprachige Seite wegzulas-
sen und 'dafiir italienisch und flamisch
zu setzen.

Die liturgischen Institute werden dieses
Jahr den Vertrieb der Faltblitter iiber-
nehmen. Die Pfarreien erhalten das Stiick
zu 10 Rappen. Beachten Sie die genauen
Angaben in der SKZ und im «Gottes-
dienst» nach Ostern. Besondere Wiinsche
und Anregungen zur Herausgabe dieser
liturgischen Blétter senden Sie bitte jetzt
schon an das Sekretariat der KAKIT,
Unter der Egg 10, 6004 Luzern, oder an
das Pfarramt, 1565 Delleye.

Zur Erginzung dieser Blatter wird zu
Handen des Priiesters ein fiinfsprachiger
Begriissungs- und Hinweistext mitgelie-
fert, ebenso ein Text, der den Kirchenbe-
sucher aufmerksam macht, dass er in die-
sen verschiedenen Sprachen liturgische
Texte fiir die Mitfeier des Sonntagsgot-
tesdienstes vorfindet und sich damit be-
dienen moge.

Andreas Marzohl

Amtlicher Teil

Fir alle Bistiimer

Aufruf zum Tag der Kranken

Der Krankensonntag vom 2. Mirz 1975
ladt uns alle ein, unsere Solidaritat mit
den Kranken und Behinderten zu zeigen.
Der Arbeitsausschuss «Tag 'der Kranken»
regt an, bei dieser Gelegenheit iiber das
Wort von Dr. Albert Schweitzer nachzu-
denken: «Wir alle miissen gemeinsam an
der Biirde ider Leiden mittragen, die auf
der Erde lastet.» In idiesem Sinn wird am
Krankensonntag gewiss jedermann ein
Zeichen der Anteilnahme fiir eine kranke
oder behinderte Person setzen. Es kann
darin bestehen, dass man einem Kranken
die Mitfeier der Eucharistie in der eige-
nen Pfarrei ermoglicht. Vielleicht bietet
sich Gelegenheit, Vereinigungen mate-
riell zu unterstiitzen, die an diesem Tag
eine Aktion zugunsten der Kranken und
Behinderten organisieren.
Wir miissen aber wiinschen, dass 'diese
Anteilnahme nicht die Sache eines Ta-
ges bleibt; sie soll tiefer in unser Bewusst-
sein dringen und zu einer standigen Hal-
tung der Hilfsbereitschaft werden. Es
liegt uns auch daran, unsere kranken und
behinderten Briider und Schwestern spii-
ren zu lassen, dass sie in der Kirche und
in der Gesellschaft iiberhaupt einen Platz
einnehmen. Wenn jhre Rolle auch un-
scheinbar scheint, ist sie doch wesentlich.
Kranke und Behinderte konnen und miis-
sen uns helfen, die echten Werte wieder-
zufinden, die dem Leben seinen ureigenen
Sinn geben. Vor allem aber sollen die
kranken und behinderten Briider und
Schwestern uns lehren, dass viel Liebe
notig ist, um das Leiden lichtvoll und er-
traglich zu machen.

Die Schweizer Bischdife

Interdiozesane Kommission fiir
Weiterbildung der Priester (IKWP)

Theologisch-pastoraler Weiterbildungs-
kurs im Priesterseminar St. Luzi, Chur
vom 7. bis 11. April 1975

Thema: Personliches Beten im kirchli-
chen Dienst.

Programm:

Montag, 7. April: Gebet und Leben.
Thesen, Beziehungen, Beispiele, Moglich-
keiten.

Prof. Dr. Dietrich Wiederkehr

Dienstag, 8. April: Theologische Proble-
me heutigen Betens.

Referat und Diskussion.

Theologische Analyse vorgeformter alter
und neuer Gebete.

Prof. Dr. Dietrich Wiederkehr

Mittwoch, 9. April: Kreativitit und Gebet.
Uber das Sprechen und Beten.

Das kreative Sprach- und Gebetsverhalten
(mit konkreten Ubungen).

Die Beurteilung von Kindergebeten (mit
Ubungen).

Dr. phil. Fritz Oser

Donnerstag, 10. April: Gebet und Tiefen-
psychologie.

Gebetsschwierigkeiten — tiefenpsycholo-
gisch betrachtet.

Religiose Erfahrung — tiefenpsycholo-
gisch gesehen.

Josef Biner, Priester und dipl. analyt. Psy-
chologe

Freitag, 11. April: Offizium und person-
liches Beten.

Aussprache mit Bischof Dr. Johannes
Vonderach

Kursevaluation

Gemeinsame FEucharistiefeier mit dem
Bischof

Arbeitsweise: Die Kursarbeit soll vom
Gedanken der Kreativitét geleitet werden.
Das Aufnehmen von Informationen, das
Arbeiten in Gruppen und betendes Han-
deln sollen einander sinnvoll ergédnzen.
Durch eigenes «Mithandeln» wird es den
Teilnehmern erfahrbar, wieviel wirklich
moglich ist.

Kursleiter: Prof. Dr. Josef Pfammatter,
Regens, Priesterseminar St. Luzi, Chur.
Tagesprogramm:

Beginn des Kurses: Montag, den 7. April
1975, 16.00 Uhr;

Schiluss des Kurses: Freitag, den 11. April
1975, 16.00 Uhr.

Das Tagesprogramm sieht geniigend Zeit
vor fiir die Feier der Eucharistie, fiir das
gemeinsame und private Beten, sowie fiir
das briiderliche Gesprich, fiir Ruhe, Ent-
spannung und Geselligkeit.
Anmeldungen: sind bis spitestens 29.
Mirz 1975 zu richten an die Regentie
des Priesterseminars St. Luzi, 7000 Chur,
Telefon 081 - 22 20 12.

Hinweise:

1. Die Anmeldung versteht sich fiir den
ganzen Kurs. Die durch den Kurs ver-
hinderten Religionsstunden konnen aus-
fallen.

2. Die Teilnehmer werden gebeten, das
«Neue Stundenbuch» mitzunehmen und
fiir die Konzelebration Amikt, Albe, Zin-
gulum und Stola.

3. Der Preis fiir Kost und Logis von Fr.
110.— kann wihrend des Kurses bezahlt
werden.

Die Kurskosten trigt die IKWP bzw. der
Inlandteil des Fastenopfers.

4. Weitere Auskiinfte erteilt der Sekretar
der IKWP: P. Josef Scherer, Oberdorf,
6106 Werthenstein.

139



Bistum Basel

Pastoralbesuche 1975 von Bischof Anton Hinggi in den Pfarreien des Kantons

Thurgau
Marz Vormittags
Samstag, 8. Tagerwilen
Sonntag, 9. Kreuzlingen
Montag, 10. Berg
Sonntag, 16. Frauenfeld
Montag, 17. Uesslingen
Samstag, 22. Fischingen
Montag, 31. Wuppenau
April
Samstag, 12. Miillheim
Sonntag, 13. Steckborn
Montag, 14. Klingenzell
Samstag, 19. Pelagiberg
Sonntag, 20. Bichelsee
Montag, 21. Lommis
Samstag, 26. Sommeri
Sonntag. 27. Miinsterlingen
(Giittingen / Altnau)
Montag, 28. Hagenwil
Mai
Samstag, 3. Sitterdorf
Sonntag, 4. Sulgen
Montag, 5. Schonholzerswilen
Freitag, 16.
Samstag, 17. Sirnach
Sonntag, 18.
Montag, 19. Miinchwilen
Freitag, 30.
Samstag, 31. Herdern
Juni
Sonntag, 1. Weinfelden
Montag, 2. Leutmerken
Samstag, 7. Tobel
Sonntag, 8. Amriswil
Freitag, 13.
Samstag, 14. Basadingen
Juli
Freitag, 4.
Samstag, 5. Rickenbach
Sonntag, 6. Bettwiesen
Bistum Chur
Ernennungen

Josef Walter Halter, bisher Kaplan in
Sarnen, wurde am 14. Februar 1975 zum
Pfarrer in Lungern ernannt;

Paul Kuster, bisher Pfarrer in Lungern,
wurde am 15. Februar 1975 zum Kaplan
in Biirglen OW ernannt;

Pedro Del Cano Salan wurde zum Spa-
nierseelsorger fiir die Gebiete Davos,
Klosters und Engadin, mit Sitz in Davos,
ernannt. Er hat seine Téatigkeit bereits am
8. Februar 1975 aufgenommen.

Bistum St. Gallen

Stellenausschreibung

Durch Wegwahl des Amtsinhabers ist das
Pfarramt Kirchberg verwaist. Interessen-

Nachmittags

Horn, Romanshorn
Emmishofen

Gachnang

Au
Welfensberg

Pfyn
Eschenz

Heiligkreuz
Dussnang

Ermatingen
Steinebrunn

Biirglen
Werthbiihl

Eschlikon

Aadorf

Bischofszell

Téanikon

Warth (Messfeier ohne Firmung)
Hiittwilen

Bussnang

Arbon

Wingi (Matzingen)

Paradies (Messfeier ohne Firmung)
Diessenhofen

Giindelhart
Homburg
Mammern

ten fiir \dies Pfarrstelle melden sich bis
zum 10. Mirz beim Personalamt des Bi-
stums, Klosterhof 6 b, 9000 St. Gallen.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Im Herrn verschieden

Joseph-Auguste Chassot

Abbé Joseph-Auguste Chassot, aus Vuis-
ternens-devant-Romont, ist am 10. Au-
gust 1892 in Vuisternens geboren. Am
20. Juli 1919 wurde er in Freiburg zum
Priester geweiht. Er wirkte als Vikar in
Greyerz (1919 bis 1922), als Pfarrer in
Vuissens (1922 bis 1950), als Pfarrer von
Villlaraboud (1950 bis 1965). Er zog als
Resignat nach Siviriez und wurde 1967
ebenda Spiritual des «Foyer Notre-Dame
Auxiliatrice». Br starb am 7. Pebruar
1975 in Siviriez und wurde am 10. Fe-
bruar in Villaraboud bestattet.

140

Vom Herrn abberufen

P. Dominik Zemp SJ

Am 22. Dezember 1974 ist im Missionsspital
in Shirampur, Indien, P. Dominik Zemp SJ
in seinem 49. Lebensjahr gestorben.
Geboren am 24. Mérz 1926 in Buchrain ver-
lor er schon fiinfjdhrig seine Mutter. Er
wuchs nun weiter auf in Bern, in Schiipf-
heim, in Grosswangen und Willisau und be-
suchte die Mittelschulen in Willisau, Immen-
see und Altdorf. Aus dieser unsteten Kinder-
und Jugendzeit nahm er zwei Haltungen mit,
die ihn prédgten: einen tiefen, unerschiitter-
lichen Glauben und eine grosse Liebe zu den
Armen.

Schon als Novize der Gesellschaft Jesu ging
er nach Indien. Nach dem Philosophie- und
Theologiestudium in Indien stellte er sich
den missionarischen Problemen und Aufga-
ben. Er war gescheit, er kannte die Sprachen
sehr gut und arbeitete mit Uberlegung. So
war er fahig, echte Impulse zu geben.
Schon zu seiner Studienzeit war der Ruf in
Indien: «Religionen, vereint euch zu einem
gemeinsamen Suchen, verzichtet auf eure
Dogmen, die euch nur voneinander abson-
dern» sehr stark. Das erschiitterte P. Zemp
in keiner Weise, er wusste sich in der Kirche
geborgen bei Gott und wusste, er ist zu den
Armen gesandt.

Die grossen Missionsstationen mit der vie-
len Verwaltungsarbeit passten ihm nicht
ganz. Als er aber sah, dass er in diesem Rah-
men am besten den Armen helfen konnte,
iibernahm er die Station Kendal, wo er sich
zu einem Entwicklungshelfer grosseren Sti-
les entwickelte. Es gelang ihm sogar, fiir sei-
ne Brunnenprojekte Geld von der schweize-
rischen Regierung zu erhalten.

Als in Rahuri eine landwirtschaftliche Hoch-
schule eroéffnet wurde, zog er dorthin, lebte
dort in einer Hiitte, ohne Mdbel, in grosster
Armut, um eine kleine Gemeinde zu leiten
und mit den Studenten ins Gespriach zu kom-
men.

Ein Gehirnkrebs setzte ein. Nach zwei Ope-
rationen in Bombay kam er in die Schweiz.
Dieses Wiedersehen mit seiner Heimat war
fur ihn sehr enttauschend. Er, dessen Liebe
ganz den Armen gehorte, hatte nicht viel
Sinn fiir das viele Gerede iiber Religion hier.
Als er einen Text las, in dem die Tatsache
der Jungfraulichkeit Marias bestritten wur-
de, war er wie personlich beleidigt und be-
merkte bitter: «Wohlstandstheologie von
Leuten, die die wahren Probleme der Ar-
men nicht kennen.»

Obwohl noch immer krank, wollte er zu-
riick nach Indien. Es wére grausam gewe-
sen, ihn nicht gehen zu lassen. Einen Monat
spéter starb er.

Sein grosser Wunsch vor seinem Sterben
war, dass die Armen den Familienrosen-
kranz beten, um so, tiefer ins Christusge-
schehen verwurzelt, fahig zu sein, eine men-
schenwiirdigere Zukunft zu bauen. In sei-
nem Abschiedsbrief an seine Geschwister
schrieb er: «Ich bin iiberzeugt, dass der Auf-
enthalt im Spital fiir mich eine Gnade ist,
fiir die ich Gott jeden Tag danke. Ich weiss,
dass mein Tumor wieder am Wachsen ist.
Wie lange es geht, weiss ich noch nicht: ich
bin bereit. Esst dann nur die ,heissen Weggli’
und seid nicht traurig. Gott war gut zu mir.
Ich glaube, ich werde bald vor dem Richter-
stuhl Gottes erscheinen.» «Seid nicht trau-
rig, wenn ich heimgehe.»

Bei seiner Beerdigung waren alle seine Mit-
missionare zugegen, vor allem aber viele
Arme. Alle waren erstaunt, wie er noch la-
chend — er hat einen grossen Teil seines
Lebens mit Lachen zugebracht — so selbst-
verstindlich, nach einem Leben, wo er nir-
gends je recht zu Hause war, sagte: «Jetzt
gehe ich heim.»



P. Zemp war ein schweizerischer Priester,
wie es in seiner Art wohl wenige gibt: Seit
der Kindheit nirgends recht zu Hause, dafiir
aber um so mehr ganz in Gott verwurzelt,
der schon immer seine einzige Heimat war.

Eduard Birrer

Kurse und Tagungen
Christlich-jiidisches Symposion

Thema: Wege in die Zukunft.

Veranstalter: Theologische Fakultat Luzern.
Tagungsort: Priesterseminar St. Beat, Luzern.
Termin: 10.—12. Mirz 1975.

Programm:

10. Miirz

1. Einfithrung: Thesen und Fragen aus dem
ersten Luzerner Symposion: «Judentum und
Kirche: Volk Gottes» (Clemens Thoma);
Jiidische Stellungnahme (Benjamin Uffenhei-
mer).

2. Gottesherrschaft und menschliche Insti-
tution. Die Bedeutung menschlicher Initia-

Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. August Berz, Regens, Salesianum, 1700
Freiburg

Eduard Birrer SJ, Pfarramt, 4108 Witterswil

Dr. Adelhelm Biinter OFMCap, Kapuziner-
kloster, 6370 Stans

Josef Griiter, Pfarrer, Gossetstrasse 8,
3084 Wabern

Dr. Max Hofer, Bischofssekretir, Baselstras-
se 58, 4500 Solothurn

Dr. Josef Imbach OFMConv, Dozent fiir
Fundamentaltheologie, Via del Serafico 1,
1-00142 Rom

Dr. Erwin Jossen, Pfarrer, Kippel-Ferden

Markus Kaiser, lic. phil. et theol., Hirschen-
graben 86, 8001 Ziirich

Gustav Kalt, Professor, Himmelrichstrasse 1,
6003 Luzern

Eugéne Maillat, Bischof, Direktor Missio,
Reichengasse 34, 1700 Freiburg

Andreas Marzohl, Président der KAKIT,
Franziskanerplatz 14, 6003 Luzern

Franz Neuwirth, lic. iur., Avenue de Beaure-
gard 4, 1700 Freiburg

Alois Odermatt CSSR, Sekretariat VOS,
Postfach 20, 1702 Freiburg

Dr. Sandro Vitalini, Professor, Salesianum,
1700 Freiburg

tive im Licht von 1 Sam 8 und 12 (Rudolf
Schmid).

3. Die Dynamik Volk-Gottes. Reich Gottes
in biblischer Zeit. Was lernte das Judentum
daraus? (Benjamin Uffenheimer).

11. Mirz

1. Die gegenwirtige und kommende Herr-
schaft Gottes als fundamentales Anliegen
des Volkes Gottes zur Zeit Jesu: ausserneu-
testamentlicher Befund (Clemens Thoma);
neutestamentlicher Befund (Eugen Ruck-
stuhl).

2. Die Christologie als Gefahr und Chance
fiir die Frage nach der Zukunft (Dietrich
Wiederkehr).

3. Der Kampf des rabbinischen Judentums
gegen messianischen Fanatismus und fiir
religios-menschliche Verniinftigkeit (Peter
Schifer).

12. Mdrz

1. Das Werk des Moses Maimonides und die
damalige und spatere jiidische Gegenwarts-
sicht und Zukunftshoffnung (Johann Maier).
2. Messianismus und Utopie bei Rav A. J.
Kook, dem bedeutendsten Vertreter moder-
ner jiidischer Mystik (Rivka Schatz-Uffen-
heimer).

3. Die Zuversicht des christlichen Glaubens
unter dem Eindruck jiidischer Hoffnungen
(Gerhard Sauter).

Weitere Auskiinfte und Anmeldung: Theo-
logische Fakultit, Hirschengraben 10, 6003
Luzern.

Gruppendynamische Seminarien 1975

Aufbauveranstaltung vom 14.—24. April
1975

Das Seminar ist ausschliesslich fiir Teilneh-
mer reserviert, die schon iiber Trainingser-
fahrung verfiigen und wird interdisziplinar
durchgefiihrt: Leiter: Dr. R. Guggenbiihl,
Thalwil, Dr. S. Krauchi, Basel, u. a. Arbeit
in kleinen Erfahrungsgruppen und im Ple-
num.

Grundkurs vom 5—10. Mai 1975

Das Gruppendynamische Seminar bietet Ge-
legenheit, ohne spezielle Vorkenntnisse die
Grundlagen und die Voraussetzungen des
Zusammenwirkens in Gruppen kennenzuler-
nen und damit auch die Fihigkeit zur Zu-
sammenarbeit zu verbessern. Es steht Da-
men und Herren aus allen Berufen offen.
Leiter: Dr. R. Guggenbiihl, Thalwil, Dr. S.
Krauchi, Basel, u. a. Arbeit in kleinen Er-
fahrungsgruppen und im Plenum.

Genauere Unterlagen und Anmeldung fiir
beide Kurse: Boldern, 8708 Miannedorf, Tel.
01-9221171.

Kirchenmusikschule des Aargauischen
Verbandes fiir katholische Kirchenmusik

Im Friihling 1975 beginnt wieder ein zwei-
jahriger Kurs zur Erlangung des Aargaui-
schen Diploms fiir Chorleiter und Organi-
sten.

Der Kurs umfasst folgende Gebiete: Litur-
gisches und solistisches Orgelspiel, allgemei-
ne Musiklehre, Harmonielehre, Chorleitung,
Stimmbildung, Liturgie, gregor. Choral,
Kantorengesang, Orgelbau.

Der Theorieunterricht findet in der Regel an
Samstagnachmittagen im Seminar Wettin-
gen statt, der Orgelunterricht erfolgt nach
Vereinbarung.

Anmeldungen nimmt Otto Walti, Hof 1270,
5612 Villmergen, Telefon 057 - 6 47 63, bis
zum 15. Mirz 1975 gerne entgegen.

Schweizerische Kirchenzeitung
Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion

Hauptredaktor

Dr. Rolf Weibel, Frankenstrasse 9. Brief-
adresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041 - 22 74 22

Mitredaktoren

Dr. Karl Schuler, Bischofsvikar, Hof 19,
7000 Chur, Telefon 081 -2223 12

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 81 06-

Verlag

Raeber AG, Frankenstrasse 7—9
Briefadresse: Postfach 1027, 6002 Luzern
Telefon 041-227422/3/4

Annoncenannahme

Orell Fiissli Werbe AG, Postfach 1122,
6002 Luzern, Telefon 041 - 2422 77

Abonnemente
Inland:
jahrlich Fr. 52.—, halbjahrlich Fr. 28.—

Ausland:
jahrlich Fr. 62.—, halbjahrlich Fr. 32.50

Einzelnummer Fr. 1.50.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Weinhandlung

SCHULER & CIE

Aktiengesellschaft

Das Vertrauenshaus fiir Messweine und gute Tisch- und Flaschen-
weine, Tel. Schwyz 043 - 21 20 82 — Luzern 041-231077

Schwyz und Luzern

Haushilterin sucht

Stelle

zu einem Geistlichen im Pfarrhaus
oder Kaplanei.

nen ein

Offerten unter Chiffre 8759 an Orell
Fissli Werbe AG, 6000 Luzern.

Zu vermieten in Morschach ob Brun-

Ferienlager

flr ca. 40 Kinder.
Vom 19. Juli bis 15. September.
Telefon 043 - 31 22 76

TURMUHREN

Neuanlagen
in solider und erstklassiger Ausfiihrung

Revisionen
samtlicher Systeme

Servicevertriage
zu giinstigen Bedingungen

UHRENFABRIK THUN-GWATT
Wittwer-Bér & Co., 3645 Gwatt, Tel. 033 /361212

141



Grundkurse
fur nebenamtliche
Sakristane

Einfiihrungskurs
fiir neue nebenamtliche Sakristane

2 Wochen, verteilt auf 2 Jah_re, dieses Jahr vom
23. Februar (abends) bis 1. Marz. Kosten des gan-
zen Kurses Fr. 420.—.

Intensivkurs
fiir nebenamtliche Sakristane,

die wenigstens 5 Jahre in der Praxis standen.
Beginn 2. Mérz (abends) bis 8. Marz im Bildungs-
haus Mattli, Morschach. Kosten Fr. 320.—.

Anmeldung und ndhere Auskunft:

Schweizerische Sakristanenschule
9107 Schwegalp, Telefon 071 -58 15 48

Bei der romisch-katholischen Kirchgemeinde
Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76
(August 1975), nach Méglichkeit friiher, die Stelle
eines

Rektors/Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
lichen oder weltlichen Standes, der nebst einem
halben Pensum Religionsunterficht Freude hat,
an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei
zeitgemassen Anstellungsbedingungen eine
dankbare Aufgabe.

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-
techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Auskunft erteilt Kommissionsprasident Dompfar-
rer Paul Carnot, Telefon 081 - 22 20 76, oder das
Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

Katholische Kirchgemeinde Dietikon

Wir suchen auf Frihjahr 1975 oder nach Verein-
barung einen hauptamtlichen

Katecheten

fur die Erteilung von Religionsunterricht an der
Oberstufe.

Wir bieten Ihnen zeitgeméasse Anstellungsbedin-
gungen und eine fortschrittliche Besoldung.

Bewerber mit entsprechender Ausbildung und
padagogischen Fahigkeiten sind gebeten, ihre
Anmeldung an den Préasidenten der Kirchenpfle-
ge zu richten, der gerne auch telefonisch nahere
Auskunft erteilt.

H. Mundweiler, Buchsackerstrasse 22, 8953 Dieti-
kon, Telefon 01 - 88 95 60.

Wir suchen auf Herbst 1975 oder nach Vereinba-
rung vollamtlich in unser Arbeitsteam

Mitarbeiterin oder Mitarbeiter

Aufgabenbereich:

Nachschulische Jugendbildung, besonders Lei-
ter- und Leiterinnenschulung in Teamarbeit.
Mitarbeit in Planung und Durchfiihrung von Be-
sinnungstagen, Schulendtagen, Liturgiegestal-
tung, Seminarien fiir Jugendfragen, Weekends
und Lager sowie Mithilfe in der Redaktion «team-
work», Werkheft fir kirchliche Jugend- und Bil-
dungsarbeit.

Voraussetzungen:

Selbstandiges, kreatives Arbeiten und Interesse
an der nachschulischen Jugendseelsorge wéren
ideale Voraussetzungen fir diese anspruchsvolle
und vielseitige Tatigkeit.

Grossen Wert legen wir auf gute Teamfahigkeit.
Wir bieten zeitgemasses Gehalt mit Sozialleistun-
gen sowie gutes Arbeitsklima.

Auskunft:

Arbeitsstelle Jugend + Bildungsdienst
(Kongregations-Sekretariat) Auf der Mauer 13,
Oswald Krienbiihl, Leiter der Arbeitsstelle
Postfach 159, 8025 Ziirich 25, Tel. 01 - 34 86 00).

142



Wirrationalisieren - Sie profitieren

Zwei Beispiele aus
unserem Sortiment:

Elmo HP-300
Hellraumprojektor modernster
Konzeption

Elmo-Filmatic 16-A

16-mm-Tonfilmprojektor fur die Wieder-

gabe von Stumm-, Licht- und Magnet-
tonfilmen. Flimmerfreie Zeitlupen-
projektion.

:

Erno Photo AG, Restelbergstrasse 49, 8044 Zirich Tel

Besuchen Sie unsere
Verkaufsausstellung!

Sie finden neben den 16-mm-Ton- und
den Hellraumprojektoren viele
interessante Spezialgerate fur den
audiovisuellen Unterricht, wie
8-mm-Tonprojektoren, Streifenfilm-
projektoren mit Kassettenton,
Multiformat-Diaprojektoren usw.

Lassen Sie sich von ver-

sierten Spezialisten beraten.
Verkaufsausstellungen in der Ost- und
Westschweiz sowie in Basel. Wir bitten
um Anmeldung in Zurich — Sie erhalten
umgehend die genauen Unterlagen.

Informations-Bon

Senden Sie mir als Vorinformation
folgende Unterlagen: :
O 16-mm-Tonprojektoren

O Hellraumprojektoren

O 8-mm-Tonprojektoren

O Dia- und Streifenfilmprojektoren
Name:

<
5
o«
w
<
>
&

. 01 289432

Adresse:

PLZ/Ort:

Einsenden an Erno Photo AG
Restelbergstrasse 49, 8044 Zirich

143



NEUE ORGEL PFARRKIRCHE NEUENDORF/SO

Orgelbau W. Graf, 6210 Sursee
Telefon 045 - 21 18 51

00

D>

&
“

Pfarrkirche Ennetbiirgen, Renovationsgeriist an
Schiff und Turm (60 m hoch)

Wir empfehlen sauber und prompt ausgefiihrte
Geriistungen (auch
ortsansassigen Unternehmern).

w. wiederkehr ag

6033 Buchrain bei Luzern

in Zusammenarbeit mit

041-366460

Wir besorgen alle

BUCHER

RICH. PROVINI

Kath. Buchhandlung
Lukmaniergasse 6 (Postplatz)

Opferschalen Kelche Tabernakel usw. Kunstemail
Planen Sie einen Um- oder Neubau lhrer Kapelle? Wir beraten Sie
gerne und kdénnen auf lhre Wiinsche eingehen.

GEBR. JAKOB + ANTON HUBER
KIRCHENGOLDSCHMIEDE
6030 EBIKON LU
Kaspar-Kopp-Strasse 81

041 -36 44 00

Altersnachmittage

mit Leonardo Zauberei
6015 Reussbilhl
Telefon 041 - 22 39 95

Ikonen wie «Echt» zu
verkaufen zugunsten
der Lepra-Kranken
Handarbeit von
Leonardo.

Zu kaufen gesucht

Josefsstatue

in Holz 70—100 cm., fur Kapelle.

Chiffre 8758 an Orell Fissli Werbe
AG, 6000 Luzern.

Soeben neu erschienen, 3. Auf-
lage, umgearbeitet und bebil-
dert

Einsiedler
Kreuzweg

von Josef Konrad Scheuber

Preis|Fr. 2.50 (Bei grosseren Be-
stellungen Rabatt).

Karl Eberle, Verlag, 8840 Ein-
siedeln.

Dachten Sie nicht schon lange an die Anschaf-
fung eines neuen

Messgewandes

Auf Ostern wére gerade die richtige Zeit dazu.
Wir haben eine sehr schone Auswahl an Caseln
und Tuniken, sowie auch gediegene Einzelstolen
in allen liturgischen Farben am Lager. Ihr Besuch
in Luzern oder Einsiedeln wirde uns freuen.

RICKEN

EINSIEDELN
Klosterplatz
@ 055-5327 31

BACH

ARS PRO DEO

LUZERN
bei der Hofkirche
@ 041-223318

Gesucht

Messingleuchter

5 oder 7 Flammige.
Wenn moglich verstellbar.

William Chapatte, Im 'Studacker 30,
8902 Urdorf.

In 2. Auflage:

Johann Baptist Metz
Jirgen Moltmann

Leidensgeschichte

Zwei Meditationen zu Markus 8,31—38
62 Seiten, kart. lam., Fr. 7.—.

In diesem kleinen Meditationsband
zur osterlichen Busszeit meditieren
die beiden bekannten Theologen ein
zentrales ntl. Thema, zugleich einen
wichtigen gemeinsamen Blickpunkt
ihrer theologischen Arbeit: das Mes-
siasgeheimnis Jesu als leidender
Menschensohn und die Leidensge-
schichte der Welt.

144



	

