
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 142 (1974)

Heft: 46

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge

Amtliches Organ der Bistümer Basel,

Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

KIRCHEN
ZEITUNG

46/1974 Erscheint wöchentlich 14. November 142. Jahrgang Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Bilanz der vierten Bischofssynode aus der Sicht des Papstes

Wortlaut der Schlussansprache Papst Pauls VI.

Der Beric/it unseres IWitarieifers zum ^46-
sc/i/uss äer Bisc/io/ssynode, SKZ 742 (7974),
740—742, entiiieZf eine
(fer 5c/i /assansp racfie Papst Pa«/s F7. Weif
/Or vieie (fiese ^rupracZie Oer Grund war,
das Frgeènis der ßZsc/io/s-synode efier nega-
tiv zu èewrtei/en, èringen wZr sie /»'er noc/i im
IFortiaiit zum j4i(fr«c&, und zwar Zn der
Fassung der K/t TT/PRFSS-Do/mmentation.

(Fed.)

Verehrte Brüder,

Wir sind am Ende unserer Bischofssynode
angekommen. Bevor wir diese bedeutsa-
me Versammlung auflösen, fühlen wir
uns alle gedrängt, uns ein Urteil zu bil-
den, Bilanz zu ziehen. Während wir uns
im Angesichte Christi, der die Herzen er-
forscht, sammeln, um uns gemeinsam
dieses abschliessende Urteil zu bilden,
können wir nicht umhin, uns dem Ein-
druck ehrlicher Genugtuung und einem
realistischen Optimismus hinzugeben.

Der Charakter der Synode

In der Tat, wie sollten wir nicht die Er-
fahrungen schätzen, die wir zum vierten
Male machen durften, indem wir entschie-
den und einmütig dem Wunsche des II.
Vatikanischen Konzils gefolgt sind und
den wir durch die Einsetzung der Synode
erfüllt haben. Wieder haben sich die Bi-
schöfe, gestärkt durch den Auftrag Chri-
sti «euntes docete omnes gentes, gehet
hin und lehret alle Völker» (Mt 28,19),
und überzeugt, dass seine Worte «spiritus
et vita, Geist und Leben» sind (Jo 6,63),
zusammen mit uns in nomine Domini, im
Namen des Herrn versammelt, um die
vordringlichsten Probleme der Kirche zu
überdenken, in diesem lahr die Fragen

der Evangelisierung. Wo könnte man in
der Kirche einen geeigneteren Ort für ei-

nen fruchtbaren Gedankenaustausch unter
den Verantwortlichen Hirten der Ortskir-
chen oder ihrer Vertreter finden bezüg-
lieh der Fragen, die so lebenswichtig für
die gesamte katholische Kirche sind und
dazu in einer so brüderlichen, schlichten
und echten Atmosphäre, wie es in den

vergangenen Tagen geschehen ist? Die
Synode hat den Beweis erbracht, dass die
Bischöfe sich immer mehr der Probleme,
des Inhaltes und der Sichtweite der ver-
schiedenen Fragen bewusst werden, und
deshalb in der Lage sind, ihre Aufgabe
in Liebe, Demut und mit einem tiefen
Verantwortungsbewusstsein wahrzuneh-
men, das aber auch um die eigenen Gren-
zen weiss.

Freilich, der Umfang und die Schwierig-
keit des Themas erlaubten es nicht, dieses

in kurzer Zeit erschöpfend zu behandeln
noch hieraus die erwünschten Schlussfol-

gerungen zu ziehen. Beim gegenwärtigen
Stand der Kirche aber hat es diese vierte
Synode erneut erlaubt, die Stimme der
Ortskirche zu vernehmen, besser ihre Si-

tuation einzuschätzen, wichtige Elemente
für die Evangelisierung zu finden und zu
prüfen, welchen Ton und welche Art die
Evangelisierung gegenüber den Menschen
unserer Zeit annehmen muss. Deshalb
sind wir der Auffassung, dass es eine po-
sitive Bilanz ist. Die Synode stellt dem
Nachfolger Petri zum Vorteil der gesam-
ten Kirche eine überaus wirkungsvolle
und reiche Vielfalt von Überlegungen,
Anregungen und Vorhaben zur Verfü-
gung. Diesen Reichtum an Lehrgehalt und
geistlichen Anregungen vertrauen wir der
begleitenden Gnade Gottes an: «Denn

Gott ist es, der in euch sowohl das Wol-
len wie auch das Vollbringen bewirkt, so
wie es ihm gefällt» (Phil 2,13). Wir kön-
nen den Herrn nur lobpreisen wegen der
vielen und ausgezeichneten Tatsachen,
die diese Synode zurücklässt.
Denn wir behalten im Herzen die Erin-
nerung an das, was wir während der Syn-
ode täglich und greifbar von der Wirk-
lichkeit der Kirche erleben durften, ihre
staunenerregenden Möglichkeiten wie
auch ihre gewaltigen Lasten. Wie die früh-
christliche Gemeinde von lerusalem eng
um Petrus und die anderen Apostel ge-
schart war, so «hielten auch wir fest an
der Lehre der Apostel, an der Gemein-
schaft, am Brotbrechen und am Gebet»
(Apg 2,42). Wir haben nachgedacht über
die Verantwortung, das Lehrgut der Apo-
stel, das die Kirche im Laufe der lahr-
hunderte unversehrt hütet, durch Aus-
tausch der Ideologien und Lehrweisen zu

Aus dem Inhalt:

Bi/anz vierten 7i (yc/to/ssynode ans r/er
Sïc/it t/es Papstes

Lersö'/iming um/ Äirc/ific/ie Kon/iikte

Der Titel verrät nic/it ai/es

ITie c/iarismat/sc/i ist ä/e CTiarismatisc/ie
Bewegung?

Die fiat/io/isc/ie Kirc/ze und die BevöZ/ce-

rimgs/rage

,4mtfic/ier Teil

749



vertiefen und auszubreiten. Wir hatten
das lebendige Empfinden der Koinoniia,
in der wunderbaren Brüderlichkeit des

häufigen Gedankenaustausches und der
zahlreichen Begegnungen, in dem geord-
neten Ablauf der Sitzungen, der regen
Anteilnahme der einzelnen Synodalen, die
die Stimme der verschiedenen Kulturen
vernehmen Hessen, die sich in der Tatsa-
che der einzigen katholischen Kirche aus-
spricht. Wir haben uns versammelt zur
Fractio panis, zum Brotbrechen, bei der
Konzelebration zur Eröffnungsfeier. Vor
jeder Sitzung haben wir gemeinsam ge-
betet wie auch bei der grossen, ergreifen-
den Begegnung in der «Propaganda fäide»,

wo wir in aller Wahrheit die Verheissung
Christi erleben durften:,«Wo zwei oder
drei in meinem Namen versammelt sind,
da bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18,20).
So stehen wir unter dem Eindruck, dass
wir bei diesem herzlichen Abschied sagen
dürfen: Es war eindeutig ein positives Er-
lebnis.
Positiv vor allem, weil die Bischöfe sich
ihrer unaufschiebbaren Verpflichtung be-
wusst zeigten, den ihnen anvertrauten apo-
stoischen Auftrag auszuführen, nämlich
«Jesus Christus, und zwar den Gekreuzig-
ten» (1 Kor 2,3) zu verkünden; und der
dringenden Eile, mit der sie den Nöten
der Welt entgegenkommen wollen.

Übereinstimmung in vielen Fragen

Die Synode ist dann weiterhin als positiv
zu bewerten durch die Übereinstimmung,
die in vielen sehr wichtigen Fragen erzielt
worden ist: 1. Es wurde geklärt das unter-
schiedliche, ergänzende und untergeord-
nete Verhältnis der ganzheitlichen
menschlichen Entfaltung im HinbMck auf
die Verkündigung des Geheimnisses Chri-
sti, das die Kenntnis der Trinität mitein-
schliesst, die Teilnahme 'an der göttlichen
Natur und das ewige Heil der gegenwärti-
gen und zukünftigen Welt. 2. Es wurde
die Verantwortung für die Evangelisie-
rung hervorgehoben, die von Christus den
Aposteln und jetzt ihren Nachfolgern an-
vertraut ist: den Bischöfen, die in Ge-
mainschaft mit dem Papst und aufgrund
des ihnen zuteil gewordenen besonderen
Auftrages eine grössere Fülle der Gaben
des Heiligen Geistes empfangen haben.
Ihnen sind die Priester als direkte, aber
untergeordnete Mitarbeiter beigegeben.
Bs wurde aber auch treffend betont, dass
die Ordensleute und Laien, unter ihnen
'die Jugendlichen und in besonderer Weise
die Eltern, für die Evangelisierung ver-
antwortlich sind. 3. Es wurde eindringlich
die Beziehung zwischen der Evangeliisie-
rung und der Ausbildung der Personen
hervorgehoben und hierbei betont, wie
wichtig die geistliche und geistige Vorbe-
reitung sei, wie auoh ein wahrhaft christ-
Hohes Leben, das im Einklang steht mit
der Botschaft des Evangeliums, um dieses

glaubwürdig zu machen und keine Hin-
demisse aufzurichten für die Ungläubi-
gen, die dem Evangelium nähertreten
möchten. 4. Einmütige Achtung zeigte
sich für die menschlichen und religiösen
Worte, die bei den nichtohristlichen Reli-
gionen und den nichtkatholischen Reli-
gionsgemeinschaften anzutreffen sind,
und für die Wertschätzung, die ihnen ge-
bührte; es wurde darauf hingewiesen, sie

in die Evangelisierung und in. das Gebet
miteinzubeziehen, indem man gleichzeitig
die Notwendigkeit hervorhob, die Rein-
heit des katholischen Glaubens und der
kirchlichen Lehre zu bewahren. 5. Es wur-
de deutlich, dass 'die Kirche Christi, die in
der katholischen Kirche fortbesteht, zu-
gleich Inhalt und Träger der Verkündi-
gung ist. Auch wer nicht zu dieser Kirche
gehört, kann, wenn -es Gott gefällt, durch
das Wort Gottes erleuchtet werden. Aber
die unverkürzte Fülle der Botschaft des

Evangeliums und der Zugänge zum Heil
— Sakramente, Liturgie und volle, irr-
tumsfreie Auslegung des Evangeliums —
ist nur in der hierarchisch verfassten ka-
tholischen Kirche gegeben, also in der Ge-
meinschaft mit dem Papst, welcher der
die Zeiten hindurch sichtbare Ursprung
und Grund der Einheit unter den Bischö-
fen und Gläubigen ist. Die katholische
Kirche ist dm Vollsinn «in Christus gleich-
sam das Sakrament, das heisst Zeichen
und Werkzeug für die innigste Vereini-
gung mit Gott wie für die Einheit der gan-
zen Menschheit L> das gilt in abgeschwäch-
tem Masse auch für die anderen Kirchen.
6. Gut ist die Folgerung, dass die Orts-
kirchen mitverantwortlich sind für die
missionarische Verkündigung, und zwar
in Gemeinschaft mit der Universalkirche,
denn die ganze Kirche ist immer wesent-
lieh missionarisch. 7. Schliesslich wurde
das Handeln des Heiligen Geistes im Werk
der Verkündigung deutlich hervorgeho-
ben. Er ist nämlich 'die «Seele der Kir-
che»; er senkt die Gnade und die Liebe
in die Herzen der Gläubigen, insbeson-
dere der Apostel, Bischöfe und Priester.
All dies führt zu einer tiefen Neubesin-
nung, weshalbt man die Auswirkungen
der Synode nur als sehr positiv bezeichnen
kann.

Der Wert der geleisteten Arbeit

Als positiv ist auoh anzusehen, dass die
Bischöfe, der Unermesslichkeit dieser
Aufgaben bewusst,es ganz freimütig als
sehr schwierig bezeichnet haben, so
schnell in einem einzigen Dokument alle
Dimensionen der Verkündigung und der
mit ihr verbundenen Pflichten darzule-
gen. Darurft tut es uns weh, wenn man
dies von gewisser Seite als Zeichen für ein
Misslingen dieser Synode deutet. Ja, die
ungeheure Fülle und der echte Wert der
geleisteten Arbeit erleiden dadurch nicht
im geringsten eine Einbusse. Von Vorteil

ist sogar, dass sich nun klar gezeigt hat,
wie angebracht es ist, die Arbeitsmetho-
de dieser neuen, nachkonziliaren Einrich-
tung zu verbessern. Unter Auswertung
eurer Überlegungen hierzu sowie mit Hil-
fe des jetzt neu gewählten Rates der Syn-
ode werden wir das gern tun.
Weiterhin war an der Synode positiv, dass

die Bischöfe — mit Maria, der Mutter
Jesu (Agp 1,14), und um Petrus wie in
einem neuen Abendmahlsaal versammelt
— auf die Stimme und Anregung des Hei-
Ilgen Geistes zu hören versuchten; in vol-
1er Gewissheit darüber, dass ihnen dieser
Geist bei der Wahrnehmung ihres Lehr-
amtes in besonderer Weise beisteht, ha-
ben sie sich in den Schatten seiner Flü-
gel (Ps 16,8; vgl. 46,2) begeben, um diese

Fragen zu bedenken und zu entscheiden.
Was man nicht selbst besitzt, kann man
anderen nicht geben: «Keinerlei Kunst
kann an andere weitergegeben werden,
wenn man sich nicht zuvor in aufmerksa-
mer Meditation selbst angeeignet hat 2».

Positiv war diese Synode, weil die Kirche
auf viele gesunde Strömungen aufmerk-
sam wurde, die natürlich für das Lehr-
amt der Bischöfe von Interesse sind, die
in engster Verbundenheit mit dem ober-
sten Lehramt dieses Apostolischen Stuhles
stehen.

Positiv, weil die Vorrangigkeit der Pflicht
der Verkündigung der Frohen Botschaft
des Wortes Gottes an die Menschen er-
neut bekräftigt wurde, die Verkündigung
jener frohmachenden Botschaft vom ewi-

gen Leben, die in das Ostergeheimnis hin-
einführt. Wir, die Hirten, sind die demü-
tigen und unzureichenden, aber bevoll-
mächtigten Mittler dieser Botschaft. «Was

von Anfang an war bezeugen wir,
und wir verkünden euch das ewige Leben,
das beim Vater war und uns erschienen
ist. Was wir gesehen und gehört haben,
das verkünden wir auch euch, dajpit auch
ihr Gemeinschaft mit uns habt. Wir ha-
ben aber Gemeinschaft mit dem Vater
und seinem Sohn Jesus Christus... So
soll eure Freude vollkommen sein» (1 Jo
1,1, 2—4).
Positiv, weil die Kirche heute weiss, ein
unter viel Mühen geschärftes Gespür für
die Verpflichtung hat, dass zur Ausbrei-
tung der Frohbotschaft auch alle äussern

Mittel zu benutzen sind, welche die Kunst,
das Leben und die Technik uns heute zur
Verfügung stellen.
Mit einem Wort: Die Synode ist ein Ruf
zu noch grösserer Verantwortung für alle,
zu noch innigerem Gebet, zu noch leben-
digerer Innerlichkeit, zu einem noch le-
bendigeren Geist der Armut, der Selbst-

Verleugnung und einer echten Liebe zur
Kirche und zu den Seelen, zu einer noch
grösseren Treue gegenüber dem Wort
Gottes. Sie war ein einmütiger Lobpreis

• Lumen Gentium, Nr. 1
2 Hl. Gregor d. Gr., Regula Part, 1, 2, in:

PL 77,14.

750



der Heiligsten Dreifaltigkeit, welche in
Christus die Menschen zur bewussten
Teilhabe am eigenen inneren Leben ruft.
Sie stellte die Person und den Auftrag des

Erlösers in die Mitte. Die vorherrschende
Erfahrung dieser Stunde ist eine tiefe
geistliche Freude, die in einem Hymnus
des Dankes an Gott ihren Ausdruck fin-
det.

Probleme, die einer Klärung bedürfen

Andererseits wären wir nicht objektiv,
wenn wir nicht auf einige Punkte hin-
wiesen, die einer Präzisierung bedürfen.
Angesichts der Vielfalt der behandelten
Gegenstände loben wir die Spontaneität
und Aufrichtigkeit. Aber nicht alle Ele-
mente können ohne weiteres aufrecht er-
halten werden; manches, auch wenn es

mit Recht unterstrichen wurde, bedarf
unter verschiedenen Gesichtspunkten der
Einordnung ins Ganze. Anderes, vor al-
lern das Ergebnis der Sprachgruppen, be-
darf der Abklärung, Ergänzung und Ver-
tiefung. Zitieren wir einige Punkte, die
wir nicht mit Schweigen übergehen kön-
nen.

Ortskirc/ien und Gevam/kiVc/ie

Vor allem die Beziehungen zwischen den
einzelnen Kirchen und dem Apostolischen
Stuhl. Wir freuen uns aufrichtig über die
wachsende Vitalität der Ortskirchen und
über ihre immer ausdrücklicher bezeugte
Bereitschaft, alle ihre eigene Verantwor-
tung selbst zu übernehmen. Zur gleiohen
Zeit wünschen wir jedoch, dass eine ent-
sprechende Sorgfalt darauf verwandt
werde zu verhindern, dass durch die Ver-
tiefung dieser wesentlichen Aspekte der
kirchlichen Wirklichkeit in irgendeiner
Weise die Festigkeit der «Communio»
mit den anderen Ortskirchen und mit dem
Nachfolger des hl. Petrus Schaden erlei-
det, dem der Herr den schwerwiegenden
und bleibenden Auftrag voller Liebe über-
tragen hat, die «Lämmer und Schafe zu
weiden» (vgl. Jo 21, 13—17), die «Brü-
der zu bestärken» (Lk 22,32), Fundament
und Zeichen der Einheit der Kirche zu
sein (Mt 16,18—20). Sein Eingreifen kann
jedoch nicht nur auf aussergewöhnliche
Umstände beschränkt werden. Nein, wir
sagen es in Sorge für die Verantwortung,
die wir tragen, er ist und bleibt der or-
dentliche Hirte des ganzen gemeinschaft-
liehen Gefüges: Er hat «Kraft seines Am-
tes als Stellvertreter Christi und Hirt der
ganzen Welt volle, höchste und univer-
sale Gewalt über die Kirche und kann
sie immer frei ausüben 3». Es ist hier keine
Dialektik der Macht im Spiel, es handelt
sich nur um den einen Wunsch, nämlich
dem Willen des Herrn in vorbehaltloser
Liebe zu entsprechen, jeder mit dem Bei-
trag der treuen Erfüllung seines jeweili-
gen Amtes.

Anpawurcg der FerkäWigMiig on die y'e-

wedigen Situationen

Weiter halten wir es für notwendig, ein
Wort über die Notwendigkeit zu sagen,
eine bessere Ausdrucksweise des Glau-
bens in Übereinstimmung mit den Volks-
kirchen, sozialen und kulturellen Umwelt-
bedingungen zu finden. Dies ist gewiss eine

notwendige Forderung für die Echtheit
und Wirksamkeit der Evangelisierung. Es
wäre jedoch gefährlich, von Theologien
zu sprechen, die nach iden Kontinenten
und Kulturen verschieden sind. Der In-
halt des Glaubens ist entweder katholisch
oder ist es nicht mehr. Wir alle haben
andererseits den Glauben von einer kon-
stanten Tradition empfangen: Petrus und
Paulus haben ihn nicht verändert, um ihn
an die jüdische, griechische und römische
Welt anzugleichen, sondern haben ûbér
dessen Reinheit und über die Wahrheit
der einen Botschaft gewacht, die in den
verschiedenen Sprachen verkündigt wurde
(Apg 2,8).

ße/reiwig und EvangeZi'îiening

Ferner ist die menschliche Befreiung in
gebührender Weise hervorgehoben wor-
den. Sie ist ein Bestandteil der Liebe, die
die Christen ihren Brüdern schulden.
Doch identifiziert sich die Gesamtheit
der Erlösung niemals mit der einen oder
anderen Art der Befreiung. Die Frohbot-
sohaft muss ihre volle Originalität bewah-
ren: die eines Gottes, der uns von der
Sünde und vom Tode erlöst und in das

göttliche Leben einführt. Somit kann man
auf der zeitlichen Ebene nicht zu sehr die
menschliche Förderung, den sozialen
Fortschritt usw. betonen, und das auf Ko-
sten der wesentlichen Bedeutung, die die
Evangelisierung, die Verkündigung der
ganzen Frohbotschaft, für die Kirche
Christi besitzt.

Die k/einen Gemeinsc/ia/fe«

Wir haben mit Freude die Hoffnung ge-
spürt, die die kleinen Gemeinschaften be-
seelt, und ihre Berufung auf das Werk des

Heiligen Geistes. Diese Hoffnung wäre
jedoch unvollkommen, wenn ihr kirch-
liches Leben im organischen Gefüge des
einen Leibes Christi schwinden sollte, in-
dem es von der rechtmässigen kirchlichen
Autorität losgelöst und dem willkürlichen
Handeln der einzelnen überlassen würde.
In all diesen Punkten, wie auch in ande-
ren von untergeordneter Bedeutung, die
wir hier aus Zeitgründen nicht anführen
können, hat die Synode schon klar ent-
sprechende Elemente für eine Antwort
gegeben. Es ist aber erforderlich, sie zu-
sammenzutragen und noch weiter zu ver-
tiefen. Wenn wir nur auf die wichtigsten
hinweisen, so geschieht das deswegen,
weil es unsere Aufgabe ist, darüber zu
wachen, wo die Wege beginnen, auf denen
die Kirche sich auf die Suche nach einer

immer wirksameren Ausdrucksweise ihrer
eigenen Lehre begibt. Wir können es nicht
zulassen, dass sie eine falsche Richtung
einschlägt, Wir werden sonst nicht unse-
rer wichtigen Pflicht entsprechen, die
Brüder zu bestärken.

Der Wille zur Evangelisierung

Eine Tatsache beherrscht vor allem diese
einzelnen Ausführungen. Es ist der ein-
mütige Wille, der Kirche einen neuen,
allgemeinen, gegenseitig abgestimmten
und hochherzigen Anstoss zur Evangeli-
sierung zu vermitteln. Die Kirche wird
sich, wie vielleicht nie zuvor in solchem
Grade und mit dieser Klarheit, dieser ihrer
grundlegenden Pflicht bewusst. Es scheint
in der Tat ein Augenblick zu sein, der des

jungen Konzils würdig ist, mit der we-
sentlichen Berufung der Kirche im Ein-
klang steht, den Nöten der Welt entspricht
und auf gewisse negative Phänomene ant-
wortet, die wir alle gut kennen, ehrwür-
dige und geliebte Brüder.
Die Kirche begibt sich auf den Weg mit
Freude und Hoffnung, mit Demut und
Entschlossenheit, mit festem Glauben,
mit Vertrauen in den Beistand Christi und
die Fürsprache Mariens, mit grenzenloser
Liebe, mit dem Bemühen um Bekehrung
und Versöhnung im Geiste des Heiligen
Jahres, des weltweiten Jubiläums.
Unsere dankbaren und anerkennenden
Gedanken gehen deshalb zu allen Bischö-
fen, die in der Welt auf dieses Werk der
Erneuerung ihre Aufmerksamkeit richten;
sie gehen zu unseren Mitarbeitern, den
Priestern, den Ordensleuten, die echte und
wirksame Träger der Evangelisierung in
der modernen Welt sind. Sie richten sich
aber auch auf die Eltern, die in ihrer
«Hauskirche b>, die ersten Mitarbeiter der
Kirohe bei der Evangelisierung sind; an die
Frauen, die vordringliche, fromme und
treue Helfer sind, an die Jugend und die
Kinder, die Hoffnung einer lichtvolleren
Zukunft; an die Intellektuellen insbesonde-
re, auf die die Kirche mit grosser Sympa-
thie, mit Erwartung und Hoffnung blickt.
Wir grüssen und ermutigen herzlich die
Ortskirchen, die sich alle um die Evan-
gelisierung bemühen; die Diener des Evan-
geliums, vor allem diejenigen, die in nicht
wenigen Ländern um des Namens Christi
willen leiden: «Doch das Wort Gottes ist
nicht gefesselt» (2 Tim 2,9). Wir richten
ein besonderes Wort der Ermutigung an
die geliebten und tüchtigen Katechisten,
vor allem an die Missionare, die verbor-
genen Helden der Evangelisierung in der
Welt: «Freut euch und frohlockt, denn
gross ist euer Lohn im Himmel» (Mt
5,12). Wir umarmen in Liebe alle unsere
Söhne und Töchter und laden sie ein,
Werkzeuge und verantwortungSbewusste

3 Lumen Gentium, Nr. 22,2.
* Lumen Gentium, Nr. 11.

751



Mitarbeiter der missionarischen Kirche
zu sein, auf dass das Wort Gottes durch
die Mithilfe aller «sich ausbreite und ver-
herrlicht werde» (2 Thess 3,1), «damit
die Welt glaube» (Joh 17,4) und «Gott
alles in allem sei» (1 Kor 15).
Im Augenblick, da wir uns voneinander
verabschieden, wollen wir uns zu unserem
gemeinsamen Trost den Aufruf Christi ins
Gedächtnis bringen: «Gehet und lehret
alle Völker» (Mt 28,19); «Erhebet eure
Augen und betrachtet die Felder, sie sind
schon weiss für die Ernte» (Joh 4,35).
Wir müssen den Willen Gottes erfüllen,
der uns gesandt hat. Die weite und wun-
dervolle Welt wartet auf die Verkündi-
gung der Befreiung von der Sünde und
den Übeln, die sie hervorruft, auf die Ver-
kündigung der Erlösung durch das Kreuz
Christi. Es ist wahr, «die Predigt vom
Kreuz ist eine Torheit» (1 Kor 1,18),
aber «Es hat Gott gefallen, durch eine
Botschaft, die als töricht gilt, die zu ret-
ten, die daran glauben» (edb. 1,21). Und
eben darum vertrauen wir einzig auf die
Hilfe des Herrn. Die Schwierigkeiten sind
riesig, die Erwartungen vielfältig, die Ver-
antwortung furchterregend, doch der Herr
sagt: «Habt Vertrauen, ich habe die Welt
überwunden» (Joh 16,33). Christus ist mit
uns und in uns; er spricht in uns und

Das Thema «Versöhnung und kirchliche
Konflikte L> präsentiert sich, jedenfalls
prima vista, als /««erZt/rcA/Zc/ies T/zewa.
Mit kirchlichen Konflikten sind nicht
Streitfragen zwischen den Konfessionen
gemeint, sondern Spannungen innerhalb
der katholischen Kirche, wie wir sie heute
erfahren: Spannungen zwischen Lehramt
und Theologie, Spannungen auch inner-
halb der Theologie und, in geringerem
Mass, innerhalb des Lehramts, Spannun-
gen zwischen Amt und Teilen des Kir-
chenvolkes, vor allem wachsende Polari-
sierung innerhalb des Kirchenvolkes sei-

ber, wobei nicht zu übersehen ist, dass

viele längst abgeschaltet haben. Wenn
Versöhnung auf Konflikte bezogen ist,
dann ist unser Thema in erster Linie ein
innerkirchliches und nicht ein ökumeni-
sches Thema. Zwar ist auch abgesehen
von einer konfessionellen Auseinander-
setzung, wie sie heute am krassesten in
Nordirland geführt wird, im Blick auf die
Schweizer Verhältnisse zu bemerken, dass

es durchaus die Frage gibt, wie Ökumene
vermehrt an die Basis getragen werden
kann, wie unterschwellige konfessionäli-
stische Tendenzen überwunden werden
können, wie die Stagnation der Ökumene,
an der die Rircihenleitungen, vor allem

durdh uns und wird uns deshalb nicht die
erforderliche Hilfe vorenthalten.
Jesus Christus, Wort des Vaters, ge-
kreuzigter Erlöser, an Dich wenden wir
uns in dieser Stunde, da wir die Synode
beschliessen, wie wir Dich auch bei deren
Eröffnung angerufen haben, Du warst
stets in unserer Mitte und «unser Herz
brannte in uns, als Du unterwegs mit uns
redetest und uns die Schrift erschlössest»

(vgl. Lk 24,32). Du wirst unsere Vorsätze
behüten, unseren kirchlichen Dienst mit
Deiner Lebenskraft erneuern, Du wirst
unserem Geist Licht und unseren Worten
Kraft schenken, uns in unseren Mühen
beizustehen, unsere Schritte auf der Su-
che nach geeigneteren Wegen zur Verkün-
digung Deines Evangeliums führen und
unsere Fehler verzeihen. Wir sind Deine
armen Diener, und nur die Gewissheit
Deiner Verheissung richtet uns auf. Stehe
Petrus und Deinen Bischöfen bei, erneue-
re ihre Herde. Sieh, gross ist unsere Ar-
mut; wir vertrauen aber nicht auf uns
selbst, sondern nur auf Dich: unser Reich-
tum ist dieses Vertrauen. Du ermutigst
uns, Du gibst uns Sicherheit, Du schenkst
uns Deinen Segen, der Du mit dem Vater
und dem Heiligen Geistin uns und in Dei-
ner Kirche lebst und regierst in alle Ewig-
keit. Amen.

Rom, nicht unschuldig sind, überwunden
werden kann Aber trotz dieser Vorbehal-
te wird das Nebeneinander der Konfessio-
nen heute im allgemeinen bei uns nicht als
Konflikt empfunden und darum ist «Ver-
söhnung» in diesem Kontext auch nicht
eigentlich das richtige Wort. Grob aus-
gedrückt: wir haben keinen Krach mit den
andern Konfessionen, aber wir haben
ziemlich viel Krach in der eigenen Kir-
che, und das hängt damit zusammen, dass

wir die Divergenzen als Divergenzen von
der Vorstellung der Einheit der Kirche
her als solche erfahren. Gerade weil der
Katholik von Haus aus ein geschlossene-
res Kirchenbild als der Protestant mit-
bringt, erfährt er von dieser Vorausset-
zung her die innerkirchlichen Spannungen
um so stärker. In einem Beispiel: Wenn
ein protestantischer Theologe die Unfehl-
barkeit des Papstes bestreitet, führt dies
zu keinem kirchlichen Konflikt, weil wir
von ihm selbstverständlich gar nichts an-
deres erwarten. Setzt hingegen ein katho-
lischer Theologe ein Fragezeichen hinter
die Unfehlbarkeit, so führt dies unver-
meidlich zu einer Konfliktsituation, weil
durch eine solche Anfrage ein bestimmtes
kirchliches Selbstverständnis in Frage ge-
stellt wird. Mit solchen Spannungen und

Konflikten haben wir heute in wachsen-
dem Masse zu leben und angesichts dieser
Spannungen wird nun die Parole «Ver-
söhnung» ausgegeben.

1. Problematik des Appells zur Versöh-
nung in der Kirche

KZrc/zenè/Zd und fa>c/iZ/c/ze JF/rWZcMeZ/
Was wir heute in der katholischen Kirche
erfahren, ist vor allem ein tiefgreifendes

zvràcAe/î einem ver-
meinfZicAen /deaZè/Zd der K/rcÄe und der
fo'rcAZZcAe/j JFirW/cMe/t. Man kann dies
anhand eines Textes des ersten Vatika-
nums veranschaulichen. Nach dem Konzil
ist die Kirche durch sich selber «ein gros-
ser und steter Beweggrund der Glaubwür-
digkeit und ein unwiderlegliches Zeugnis
ihrer göttlichen Sendung, kraft ihrer wun-
derbaren Fortpflanzung, ihrer hervorra-
genden Heiligkeit und unerschöpflichen
Fruchtbarkeit in allem Guten, in ihrer
katholischen Einheit und unbesiegbaren
Beständigkeit. Daher kommt es, dass sie
wie ein Zeichen, das aufgerichtet ist unter
den Völkern, die zu sich lädt, die noch
nicht glauben, ihren Kindern aber die fest-
gegründete Sicherheit schenkt, dass ihr
Glaube, den sie bekennen, auf sicherster
Grundlage beruht s». Hier wird ein Bild
der Kirche gezeichnet, das in doppelter
Hinsicht Mühe macht: Zum einen scheint
das, was das Konzü als Wirklichkeit aus-
gibt, mit der Wirklichkeit der Kirche, wie
sie konkret erfahren wird, nicht überein-
zustimmen. Zum andern setzen wir ein
Fragezeichen hinter die Idealvorstellung
der Kirche, die dem Vaticanum I offen-
bar vor Augen steht. Beides ist wichtig,
wenn es um das Thema «Versöhnung und
kirchliche Konflikte» geht.
Zum ersten: Wir sehen nicht, dass die
fatcWicfe JF/rU/cMe/t sich so präsentiert,
wie es der angeführte Text sagt, oder vor-
sichtiger ausgedrückt: auf alle Fälle sieht
man das nicht ohne weiteres. Der Text
sagt: «wunderbare Fortpflanzung» und
«unerschöpfliche Fruchtbarkeit». Wir no-
tieren ein unübersehbares Erlahmen des

missionarischen Eifers aus welchen Grün-
den auch immer, Kirchenaustritte und,
was gewichtiger ist, eine wachsende in-
nere Distanzierung von der Kirche, einen
massiven Rückgang der Priester- und
Ordensberufe. Der Text spricht von «her-
vorragender Heiligkeit». Uns fällt auf «die

Schwerfälligkeit kirchlicher Institutionen,
in denen manchmal mehr die Enge
menschlichen Geistes als die Weite des

i Die folgenden Ausführungen wurden am
14. Oktober 1974 als Vortrag an der Feier
zur Eröffnung des Studienjahres 1974/75
an der Theologischen Hochschule Chur
gehalten.

^ Vgl. dazu K. ß&mZZn, Der 20. Mai 1973
als ökumenische Herausforderung in:
Reformatio 22/1973, 467—477.

3 NR 356 (Constitutio dagmatica De fide
catholica cap. 3).

Versöhnung und kirchliche Konflikte

752



Heiligen Geistes zum Zuge zu kommen
saheint, Mangel an Brüderlichkeit, Resi-
gnation, Bitterkeit und vieles andere, was
diie Realität der Sünde in der Kirche be-
zeugt. Der Text sagt «katholische Ein-
heit». Wir bemerken ein beträchtliches
kirchliches Durcheinander, wachsende
Polarisierung, Dialogunfähigkeit, innere
und äussere Emigration. Der Text sagt
«unbesiegbare Beständigkeit». Uns fallen
auf eine wachsende Verunsicherung, star-
res Festhalten an überkommenen For-
men einerseits und wildwüchsiges Expe-
nimentieren andererseits. Der Konflikt
zwischen Idealbild und kirchlicher Wirk-
lichkeit ist offenkundig.
P zu kommt aber eine zweite grandrätz-
Wc/ze Frage. Ist das gezeichnete Idealbild
der Kirche überhaupt richtig? Anders
ausgedrückt: Muss denn überhaupt die
pilgernde Kirche jenes «Haus voll Glorie»
sein, das den Vätern des ersten Vatikani-
sehen Konzils offenbar vor Augen steht *?

Kein Theologe wird auf die Aussage ver-
ziehten können, dass die Kirche ihrem
Wesen nach die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche ist. Aber offen-
sichtlich muss diese Aussage neu durch-
dacht werden und zwar sowohl unter Ver-
zieht auf jede Beschönigung der kirchli-
chen Wirklichkeit — in Eph 3,21 heisst es
nicht: der Kirche sei Ehre, sondern: Gott
sei Ehre in der Kirche! — als auch in einer
vertieften theologischen Schau dessen,
was die Kirche wirklich sein soll, wobei
Wesen und Unwesen der Kirche scharf
zu unterscheiden sind.
Was hat dies mit dem Thema «Versöh-
nung und kirchliche Konflikte» zu tun?
Ich meine einiges. «Versöhnung» er-
scheint heute fast so etwa wie ein Ruf
zur Ordnung in extremis, wie ein ver-
zweifelter Versuch, mit einer ungemütli-
dhen Situation fertig zu werden oder sie
wenigstens ein Stück weit zum bessern
zu wenden. Nun ist gegen den Ruf zur
Versöhnung grundsätzlich gewiss nichts
einzuwenden. Die innerkirchlichen Kon-
flikte sind eine Tatsache. Es gibt Streit
und Auseinandersetzungen und in bezug
auf diese Situation ist der Ruf zur Ver-
söhnung wohl am Platz. Dennoch melden
sich Bedenke«, wenn die Losung «Ver-
söhnung» unbesehen ausgegeben wird.

Was kewrr zlèer/zan/U FerroTznung zn der
FzVc/ze?

Gilt für diese Versöhnung ohne weiteres
das Idealbild der Kirche, das dem Vati-
kanum I offenbar vor Augen steht? Ist
denn jeder Streit in der Kirche unverein-
bar mit ihrer Heiligkeit? Gibt es nicht eine
Einheitsforderung, die dem Pluralismus
der Charismen und der situationsbeding-
ten Vielfalt nicht Rechnung trägt? Wird
die Apostolizität der Kirche nicht zu ein-
bahnig in einen Appell zum Gehorsam
gegenüber der kirchlichen Hierarchie um-
gesetzt, so dass Versöhnung nur von jenen

Am Scheinwerfer

Der Titel verrät nicht alles

Vor wenigen Tagen ist im Benziger-Ver-
lag ein in der Schweizer Kirche lang er-
sehntes Buch erschienen: «Priester —
Randfigur der Gesellschaft?» «Buch» ist
eigentlich zu viel gesagt. Es sieht mit sei-

nen rund hundert Textseiten mehr nach
Büchlein aus. Dennoch besteht der Un-
tertitel zu Recht: «Befund und Deutung
der Schweizer Priesterumfrage.»
Kann man denn in solcher Kürze den
Riesenaufwand der Priesterumfrage zu-
sammenfassen und auch noch ausdeuten?
Wir meinen, das sei Alois Müller ge-
glückt. Sein Auftrag — er ging von der
Kommission Bischöfe—Priester aus —
war es übrigens nicht, ein wissenschaftli-
ches Werk zu schreiben, wie das über die
deutsche Umfrage geschehen ist, sondern
ein handliches Buch herauszugeben, das
zwischen Abend und Morgen gelesen
werden kann. Wir meinen, damit sei der
Sache mehr gedient.
Jede Deutung ist notwendig subjektiv,
wie übrigens schon die Fragestellung nicht
voraussetzungslois war. Auch die Deu-
tung des grossen Zahlenmaterials durch

eine Änderung des Verhaltens verlangt,
die in einem Konflikt mit der Hierarchie
stehen? Man kann offensichtlich nicht
von Versöhnung reden, wenn man sich
nicht darüber klar ist, was Versöhnung
für -die Kirche bedeuten müsste. Schul-
massig ausgedrückt: man muss sich über
den terminus ad quem, über das Ziel ei-

ner Versöhnung in der Kirche im klaren
sein. Aber ebenso muss man auch den
terminus a quo, d. h. die Situation, ange-
sichts der der Appell zur Versöhnung er-
geht, nüchtern ins Auge fassen, und das

heisst, man muss sich den bestehenden
Konflikten unbefangen stellen.

Ist es so unverständlich, dass nicht weni-
ge in der Kirche Mühe haben, den Ruf
zur Versöhnung, wie er im Zusammen-
hang mit dem Heiligen Jahr ergangen ist,
ernst zu nehmen? Man macht es sich hier
zu einfach, wenn man einfach bekümmert
sagt, eine gute Initiative von oben werde
einmal mehr durch Misstrauen und man-
gelnde Bereitschaft von unten unwirk-
sam gemacht. Einige Bedenken können
damit zusammenhangen, dass man mit
der äusseren Form eines heiligen Jahres
wenig anfangen kann. Das soll hier nicht
diskutiert werden. Gewichtiger scheint
das Bedenken, dass Versöhnung nicht ein-
fach programmiert und sozusagen in ei-
nem Handstreich bewerkstelligt werden

den Pastoraltheologen trägt durchaus den
Stempel des Autors. Doch ist das eine Deu-
tung, mit der man sich nun auseinander-
setzen muss, in allen Priesterkreisen und
vor allem bei den Verantwortlichen.
Der Titel des Buches ist nach journalisti-
scher Manier entstanden. Man hat eine
der brisantesten Fragen zum Blickfang
gemacht, die Frage nach dem Standort
des Priesters in der heutigen Gesellschaft.
Das ist aber nur ez'ne der Fragen. Man
hätte fast aus jedem der sieben Kapitel
einen ähnlich schreierischen Titel aus-
graben können. Etwa so: «Der Boden
für den Priesteraachwuchs für immer
weggeschwemmt?» — «Ich bin der Herr
Niemand-mehr» — «Wir Priester sind
glücklicher als Ihr glaubt» — «Gern für
sich und gern zusammen» — «Sie rütteln
nicht am eigenen Zölibat, aber am Ge-
setz» — «Mit unsern Bischöfen lässt sich
reden, warum nicht mit Rom?».
Auch das sind subjektive Formulierun-
gen und Deutungen. Jeder mag frisch-
fröhlich widersprechen, doch erst wenn
er das Büchlein durchgeackert hat.

Karl Sc/zzz/er

kann. Man weiss, wie schwierig und an-
spruchsvoll Versöhnung im privaten und
politischen Bereich ist. Sich mit einem
Gegner wirklich versöhnen heisst nicht
nur, dass man schlecht und recht zu einem
Kompromiss kommt, dass man zu einer
Form der Koexistenz gelangt, in der man
hinnimmt, was man doch nicht ändern
kann. Sich Versöhnen heisst auch nicht,
dass man sich selber in dem, was man
meint festhalten zu müssen, preisgibt,
oder dass man den andern sich unterwirft.
Versöhnung bedeutet, dass man sich auf
einer tieferen Ebene findet und bejaht, auf
einer Ebene, von der her die Gründe des

Streits entweder überholt werden oder von
der her Divergenzen stehen gelassen wer-
den, weil sie ein tieferes Einssein nicht
aufheben, weil sie vielleicht als Span-
nungsmomente fruchtbar werden können,
oder weil man vertraut, dass bei gegen-
seifigem Vertrauen und bei gegenseitiger
Offenheit die Zukunft klären kann, was
im Augenblick ungeklärt erscheint. Nur
nebenbei sei bemerkt, dass es auch in der
Kirche in diesem Sinn ein Offenlassen
von strittigen Fragen geben kann. Ver-
söhnung schliesst jedenfals ein Moment
der Gegenseitigkeit ein, in dem dem Ver-
trauensvorschuss des einen das Entgegen-

4 Vgl. dazu F. Fn'es, Wandel des Kirchenbil-
des in: MS IV/1/1972, 269—272.

753



kommen des andern entspricht. Solche
Versöhnung ist mühsam und anspruchs-
voll. Sie ist dies auch in der Kirche. Wer
Versöhnung predigt, muss zeigen, dass

er nicht nur etwas vom andern fordert,
sondern dass er auch selbst bereit ist, et-
was zu tun. Dies entspricht dem urspriing-
lieh ntl. Sinn von katallassein (versöhnen),
das ein Moment des Sichveränderns ein-
schliesst. In diesem Sinn impliziert Ver-
söhnung die Bereitschaft zu einem Lern-
prozess und das ist wiederum nur mög-
lieh, wenn die bestehenden Konflikte ernst
genommen werden. Echte Versöhnung
geschieht nie über die bestehenden Kon-
flikte hinweg, sondern sie geschieht so,
dass Konflikte aufgearbeitet werden. Wie
wichtig dies 'auch für die Kirche ist, zei-
gen etwa die Einigungsversuche mit dem
Osten auf den Konzilen von Lyon (1274)
und von Florenz (1439). Wenn die auf
diesen Konzilien, vor allem auf dem von
Florenz, dekretierte Einigung wirkungs-
los blieb, so hängt das doch damit zusam-
men, dass auf ihnen die Divergenzen, die
weit mehr waren als Divergenzen im Be-
zug auf einige dogmatische Formulie-
rungen, nicht wirklich aufgearbeitet wur-
den.

Man kann es so wohl verstehen, wenn
nicht wenige beim Ruf nach Versöhnung
in der Kirche skeptisch sind, weil sie
fürchten, man verdecke wieder einmal mit
einem schönen Appell die bestehenden
Konflikte, man versuche Versöhnimg auf
dem leichten Weg, indem man die Verän-
derung einfach dem andern zumutet. Ein
solcher Appell ist so problematisch wie
der Appell zur Wiedervereinigung, in dem
einfach vorausgesetzt wird, Wiederverei-
nigung heisse Rückkehr zur Kirche Roms,
wie sie sich heute versteht. Skepsis mag
also wohl angebracht sein, wenn ange-
sichts der bestehenden kirchlichen Kon-
flikte der Ruf nach «Versöhnung» ergeht.
Aber Skepsis dürfte doch nicht das letzte
Wort haben. Wir können ja nicht davon
absehen, dass die heute in der Kirche sich
vollziehende Polarisierung mit allen un-
erfreulichen Begleiterscheinungen jeden-
falls nicht dem entspricht, was rechtens
in der Kirche sein soll. Bleiben wir bei der
schlichten Weisung von Mt 5,23 f : «Wenn
du also deine Gabe zum Altare bringst
und dich dort erinnerst, dass dein Bru-
der etwas gegen dich hat, so lass deine
Gabe dort vor dem Altare und geh zuerst
hin und versöhne dich mit deinem Bru-
der; dann komm und opfere deine Gabe.»
Das gilt zwar vom je einzelnen, aber es

gilt bestimmt auch von den einzelnen
Gruppen in der Kirche. Konkret ausge-
drückt: Einheit der Kirche gibt es nicht
ausserhalb der Eucharistiegemeinschaft.
Eucharistiegemeinschaft aber setzt vor-
aus, dass man bereit ist, mit dem Bruder
zusammenzukommen, dass man rninde-
stens versucht, trennende Konflikte auf-
zuarbeiten. In diesem Sinn ist Versöh-

nung nicht einfach dem Belieben des ein-
zelnen anheimgegeben. Sie ist ein bestän-
diger Auftrag an die Kirche als ganze.
Exkommunikation ist so nicht nur eine
Frage für den, der aus der Gemeinschaft
ausgeschlossen ist, sie ist ebenso eine
Frage für die Gemeinschaft, ob sie ihrer-
seits die Voraussetzungen für eine Ver-
söhnung schafft.

2. Wie hat die Versöhnung in der Kirche
zu geschehen?

Die Frage, die sich von da her stellt, ist
deshalb idle folgende: Wir sind Realisten
genug, um die Gründe zu kennen, wes-
halb nicht wenige skeptisch sind, wenn
angesichts der bestehenden kirchlichen
Konflikte der Ruf zur Versöhnung ergeht.
Diese Gründe zwingen uns, auf gutge-
meinte, aber wirkungslose Appelle zu ver-
ziehten, mit denen man die bestehenden
Konflikte umgeht oder verharmlost. Sie

nötigen uns aber gleichzeitig, radikaler zu
fragen, wie denn Versöhnung im Bezug
auf die kirchlichen Konflikte zu gesche-
hen hat. Folgendes ist hier zu bedenken:
1. Wer immer von Versöhnung in der
Kirche spricht, hat davon auszugehen,
dass die grundlegende Aussage die ist,
dass CoH d/e ITeti mir rzc/t verrö/mti
«Gott ist nicht der Versöhnte, sondern der
Versöhnende. Versöhnung ist Stiftung
Gottes; vgl. Rom 5,10. Sie geschieht aus-
schliesslich aus Gnade, ohne jede Voraus-
Setzung seitens des Menschen •'.» Versöh-
nung ist also in ihrem Kern nicht ein in-
nerkirchlicher Vorgang, sondern ein
ohristologisches Geschehen. Sie ereignet
sich im Heilshandeln Gottes in lesus
Christus, zentral im Kreuzesgeschehen.
Gerade so und nur so kommt sie in der
Kirche zum Zuge, und zwar nach dem
Epheserbrief in der Weise, dass sie in der
Kirche Frieden stiftet, indem sie das Ge-
trennte — luden und Heiden —in einem
Leibe zusammenbringt (Eph 2,14 ff.). Der
«Dienst der Versöhnung», von dem Pau-
lus 2 Kor 5,18 spricht und der zentral
im Predigtamt vollzogen wird, in dem
das «Wort von der Versöhnung» (2 Kor
5,19) ergeht, ist streng darauf bezogen,
dass Gott die Welt in Christus mit sich
versöhnt hat» (2 Kor 5,18). Was immer in
der Kirche an Versöhnung geschieht,
muss von da her gesehen werden, dass
Gott letzlich der Versöhnende ist, dass
Versöhnung Am Kreuzesgeschehen sich
ereignet, dass dadurch die grundlegende
Entfremdung des Menschen durch die
Sünde überwunden wird, und dass eben
dies die Kirche im Wort von der Versöh-
nung zu bezeugen hat. Diese Bezeugung
schliesst wohl ein, dass die Kirche, der das
Wort der Versöhnung übergeben ist,
glaubwürdig -als versöhnte zu erscheinen
hat, aber auch hier entspricht dem Impe-
rativ der Indikativ, der an die Gemeinde
als ganze gerichtet ist: «Wir bitten an Chri-
sti Statt: lasst euch mit Gott versöhnen!»

(2 Kor 5,20). Dies alles zu bedenken, ist
wichtig. Nach alter christlicher Überzeu-

gung gibt es wohl auch eine Versöhnung
mit der Kirche, die Voraussetzung ist für
die Versöhnung mit Gott. In diesem Sinn
haben die Kirchenväter vor allem das Buss-
Sakrament als Versöhnung mit der Kirche
gedeutet: Der Friede mit der Kirche, der
im Bussakrament gewährt wird, erscheint
als sakramentales Zeichen (scholastisch ge-
sprochen als res et sacramentum) der Ver-
söhnung mit Gott ®. Aber man wird diesen
Aspekt doch wohl nur dann saohgemäss
zur Geltung bringen, wenn man gleich-
zeitig betont, dass die Kirche Versöhnung
nicht einfach in eigene Regie nehmen
kann, dass alles, was in der Kirche an
Versöhnung gewährt wird, daran das
Mass hat, dass Gott es ist, der im Kreuzes-
geschehen den Menschen mit sich ver-
söhnt.

2. Von diesem ursprünglichen Ansatz her
wird deutlich, das das Geschehen der Ver-
söhnung als Kreuzesgeschehen m'c/ti ein-
.yetitig eine Beseitigung der Kon//i/cie
gesehen werden darf. Wohl zielt Versöh-
nung auf Frieden und Heil (im umfassen-
den Sinn der ntl.eirene), wenn es etwa
Rom 5,1 heisst: «Gerechtgesprochen also

auf Grund von Glauben, wollen wir Erie-
den haben mit Gott durch unsern Herrn
lesus Christus», oder wenn in Eph 2,14 ff.
gesagt wird: «Er ist unser Friede, er mach-
te die beiden Teile zu einem und zerbrach
die trennende Zwischenwand, die Feind-
schaft zerstörte er durch sein Fleisch, das
Gesetz der aus Verordnungen bestehen-
den Gebote, um die zwei in sich zu einem

neuen Menschen zu erschaffen, Frieden
stiftend. Und er versöhnte die Beiden in
einem Leib mit Gottduroh das Kreuz .»

Aber mit solohen Sätzen muss man gleich-
zeitig das Wort lesu hören: «Meinet nioht,
ich séi gekommen, Frieden auf -glie Erde
zu bringen: nicht Frieden zu bringen,
bin ich gekommen, sondern das Schwert.»
(Mt 10,34) Auoh diese Worte stehen
bei Matthäus im Zusammenhang mit
dem Kreuz, das sich aus der Nach-
folge ergibt: «wer nicht sein Kreuz
nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht
wert» (Mt 10,38). Das heisst doch, dass
das gleiche Kreuzesgeschehen, in dem
sich Gottes versöhnendes Handeln ereig-
net, ein Geschehen ist, das Konflikte er-
zeugt. Für das Thema «Versöhnung und
kirchliche Konflikte» Ast dies von grösster
Bedeutung. Wenn es bei der Versöhnung
wesentlich um das Kreuzesgeschehen geht,
dann geht es nioht an, alle Konflikte zu
beseitigen. Vom Wort des Kreuzes her
können Konflikte in der Kirche auch auf-
brechen. Die Frage, Versöhnung oder

5 iL Ccmze/mann, Grundriss der Theologie
des NT (München 1968) 231.

• Vgl. dazu K. Ra/mer, Vergessene Wahrhei-
ten über das Bussakrament in: Schriften
zur Theologie II (Einsiedeln 1955) 175—
181.

754



Konflikt, Ist dann eine Frage der Unter-
Scheidung, die letziioh vom Kreuz her zu
beantworten ist.

So wird man sagen müssen, dass es Kon-
flikte in der Kirche gibt, die nicht sein
dürften, wenn man das Wort von der Ver-
söhnung ernst nimmt, und dass andere
Konflikte gerade um der Versöhnung wil-
len, so wie sie im Christusgeschehen ge-
meint ist, aufbrechen müssen. Dies kann
an zwei Situationen im Neuen Testament
veranschaulicht werden, die ohne grosse
Mühe für die heutige Situation der Kir-
che aktualisiert werden können. Im er-
sten Korintherbrief hat Paulus eine kirch-
liehe Konfliktsituation vor Augen, die da-
durch bedingt ist, dass sich in der Ge-
meinde Parteien gebildet haben, in denen
sich die einen auf Paulus, andere auf
Apollos, wiederum andere auf Petrus oder

gar auf Christus berufen — als ob Chri-
stus für eine Partei in Beschlag genom-
men werden könnte! Dieser Konflikt darf
nicht sein und er wird von Paulus mit aller
Schärfe unter Berufung auf das Kreuzes-
geschehen zurückgewiesen: «Ist denn
Christus geteilt? Ist etwa Paulus für euch
gekreuzigt worden» (1 Kor 1,13)? Anders
ist die Situation im Galaterbrief. Hier ris-
kiert Paulus den offenen Konflikt mit
Petrus, weil Petrus durch sein Verhalten
die Botschaft von der Rechtfertigung al-
lein aus Glauben und nicht aus Werken
des Gesetzes kompromittiert. So wie im
ersten Fall ein kirchlicher Konflikt mit
Berufung auf das Kreuzesgeschehen ver-
urteilt wird, so erweist sich im zweiten
Fall ein Konflikt mit Berufung auf das

gleiche Kreuzesgesohehen als notwendig:
«denn käme die Gerechtigkeit vom Ge-
setz, so wäre Christus umsonst gestorben»
(Gal 2,21).
Aus all dem ergibt sich für die heutige
Kirche: Versöhnung ist nicht Versöhnung
um jeden Preis. Versöhnung und Konflikt
sind letztlich daran zu messen, ob sie dem
Kriterium des Kreuzes standhalten, ob sie
von da her gefordert sind. Wenn man dies
sieht, wird die Frage, wie man den Kon-
flikten in der Kirche heute zu begegnen
hat, um einiges schwieriger. Man kann
weder leichthin Konflikte vom Zaun reis-
sen noch kann man leichthin von Ver-
söhnung reden. Gerade wenn man kein
kirchlicher Triumphallist ist, wird man
nüchtern damit rechnen müssen, dass bei
vielen kirchlichen Konflikten Rechthabe-
rei und Eigensinn am Werke sind, dass
psychisohe Mechanismen der Angst, der
Aggression, falsches Sicherungsstreben
und anderes zum Zuge kommen. Man
wird aber auch die Möglichkeit offen las-
sen müssen, dass Konflikte um des Evan-
geliums willen notwendig sein können,
vor allem dann, wenn die Rechtfertigung
allein aus Glauben und die ihr entspre-
chende Freiheit eines Christenmenschen
auf dem Spiel stehen Dabei ist nicht an-
zunehmen, dass die Alternative zwischen

unerlaubtem und notwendigem Konflikt
immer klar auf dem Tische liegt. Spreu
und Weizen liegen auch hier meist inein-
ander, und das macht die Unterschei-
dung so schwierig.

3. Folgerungen

1. Es gibt keine echte Versöhnung, wenn
man sich den bestehenden Kon/Zikten
nicht o//en rteZZt. Gelegentlich kann man
auch heute noch das Argument hören,
innerkirchliche Konflikte dürften nicht
offen dargestellt und ausgetragen werden,
weil man sich sonst nach aussen eine
Blosse gebe. Dieses Argument ist sehr

fragwürdig. Zwar gibt es eine gewisse pa-
storale Rücksicht, die besagt, dass man
jene Gläubigen, die mit einer bestimmten
kirchlichen Konfliktsituation nicht fertig
werden können, weil sie gar nicht erzo-
gen wurden, solche Konflikte zu verkraf-
ten, nicht unnötig schockieren soll 8. Da-
mit ist zugleich gesagt, dass die Erziehung
zum mündigen Christen auch Erziehung
zur Konfliktbewältigung sein muss. Von
dieser Einschränkung abgesehen ist aber
zu bedenken, dass eine bestimmte kirch-
liehe Kabinettspoütik schon durch die
heutigen Massenmedien überholt ist, dass

die der Kirche angemessene Wahrhaftig-
keit die nüchterne Analyse einer Kon-
fliktsituation erfordert, vor allem, dass

Konflikte erst dann bewältigt werden
können, wenn man sich ihnen unbefan-
gen stellt. Man könnte dieses Postulat
leicht durch Hinweise auf die Kirchen-
geschichte und die kirchliche Praxis un-
termauern. Um nur ein Beispiel zu nen-
nen: Nicht wenige Probleme in der heu-
tigen Kirche und Theologie hangen damit
zusammen, dass der Modernismus vor
rund 60 Jahren durch Massnahmen unter-
drückt wurde, ohne dass man sich der
echten Herausforderung des Moderniis-
mus genügend gestellt hat. Eine Bedeu-

tung der Synode 72 dürfte gerade darin
liegen, dass auf ihr Konflikte nicht um-
gangen, sondern ehrlich ausgesprochen
werden. Darin liegt ein echter Fortschritt.

2. Kon/Z/kfe sind nicht nur zu sehen, son-
dem auch nach Möglichkeit zu èewà'ZtZ-

gen. Wie hat solche Konfliktbewältiigung
in der Kirche zu geschehen? Wir haben
bereits auf das grundlegende theologische
Kriterium hingewiesen, nach welchem
unerlaubte von notwendigen Konflikten
zu unterscheiden sind. Dies muss noch et-
was verdeutlicht werden. Es gibt auch in
der Kirohe wie in jeder Gemeinschaft ei-
nen notwendigen Bereich des Kompro-
m/.we.r, insofern im Zusammenleben ge-
genseitig Rücksicht zu nehmen und Tole-
ranz zu gewähren ist. Solche Rücksicht-
nähme und solche positive Toleranz ist
Voraussetzung dafür, dass verschiedene
Menschen und verschiedene Charismen in
einer Gemeinschaft zusammenkommen
können. Bei echten Konflikten, bei denen

es um die Überzeugung des Gewissens
geht, kann Versöhnung aber nicht auf
dem Weg des Kompromisses gesucht
werden. Hier drängt sich offensichtlich
die Forderung der Metanow, der Umkehr
zu dem auf, was vom Evangelium her in
der Kirche Bestand haben soll. Was Karl
Barth im Blick auf die getrennten Kir-
chen sagt, gilt uneingeschränkt auch im
Blick auf die innerkirohlichen Polarisie-
rangen in den verschiedenen Gruppen:
«Dies dürfte in der Realisierung des

Glaubens an die eine Kirche angesichts
ihrer Zerspaltung der entscheidende
Schritt sein: dass die getrennten Kirchen
(wir können sagen: die einander entge-
gengesetzten Gruppen in der Kirche) ehr-
lieh und ernstlich auf die Stimme des

Herrn, durch sie und für sie aufgeschlos-
sen, daim aber auch auf die Stimme der
andern hören wollen und vielleicht hö-
ren 9.» Es scheint mir, dass von da her
auch dem Lekramf eine sehr wichtige
Rolle zugeteilt wird, nicht primär in dem
Sinn, dass es Konflikte einfach von oben
entscheidet (es steht ja selber nicht ein-
fach über den Konflikten), und schon

gar nicht in dem Sinn, dass nicht auch es

auf die Stimme des Herrn und so auch
auf die Stimme der andern hören müsste,
sondern dass es einen Dienst der Ver-
söhnung leistet, indem es einen Dienst der
Vermittlung im Blick auf eine solche Kon-
fliktbewältigung versieht. Ein Lehramt,
das diese Aufgabe bescheiden und mutig
wahrnimmt, wird an Glaubwürdigkeit und
an (echter!) Autorität gewinnen.

3. Versöhnung im Sinn von Konfliktbe-
wältigung wird nicht übersehen, dass es

in der Kirche ein Zegirimes Moment der
Spannung geben darf und geben muss.
Dies folgt schon aus der charismatischen
Struktur der Kirche. Gewiss sind den
Charismen Grenzen von der Einheit und
von der Ordnung der Kirche her gesetzt,
aber es ist nicht möglich, die verschiede-
nen Charismen in eine überschaubare und
allseits harmonische kirchliche Ordnung
zu integrieren. Vor allem darf nicht über-
sehen werden, dass die irdische Kirche
ihre Einheit nur in gebrochener Gestalt
realisieren kann. Die eschatologische Ein-
heit kann nicht vorweggenommen werden
und ein Versuch in dieser Richtung würde
nicht zur wahren Einheit, sondern zu
ihrer Karikatur in einem totalitären Sy-
stem führen. Man kann deshalb Kon-
flikte in der Kirche nur so bewältigen,
dass man um die Notwendigkeit weiss,
Konflikte auch aushalten, Nichtüber-
schaubares annehmen und manches ste-
hen lassen zu müssen im Vertrauen dar-

' Vgl. dazu O. //. Pesc/i, Gottes Gnaden-
handeln als Rechtfertigung des Menschen
in: MS IV/2 (1974) 900—907.

® O. 17. Pe.vc/z aaO. 903 f. Zu bedenken wäre
hier vor allem die ganze Problematik von
Rom 14.

' Kirchliche Dogmatik IV/1, 764.

755



Wie charismatisch ist die Charismatische Bewegung?auf, dass einiges sich klären wird und dass
die letzte Scheidung jedenfalls dem Ge-
rieht überlassen ist (vgl. 1 Kor 3,13).
Hier gibt es einen legitimen und notwen-
digen Grund für die Geduld, für das War-
tenkönnen, das nicht mit Resignation,
sondern mit der Hoffnung etwas zu tun
hat.

4. Die Kirche ist immer schlecht beraten,
wenn sie sich ausschliesslich auf sich sei-
ber konzentriert. Die Kirche lebt nicht für
sich, sondern /tir dz'e We/f, der sie das
Wort der Versöhnung in Jesus Christus
zu verkünden hat. Dies sollte nicht ver-
gessen werden, wenn man mit den Kon-
flikten in der Kirche zu tun hat. Bs ver-
hält sich gerade nicht so, dass die Kirche
zuerst einmal sich mit sich selber beschäf-
tilgen muss, um die eigenen Probleme zu
bereinigen. Die Kirche wird auch ihre
eigenen Konflikte nur so bewältigen kön-
nen, dass sie sich sehr ernsthaft auf den
Auftrag besinnt, den sie auszurichten hat.
Was Ebeling von der protestantischen
Theologie sagt, gilt auch von der katho-
lischen: «Es ist ein Grundirrtum, es für
zweierlei Ding zu halten: das Evangelium
zu verstehen und es dann dahin zu brin-
gen und verständlich zu machen, wo es

ausgerichtet werden soll. Wir müssen
endlich begreifen, dass das nicht zweierlei,
sondern eines ist. Was es üm das Evan-
gelium ist, versteht nicht nur der andere,
sondern verstehen auch wir als Theologen
nur dann, wenn wir uns auf die Welt der
Menschen einlassen, denen das Evange-
Mum gilt, und deren Welt, selbst wenn sie
scheinbar nicht die unsere ist, doch um
Jesu willen unsere eigene Welt ist. Die
tiefsten und verborgendsten Verständnis-
Schwierigkeiten, die uns als Theologen
selbst erwachsen, haben darin ihren
Grund, dass wir mit unserer Theologie
am falschen Ort sind ">.» Dies ist auch bei
der Frage nach der Bewältigung kirchli-
eher Konflikte zu bedenken. Wir werden
mit diesen Konflikten nicht fertig, indem
wir eine innerkirchliche Nabdlschau be-
treiben, sondern indem wir uns auf den
Dz'e/wt der FerjôTz/izz/zg AwzVz/ze«, den wir
an den AJensc/zen zu verse/zen haben. Dass
dies heute nur in einer ökumenischen Zu-
sammenarbeit aller Kirchen geschehen
kann, müsste eigentlich selbstverständlich
sein. Und insofern müsste eine ökumeni-
sehe Praxis auch wiederum Rückwirkun-
gen für die rechte Bewältigung innerkirch-
lieber Konflikte haben.

Nicht wenige empfinden die heutigen in-
nerkirchlichen Konflikte als Belastung.
Sie sind aber auch wie alle echten Kon-
flikte eine Chance. Und jedenfalls sind
sie eine Herausforderung. Im Wissen um
die in Jesus Christus geschehene Versöh-
nung kann und muss der Glaube diese
Herausforderung annehmen.

Magna.y Lö/zrer

Wort und Glaube II, 69.

I. Die Charismatische Erneuerung in
Amerika

Wenige Wochen vor dem Rücktritt Präsi-
dent Nixons äusserten 48 % aller befrag-
ten US-Bürger, durch die Watergate-Af-
faire hätten sie einen moralischen Schock
erlitten. Diese Meinung vertraten über-
wiegend junge Menschen zwischen 20 und
30 Jahren; mit «nichts als Politik» ant-
worteten 41 % zumeist der älteren Gene-
ration.
Der Amerika-Reisende aus Europa erhält
aus diesen Zahlen hilfreiche Hintergrund-
Informationen über eine ihm zunächst
wenig einleuchtende Tatsache: für viele
Amerikaner — unter ihnen besonders die
jüngeren Intellektuellen — bedeutet Wa-
tergate nicht nur das Ende einer person-
liehen Karriere. Aufstieg und Fall Ri-
chard Nixons bedeuten für sie nicht mehr
und nicht weniger als eine Zäsur in der
amerikanischen Geschichte, genauer ge-
sagt den Zusammenbruch jenes christli-
chen Ideals des Puritanismus, unter dem
die Vereinigten Staaten von Amerika vor
knapp zweihundert Jahre angetreten wa-
ren. Watergate — und das ist gewiss nicht
seine unwichtigste Dimension — stellt für
viele junge Amerikaner nicht nur die Fra-
ge nach den Idealen der amerikanischen
Nation, sondern nach der Tauglichkeit
des Christentums als Gesellschaftsform.
Die Tiefe der moralischen Erschütterung
vieler Amerikaner, die durch Watergate
nur ins Bewusstsein gehoben wurde, wird
man nicht übersehen dürfen, sucht man
nach klärenden Gründen für ein Phäno-
men der amerikanischen Szene, das vor
wenigen Jahren noch so gut wie unbe-
kannt war, heute aber bereits die Formen
und die Ausmasse einer echten Volksbe-
wegung annimmt: die Charismatische Er-
neuerung der Kirchen, der reformierten
wie der katholischen. Hervorgewachsen
aus der klassischen Pfingstbewegung, ohne
deren historischen Beitrag sie nicht zu
denken wäre, von deren Theologie sie sich
heute aber deutlich unterscheidet, will die
Charismatische Erneuerung nichts anderes
als eine Neubelebung des Bekenntnisses
zu Jesus als dem Herrn. Die Gnadenga-
ben (Charismen), wie sie der Apostel Pau-
lus aus Judentum und Griechentum in die
Urkirche übernahm, nämlich die Gaben
von Glaube, Liebe, Hoffnung, aber auch
der Weisheit, der Prophétie, der Heilung,
der Unterscheidung und der Glossolalie
können dabei nicht anderes sein als Mittel
zum Zweck. Wie die letztgenannten Cha-
rismen nur zur ganzheitlichen Gottesbe-
Ziehung des Einzelnen wie der Gesamt-
gemeinde dienen können, indem sie einzig
und allein den Glauben, die Liebe und die

Hoffnung vertiefen und bestärken, so
kann die Nächstenliebe als das Charisma

par excellence immer nur Ausdruck der
Gottesliebe sein: des Glaubens und der
Hoffnung, dass sein Reich komme und
sein Wille geschehe. Nun ist diese Auffas-
sung ganz und gar nicht neu, sie ist viel-
mehr so alt wie das Christentum selbst.
Man fragt sich also: warum charismati-
sehe Erneuerung? Warum erweist gerade
sie sich als die mächtigste Volksbewegung
unserer Zeit? Wie charismatisch ist sie
tatsächlich?
Aufenthalte in mehreren aus der Cha-
rismatischen Erneuerung hervorragenden
Lebensgemeinschaften ermöglichten uns,
diesen Fragen an Ort und Stelle nachzu-
gehen. Im ersten Teil dieses Berichtes soll
von einer Amerika-Reise im Juli dieses
Jahres die Rede sein, in einem zweiten
Teil von Begegnungen mit europäischen
Gruppen Mitte September in Südfrank-
reich.

Dz'e «Word o/ God»-Kommunz'tä7 z/z Ann
Arèor
Ann Arbor, Michigan ist eine amerikani-
sehe Kleinstadt von hunderttausend Ein-
wohnern, davon 40 000 Studenten. Fragt
man die Mitglieder der charismatischen
«Word of God Community» nach den
Gründen des Erfolges ihrer Kommunität
— sie wuchs in vier Jahren von null auf
fast tausend Mitglieder — so begegnet
man zunächst Lächeln und Achselzucken.
Sehr bald aber machen die meisten darauf
aufmerksam, dass es ihnen nicht um An-
passung an die bestehenden Verhältnisse
geht, sondern bewusst um Unterscheidung.
Nach Meinung dieser jungen Leute —
90 % der Word of God Kommunität sind
unter 30 — haben sich die christlichen
Ideale der Aufklärung: Individualismus,
Liberalismus und Rationalismus sowie die
Auffassung vom materiellen Wohlstand
als Zeichen göttlichen Wohlwollens in der
amerikanischen Realität der letzten zwei
Jahrhunderte als so gründlich unchrist-
lieh erwiesen, dass sie sich heute praktisch
selbst ad absurdum führen. Eine Erneue-
rung der Kirchen wie der Gesamtgesell-
schaft kann also nur durch die Wiederbe-
lebung des urchristlichen Gemeinsc/za/ts-
Ideals bewirkt werden, und zwar einer
Gemeinschaft, die zu radikalem Ge/zor-
.yarn den göttlichen Weisungen gegenüber
bereit ist, sich bewusst zu einer totalen
A 6/zä/zgzgkez7 von den Gnadengaben des

Heiligen Geistes entscheidet, ausserdem
zu einer Geme/Tzsamkez't der materz'eWe«
Gzz/er als Azzsdrzzck der £77z/zez7 zm Gez'st.

Diese Gemeinsamkeit ist in Ann Arbor
nicht als Resultat langwieriger theoreti-
scher Erwägungen entstanden. Die über-
konfessionelle Kommunität, die bis heute
weder über einen Fachtheologen noch ei-
nen Priester oder Pastor verfügt, erwuchs
aus der praktischen Erfahrung von vier So-

756



zialafbeiter, dass ihr Individualismus und
Intellektualismus ihnen verunmögjlichte,
den Studenten irgendeine praktikable AI-
ternative zu ihren bisherigen Lebensfor-
men anzubieten. Ann Arbor gilt bis heute
als eines der Zentren der amerikanischen
Drogen-Scene, ausserdem als Brutstätte
der (links)-radikälen Politik; die nahe
Autostadt Detroit hat eine höhere Mord-
Rate als selbst New York oder Chicago.
Erst der Verzicht auf jede persönliche
Freiheit, nämlich das Engagement in ei-
ner totalen Lebens- und Gütergemein-
schaft, liesis die vier Sozialarbeiter heraus-
finden, dass sie eine echte Alternative zu
Individualismus, Liberalismus und Ratio-
nalismus /eäe« — eine Alternative frei-
lieh, die ihnen jene echte innere Freiheit
zurückgab, die Marxismus wie christlicher
Liberalismus vergeblich auf ihre Fahnen
schrieben.

Die pragmatische Wiederentdeckung so
tabuisierter Begriffe und Realitäten wie
Autorität, Abhängigkeit, Gehorsam dürf-
te tatsächlich eines der erklärbaren Er-
folgs-'Geheimnisse der «Word of God»-
Kommunität sein, vielleicht ist es das zen-
trale. Jedes Mitglied eines «Haushaltes»
von zehn bis zwanzig Personen, Verheira-
teten wie Zölibatären, ist in jedem Detail
seines täglichen Lebens seinem Haushalts-
vorstand verantwortlich, die Haushalts-
vorstände unterstehen den Distrikts-Koor-
dinatoren, diese wiederum den beiden
Gesamt-Koordinatoren, die sich ihrerseits
in allem und jedem Rechenschaft schul-
den. Ist Steve Clark, ein Bernhard-Welte-
Schüler und Yale-Absolvent, eher der
Denker der Kommunität, so ist Ralph
Martin stärker der Prophet. Die alte, ewig
neu zu entdeckende Einheit von Aktion
und Kontemplation bedeutet für diese
beiden Katholiken weder Gefühlsselig-
keit noch Weltfremdheit, sondern Effi-
zienz im Zeugnis für den Herrn. Ihr Ter-
minfcalender ist denn auch alles andere als
beneidenswert. Da gibt es die tausend
Mitglieder der Kommunität persönlich
kennenzulernen, jeden einzelnen gründlich
zu schulen, seinen geistlichen Weg zu ver-
folgen —daneben die Produktion des ei-

genen Verlages «Word of Life» zu über-
wachen (die Monatszeitschrift «New
Covenant» wuchs in drei Jahren von null
auf 40 000 verkaufte Exemplare), charis-
matisohe Melodien und Liedertexte aus
der ganzen Welt zu sammeln, neu zu ar-
rangieren, auf Kassetten einzuspielen und
zu vertreiben, charismatische Retraiten zu
organisieren und mit Computern auszu-
werten, regionale Schulungskurse für
Gruppenleiter durchzuführen, Sprecher
und Kommunitäten-Starter rund um den
Erdball auszuleihen (ein im Juni 1974 in
Ann Arbor erschienenes Verzeichnis ent-
hält die Adressen von 600 Charismati-
sehen Gebetsgruppen allein innerhalb
der Katholischen Kirche mit einer Anhän-
gerzahl von 1,3 Millionen); dazu kommt

noch ein Gästehaus mit einem Durch-
gang von 1200 Gästen in den vier Som-
mermonaten, ein missionarisches Kaba-
reLEnsemble «Lighthouse» mit eigener
Schallplattenproduktion und schliesslich
die Industrie-Beratungs-Firmia «Manage-
ment Dynamios», bei der sich etwa Gene-
ral Motors seine Personal-Koordinatoren
holt.
Nicht so sehr diese Vielfalt als vielmehr
die präzis geformte Lebensweise der Ge-
meinschaft legt freilich die Gefahr nahe,
eine Kirche in der Kirche zu werden. Die
Mitglieder der Kommunität sind daher
angewiesen, sich intensiv am Gemeinde-
leben ihrer respektiven Pfarreien zu betei-
ligen. Dem Verdacht geistlichen Elitaris-
mus begegnet man durch Übernahme un-
tergeordneter Funktionen in den Pfarrge-
meinden wie Putzen und Streichen, Trans-
portarbeiten und Babysitten. Die Bezie-
hungen zu den verschiedenen Lokalkir-
chen und Hierarchien werden als im all-
gemeinen zufriedenstellend bezeichnet.
Die katholischen Bischöfe Amerikas ste-
hen eindeutig hinter der Charismatischen
Erneuerung, gewisse Freikirchen scheinen
reservierter. In der unmittelbaren Umge-
bung Ann Arbors äusserten sich einige
katholische Diözesanpriester indifferent
bis zurückhaltend über die Kommunität:
sie vermissen Solidarität in der Pastora-
tion und im sozialen Engagement.

Die Kommunität äer EVZöser-Kircäe in
Houston

Auf diese Problematik, die auch uns zu-
nächst der neuralgische Punkt schien, fiel
neues Licht während unseres Aufenthal-
tes in einer weiteren charismatischen Le-
bensgemeinschaft, der Erlöser-Kirche in
Houston, Texas. Im Unterschied zu der
überkonfessionellen «Word of God» in
Ann Arbor ist Redeemer's Church in
Houston vor etwa zehn Jahren aus einer
anglikanischen Pfarrei hervorgegangen
und legt bis heute Wert auf den Pfarrei-
Charakter konfessioneller und geographi-
scher Geschlossenheit. Die Erlöser-Kirche
liegt in einem Aussenbezirk der Millionen-
Stadt, in dem Sohwarze, Mexikaner und
Amerikaner nicht immer auf die fried-
lichste Art zusammen wohnen. Eine
Nachbarschaftshilfe von Seiten der Pfiar-
rei-Kommunität ergab sich jedoch erst
nach fünf Jahren innerer Anlaufzeit, und
zwar durch das Engagement in der kon-
fliktgeladenen Primarschule, die Eröff-
nung einer Poliklinik und Sozialarbeit in
Familien. Frühere Versuche waren ge-
scheitert, weil die innere Orientierung
sich nicht als gefestigt genug erwies, die
Houston-Leute hatten also Ann Arbor ge-
warnt, allzu früh allzu grosse Aufgaben
zu übernehmen.

Mitentscheidend für den Bestand der Er-
löser-Kommunität in Houston dürfte der
Akzent sein, den man auf Heilung kör-

perlicher und seelischer Gebrechen durch
die Integration der Kranken in die Ge-
meinschaft und durah gemeinsames Ge-
bet setzt. Die Kommunität verfügt zwar
über Fachärzte, Psychiater und klinische
Psychologen, letzlich entscheidend aber
ist die Gnadengabe der Heilung und die
eng mit ihr verbundene Gabe der Unter-
Scheidung der Geister — ausserdem das
Bewusstsein der eigenen Heilsbedürftig-
keit. Es geht in Houston nicht darum,
Fälle zu behandeln, sondern das Leben
anderer Menschen zu akzeptieren und zu
teilen, mit ihnen zu erleben, dass Kranke
und Gesunde, Gestörte und Normale in
absolut gleichem Masse andauernd der
Heilung und des Heils bedürfen. «Ohne
unsere eigne lebenslange Heilung,» sagt
James Stringham, der Psychiater der
Kommunität, «können wir zur Heilung an-
derer nichts beitragen, denn nicht wir hei-
len sie, sondern der Heilige Geist durch
das Instrument, das wir sind.»
Vielleicht ist dieser Prozess gegenseitiger
Heilung durch gemeinsames Leben aus
der Gnade des Heiligen Geistes jene Ant-
wort auf den Zerfall der amerikanischen
Gesellschaft, die Christen wie Nichtchri-
sten seit langem ersehnen. Die Tiefe jener
Sehnsucht nach Heilung und nach Heil
dürfte zumindest teilweise die explosions-
artige Verbreitung der Charismatischen
Erneuerung in Amerika erklären. Abzu-
warten bleibt, wie dieses amerikanische
Phänomen in Europa aufgenommen wer-
den wird — einem Europa, von dem Ken-
ner beider Kontinente meinen, in punkto
Zusammenbruch christlicher Ideale und
Gesellschaftsformen stände es Amerika
kaum nach.

II. Die Charismatische Erneuerung in
Europa

Einen Professor der römischen Universi-
tät Gregoriana zu den Klängen eines isra-
elischen Volksliedes in einem Jesuiten-
Kloster tanzen zu sehen, ist heute in Euro-
pa noch ein ungewohnter Anblick. Weni-
ge Minuten zuvor, nämlich nach der Ver-
kündigung des Evangeliums, war Pater
Donatian Mollat SJ, Fachleuten als Jo-
hannes-Spezialist vertraut, an den Am-
bo getreten: «Betet, Brüder, für die Ho-
milie, die ich nicht kenne, dass jedes
Wort vom Heiligen Geist geführt sein

möge.» Eine lange Stille trat ein — dann
begann der Altmeiser der Exegese seine

Ansprache zu improvisieren, als stände er
zum ersten Mal vor einem Bibeltext.
So geschehen bei der Schlussmesse eines
Treffens europäischer Gebetsgruppen der
Charismatischen Erneuerung Mitte Sep-
tember 1974 in Aix-en-Provence. 150 ka-
tholische Männer und Frauen, Verheira-
tete wie Zölibatäre jeden Alters, jeder geo-
graphischen, sozialen und intellektuellen
Herkunft waren zusammengekommen,
Erfahrungen auszutauschen, sich zu in-

757



formieren, eine erste Bilanz zu ziehen.
Die Geschichte der Charismatischen Er-
neuerung innerhalb der Katholischen Kir-
che Europas ist freilich noch nicht lang:
Im Herbst 1971 hatten einige junge Je-
suiten und Dominikaner den Renouveau
aus den Vereinigten Staaten nach Frank-
reich mitgebracht. Mit mehr oder weni-
ger Einverständnis ihrer Oberen hockten
sie zu fünft oder sechst in ihren Mönchs-
Zeilen am Boden, übten sich im freien
Gebet, erzählten sich von so wundersa-
men Dingen wie Zungenreden (Glossola-
lie), Krankenheilung, Prophétie, Hand-
auflegen, Taufe im Heiligen Geist — und
zögerten, sich zu engagieren. Niemand
war sicher, ob diese offensichtlich sehr
amerikanische Angelegenheit, von der
man seit den Tagen des Apostels Paulus
in Europa nicht mehr viel gehört hatte, in
unseren traditionsbeladenen Kirchen auf
irgendeinen fruchtbaren Boden fallen
könnte Im Frühjahr 1972 traten die er-
sten Gruppen an die franzöische Öffent-
lichkeit, bald folgten Deutschland, Hol-
land, Italien, Ende 1972 auch die Schweiz.

Heute, kaum zwei, drei Jahre später, ist
die Charismatische Erneuerung in Europa
wie in Amerika die mächtigste Bewegung
innerhalb der christlichen Kirchen, in der
Breite ihrer sozialen, theologischen und
spirituellen Streuung allenfalls noch der
Liturgischen Bewegung der ersten Jahr-
hunderthälfte vergleichbar. Blieb aber die
Liturgische Bewegung trotz aller Neue-
rungen, die sie vor allem posthum durch
die nachkonziliare Liturgiereform erreich-
te, dennoch im Sakralen stecken, so geht
es der Charismatischen Erneuerung von
allem Anfang an um die persönliche Got-
tesbeziehung des einzelnen Christen und
seiner Gemeinde mitten in der Welt.

Geèef und Studium der Sc/zri/t s/e/ten im
Müte/punkt der Bewegung

Nicht zufällig entwickelte sich wie in Arne-
rika so auch in Europa der Renouveau
am raschesten und intensivsten in den
städtischen Ballungszentren wie etwa in
Paris, wo die Emanuel-Gruppe innert
zwei Jahren von zehn auf über tausend
Glieder wuchs. Auoh in Europa geben
sich diese Gemeinschaften entschieden
zeugnishaft, wie man aus der seit August
1974 in Paris erscheinenden Zeitschrift
«Cahiers du Renouveau» deutlich erse-
hen kann: sie ist alles andere als eine theo-
logische Fachpublikation, bewusst popu-
lär gestaltet, aber deswegen keineswegs
unseriös. Im Zentrum der Erneuerung
steht auch in Buropa das ständige Gebet
und Studium der Schrift, besonders der
Evangelien und der Apostelgeschichte;
die von Paulus erwähnten Gnadengaben
(Charismen) spielen dabei eine gewisse
Rolle zum Zweok einer ganzheitlichen
Entfaltung der Gottes- und Nächsten-
liebe. Sind in Amerika die Charismen im

engeren Sinne, nämlich Glossolalie, Hei-
lung und Prophétie in wenigen Jahren zu
so selbstverständlichen Praktiken gewor-
den, dass man heute kaum mehr von ihnen
spricht, so gelten sie in Europa immer
noch als so ungewöhnlich, dass Enthusia-
sten wie Kritiker Gefahr laufen, sie für
das Zentrum und das Ziel der Charisma-
tischen Erneuerung zu halten, ja sogar
diese vielschichtige und komplexe Bewe-

gung durch die ausschliessliche Übung der
Charismen zu beschreiben suchen.
Einige Nostalgiker der Aufklärung möch-
ten die Charismatische Erneuerung auch
noch immer als eine Geheimsekte von
Schwärmern abtun. Sie übersehen geflis-
sentlich die Qualität der theologischen
Reflektion und deren Beitrag für die Ge-
samtkirche, auf den führende Fachleute
wie der französische Dominikaner P.

Congar wiederholt hingewiesen haben.
Sie verkennen weiter den Ernst des exi-
stentiellen Engagements vieler jungen
Leute: allein in den letzten zwölf Mona-
ten entstanden in Europa mindestens ein
Dutzend charismatischer Lebensgemein-
Schäften. Vor allem aber ignorieren sie

den öffentlichen Zeugnischarakter der
Bewegung. An einer Pressekonferenz an-
lässlich seiner Wahl zum Generalmeister
des Dominikanerordens Ende August
1974 machte P. de Cuesnongle, langjäh-
riger Regent der dominikanischen Fakul-
tät Lyon, keinen Hehl daraus, die Taufe
im Heiligen Geist empfangen zu haben.
Zur römischen Synode legte der promi-
nenteste Promotor der Charismatischen
Bewegung, Kardinal Suenens von Belgien
im September 1974 bei Desclée de Brou-
wer eine- 270 Seiten starke Bekenntnis-
schritt «Une nouvelle Pentecôte?» vor,
in der er u. a. seine positiven Erfahrungen
mit der Glossolalie beschreibt '.
Im Heiligen Jahr 1975 wird die internatio-
nale Jahreskonferenz der Charismatischen
Bewegung erstmals in Europa stattfinden,
und zwar zu Pfingsten in Rom mit einer
Audienz bei Papst Paul VI 2.

Ge/a/zre« der Bewegung

Bei der eingangs erwähnten Tagung in
Aix-en-Provence tauchte nun aber auch
eine ganze Reihe ernsthafter Gefahren
auf, von denen einige hier nicht verschwie-

gen werden sollen. Als besonders häufig
erweist sich offenbar im Anfangsstadium
einer Gebetsgruppe ein gewisser Über-
eifer, der das oft mühsame Hinhören auf
die Weisungen Gottes zu ersetzen sucht
durch zweifellos gutgemeinte Eigen-Ini-
tiativen: Gnadengaben, die durch nichts
zu erzwingen sind, werden an langfristig
geplanten Veranstaltungen absolviert, das

geistliche Format des Einzelnen und der
Gruppe ratenweise aufzubessern. Die
Hauptgefahr der Charismatischen Er-
neuerung scheint ihre unbewusste Ideo-
logisierung. Mancherorts droht sie bereits
zu einem katholischen Verein zu werden,

mit seinen Statuten, seinem Fachjargon,
seinem geistlichen Konsumzwang und
einem nicht gerade schmalbrüstigen
Selbstbewusstsein.
Die Tagung in Aix suchte dem Rechnung
zu tragen: auf heilsam nüchterne Weise
unterzog sie jeweils am Morgen den Vor-
tag einer eingehenden Manöverkritik.
Hier hatten die gastgebenden Franzosen
ihre grossen Augenblicke: mit der Akri-
bie und der Kultur, mit der nur franzö-
sehe Hausfrauen die Ingredienzen eines
Potaufeu analysieren können, beugten sich
Theologen wie Laien über jede kleinste
Regung des Heiligen Geistes und der eig-
nen wie der kollektiven Seele, die sie am
Vortag zu verspüren vermeinten. Immer-
hin überzeugten Schärfe der Analysen und
Freimütigkeit der Selbstkritik einen so

skeptischen Beobachter wie den Provin-
zial der Pariser Jesuiten, Pater Marc
Hoël — dem es auch dann noch nicht
unwohl wurde, als man verkündete, klas-
sische Pfingstler, Reformierte und Katho-
liken würden demnächst eine gemeinsame
Charismatische Volksmission in einem ei-

gens dafür angeschafften Tausendmann-
zeit starten, das die Runde um ganz
Frankreich machen sollte. P. Hoël ins Ohr
seines Nachbarn: «Ich hätte nicht den
Mut dazu — aber die Kirohe braucht
solche Impulse. Vielleicht können wir
davon noch etwas lernen ».

«Der Geils/ we/zf, wo er wt'B»

Sollte die Kirchengeschichte vor einem
neuen Abschnitt stehen, dem «Zeitalter
des Heiligen Geistes», wie der deutsche
Dogmatiker Heribert Mühlen das nennt?
Sollte das alte Europa tatsächlich bereit
sein von dem jungen Amerika etwas an-
zunehmen — nicht nur das liebe. Geld,
sondern jetzt auch noch den Heiligen
Geist? Kommt das Licht neuerdings von
Westen? Ist es nicht doch ein Irrlicht?
Eine Art Neon-Erleuchtung? Nähert sich
der Reisende aus der Provinz mit diesen
und ähnlichen Fragen wieder einmal Pa-
ris, dieser alten und ewig neuen Haupt-
Stadt Europas, so verschlägt es ihm den
Atem: Das Labyrinth der Autobahnen
und Hochhäuser scheint amerikanischer
als selbst Amerika. Konkret gesprochen:
lernt der Pfarrer das Beten nicht bei den
Charismatikern, so lernt der Fahrer es

1 Das Buch ist inzwischen in deutscher Über-
setzung erschienen (Verlag Otto Müller,
Salzburg 1974).

2 In diesem Zusammenhang sei darauf hin-
gewiesen, dass ein Verzeichnis von 600
katholischen charismatischen Gebetsgrup-
pen mit Angabe von Ort und Zeit der
grundsätzlich öffentlichen Gebetstreffen
jährlich erscheint, es ist über jede Buch-
handlung zu beziehen: Directory of Ca-
tholic Charismatic Prayer Groups, Cha-
rismatic Renewal Services, Ann Arbor,
Michigan. In der Ausgabe 1974 ist die
Schweiz mit 7 Gruppen vertreten, diese
Zahl dürfte sich inzwischen verdoppelt
haben.

758



bestimmt in Paris, etwa in jener Schlan-
gengrube aus Blech, Krach und Gestank,
die als Boulevard Périphérique die ge-
samte Innenstadt umschlingt. Was im-
mer die Nostalgiker der Aufklärung an
Verhaltenspsychologie und Verkehrsso-
ziologie bereithalten mögen: diesem Infer-
no auch nur einigermassen heil an Leib,
Seele und Karosserie zu entkommen, ge-
hört selbst für eingefleischte Pariser in die
Domäne des Inkommensurablen. Nach
der Erfahrung eines bis vor kurzem noch
handfesten Rationalisten gibt es zum
Überleben heute nur noch eines: «Beten,
laut beten — mögen die Diderot und
d'Alem'bert vor Schreck aus den Gräbern
auferstehn». Mit anderen Worten: nioht
jedes Licht, das von Westen kommt, muss

der WeZtèevô/fterwngs&on/erenz vom
79.—50. +«giisf 7974 in Bufcare.51 na/im auc/i
eine üe/egahon des FaliUms Iei7. W/r ver-
ö//enl/i'c/ien Zu'er einen kurzen +rtifce/ ans
dem «7n/orma(i'on,sdien.sr 5. PLeZt», der von
der limage eines der Delegierten aasge/if.

(Red.j

«Unsere Position an der Bevölkerungs-
konferenz wird unmöglich sein. Einer-
seits verbietet uns die katholische Lehre,
empfängnisverhütende Mittel anzuwen-
den, andererseits ist unser Planet durch
die Bevölkerungsexplosion bedroht. Wir
sind eingeengt zwischen unserer Treue zur
Kirche und der sozialen Realität der heu-
tigen Welt.» Die Überlegungen eines ver-
antwortlichen Laien verraten den Konflikt
mancher Katholiken. In Anbetracht des

wachsenden inneren Aufstandes grosser
Bevölkerungsmassen gegen die von ihnen
als weltfremd bezeichnete Politik des Va-
tikans hat die Päpstliche Kommission
Justifia et Pax (J + P) in verantwortungs-
voller Weise versucht, die Position der
Kirohe zu klären. Sie hat ihre Überlegun-
gen in einem bemerkenswerten Dokument
zusammengefasst.
Die Stellung der katholischen Kirche
gründet auf echter iSorge für soziale Ge-
rechtigkeit und Menschenwürde. Die
Kirche kann nicht zulassen, dass die von
der reichen Welt ausgebeuteten Entwick-
lungsländer zusätzlich noch das Opfer ei-
nes auf ihrem Buckel ausgetragenen Be-
völkerungskrieges werden. Elend und Ar-
mut werden nicht durch Sterilisierung der
Armen beseitigt, sondern durch einen
Ausgleich der wachsenden Kluft zwischen
Reichen und Armen und der Abschaf-
fung der Privilegien der reichen Minder-
heiten.
Um glaubwürdig zu sein hat sich J + P die
Mühe genommen, ihre Folgerungen wis-

deshalb schon ein Neon-Licht sein. Gott
ist noch immer in einem Stall in Betle-
hem Mensch geworden, aber die Men-
sehen haben auch noch immer das Recht
sich zu irren. Irrtümer und Umwege,
selbst wenn sie über Ozeane und Konti-
nente führen, können sich nachträglich
als erstaunlich gradlinig erweisen. Die
Charismatische Erneuerung selbst wenn
sie aus Amerika kommt, hat heute alle
Chancen, auch Europa im Sturm zu er-
obern. Wieweit dieser Sturm vom Heili-
gen Geist entfacht ist, wird sich im christ-
liehen Alltag zeigen. Wie charismatisch
die Charismatische Erneuerung wirklich
ist, werden Enthusiasten wie Kritiker an
ihren Früchten zu erkennen wissen.

Mic/iae/ Marac/i

senschaftlich zu begründen. Diese Über-
einstimmung zwischen theologischer Hai-
tung und wissenschaftlicher Analyse gibt
ihren Vorschlägen ein beträchtliches Ge-
wicht.
Im Jahre 2000 wird die Weltbevölkerung
7 Milliarden und im Jahr 2070 bereits
35 Milliarden Menschen zählen. Dank
unserer Technik und den Kapazitäten der
Erde wäre es theoretisch möglich, diese
Riesenbevölkerung zu ernähren. Die Ver-
suchung wäre daher gross, sich mit einem
Appell an die Solidarität und für eine in-
ternationale Umverteilung zu begnügen.
Die Autoren des Textes haben dies nicht
getan. Zuviele Bedingungen müssten
schon heute erfüllt sein: Landreform,
Kontrolle des wirtschaftlichen Wachs-
turns, gerechtere Verteilung der Einkorn-
men usw. Die gegenwärtigen politischen
Realitäten lassen aber eine solche Revo-
lution in den kommenden Jahrzehnten als
illusorisch erscheinen. Es gibt also keine
andere Möglichkeit als das Bevölkerungs-
Wachstum einzudämmen.

Fehlende soziale Gerechtigkeit

Die Dritte Welt fordert, anstatt das Pro-
blem nur vom Blickwinkel der Überbe-
völkerung her anzugehen, sich mehr auf
das Problem der sozialen Gerechtigkeit
zu konzentrieren.
Die Überbevölkerung ist tatsächlich das
Ungleichgewicht zwischen der demogra-
phischen Situation einer Region und de-
ren Möglichkeiten, den Einwohnern ein
angenehmes Leben zu ermöglichen und
sie zu ernähren. Meistens ist dieses Un-
gleichgewicht nicht die Folge eines Be-
völkerungs-Überschusses. «Die Entwick-
lungsländer heben einen anderen Faktor
hervor: die Hindernisse, die die reichen

Länder schaffen, indem sie die Ressour-
cen der armen Länder für ihre eigenen
Vorteile monopolisieren. Die USA allein,
die 6 % der Weltbevölkerung ausmacht,
konsumiert 30 % der Weltreserven.»
Auch J + P legt das Hauptgewicht auf die
sozialen Fragen. «In Anbetracht dessen,
dass die hohen Geburtenraten besonders
in den am wenigsten privilegierten Sekto-

ren der Bevölkerung vorherrschen
müsste sioh die Entwicklungspolitik, ein-
geschlossen die demographische, auf so-
zio-ökonomische Fragen konzentrieren.
Die Politik sollte in der Planung u. a. ein
Gleichgewicht zwischen Landwirtschaft
und Industrie vorsehen, genügend Arbeits-
plätze schaffen, eine bessere Verteilung
der Einkommen anstreben und die Mög-
lichkeiten der Erziehung und der Beschäf-
tigung der Frauen fördern. Die Massnah-
men würden erlauben, das fundamentale
Ziel der Entwicklung auf dem Gebiet der
sozialen Gerechtigkeit zu verwirklichen
und zu einer günstigen Evolution auch des

demographischen Sektors beitragen.»
J + P kommt zum Schluss:
«Es gibt Fälle, wo die Führer der Kirohe
in den armen Ländern die Anstrengungen
der Regierung zur Lösung der Bevölke-
rungsfrage beklagen, ohne sich um die
inhumanen Zustände zu kümmern (zum
Beispiel das Leben in Elendsvierteln), die
eine Geburtenkontrolle als einzigen Aus-
weg erscheinen lassen und die die Men-
sehen dazu bringen, die Rettung in der
Abtreibung zu suchen. Oft ist das schrei-
ende Elend eine Folge der systematischen
Ungerechtigkeit der Reichen.
Solange die Führer der Kirche nicht be-
reit sind, die sozialen Ungerechtigkeiten
entschieden zu verurteilen und offen Par-
tei für die Opfer der Ungerechtigkeit in
ihrer Gesellschaft zu nehmen, solange
können sie die Anstrengungen anderer
und der Opfer selbst, mit allen möglichen
Mitteln der Misere zu entrinnen, nicht be-
klagen.» Eric Sottas

Berichte

Theologische Fakultät Luzern eröffnet
neues Studienjahr

Die Theologische Fakultät Luzern hatte
am vergangenen 5. November ihren gros-
sen Tag: die feierliche Eröffnung des aka-
demischen Studienjahres 1974/75. Am
Vormittag fanden sich Professoren und
Studenten mit zahlreichen Gästen zur
Eucharistiefeier in der Peterskapelle ein.
Bischof Dr. Anton Hänggi feierte die Eu-
charistie mit dem Rektor der Theologi-
sehen Fakultät, Professor Dr. Oskar Stof-
fei SMB, den Regenten des Seminars St.

Beat, Dr. Otto Moosbrugger und des Se-
minars Schöneck, Louis Zimmermann
SMB. sowie dem neüernannten Professor
für Fundamentaltheologie, Dr. Dietrich

Die katholische Kirche und die Bevölkerungsfrage

759



Wiederkehr OFMCap. In seiner Homilie
ging der Oberhirte vom Prolog des Jo-

hannes-Evangeliums aus. Unsere Aufga-
be, so deutete Bischof Hänggi die Auf-
gäbe einer theologischen Bildimgsstätte,
sei Dienst am Wort sowohl für die Leh-
rer wie auch die Studierenden. Das Wort
ist auch das Ziel der Theologie. Darum
sollte es auch zu einer Gottesbegegnung
kommen. Jesus Christus, das menschge-
wordene Wort, ist der Weg und die
Wahrheit. Darum müsse es auch um die

ganze Wahrheit gehen. Der bischöfliche
Homilet betonte dabei die Pflicht der
Ausgeglichenheit und warnte vor der Ge-
fahr der einseitigen Polarisierung.
An die Feier im Gotteshaus schloss sich
der akademische Inaugurationsakt im
Grossratssaal des Regierungsgebäudes an.
Rektor Stoffel hatte die Freude, promi-
nente Gäste begrüssen zu dürfen. An er-
ster Stelle nannte er den Diözesanbischof,
mit dem die Fakultät in besonderer Weise
verbunden ist. In warmen Worten dankte
er ihm für seine Bemühungen, dass die
Fakultät durch das römische Dekret
«Quae Lucernae» vom 25. Dezember
1973 auch im kirchlichen Bereich volle
Anerkennung als theologische Ausbil-
dungsstätte im Hochschulrang erhielt, die
die Rechte der Gradverleihung einschliess-
lieh der Habilitation vom 29. April 1970
bestätigte. Der Dank des Rektors galt aber
auch dem Erziehungsdirektor Dr. Walter
Gut, dem tatkräftigen Förderer der Fa-
kultät auf staatlicher Seite.

Unter den weitern Vertretern der kanto-
nalen Behörden entbot der Rektor den
Willkommensgruss an Ständerat Dr. F. X.
Leu und Grossratspräsident Dr. Karl
Wiek, sowie den Leiter des Plantings-
Stabes für die Hochschule Luzern, Prof.
Dr. Gerhard Hess von der Universität
Konstanz und seine Mitarbeiter. Rektor
Stoffel hiess auch die Rektoren der Ran-
tonsschule Luzern und Erziehungsrat Dr.
J. Fischer sowie die Leiter innerschwei-
zerischer Kollegien willkommen. Ein be-
sonderer Gruss galt den Regenten der Se-
minare St. Beat und Schöneck, Provinzial
Dr. Josef Scherer von Werthenstein,
Dekan Dr. P. Andreas Schmid von Engel-
berg, sowie den Seelsorgern von Stadt
und Land, an ihrer Spitze den,Domher-
ren Joseph Bühlmann und Hermann
Reinle.
Unter den Gästen, die Rektor Stoffel na-
mentlich begrüsste, befand sich Prof. Dr.
Dirk van Damme, Freiburg i. Ue., Prof.
Dr. Gayard, Rektor der Theologischen
Hochschule Chur, Prof. Dr. Rudolf Hen-
ning, Freiburg i. Br. und Prof. Dr. Fritz
Büsser von der evangelisch-reformierten
Fakultät Zürich.
Ein besonders herzliches Grusswort des
Rektors galt seinen Kollegen, Professo-
ren und Dozenten sowie den Studenten
der Theologischen Fakultät und des Ka-
techetischen Instituts. In diesem Studien-

jähr zählt die Fakultät 104 immatrikulier-
te Studenten, darunter 19 Gradanwärter
und 14 Gasthörer. Am Katechetischen
Institut sind 44 Diplomanden und 7 Teil-
hörer eingeschrieben. Diesen Herbst ha-
ben 18 Studenten ihr Theologiestudium
an unserer Fakultät begonnen. Das ist
eine erfreuliche und ermutigende Zahl
nach der absteigenden Kurve der letzten
Jahre.

Als erfreuliches Zeichen des inneren Aus-
baus der Theologischen Fakultät Luzern
sind auch die ökumenischen Kontakte zu
werten, die durch die Schaffung neuer
Dozenturen ermöglicht wurden. So wird
in diesem Wintersemester Dr. Benjamin
Uffenfaeimer von der Universität Jerusa-
lern als Gastprofessor über das prophe-
tische Erlebnis sprechen. Zum ersten ne-
benamtlichen Professor für ökumenische
Theologie war letztes Jahr Metropolit Pa-
pandreou ernannt worden, der ebenfalls
der Eröffnungsfeier beiwohnte. Ein jü-
disch-christliches Symposion zum Thema
«Volk Gottes» ist für den Monat März
1975 vorgesehen.
Im Mittelpunkt der Inaugurationsfeier
stand die Rektoratsrede «Missionsstruk-
turen im Wandel». Da zum erstenmal ein

Mitglied der Missionsgesellschaft Bethle-
hem das Amt des Rektors bekleidet, lag
es nahe, dieses für die Zukunft der Kir-
che lebenswichtige Thema zum Gegen-
stand der Rektoratsrede zu machen. Wir
werden deren Wortlaut in einer der näch-
sten Nummern veröffentlichen.
Das Schlusswort hielt Erziehungsdirektor
Dr. Walter Gut. Auch er gab seiner Freu-
de Ausdruck über den inneren Ausbau der
Luzerner Theologischen Hochschule und
wies auf deren Aufgabe in der Gegen-
wart hin. Der Chef des kantonalen Er-
ziehungswesens stellte die Fakultät in den
Rahmen der geplanten Luzerner Hoch-
schule hinein, die im besondern Dienste
des Volkes stehen soll.
Die gehaltsvolle Inaugurationsfeier wurde
durch gesangliche und musikalische Dar-
bietungen der Studenten unter der Lei-
tung von Bernhard Schibli verschönert.

JoAann Bapiis/ F/ZZiger

Hinweise

Gebetswoche für die Einheit der Christen
1975

«Gottes Wille: Dass in Christus alles eins
werde» (Eph 1,3—10), ist das Thema der
Gebetswoche für die Einheit der Chri-
sten vom 18. bis 25. Januar 1975. Die
Ökumenische Centrale (Frankfurt am
Main) hat für die Arbeitsgemeinschaften
christlicher Kirchen in der Bundesrepu-
blik und der Schweiz und dem ökumeni-
sehen Rat der Kirchen in Österreich dazu
wiederum HantZreicAunge« herausgege-
ben: ein Heft mit Texten für den Gottes-

dienst und ein Plakat mit der Titelgra-
phik des Heftes (Format 30 x 62 cm, mit
freiem Raum für örtliche Angaben). Aus-
geliefert werden die Handreichungen in
der Schweiz von den Verlagen Basileia
(Basel) und Kanisius (Freiburg).

Neuer Präsident des Verbandes
Schweiz. Religionslehrer

An der Generalversammlung vom 8. No-
vember 1974 des Verbandes Schweiz. Re-

ligionslehrer in Baden wurde Dr. Peter
Bac/zman«, Greifensee (ZH), zum neuen
Präsidenten gewählt. Der VSR umfasst

gegen achtzig reformierte und katholische,
an Mittelschulen unterrichtende Reli-
gionslehrer; er ist Mitglied des Verbandes
Schweiz. Gymnasiallehrer.

Vom Herrn abberufen

Karl Wyss, Pfarresignat, Wangen bei Ölten

Am 20. August 1974 trat der Tod als Er-
löser an das Krankenlager des Pfarresignats
Karl Wyss. Der Heimgegangene stammte
aus einer alten solothurnischen Bauernfami-
lie. Am 4. November 1902 erblickte Karl
Wyss in Starrkirch-Wil bei Ölten das Licht
der Welt. Dort verlebte er auch seine Ju-
gendjahre. Das Gymnasium durchlief er bei
den Benediktinermönchen von Muri-Gries
in Sarnen, mit denen er das ganze Leben
verbunden blieb. Nach bestandener Matura
im Sommer 1924 entschied er sich für das
Studium der Theologie. An den theologi-
sehen Fakultäten von Innsbruck, Freiburg
i. Ue. und Luzern, bereitete sich Karl Wyss
auf sein späteres Wirken in der Seelsorge vor.
Er gehörte zum ersten Ordinardenkurs, der
am Lukastag 1928 das neuerrichtete Priester-
seminar in der «Steinbrugg» zu Solothurn
bezog. Mit 20 anderen Diakonen des Bi-
stums Basel weihte ihn Bischof Josephus
Ambühl am 7. Juli 1929 in der St. Ursen-
kathedrale zum Priester.
Als ersten Posten in der Seelsorge wies ihm
sein Oberhirte 1929 ein Vikariat im Indu-
strieort Neuhausen am Rheinfall zu. Das
war damals die weitläufigste Diasporapfarrei
des Kantons Schaffhausen mit vielen Unter-
richtsstationen. Zwei Jahre wirkte Vikar
Wyss an der Seite seines ersten Prinzipals,
Pfarrer Johann Okie (f 1958). Vor allem
nahm er sich der Jugend an, die er auch
ausserhalb der Schule in den Pfarrvereinen
betreute. Dann kehrte er in seinen Heimat-
kanton zurück und leistete dort seine Lebens-
arbeit. Zuerst war er Vikar in Balsthal (1931
—33). Dann betreute er während 23 Jahren
die benachbarte Pfarrei Laupersdorf. Pfar-
rer Wyss war ein gewissenhafter Seelsorger,
der seine Predigten und Unterrichtsstunden
gut vorbereitete. Der temperamentvolle und
aufgeschlossene Priester fand leicht den Zu-
gang zu den jungen Leuten. Längere Zeit
war er auch Kantonalpräses der Jungmann-
schaft. Nach der damals allgemein aner-
kannten pastoraltheologischen Methode jener
Jahrzehnte widmete er seine besondere Sor-
ge den bestehenden Pfarrvereinen und rief
den Mütterverein ins Leben. Ein bleibendes
Werk seiner Tätigkeit in Laupersdorf war
die Renovation der Pfarrkirche St. Martin
(1952). Durch eine rege und intensive Sam-
meltätigkeit hatte er jahrelang dieses Anlie-
gen gefördert und schliesslich sein Ziel er-
reicht. Als äussere Anerkennung für das ge-

760



Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

Epiphanieopfer 1975

Foranzeige

Folgende drei Pfarreien werden Nutznies-
ser des Epiphanieopfers 1975 sein:
KZe/nwizngen (LJ7) (Kirchenrenovation);
Lei Mnre'cottej (FS) (Kapellenbau);
Per/y-Cerfoz« (GL) (Kirchenbauschuld).
Bin Aufruf der Schweizerbisohöfe mit
näheren Angaben wird folgen.

Bistum Basel

Wahlen und Ernennungen

Bs wurden gewählt oder ernannt:
Hans Bä'm'g, bisher Vikar an der Franzis-
kanerkirche, Luzern, zum Pfarrer von
St. Nikiaus, Reinach (BL);
Franz Greèer, bisher Pfarrer in Entle-
buch, zum Pfarrer in Langnau (AG);
Pater lie. theol. et lie. bibl. /o/zannei
Haymoz, Koventual desStiftes Einsiedeln,
zum Spiritual des Schwestern-Institutes
Heilig Kreuz, Cham;
Frau Maria K/emm, Dipl. Theol. zur
Pfarreihelferin der Pfarrei Frenkendorf /
Füllinsdorf (BL);
Bfirn/zard Caspar-Meier, dipl. Theol. zum
Pfarreihelfer in Menziken (AG).

Studientagung der Basler Liturgischen
Kommission

Am 25.—27. November 1974 findet für
die Mitglieder der Basler Liturgischen
Kommission die neunte Studientagung
über das Thema «Die Sakramentalien»
(Segnungen und Weihen) im Haus Be-
tbanien in St. Niklausen statt. Ziel der
Tagung ist die Erarbeitung von Kriterien
zur Beurteilung vorliegender Benediktio-
nen und zur Schaffung neuer Modelle.

Pa«/ Sc/zwa//er, Präsident

Bistum Chur

Ernennung

Kanonikus Gier/ Cand/nas wurde zum
Seelsorger an der Psychiatrischen Klinik
Waldhaus, Chur, ernannt. Wohnsitz bleibt
in Surrhein.

Weiterbildungskurse

Zum diözesanen Weiterbildungskurs tref-
fen sich die Dekanate JFinieriAur vom
18. bis 22. November und Ziiric/z-Siadi
vom 25. bis 28. November 1974 im Prie-
sterseminar Chur.

Im Herrn verschieden

Msgr. Ludwig So/iva, Do/npropsf, C/zrzr

Ludiwg Sotiva wurde am 26. Januar 1893
in Medel (Lucmagn) geboren und am
21. Juli 1918 in Chur zum Priester ge-
weiht. Nach kurzen Aushilfen in Schübel-
bach und Zürioh-St. Peter und Paul kam
er als Vikar nach St. Moritz. Von 1921—
1932 war er Pfarrer in St. Moritz, 1932—
1942 Pfarrer in Samedan, 1942—1948
Vikar und Kapellmeister an der Käthe-
drale Chur, 1948—1961 Domsextar und
Dompönitentiar in Chur, 1961—1963
Domkantor, 1962—1969, Generalvikar
des Bistums Chur, 1963—1974 Dom-
propst. Er starb am 7. November in Chur
und wurde daselbst am 11. November
1974 auf dem Priesterfriedhof der geweih-
ten Erde übergeben.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Weisungen über die Busse

Wir machen die Jhiester des Bistums Lau-
sänne, Genf und Freiburg darauf auf-
merksam, dass die Weisungen der
Schweizerischen Bischofskonferenz über
die Busse (s. letzte Nummer der SKZ

S. 733—735 und «Evangile et Mission»
S. 714) in der Westschweiz am nächsten
Aschermittwoch, dem 12. Februar 1975,
in Kraft treten. Die Wartezeit soll der
Vorbereitung der Priester und Gläubigen
dienen.

Die ZzLc/zö/Zic/ze Ka/zz/ei

Ernennungen

Bischof Dr. Pierre Mamie ernennt:
Abbé Deme/rio Gzzaraio, Priester aus dem
Bistum Vicenza, zum Vikar an der Ita-
lienermission von Lausanne;
P. Lmrrzarzue/e C/zimiezzii zum Vikar an
der Italienermission von Yverdon;
P. Pierre L/nozzei, OP, zum Spiritual des
Dominikanerinnenklosters von Estavayer-
le-Lac (P. Emonet bleibt gleichzeitig Phi-
losophieprofessor am Kollegium St. Mi-
chel in Freiburg);
P. Fezzance Parp/azz, Kapuziner, zum Ge-
fängnisseelsorger von La Ohaux-de-
Fonds (P. Venance behält seinen Wohn-
sitz in Le Landeron und versieht weiter-
hin seine bisherigen Aufgaben);
Abbé Henri Manro«, bisher Vikar in Ro-
mont, zum Pfarrhelfer in'Carouge.

Im Herrn verschieden

Ber/zardizz Ko//y, Pe.rig/zai, Mezz/agzzy-ia-
Fü/e

Bernardin Kolly wurde am 10. August
1894 in seinem Heimatort Essert gebo-
ren und am 11. Juli 1920 in Freiburg zum
Priester geweiht. Er wirkte als Vikar in
Lausanne (Sacré-Cœur) von 1920 bis
1921, Kaplan in Les Sciernes (1921—
1926), Pfarrer von Rueyres-les-Prés
(1926—1929), Pfarrer von Estavannens
(1929—1946), Pfarrer von Seiry (1946—
1951), Pfarrer von Berlens (1951—1953).
Hierauf wurde er Spiritual in Seedorf (bis
1960) und Spiritual in Vuadens (Hospice
St-Vincent) 1960—1973. Er starb am 2.

November 1974 als Résignât in Mon-
tagny-la-Ville und wurde am 5. November
in Treyvaux bestattet.

lungene Werk schenkte ihm die Gemeinde
Laupersdorf 1968 das Ehrenbürgerrecht.
Karl Wyss war von Natur ein frohmütiger
Mensch. Und doch litt er schon als junger
Priester unter seelischen Depressionen. Diese
psychischen Leiden zwangen ihn schliess-
lieh, auf die Pfarrei Laupersdorf zu resig-
nieren und sich vorübergehend von der Seel-
sorge zurückzuziehen. Ein chirurgischer Ein-
griff eines bekannten Schweizer Spezialisten
verlief erfolgreich. Karl Wyss konnte wie-
der in die Seelsorge zurückkehren. Ein zwei-
tes Mal kam er als Vikar nach Balsthal. In

seinem jüngeren Mitbruder Stanislaus Wirz,
der damals Pfarrer von Balsthal war, fand
er einen verständnisvollen Vorgesetzten. 13
Jahre wirkte er als geschätzter Vikar in Bals-
thai (1960—1973).
Zuletzt zog sich Karl Wyss als Hausgeist-
licher in das Marienheim in Wangen bei
Ölten zurück. Geläutert durch die langen
seelischen Leiden durfte er nach 45-jähri-
gem priesterlichen Dienst zum Vater der
Barmherzigkeit heimkehren. Die letzte irdi-
sehe Ruhestätte fand der müde Dulder am
vergangenen 23. August im Schatten seiner

einstigen Pfarrkirche in Laupersdorf. Er ruhe
im Frieden des Herrn.

Jo/za/zzz Bap/isi Fii/iger

Neue Bücher

Weihe/, Po//: Christas zzzzrf die Kirc/ze. Das
ökumenische Gespräch über die Kirche, Zu-
rieh, Benziger-Verlag, 1972, 176 Seiten.
«Christus und die Kirche» — ein Buch zur
richtigen Zeit. R. Weibel versucht für das
stagnierende ökumenische Gespräch neue

761



Impulse zu vermitteln, was bei einem rö-
misch-katholischen Autor heute besonders
zu würdigen ist. Der Verfasser nimmt einen
«Vergleich der Grundaussagen» (S. 8) der
Dokumente des II. Vatikanischen Konzils mit
den Berichten der vierten Faith-and-Order-
Konferenz in Montreal und anderen Doku-
menten vor und will «die Schwierigkeiten
und Möglichkeiten einer Verständigung»
(S. 8) im Kirchenverständnis herausarbeiten;
Divergenzen und gerade auch Konvergenzen
werden festgestellt. Konfessionsvergleichend,
den christologischen Gesichtspunkt scharf
hervorhebend und den Weltbezug der Kirche
betonend, geht Weibel methodisch dieses
Ziel an. In vier Komplexen fasst er das The-
ma von Montreal in den Blick: «Christus und
die Kirche», «Der Heilige Geist und die Kir-
che», «Das Amt und die Ämter in der Kir-
che», «Einheit und Sendung der Kirche».
Klar gegliedert referiert Weibel in den vier
Teilen zunächst die Berichte der Theologi-
sehen Kommission, und zwar getrennt die
der nordamerikanischen Sektion und die der
europäischen Sektion; er hält sich hier eng
an den Wortlaut der Kommissionstexte. In
einem zweiten Kapitel stellt der Autor dann
jeweils einen ökumenischen Vergleich an.
Der Leser nimmt dieses zweite Kapitel mit
besonderem Interesse zur Kenntnis; in dia-
logischer Form werden hier unter Heranzie-
hung weiterer Texte des ORK, Dokumente
des II. Vatikanums und Stellungnahmen ver-
schiedener Theologen Übereinstimmungen
und Grenzen innerhalb verschiedener Pro-
blemfelder der Ekklesiologie aufgezeigt. So
wird auf den gemeinsamen heilsgeschicht-
lich-trinitarischen Ansatz in den Texten der
Theologischen Kommission und den Konzils-
dokumenten hingewiesen (S. 34); es wird die
eschatologische Ausrichtung der Texte fest-
gestellt (S. 42); es werden die Kirche als Ver-
Sammlung durch den Heiligen Geist (S. 63),
die christologische Grundlegung des beson-
deren Amtes (S. 87) und der Weltbezug der
missionierenden Kirche als Gemeinsamkeiten
herausgearbeitet (S. 147 ff.). Andererseits be-
tont Weibel mit Nachdruck, dass «neben der
apostolischen Amtsnachfolge als Sukzession
durch Ordination die kirchliche Jurisdik-
tion und, als Spezialfall der Jurisdiktion, das
unfehlbare Lehramt im Bereich derTheologie
und der Lehre von den Ämtern in der Kirche
das wichtigste ökumenische Problem sein»
dürften (S. 117). Das Ziel ökumenischer Be-
strebungen sieht der Autor — mit vielen
anderen —• nicht in einer «bestimmten Ein-
heit», sind doch Elemente der wahren Kirche
auch in anderen Kirchen anzuerkennen
S. 143); das Konvergenzmodell steht hier im
Hintergrund. Über die verfassungsmässige
«Gestalt der Einheit» (S. 161), die Weibel in
einer Vereinigung des konziliaren und des
päpstlichen Elements zu finden sucht (S.
100 f), muss nach Meinung des Autors auf
einem universalen Konzil gesprochen wer-
den. Weibel greift damit einen Gedanken der
Vollversammlung des ORK in Uppsala auf
(Bericht der Sektion 1,19). Bedingungen für
ein universales Konzil mitzuschaffen, ist das
Anliegen dieses Buches (S. 164). Es führt
zugleich die Notwendigkeit der Arbeit an
einer ökumenischen Methodologie neu vor
Augen. Es ist ein Buch, das von möglichst
vielen Kirchenvertretern, gerade auch von
Vertretern der römisch-katholischen Amts-
kirche, gelesen werden sollte, wendet sich
der Autor doch gerade auch an die Kirchen
S. 163 f). AL/c/ifie/ P/fl/kow

Eingegangene Bücher
Einzelbesprechung erfolgt nach Möglichkeit.

/C/rc/ie — 5f«at im Wände/. Eine Dokumen-
tation. Verfasser: Eugen Isele, Johannes

Georg Fuchs, Léon Gauthier, Claus Meister,
Walter Sigrist, Georges Bavaud, Urs Josef
Cavelti und Paul Schärer. Herausgegeben
von der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kir-
chen in der Schweiz. Vertrieb: Bern, Ge-
schäftsstelle des Schweiz, evangelischen Kir-
chenbundes, Sulgenauweg 26, 1974, 108 Sei-
ten.

ßrantsc/ien, Jo/îdnnei ßöpiisf; Zeit zu ver-
stehen. Wege und Umwege heutiger Theolo-
gie. Zu einer Ortsbestimmung der Theologie
von Ernst Fuchs. Ökumenische Beihefte zur
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie Band 9. Freiburg/Schweiz, Uni-
versitätsverlag, 1974, 292 Seiten.

Mut/er /Wune-Fvo/me: Wenn du nicht Gott
wärst. Neue Briefe über den Glauben. Aus
dem Französischen übersetzt von Curt Win-
terhalter. Freiburg i. Br., Herder-Verlag,
1974, 144 Seiten.

Pemer, Art/um: Ich sehe keinen Ausweg
mehr. Suizid und Suizidverhütung. Konse-
quenzen für die Seelsorge. Mainz, Matthias-
Grünewald-Verlag/München, Chr. Kaiser-
Verlag, 1974, 249 Seiten.

Sc/nvermer, /oxe/: Psychologische Hilfen für
das Seelsorgegespräch. München, Don Bosco-
Verlag, 1974, 120 Seiten.

Zukun/t der Ökumene. Drei Vorträge von
Heinrich Stirnimann, Willem Adolf Visser
t'Hooft und Hans Jochen Margull. Öku-
menisches Beiheft zur Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie Heft 7, her-
ausgegeben vom Institut für ökumenische
Studien. Freiburg/Schweiz, Universitiitsver-
lag, 1974, 42 Seiten.

Thomfis, Leo/difird: Eucharistie — Busse —
Krankensalbung. Frage und Antwort 6 Band.
Mödling, Verlag St. Gabriel, 1974, 88 Seiten.

dnlts, Peter / U/ide, ßern/ifird.- Aufbruch
zur Ruhe. Gedanken über Meditation in
Hinduismus, Buddhismus und Islam. Topos-
Taschenbücher Band 27. Mainz, Matthias-
Grünewald-Verlag, 1974, 155 Seiten.

ßd/tm, An/oh: Leben im Zwiespalt. Der mo-
derne Mensch zwischen Angst und Hybris.
Versuch einer Zwischenbilanz unseres Zeit-
alters. Herder-Bücherei Band 500. Freiburg
i. Br., Herder-Verlag, 1974, 208 Seiten.

G///en, Otto, Mensch im Spiegel. Meditatio-
nen, Gedanken, Erfahrungen. Ruit bei Stutt-
gart, Schwabenverlag, 1974, 111 Seiten.

Légaut, MorceP Der alte Glaube und die
neue Kirche. Erfahrungen eines Christen.
Herder-Bücherei Band 503. Ins Deutsche
übersetzt von Emil Kohl. Freiburg i. Br.,
Herder-Verlag, 1974, 126 Seiten.

A/ro.vv, Georg; Ins Ohr gesagt. Gespräche
mit geplagten Zeitgenossen. Herausgegeben
von Erich Kock. Hildesheim, Bernward-Ver-
lag, Kavelaer, Verlag Butzon & Bercker,
1974, 108 Seiten.

Pfls-tora/e 2. Krankheit und Tod. Handrei-
chung für den pastoralen Dienst. Herausge-
geben von der Konferenz der deutschspra-
chigen Pastoraltheologen. Mainz, Matthias-
Grünewald-Verlag, 1974, 92 Seiten.

Pflxtorfl/e 2. Caritas und Diakonie. Hand-
reichung für den pastoralen Dienst. Mainz,
Matthias-Grünewald-Verlag, 1974, 92 Seiten.

Pesc/i, Otto /fermonm Kleines katholisches
Glaubensbuch. Topos-Taschenbiicher Band
24. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag, 1974,
134 Seiten.

Kurse und Tagungen

Die Chance des Evangeliums im
Ordensleben heute

Vom 2. bis 5. Januar 1975 (Beginn 18.00 Uhr,
Ende 13.00 Uhr) findet im ßi/dimgs/iflt(.s ßad
Schcmèrmm eine Tagung für Ordensmänner
statt. Dazu eingeladen sind Patres, Brüder
und Studenten der verschiedenen Gemein-
Schäften. In der Begegnung der vielfältigen
Charismen und Aufgaben möchten wir von
neuem erfahren, welches die bleibende Aus-
sage des Ordenslebens für unsere Zeit ist.
Wir möchten Sie einladen, Ihre Erfahrung
mit uns zu teilen. Anmeldungen bis 15. De-
zember 1974 an: Bruder Tutilo Ledergerber,
Klinik Franziskusheim, 6317 OèervW/-Z«g
(Telefon 042-21 11 13).

Priesterexerzitien

/m Kf/rhfifii- Oèerwfi/d, 5t. Gn//en, vom 18.
bis 21. November 1974. Exerzitienleiter: Dr.
P. ßfinic/ftfi.v 5/e/ert OSB, Kloster Engelberg.
A"///7tfifi.s- 0/>eruYu'd, 90/6 5t. Gaden, Telefon
071 - 24 23 61.

in ßnd Sc/iönirann vom 18. bis 22. Novem-
ber 1974. P/iema: «Gott ist getreu». Besin-
nung über Gottes Verhalten zu den Men-

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger,
Prof., St.-Lcodegar-Strasse 9, 6000 Luzern
Telefon 041 - 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Bischofs-
vikar, Hof 19, 7000 Chur, Tel. 081 - 22 23 12

Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugs-
weise, nur mit ausdrücklicher Genehmigung
durch die Redaktion gestattet.

/7gent//7ner und Fer/ag;
Grafische Anstalt und Verlag Raeber AG,
Frankenstrasse 7—9, 6002 Luzern,
Telefon 041 - 22 74 22 / 3 / 4,
Postkonto 60 - 162 01.

/1/ionnement.rpref.se.-
Schweiz:
jährlich Fr. 45.—, halbjährlich Fr. 24.—.
Ausland:
jährlich Fr. 53.—, halbjährlich Fr. 28.—.
Einzelnummer Fr. 1.30.

Bitte zu beachten:

Für Abonnemente, Adressänderun-
gen, Nachbestellung fehlender Nura-
mein und ähnliche Fragen: Verlag
Raeber AG, Administration der
Schweizerischen Kirchenzeitung,
Frankenstrasse 7—9, 6002 Luzern,
Telefon 041 - 22 74 22.

Für sämtliche Zuschriften, Manu-
skripte und Rezensionsexemplare:
Redaktion der Schweizerischen Kir-
chenzeitung, St.-Leodegar-Strasse 9,
6000 Luzern, Telefon 041 - 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr.

Für Inserate: Orell Füssli Werbe AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Telefon 041 - 24 22 77.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr.

762



sehen. Exerzitienleiter: P. Jean Rofzeffer SJ.
Anmeldungen an die Direktion Bad Schön-
brunn, 6311 Rd/fèac/r (ZG), Telefon 042 -
52 16 44.

Laientheologen — Verlegenheit oder
Chance für die Kirche?

Dieser Frage ist die Tagung der Paulus-Aka-
demie vom 22./2J. Vovemèer 2974 gewid-
met. Sie soll zu einem Gespräch zwischen
den Laientheologen und jenen führen, die
in Diözese und Gemeinde besondere Ver-
antwortung tragen. Deshalb sind nicht nur
Laientheologen und Theologiestudenten,
sondern ebenso Katecheten, Priester, Kir-
chenpfleger und Seelsorgeräte dazu einge-
laden. Anmeldungen: Paulus-Akademie
Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zürich, Tele-
fon 01 - 53 34 00.

Tagungen für Spital- und Krankenseel-
sorger

Besinnungstag im Bildungshaus Bad Schön-
brunn, Beginn: 26. November um 16.00 Uhr,
Schluss: 27. November um 10.30 Uhr. Neben
den üblichen Geschäften und dem Erfah-
rungsaustausch bilden den Schwerpunkt der
Jahresversammlung der Vereinigung katho-
lischer Spital- und Krankenseelsorger der
deutschsprachigen Schweiz Meditationen mit
Prof. F. Furger über «C/rràf«,? «rcd die Kran-
ken».
Anschliessend findet die Interdisziplinäre Ar-
beitstagung mit Ärzten, Schwestern, Sozial-
arbeitern und Seelsorgern statt über «Unsere
Sorge m/« Uangze/tparienten und unfrediar
Kranke». Schluss dieser Tagung: 28. No-
vember um 16.000 Uhr.

Anmeldungen für beide Tagungen nimmt das
Bildungshaus Bad Schönbrunn, 6311 Edli-
bach, Telefon 042 - 52 16 44, entgegen.

Pfarrhaushälterin — ein neues Berufsbild

Der Beruf der Pfarrhaushälterin ist ein
«kirchlicher Beruf», ein Frauenberuf mit der
Möglichkeit, verschiedenste Begabungen und
Kenntnisse zu entfalten. Der Dienst im Prie-
sterhaushalt ist eine sinnvolle frauliche Auf-
gäbe und verlangt ein gewisses Mass an
Idealismus. Um Interessentinnen für diesen
Beruf über Berufsbild, Aufgaben, Voraus-
Setzungen, Anstellung und Bezahlung, Stel-
lung und Rechte genauer zu informieren,
findet im ß;7d«ng«entram Empede/« am
Samstag/Sonntag, dem 7./S. Dezemäer 7974
ein Einführungsweekend statt. Anmeldung
und Anfrage um genaues Programm bitte
an die Information kirchliche Berufe Hof-
ackerstrasse 19, 8032 Züric/i Telefon 01 -
53 88 87).

Filmmesse 1974 der CAF — St. Gallen

(Für Interessenten der Region Ostschweiz)

Auf diese am Mittwodi, dem 20. Novem-
ier 7974, im Pfarreiheim St. Fiden — St.
Gallen stattfindende JTw'om'erang vo/r Kurz-
/dmen des ökumenischen Filmkreises St.
Gallen ist an dieser Stelle vor einiger Zeit
bereits hingewiesen worden. In jener Publi-
kation war davon die Rede, dass auf Ende
Oktober an die Eingeladenen (Lehrer aller
Stufen und sämtliche kirchliche Mitarbeiter
aus den Kantonen St. Gallen, Appenzell und
Thurgau) gedruckte Programme verschickt
würden. In der Zwischenzeit hat es sich her-

ausgestellt, dass die mit dem Versand von
mehr als 1200 persönlichen Einladungen ver-
bundene Arbeit weder lohnend, noch von
der CAF — St. Gallen zu bewältigen wäre.
Deshalb gelangt die Veranstalterin nochmals
auf diesem Wege an den angesprochenen
Personenkreis in der Meinung, mit dieser
Bekanntmachung alle Interessenten zu er-
reichen.

Tagimgjort: Kath. Pfarreiheim St. Fiden,
Greithstrasse 7 a, 9000 St. Gallen (Nähe
Kantonsspital, bei Post St. Fiden, genügend
Parkplätze in der Umgebung). Beginn: 9.00
Uhr. Kosten: Fr. 15.— (werden während der
Tagung erhoben, Mittagessen inbegriffen).
Anmeldungen per Postkarte oder Telefon
nimmt bis Montag, 18. November 1974, ent-
gegen: Geschäftsstelle der CAF — St. Gallen,
St. Magnihalden 9, 9000 St. Gallen, Telefon
071 - 22 76 29 (Auskünfte und det. Programm
dort verlangen).

Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Magnus Löhrer OSB, Professor, Paulus-
Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053
Zürich
Dr. P. Michael Marsch OP., 9631 Hemberg
(SG)

Eric Sottas, Neufeldstrasse 9, 3000 Bern

Leobuchhandlung
Gallusstrasse 20, 9001 St. Gallen

Wir empfehlen:

Jesus Gottessohn
Begegnung und Bekenntnis
Bilder E. Lessing, Text E. Weiler
149 Seiten (75 Bilder), Fr. 36.50

Eine aus dem Bildband «Der Mann aus Galiläa» ge-
staltete Sonderausgabe. Ein besonders reich illu-
striertes Jesusbuch mit einem modernen Text zum
Verständnis der Botschaft Jesu. — Ein preiswertes
Geschenkbuch.

Weinhandlung

SCHULER &CIE
Aktiengesellschaft Schwyz und Luzern

Das Vertrauenshaus für Messweine und gute Tisch- und Flaschen-
weine, Tel. Schwyz 043 - 21 20 82 — Luzern 041 - 23 10 77

Zu verkaufen (wegen Umstellung auf ein grösseres Modell)

Trocken-Fotokopierautomat 3M
Modell 209

Occasion, in einwandfreiem Zustand, Fr. 750.—

Zentralstelle Fastenopfer, Habsburgerstrasse 44, 6002 Lu-

zern, Telefon 041 - 22 75 38.

Kreuzweg gesucht
Eine iBerggemeinde steht vor der Innenrenovation ihrer Kirche. — Sie
besitzt Kunstwerke aus Gotik und Barock, leider aber keinen ent-
sprechenden Kreuzweg. Möglicherweise steht irgendwo der Richtige
unbenutzt herum (Gemälde oder Relief) Masse erbeten.

Meldungen nimmt dankbar entgegen Chiffre 8257 Orell Füssli Werbe
AG, Postfach 1122, 6002 luzern.

Skilager noch frei
Ab 26. Dezember 1974 ist das iBurgerhaus Oberwald (VS) noch frei.
1368 m ü. M., 57 Plätze. Schneesicher, Sessellift, Loipen.
Haus mit 150 Betten in Les 'Bois (J. B.) frei vom 28. Juni bis 12. Juli
1975.

Auskunft und Vermietung: R. Zehnder, Hochfeldstrasse 88, 3012 Bern,
Telefon 031 - 23 04 03; ,B. Greter, Zürich, Telefon 01 -53 73 93; W. Lu-
stenberger, Kriens, Telefon 041 - 45 19 71.

Für die Restauration der Pfarrkirche
von Reckingen (gebaut 1744) wird ein

Altarbild
gesucht. Patrozinium: 8. September
Maria Geburt. Hinweise nimmt dank-
bar an: Pfarramt, 3981 Reckingen. Ws.

Altersnachmittage
mit Leonardo Zauberei
6015 Reussbühl
Telefon 041 - 22 39 95

Ikonen wie «Echt» zu
verkaufen zugunsten
der Lepra-Kranken
Handarbeit von
Leonardo.

Ihr Partner
wenn es
um Inserate
geht

ORELL FUSSLI WERBE AG
Luzern Frankenstrasse 7/9

LIENERT

I KERZEN

L-j EINSIEDELN

763



Präzisions-Turmuhren
Schalleiter-Jalousien
Zifferblätter und Zeiger
Quarzuhren ferngesteuert durch Zeitzeichen

Revision sämtlicher Systeme
Neuvergoldungen
Turmspitzen und Kreuze

Serviceverträge
Lied-Anzeiger

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN
Telefon (052) 41 10 26

Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in

Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch für Schwerhörige mittels Induktion ausgebaut,

einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
äusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.
Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen Ihnen geeignete Geräte
zur Verfügung, die höchste Ansprüche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue
Wiedergabe von Sprache und Musik

erfüllen. Ich verfüge über beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE
Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 041 -41 72 72

Welche Kirchgemeinde
oder Pfarrei

hat Interesse, sich am Bau eines Ski- und Ferien-

lagerhauses zu beteiligen. Bauplatz und Pläne
für ein Haus mit ca. 70 Plätzen liegen vor.

Standort: Rinderbühl / Emmetten (NW) in schön-
stem Ski- und Wandergebiet.

Auskunft erteilt Franz von Holzen, Pfarrer, 6373

Ennetbürgen (NW), Telefon 041 - 64 11 78.

Bei der römisch-katholischen Kirchgemeinde
Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76

(August 1975), nach Möglichkeit früher, die Stelle
eines

Rektors / Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
liehen oder weltlichen Standes, der nebst einem

halben Pensum Religionsunterricht Freude hat,

an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei

zeitgemässen Anstellungsbedingungen eine

dankbare Aufgabe.

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-

techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Erkältungsanfälliger

Priester sucht Pension

auf längere Zeit in einem Klima, das nicht so nebelreich ist,

wie an den bisherigen Seelsorgestellen, seit ich mein Pfarr-
amt in einem Föhngebiet aufgegeben habe. Voraussetzung
tägliche Zelebrationsgelegenheit in warmer Kapelle. Termin:
Nach Neujahr 1975. Bin in keiner Weise pflegebedürftig und

zu jedem Priesterdienst im Hause bereit.

Zuschriften mit klaren Angaben erbeten unter Chiffre 8269

an Orell Füssli Werbe AG, Postfach 1122, 6002 Luzern.

Bekleidete KRIPPENFIGUREN
handmodelliert
für Kirchen und Privat

Helen Bossard-Jehle, Kirchenkrippen, 4153 Reinach/BL
Langenhagweg 7, Telefon 061 76 58 25

Messgewänder
sind beim Gottesdienst nicht nur Nebensache,
sie können der Feier ein gediegenes Gepräge ge-
ben. Unsere schönen Modelle werden Sie begei-

stern; wir zeigen sie Ihnen gerne.

Für Ihre Pfarreivereine empfehlen wir Ihnen unser

grosses Sortiment der St. Nikiausartikel.

Auskunft erteilt Kommissionspräsident Dompfar-
rer Paul Carnot, Telefon 081 -22 20 76, oder das

Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

| / pik T EINSIEDELN

I\I CKLN
BACH

LUZERN
bei der Hofkird

ARS PRO DEO 0 041-223318

764


	

