Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 142 (1974)
Heft: 46

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

Fragen der Theologie und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistimer Basel,
Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

46/1974 Erscheint wochentlich

14. November 142. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Bilanz der vierten Bischofssynode aus der Sicht des Papstes

Wortlaut der Schlussansprache Papst Pauls VI.

Der Bericht unseres Mitarbeiters zum Ab-
schluss der Bischofssynode, SKZ 142 (1974),
740—742, enthielt eine Zusammenfassung
der Schlussansprache Papst Pauls VI. Weil
fiir viele diese Ansprache der Grund war,
das Ergebnis der Bischofssynode eher nega-
tiv zu beurteilen, bringen wir sie hier noch im
Wortlaut zum Abdruck, und zwar in der
Fassung der KATHPRESS-Dokumentation.

(Red.)

Verehrte Briider,

Wir sind am Ende unserer Bischofssynode
angekommen. Bevor wir diese bedeutsa-
me Versammlung auflosen, fiihlen wir
uns alle gedriangt, uns ein Urteil zu bil-
den, Bilanz zu ziehen. Wiahrend wir uns
im Angesichte Christii, der die Herzen er-
forscht, sammeln, um uns gemeinsam
dieses abschliessende Urteil zu bilden,
konnen wir nicht umhin, uns dem Ein-
druck ehrlicher Genugtuung und einem
realistischen Optimismus hinzugeben.

Der Charakter der Synode

In der Tat, wie sollten wir nicht die Er-
fahrungen schitzen, die wir zum vierten
Male machen durften, indem wir entschie-
den und einmiitig dem Wunsche des II.
Vatikanischen Konzils gefolgt sind und
den wir durch die Einsetzung der Synode
erfiillt haben. Wieder haben sich die Bi-
schofe, gestarkt durch den Auftrag Chri-
sti «euntes docete omnes gentes, gehet
hin und lehret alle Volker» (Mt 28,19),
und iiberzeugt, dass seine Worte «spiritus
et vita, Geist und Leben» sind (Jo 6,63),
zZusammen mit uns in nomine Domini, im
Namen des Herrn versammelt, um die
vordringlichsten Probleme der Kirche zu
iiberdenken, in diesem Jahr die Fragen

der Evangelisierung. Wo konnte man in
der Kirche einen geeigneteren Ort fiir ei-
nen fruchtbaren Gedankenaustauschunter
den Verantwortlichen Hirten der Ortskir-
chen oder ihrer Vertreter finden beziig-
lich der Fragen, die so lebenswichtig fiir
die gesamte katholische Kirche sind und
dazu in einer so briiderlichen, schlichten
und echten Atmosphire, wie es in den
vergangenen Tagen geschehen ist? Die
Synode hat den Beweis erbracht, dass die
Bischofe sich immer mehr der Probleme,
des Inhaltes und der Sichtweite der ver-
schiedenen Fragen bewusst werden, und
deshalb in der Lage sind, ihre Aufgabe
in Liebe, Demut und mit einem tiefen
Verantwortungsbewusstsein wahrzuneh-
men, das aber auch um die eigenen Gren-
zen weiss.

Freilich, der Umfang und die Schwierig-
keit des Themas erlaubten es nicht, dieses
in kurzer Zeit erschopfend zu behandeln
noch hieraus die erwiinschten Schlussfol-
gerungen zu ziehen. Beim gegenwartigen
Stand der Kirche aber hat es diese vierte
Synode erneut erlaubt, die Stimme der
Ortskirche zu vernehmen, besser ihre Si-
tuation einzuschatzen, wichtige Elemente
fiir die Evangelisierung zu finden und zu
priifen, welchen Ton und welche Art die
Evangelisierung gegeniiber den Menschen
unserer Zeit annehmen muss. Deshalb
sind wir der Auffassung, dass es eine po-
sitive Bilanz ist. Die Synode stellt dem
Nachfolger Petri zum Vorteil der gesam-
ten Kirche eine iiberaus wirkungsvolle
und reiche Vielfalt von Uberlegungen,
Anregungen und Vorhaben zur Verfii-
gung. Diesen Reichtum an Lehrgehalt und
geistlichen Anregungen vertrauen wir der
begleitenden ‘Gnade Gottes an: «Denn

Gott ist es, der in euch sowohl das Wol-
len wie auch das Vollbringen bewirkt, so
wie es ihm gefallt» (Phil 2,13). Wir kon-
nen den Herrn nur lobpreisen wegen der
vielen und ausgezeichneten Tatsachen,
diediese Synode zuriicklésst.

Denn wir behalten im Herzen die Erin-
nerung an das, was wir wiahrend der Syn-
ode taglich und greifbar von der Wirk-
lichkeit der Kirche erleben durften, ihre
staunenerregenden Moglichkeiten wie
auch ihre gewaltigen Lasten. Wie die friih-
christliche Gemeinde von Jerusalem eng
um Petrus und die anderen Apostel ge-
schart war, so «hielten auch wir fest an
der Lehre der Apostel, an der Gemein-
schaft, am Brotbrechen und am Gebet»
(Apg 2,42). Wir haben nachgedacht iiber
die Verantwortung, das Lehrgut der Apo-
stel, das die Kirche im Laufe der Jahr-
hunderte unversehrt hiitet, durch Aus-
tausch der Ideologien und Lehrweisen zu

Aus dem Inhalt:

Bilanz der vierten Bischofssynode aus der
Sicht des Papstes

Versohnung und kirchliche Konflikte
Der Titel verriit nicht alles

Wie charismatisch ist die Charismatische
Bewegung?

Die katholische Kirche und die Bevilke-
rungsfrage

Amtlicher Teil

749



vertiefen und auszubreiten. Wir hatten
das lebendige Empfinden der Koinonia,
in der wunderbaren Briiderlichkeit des
haufigen Gedankenaustausches und der
zahlreichen Begegnungen, in dem geord-
neten Ablauf der Sitzungen, der regen
Anteilnahme der einzelnen Synodalen, die
die Stimme der verschiedenen Kulturen
vernehmen liessen, die sich in der Tatsa-
che der einzigen katholischen Kirche aus-
spricht. Wir haben uns versammelt zur
Fractio panis, zum Brotbrechen, bei der
Konzelebration zur Eréffnungsfeier. Vor
jeder Sitzung haben wir gemeinsam ge-
betet wie auch bei der grossen, ergreifen-
den Begegnung in der «Propaganda fide»,
wo wir in aller Wahrheit die Verheissung
Christi erleben durften: «Wo zwei oder
drei in meinem Namen versammelt sind,
da bin ich mitten unter ihnen» (Mt 18,20).
So stehen wir unter dem Eindruck, dass
wir bei diesem herzlichen Abschied sagen
diirfen: Es war eindeutig ein positives Er-
lebnis.

Positiv vor allem, weil die Bischofe sich
ihrer unaufschiebbaren Verpflichtung be-
wusst zeigten, den ihnen anvertrauten apo-
stolischen Auftrag auszufiithren, ndmlich
«Jesus Christus, und zwar den Gekreuzig-
ten» (1 Kor 2,3) zu verkiinden; und der
dringenden Eile, mit der sie den Noten
der Welt entgegenkommen wollen.

Ubereinstimmung in vielen Fragen

Die Synode ist dann weiterhin als positiv
zu bewerten durch die Ubereinstimmung,
die in vielen sehr wichtigen Fragen erzielt
worden ist: 1. Es wurde gekldrt das unter-
schiedliche, ergdnzende und untergeord-
nete Verhaltnis Ider ganzheitlichen
menschlichen Entfaltung im Hinblick auf
die Verkiindigung des Geheimnisses Chri-
sti, das die Kenntnis der Trinitdt mitein-
schliesst, die Teilnahme an der gottlichen
Natur und das ewige Heil der gegenwirti-
gen und zukiinftigen Welt. 2. Es wurde
die Verantwortung fiir die Evangelisie-
rung hervorgehoben, die von Christus den
Aposteln und jetzt ihren Nachfolgern an-
vertraut ist: den Bischofen, die in Ge-
meinschaft mit dem Papst und aufgrund
des ihnen zuteil gewordenen besonderen
Anftrages eine grossere Fiille der Gaben
des Heiligen ‘Geistes empfangen haben.
Thnen sind die Priester als direkte, aber
untergeordnete Mitarbeiter beigegeben.
Es wurde aber auch treffend betont, dass
die Ordensleute und Laien, unter ihnen
die Jugendlichen und in besonderer Weise
die Eltern, fiir die Evangelisierung ver-
antwortlich sind. 3. Es wurde eindringlich
die Beziehung zwischen der Evangelisie-
rung und der Ausbildung der Personen
hervorgehoben und hierbei betont, wie
wichtig die geistliche und geistige Vorbe-
reitung sei, wie auch ein wahrhaft christ-
liches Leben, das im Einklang steht mit
der Botschaft des Evangeliums, um dieses

750

glaubwiirdig zu machen und keine Hin-
dernisse aufzurichten fiir die Ungldubi-
gen, die dem Evangelium ndhertreten
mochten. 4. Einmiitige Achtung zeigte
sich fiir die menschlichen und religiosen
Worte, die bei den nichtchristlichen Reli-
gionen und den nichtkatholischen Reli-
gionsgemeinschaften anzutreffen sind,
und fiir die Werntschitzung, die ihnen ge-
biihrte; es wurde darauf hingewiesen, sie
in die Evangelisierung und in. das Gebet
miteinzubeziehen, indem man gleichzeitig
die Notwendigkeit hervorhob, die Rein-
heit des katholischen Glaubens und der
kirchlichen Lehre zu bewahren. 5. Es wur-
de deutlich, dass die Kirche Christi, die in
der katholischen Kirche fortbesteht, zu-
gleich Inhalt und Trager der Verkiindi-
gung ist. Auch wer nicht zu dieser Kirche
gehort, kann, wenn es ‘Gott gefillt, durch
das Wort Gottes erleuchtet werden. Aber
die unverkiirzte Fiille der Botschaft des
Evangeliums und der Zugidnge zum Heil
— Sakramente, Liturgie und volle, irr-
tumsfreie Auslegung des Evangeliums —
ist nur in der hierarchisch verfassten ka-
tholischen Kirche gegeben, also in der Ge-
meinschaft mit dem Papst, welcher der
ldie Zeiten hindurch sichtbare Ursprung
und ‘Grund der Einheit unter den Bischo-
fen und Glaubigen ist. Die katholische
Kirche ist im Vollsinn «in Christus gleich-
sam das Sakrament, das heisst Zeichen
und Werkzeug fiir die innigste Vereini-
gung mit Gott wie fiir die Einheit der gan-
zen Menschheit 1» das giltin abgeschwich-
tem Masse auch fiir die anderen Kirchen.
6. Gut ist die Folgerung, dass die Orts-
kirchen mitverantwortlich sind fiir die
missionarische Verkiindigung, und zwar
in Gemeinschaft mit der Universalkirche,
denn die ganze Kirche ist immer wesent-
lich missionarisch. 7. Schliesslich wurde
das Handeln des Heiligen Geistes im Werk
der Verkiindigung deutlich hervorgeho-
ben. Er ist ndmlich die «Seele der Kir-
che»; er senkt die Gnade und idie Liebe
in die Herzen der Gldubigen, insbeson-
dere der Apostel, Bischofe und Priester.
Al dies fithrt zu einer tiefen Neubesin-
nung, weshalbt man die Auswirkungen
der Synode nur als sehr positiv bezeichnen
kann.

Der Wert der geleisteten Arbeit

Als positiv ist auch anzusehen, dass die
Bischofe, der Unermesslichkeit dieser
Awufgaben bewusst,es ganz freimiitig als
sehr schwierig bezeichnet haben, so
schnell in einem einzigen Dokument alle
Dimensionen der Verkiindigung und der
mit ihr verbundenen Pflichten darzule-
gen. Darum tut es uns weh, wenn man
dies von gewisser: Seite als Zeichen fiir ein
Misslingen dieser Synode deutet. Ja, die
ungeheure Fiille und der echte Wert der
geleisteten Arbeit erleiden dadurch nicht
im geringsten eine Einbusse. Von Vorteil

ist sogar, dass sich nun klar gezeigt hat,
wie angebracht es ist, die Arbeitsmetho-
de dieser neuen, nachkonziliaren Einrich-
tung zu verbessern. Unter Auswertung
eurer Uberlegungen hierzu sowie mit Hil-
fe des jetzt neu gewihlten Rates der Syn-
ode werden wir das gern tun.

Weiterhin war an der Synode positiv, dass
die Bischofe — mit Maria, der Mutter
Jesu (Agp 1,14), und um Petrus wie in
einem neuen Abendmahlsaal versammelt
— auf die Stimme und Anregung des Hei-
ligen Geistes zu horen versuchten; in vol-
ler Gewissheit dariiber, dass ihnen dieser
Geist bei der Wahrnehmung ihres Lehr-
amtes in besonderer Weise beisteht, ha-
ben sie sich in den Schatten seiner Flii-
gel (Ps 16,8; vgl. 46,2) begeben, um diese
Fragen zu bedenken und zu entscheiden.
Was man nicht selbst besitzt, kann man
anderen nicht geben: «Keinerlei Kunst
kann an andere weitergegeben werden,
wenn man sich nicht zuvor in aufmerksa-
mer Meditation selbst angeeignet hat 2».
Positiv war diese Synode, weil die Kirche
auf viele gesunde Strémungen aufmerk-
sam wurde, die natiirlich fiir das Lehr-
amt der Bischofe von Interesse sind, die
in engster Verbundenheit mit dem ober-
sten Lehramt dieses Apostolischen Stuhles
stehen.

Positiv, weil die Vorrangigkeit der Pflicht
der Verkiindigung der Frohen Botschaft
des Wortes Gottes an die Menschen er-
neut bekriftigt wurde, die Verkiindigung
jener frohmachenden Botschaft vom ewi-
gen Leben, die in das Ostergeheimnis hin-
einfithrt. Wir, die Hirten, sind die demii-
tigen und unzureichenden, aber bevoll-
michtigten Mittler dieser Botschaft. «Was
von Anfang an war ..., bezeugen wir,
und wir verkiinden euch das ewige Leben,
das beim Vater war und uns erschienen
ist. Was wir gesehen und gehort haben,
das verkiinden wir auch euch, damit auch
ihr Gemeinschaft mit uns habt. Wir ha-
ben aber Gemeinschaft mit dem Vater

und seinem Sohn Jesus Christus... So
soll eure Freude vollkommen sein» (1 Jo
1,1,2—4).

Positiv, weil die Kirche heute weiss, ein
unter viel Miihen geschérftes Gespiir fiir
die Verpflichtung hat, dass zur Ausbrei-
tung der Frohbotschaft auch alle dussern
Mittel zu benutzen sind, welche die Kunst,
das Leben und die Technik uns heute zur
Verfiigung stellen.

Mit einem Wort: Die Synode ist ein Ruf
zu noch grosserer Verantwortung fiir alle,
zu noch innigerem Gebet, zu noch leben- -
digerer Innerlichkeit, zu einem noch le-
bendigeren Geist der Armut, der Selbst-
verleugnung und einer echten Liebe zur
Kirche und zu den Seelen, zu einer noch
grosseren Treue gegeniiber dem Wort
Gottes. Sie war ein einmiitiger Lobpreis

1t Lumen Gentium, Nr. 1
2 HI. Gregor d. Gr., Regula Part, 1, 2, in:
PL 77,14.



der Heiligsten Dreifaltigkeit, welche in
Christus die Menschen zur bewussten
Teilhabe am eigenen inneren Leben ruft.
Sie stellte die Person und den Auftrag des
ErlGsers in die Mitte. Die vorherrschende
Erfahrung dieser Stunde ist eine tiefe
geistliche Freude, die in einem Hymnus
des Dankes an Gott ihren Ausdruck fin-
det.

Probleme, die einer Klirung bediirfen

Andererseits wiaren wir nicht objektiv,
wenn wir nicht auf einige Punkte hin-
wiesen, die einer Prézisierung bediirfen.
Angesichts der Vielfalt der behandelten
Gegenstiande loben wir die Spontaneitit
und Aufrichtigkeit. Aber nicht alle Ele-
mente konnen ohne weiteres aufrecht er-
halten werden; manches, auch wenn es
mit Recht unterstrichen wurde, bedarf
unter verschiedenen Gesichtspunkten der
Einordnung ins Ganze. Anderes, vor al-
lem das Ergebnis der Sprachgruppen, be-
darf der Abklarung, Ergédnzung und Ver-
tiefung. Zitieren wir einige Punkte, die
wir nicht mit Schweigen iibergehen kon-
nen.

Ortskirchen und Gesamtkirche

Vor allem die Beziehungen zwischen den
einzelnen Kirchen und dem Apostolischen
Stuhl. Wir freuen uns aufrichtig {iber die
wachsende Vitalitdt der Ortskirchen und
iiber ihre immer ausdriicklicher bezeugte
Bereitschaft, alle ihre eigene Verantwor-
tung selbst zu iibernehmen. Zur gleichen
Zeit wiinschen wir jedoch, dass eine ent-
sprechende Sorgfalt darauf verwandt
werde zu verhindern, dass durch die Ver-
tiefung dieser wesentlichen Aspekte der
kirchlichen Wirklichkeit in irgendeiner
Weise die Festigkeit der «Communio»
mit den anderen Ortskirchen und mit dem
Naochfolger des hl. Petrus Schaden erlei-
det, dem der Herr den schwerwiegenden
und bleibenden Auftrag voller Liebe iiber-
tragen hat, die «Limmer und Schafe zu
weiden» (vgl. Jo 21, 13—17), die «Brii-
der zu bestarken» (Lk 22,32), Fundament
und Zeichen der Einheit der Kirche zu
sein (Mt 16,18—20). Sein Eingreifen kann
jedoch nicht nur auf aussergewohnliche
Umstinde beschriankt werden. Nein, wir
sagen es in Sorge fiir die Verantwortung,
die wir tragen, er ist und bleibt der or-
dentliche Hirte des ganzen gemeinschaft-
lichen Gefiiges: Er hat «Kraft seines Am-
tes als Stellvertreter Christi und Hirt der
ganzen Welt volle, hochste und univer-
sale Gewalt iiber die Kirche und kann
sie immer frei ausiiben 3». Es ist hier keine
Dialektik der Macht im Spiel, es handelt
sich nur um den einen Wunsch, namlich
dem Willen des Herrn in vorbehaltloser
Liebe zu entsprechen, jeder mit dem Bei-
trag der treuen Erfiillung seines jeweili-
gen Amtes.

Anpassung der Verkiindigung an die je-
weiligen Situationen

Weiter halten wir es fiir notwendig, ein
Wort iiber die Notwendigkeit zu sagen,
eine bessere Ausdrucksweise des Glau-
bens in Ubereinstimmung mit den Volks-
kirchen, sozialen und kulturellen Umwelt-
bedingungen zu finden. Dies ist gewiss eine
notwendige Forderung fiir die Echtheit
und Wirksamkeit der Evangelisierung. Es
wire jedoch geféahrlich, von Theologien
zu sprechen, die nach iden Kontinenten
und Kulturen verschieden sind. Der In-
halt des Glaubens ist entweder katholisch
oder ist es nicht mehr. Wir alle haben
andererseits den Glauben von einer kon-
stanten Tradition empfangen: Petrus und
Paulus haben ihn nicht verandert, um ihn
an die jiidische, griechische und romische
Welt anzugleichen, sondern haben iibér
dessen Reinheit und iiber die Wahrheit
der einen Botschaft gewacht, die in den
verschiedenen Sprachen verkiindigt wurde
(Apg 2,8).

Befreiung und Evangelisierung

Ferner ist die menschliche Befreiung in
gebiihrender Weise hervorgehoben wor-
den. Sie ist ein Bestandteil der Liebe, die
die Christen ihren Briidern schulden.
Doch identifiziert sich 'die Gesamtheit
der Erlosung niemals mit der einen oder
anderen Art der Befreiung. Die Frohbot-
schaft muss ihre volle Originalitit bewah-
ren: die eines Gottes, der uns von der
Stinde und vom Tode erlost und in das
gottliche Leben einfiihrt. Somit kann man
auf der zeitlichen Ebene nicht zu sehr die
menschliche Forderung, den sozialen
Fortschritt usw. betonen, und das auf Ko-
sten der wesentlichen Bedeutung, die die
Evangelisierung, die Verkiindigung der
ganzen Frohbotschaft, fiir die Kirche
Christi besitzt.

Die kleinen Gemeinschaften

Wir haben mit Freude die Hoffnung ge-
spiirt, die die kleinen Gemeinschaften be-
seelt, und ihre Berufung auf das Werk des
Heiligen Geistes. Diese Hoffnung wire
jedoch unvollkommen, wenn ihr kirch-
liches Leben im organischen Gefiige des
einen Leibes Christi schwinden sollte, in-
dem es von der rechtméssigen kirchlichen
Autoritit losgeldst und dem willkiirlichen
Handeln der einzelnen iiberlassen wiirde.
In all diesen Punkten, wie auch in ande-
ren von untergeordneter Bedeutung, die
wir hier aus Zeitgriinden nicht anfiihren
konnen, hat die Synode schon klar ent-
sprechende Elemente fiir eine Antwort
gegeben. Es ist aber erforderlich, sie zu-
sammenzutragen und noch weiter zu ver-
tiefen. Wenn wir nur auf die wichtigsten
hinweisen, so geschieht idas deswegen,
weil es unsere Aufgabe ist, dariiber zu
wachen, wo die Wege beginnen, auf denen
die Kirche sich auf die Suche nach einer

immer wirksameren Ausdrucksweise ihrer
eigenen Lehre begibt. Wir konnen es nicht
zulassen, dass sie eine falsche Richtung
einschlidgt, Wir werden sonst nicht unse-
rer wichtigen Pflicht entsprechen, die
Briider zu bestédrken.

Der Wille zur Evangelisierung

Eine Tatsache beherrscht vor allem diese
einzelnen Ausfiihrungen. Es ist der ein-
miitige Wille, der Kirche einen neuen,
allgemeinen, gegenseitig abgestimmten
und hochherzigen Anstoss zur Evangeli-
sierung zu vermitteln. Die Kirche wird
sich, wie vielleicht nie zuvor in solchem
Grade und mit dieser Klarheit, dieser ithrer
grundlegenden Pflicht bewusst. Es scheint
in der Tat ein Augenblick zu sein, der des
jungen Konzils wiirdig ist, mit der we-
sentlichen Berufung der Kirche im Ein-
klang steht, den No6ten der Welt entspricht
und auf gewisse negative Phinomene ant-
wortet, die wir alle gut kennen, ehrwiir-
dige und geliebte Briider.

Die Kirche begibt sich auf den Weg mit
Freude und Hoffnung, mit Demut und
Entschlossenheit, mit festem Glauben,
mit Vertrauen in den Beistand Christi und
die Fiirsprache Mariens, mit grenzenloser
Liebe, mit dem Bemiihen um Bekehrung
und Versohnung im Geiste des Heiligen
Jahres, des weltweiten Jubiliums.
Unsere dankbaren und anerkennenden
Gedanken gehen deshalb zu allen Bischo-
fen, die in der Welt auf dieses Werk der
Erneuerung ihre Aufmerksamkeit richten;
sie gehen zu unseren Mitarbeitern, den
Priestern, den Ordensleuten, die echte und
wirksame Tréger der Evangelisierung in
der modernen Welt sind. Sie richten sich
aber auch auf die Eltern, die in ihrer
«Hauskirche 4», die ersten Mitarbeiter der
Kirche bei der Evangelisierung sind; an die
Frauen, die vordringliche, fromme und
treue Helfer sind, an die Jugend und die
Kinder, die Hoffnung einer lichtvolleren
Zukunft; andie Intellektuellen insbesonde-
re, auf die die Kirche mit grosser Sympa-
thie, mit Erwartung und Hoffnung blickt.
Wir griissen und ermutigen herzlich die
Ortskirchen, die sich alle um die Evan-
gelisierung bemiihen; die Diener des Evan-
geliums, vor allem diejenigen, die in nicht
wenigen Liandern um des Namens Christi
willen leiden: «Doch das Wort Gottes ist
nicht gefesselt» (2 Tim 2,9). Wir richten
ein besonderes Wort der Ermutigung an
die geliebten und tiichtigen Katechisten,
vor allem an die Missionare, die verbor-
genen Helden der Evangelisierung in der
Welt: «Freut euch und frohlockt, denn
gross ist euer Lohn im Himmel» (Mt
5,12). Wir umarmen in Liebe alle unsere
Sohne und Tochter und laden sie ein,
Werkzeuge und verantwortungsbewusste

3 Lumen Gentium, Nr. 22,2.
4 Lumen Gentium, Nr. 11.

751



Mitarbeiter der missionanischen Kirche
zu sein, auf dass das Wort Gottes durch
die Mithilfe aller «sich ausbreite und ver-
herrlicht werde» (2 Thess 3,1), «damit
die Welt glaube» (Joh 17,4) und «Gott
alles in allem sei» (1 Kor 15).

Im Awugenblick, da wir uns voneinander
verabschieden, wollen wir uns zu unserem
gemeinsamen Trost den Aufruf Christi ins
Gedachtnis bringen: «Gehet und lehret
alle Volker» (Mt 28,19); «Erhebet eure
Augen und betrachtet die Felder, sie sind
schon weiss fiir die Ernte» (Joh 4,35).
Wir miissen den Willen Gottes erfiillen,
der uns gesandt hat. Die weite und wun-
dervolle Welt wartet auf die Verkiindi-
gung der Befreiung von der Siinde und
den Ubeln, die sie hervorruft, auf die Ver-
kiindigung der Erlosung durch das Kreuz
Christi. Es ist wahr, «die Predigt vom
Kreuz. .. ist eine Torheit» (1 Kor 1,18),
aber «Es hat Gott gefallen, durch eine
Botschaft, die als toricht gilt, die zu ret-
ten, die daran glauben» (edb. 1,21). Und
eben darum vertrauen wir einzig auf die
Hilfe des Herrn. Die Schwierigkeiten sind
riesig, die Erwartungen vielfaltig, die Ver-
antwortung furchterregend, doch der Herr
sagt: «<Habt Vertrauen, ich habe die Welt
tiberwunden» (Joh 16,33). Christus ist mit
uns und in uns; er spricht in uns und

durch uns und wird uns deshalb nicht die
erforderliche Hilfe vorenthalten.

Jesus Christus, Wort des Vaters, ge-
kreuzigter Erloser, an Dich wenden wir
uns in dieser Stunde, da wir die Synode
beschliessen, wie wir Dich auch bei deren
Eroffnung angerufen haben, Du warst
stets in unserer Mitte und «unser Herz
brannte in uns, als Du unterwegs mit uns
redetest und uns die Schrift erschlossest»
(vgl. Lk 24,32). Du wirst unsere Vorsitze
behiiten, unseren kirchlichen Dienst mit,
Deiner Lebenskraft erneuern, Du wirst
unserem Geist Licht und unseren Worten
Kraft schenken, uns in unseren Miihen
beizustehen, unsere Schritte auf der Su-
che nach geeigneteren Wegen zur Verkiin-
digung Deines Evangeliums fiihren und
unsere Fehler verzeihen. Wir sind Deine
armen Diener, und nur die Gewissheit
Deiner Verheissung richtet uns auf. Stehe
Petrus und Deinen Bischofen bei, erneue-
re ihre Herde. Sieh, gross ist unsere Ar-
mut; wir vertrauen aber nicht auf uns
selbst, sondern nur auf Dich: unser Reich-
tum ist dieses Vertrauen. Du ermutigst
uns, Du gibst uns Sicherheit, Du schenkst
uns Deinen Segen, der Du mit dem Vater
und dem Heiligen Geistin uns und in Dei-
ner Kirche lebst und regierst in alle Ewig-
keit. Amen.

Versohnung und kirchliche Konflikte

Das Thema «Verséhnung und kirchliche
Konflikte 1» prasentiert sich, jedenfalls
prima vista, als innerkirchliches Thema.
Mit kirchlichen Konflikten sind nicht
Streitfragen zwischen den Konfessionen
gemeint, sondern Spannungen innerhalb
der katholischen Kirche, wie wir sie heute
erfahren: Spannungen zwischen Lehramt
und Theologie, Spannungen auch inner-
halb der Theologie und, in geringerem
Mass, innerhalb des Lehramts, Spannun-
gen zwischen Amt und Teilen des Kir-
chenvolkes, vor allem wachsende Polari-
sierung innerhalb des Kirchenvolkes sel-
ber, wobei nicht zu iibersehen ist, dass
viele ldngst abgeschaltet haben. Wenn
Versohnung auf Konflikte bezogen ist,
dann ist unser Thema in erster Linie ein
innerkirchliches und nicht ein dkumeni-
sches Thema. Zwar ist auch abgesehen
von einer konfessionellen Auseinander-
setzung, wie sie heute am krassesten in
Nordirland gefiihrt wird, im Blick auf die
Schweizer Verhaltnisse zu bemerken, dass
es durchaus die Frage gibt, wie Okumene
vermehrt an die Basis getragen werden
kann, wie unterschwellige konfessionali-
stische Tendenzen iiberwunden werden
konnen, wie die Stagnation der Okumene,
an der die Kirchenleitungen, vor allem

752

Rom, nicht unschuldig sind, iiberwunden
werden kann 2. Aber trotz dieser Vorbehal-
te wird das Nebeneinander der Konfessio-
nen heute im allgemeinen bei uns nicht als
Konflikt empfunden und darum ist «Ver-
s6hnung» in diesem Kontext auch nicht
eigentlich das richtige Wort. Grob aus-
gedriickt: wir haben keinen Krach mit den
andern Konfessionen, aber wir haben
ziemlich viel Krach in der eigenen Kir-
che, und das hingt damit zusammen, dass
wir die Divergenzen als Divergenzen von
der Vorstellung der Einheit der Kirche
her als solche erfahren. Gerade weil der
Katholik von Haus aus ein geschlossene-
res Kirchenbild als der Protestant mit-
bringt, erfahrt er von dieser Vorausset-
zung her die innerkirchlichen Spannungen
um so stirker. In einem Beispiel: Wenn
ein protestantischer Theologe die Unfehl-
barkeit des Papstes bestreitet, fiithrt dies
zu keinem kirchlichen Konflikt, weil wir
von ihm selbstverstdndlich gar nichts an-
deres erwarten. Setzt hingegen ein katho-
lischer Theologe ein Fragezeichen hinter
die Unfehlbarkeit, so fiihrt dies unver-
meidlich zu einer Konfliktsituation, weil
durch eine solche Anfrage ein bestimmtes
kirchliches Selbstverstindnis in Frage ge-
stellt wird. Mit solchen Spannungen und

Konflikten haben wir heute in wachsen-
dem Masse zu leben und angesichts dieser
Spannungen wird nun die Parole «Ver-
s0hnung» ausgegeben.

1. Problematik des Appells zur Versoh-
nung in der Kirche

Kirchenbild und kirchliche Wirklichkeit
Was wir heute in der katholischen Kirche
erfahren, ist vor allem ein tiefgreifendes
Auseinanderklaffen zwischen einem ver-
meintlichen Idealbild der Kirche und der
kirchlichen Wirklichkeit. Man kann dies
anhand eines Textes des ersten Vatika-
nums veranschaulichen. Nach dem Konzil
ist die Kirche durch sich selber «ein gros-
ser und steter Beweggrund der Glaubwiir-
digkeit und ein unwiderlegliches Zeugnis
ihrer gottlichen Sendung, kraft ihrer wun-
derbaren Fortpflanzung, ihrer hervorra-
genden Heiligkeit und unerschopflichen
Fruchtbarkeit in allem Guten, in ihrer
katholischen Einheit und unbesiegbaren
Bestdndigkeit. Daher kommt es, dass sie
wie ein Zeichen, das aufgerichtet ist unter
den Volkern, die zu sich 1dadt, die noch
nicht glauben, ihren Kiindern aber die fest-
gegriindete Sicherheit schenkt, dass ihr
Glaube, den sie bekennen, auf sicherster
Grundlage beruht 3». Hier wird ein Bild -
der Kirche gezeichnet, das in doppelter
Hinsicht Miihe macht: Zum einen scheint
das, was das Konzil als Wirklichkeit aus-
gibt, mit der Wirklichkeit der Kirche, wie
sie konkret erfahren wird, nicht iiberein-
zustimmen. Zum andern setzen wir ein
Fragezeichen hinter die Idealvorstellung
der Kirche, die dem Vaticanum I offen-
bar vor Augen steht. Beides ist wichtig,
wenn es um das Thema «Verschnung und
kirchliche Konflikte» geht.

Zum ersten: Wir sehen nicht, dass die
kirchliche Wirklichkeitsich so préasentiert,
wie es der angefiihrte Text sagt, oder vor-
sichtiger ausgedriickt: auf alle Félle sieht
man das nicht ohne weiteres. Der Text
sagt: «wunderbare Fortpflanzung» und
«unerschopfliche Fruchtbarkeit». Wir no-
tieren ein uniibersehbares Erlahmen des
missionarischen Eifers aus welchen Griin-
den auch immer, Kirchenaustritte und,
was gewichtiger ist, eine wachsende in-
nere Distanzierung von der Kirche, einen
massiven Riickgang der Priester- und
Ordensberufe. Der Text spricht von «her-
vorragender Heiligkeit». Uns fallt auf die
Schwerfilligkeit kirchlicher Institutionen,
in denen manchmal mehr die Enge
menschlichen Geistes als die Weite des

t Die folgenden Ausfithrungen wurden am
14. Oktober 1974 als Vortrag an der Feier
zur Eroffnung des Studienjahres 1974/75
an der Theologischen Hochschule Chur
gehalten.

2 Vgl. dazu K. Bdumlin, Der 20. Mai 1973
als Okumenische - Herausforderung in:
Reformatio 22/1973, 467—477.

3 NR 356 (Constitutio dagmatica De fide
catholica cap. 3).



Heiligen Geistes zum Zuge zu kommen
scheint, Mangel an Briiderlichkeit, Resi-
gnation, Bitterkeit und vieles andere, was
die Realitdt der Siinde in der Kirche be-
zeugt. Der Text sagt «katholische Ein-
heit». Wir bemerken ein betréchtliches
kirchliches Durcheinander, wachsende
Polarisierung, Dialogunféhigkeit, innere
und Hussere Emigration. Der Text sagt
«unbesiegbare Bestindigkeit». Uns fallen
auf eine wachsende Verunsicherung, star-
res Festhalten an iiberkommenen For-
men einerseits und wildwiichsiges Expe-
nimentieren andererseits. Der Konflikt
zwischen Idealbild und kirchlicher Wirk-
lichkeit ist offenkundig.

T ~z1 kommt aber eine zweite grundsdtz-
liche Frage. Ist das gezeichnete Idealbild
der Kirche iiberhaupt richtig? Anders
ausgedriickt: Muss denn iiberhaupt die
pilgernde Kirche jenes «Haus voll Glorie»
sein, das den Vitern des ersten Vatikani-
schen Konzils offenbar vor Augen steht 4?
Kein Theologe wird auf die Aussage ver-
zichten konnen, dass die Kirche ihrem
Wesen nach die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche ist. Aber offen-
sichtlich muss diese Aussage neu durch-
dacht werden und zwar sowohl unter Ver-
zicht auf jede Beschonigung der kirchli-
chen Wirklichkeit — in Eph 3,21 heisst es
nicht: der Kirche sei Ehre, sondern: Gott
sei Ehre in der Kirche! — als auchin einer
vertieften theologischen Schau dessen,
was die Kirche wirklich sein soll, wobei
Wesen und Unwesen der Kirche scharf
zu unterscheiden sind.

Was hat dies mit dem Thema «Versoh-
nung und kirchliche Konflikte» zu tun?
Ich meine einiges. «Versohnung» ‘er-
scheint heute fast so etwa wie ein Ruf
zur Ordnung in extremis, wie ein ver-
zweifelter Versuch, mit einer ungemiitli-
chen Situation fertig zu werden oder sie
wenigstens ein Stiick weit zum bessern
zu wenden. Nun ist gegen den Ruf zur
Versohnung grundsétzlich gewiss nichts
einzuwenden. Die innerkirchlichen Kon-
flikte sind eine Tatsache. Es gibt Streit
und Auseinandersetzungen und in bezug
auf diese Situation ist der Ruf zur Ver-
s6hnung wohl am Platz. Dennoch melden
sich Bedenken, wenn die Losung «Ver-
sohnung» unbesehen ausgegeben wird.

Was heisst iiberhaupt Verséhnung in der
Kirche?

Gilt fiir diese VersShnung ohne weiteres
das Idealbild der Kirche, das dem Vati-
kanum I offenbar vor Augen steht? Ist
denn jeder Streit in der Kirche unverein-
bar mit ihrer Heiligkeit? Gibt es nicht eine
Einheitsforderung, die dem Pluralismus
der Charismen und der situationsbeding-
ten Vielfalt nicht Rechnung tragt? Wird
die Apostolizitit der Kirche nicht zu ein-
bahnig in einen Appell zum Gehorsam
gegeniiber der kirchlichen Hierarchie um-
gesetzt, so dass Vers6hnung nur von jenen

Am Scheinwerfer

Der Titel verriit nicht alles

Vor wenigen Tagen ist im Benziger-Ver-
lag ein in der Schweizer Kirche lang er-
sehntes Buch erschienen: «Priester —
Randfigur der Gesellschaft?» «Buch» ist
eigentlich zu viel gesagt. Es sieht mit sei-
nen rund hundert Textseiten mehr nach
Biichlein aus. Dennoch besteht der Un-
tertitel zu Recht: «Befund und Deutung
der Schweizer Priesterumfrage.»

Kann man denn in solcher Kiirze den
Riesenaufwand der Priesterumfrage zu-
sammenfassen und auch noch ausdeuten?
Wir meinen, das sei Alois Miiller ge*
gliickt. Sein Auftrag — er ging von der
Kommission Bischofe—Priester aus —
war es iibrigens nicht, ein wissenschaftli-
ches Werk zu schreiben, wie das iiber die
deutsche Umfrage geschehen ist, sondern
ein handliches Buch herauszugeben, das
zwischen Abend und Morgen gelesen
werden kann. Wir meinen, damit sei der
Sache mehr gedient.

Jede Deutung ist notwendig subjektiv,
wie iibrigens schon die Fragestellung nicht
voraussetzungslos war. Auch die Deu-
tung des grossen Zahlenmaterials durch

den Pastoraltheologen trigt durchaus den
Stempel des Autors. Doch ist das eine Deu-
tung, mit der man sich nun auseinander-
setzen muss, in allen Priesterkreisen und
vor allem bei den Verantwortlichen.
Der Titel des Buches ist nach journalisti-
scher Manier entstanden. Man hat eine
der brisantesten Fragen zum Blickfang
gemacht, die Frage nach dem Standort
des Priesters in der heutigen Gesellschaft.
Das ist aber nur eine der Fragen. Man
hitte fast aus jedem der sieben Kapitel
einen dhnlich schreierischen Titel aus-
graben konnen. Etwa so: «Der Boden
fiir den Priesternachwuchs fiir immer
weggeschwemmt?» — «Ich bin der Herr
Niemand-mehr» — «Wir Priester sind
gliicklicher als Ihr glaubts> — «Gern fiir
sich und gern zusammen» — «Sie riitteln
nicht am eigenen Zolibat, aber am Ge-
setz» — «Mit unsern Bischofen ldsst sich
reden, warum nicht mit Rom?».
Auch das sind subjektive Formulierun-
gen und Deutungen. Jeder mag frisch-
frohlich widersprechen, doch erst wenn
er das Biichlein durchgeackert hat.

Karl Schuler

eine Anderung des Verhaltens verlangt,
die in einem Konflikt mit der Hierarchie
stehen? Man kann offensichtlich nicht
von Vers6hnung reden, wenn man sich
nicht dariiber klar ist, was Verschnung
fiir die Kirche bedeuten miisste. Schul-
missig ausgedriickt: man muss sich iiber
den terminus ad quem, iiber das Ziel ei-
ner Versohnung in der Kirche im klaren
sein. Aber ebenso muss man auch den
terminus a quo, d. h. die Situation, ange-
sichts der der Appell zur Vers6hnung er-
geht, niichtern ins Auge fassen, und das
heisst, man muss sich den bestehenden
Konflikten unbefangen stellen.

Ist es so unverstandlich, dass nicht weni-
ge in der Kirche Miihe haben, den Ruf
zur VersOhnung, wie er im Zusammen-
hang mit dem Heiligen Jahr ergangen ist,
ernst zu nehmen? Man macht es sich hier
zu einfach, wenn man einfach bekiimmert
sagt, eine gute Initiative von oben werde
einmal mehr durch Misstrauen und man-
gelnde Bereitschaft von unten unwirk-
sam gemacht. Einige Bedenken konnen
damit zusammenhangen, dass man mit
der dusseren Form eines heiligen Jahres
wenig anfangen kann. Das soll hier nicht
diskutiert werden. Gewichtiger scheint
das Bedenken, dass Versohnung nicht ein-
fach programmiert und sozusagen in ei-
nem Handstreich bewerkstelligt werden

kann. Man weiss, wie schwierig und an-
spruchsvoll Verséhnung im privaten und
politischen Bereich ist. Sich mit einem
Gegner wirklich versohnen heisst nicht
nur, dass man schlecht und recht zu einem
Kompromiss kommt, dass man zu einer
Form der Koexistenz gelangt, in der man
hinnimmt, was man doch nicht &dndern
kann. Sich Versohnen heisst auch nicht,
dass man sich selber in dem, was man
meint festhalten zu miissen, preisgibt,
oder dass man den andern sich unterwirft.
Versohnung bedeutet, dass man sich auf
einer tieferen Ebene findet und bejaht, auf
einer Ebene, von der her die Griinde des
Streits entweder iiberholt werden oder von
der her Divergenzen stehen gelassen wer-
den, weil sie ein tieferes Einssein nicht
aufheben, weil sie vielleicht als Span-
nungsmomente fruchtbar werden konnen,
oder weil man vertraut, dass bei gegen-
seitigem Vertrauen und bei gegenseitiger
Offenheit die Zukunft kldren kann, was
im Augenblick ungekldrt erscheint. Nur
nebenbei sei bemerkt, dass es auch in der
Kirche in diesem Sinn ein Offenlassen
von strittigen Fragen geben kann. Ver-
sohnung schliesst jedenfals ein Moment
der Gegenseitigkeit ein, in dem dem Ver-
trauensvorschuss des einen das Entgegen-

4 Vgl. dazu H. Fries, Wandel des Kirchenbil-
des in: MS IV/1/1972, 269—272.

753



kommen des andern entspricht. Solche
Versthnung ist mithsam und anspruchs-
voll. Sie ist dies auch in der Kirche. Wer
Versohnung predigt, muss zeigen, dass
er nicht nur etwas vom andern fordert,
sondern dass er auch selbst bereit ist, et-
was zu tun. Dies entspricht dem urspriing-
lich ntl. Sinn von katallassein (verséhnen),
das ein Moment des Sichverinderns ein-
schliesst. In diesem Sinn impliziert Ver-
sohnung die Bereitschaft zu einem Lern-
prozess und das ist wiederum nur mog-
lich, wenn die bestehenden Konflikte ernst
genommen werden. Echte VersGhnung
geschieht nie iiber die bestehenden Kon-
flikte hinweg, sondern sie geschieht so,
dass Konflikte aufgearbeitet werden. Wie
wichtig dies auch fiir die Kirche ist, zei-
gen etwa die Einigungsversuche mit dem
Osten auf den Konzilen von Lyon (1274)
und von Florenz (1439). Wenn die auf
diesen Konazilien, vor allem auf dem von
Florenz, dekretierte Einigung wirkungs-
los blieb, so hingt das doch damit zusam-
men, dass auf ihnen 'die Divergenzen, die
weit mehr waren als Divergenzen im Be-
zug auf einige dogmatische Formulie-
rungen, nicht wirklich aufgearbeitet wur-
den.

Man kann es so wohl verstehen, wenn
nicht wenige beim Ruf nach Vers6hnung
in der Kirche skeptisch sind, weil sie
fiirchten, man verdecke wieder einmal mit
einem schonen Appell die bestehenden
Konflikte, man versuche Verschnung auf
dem leichten Weg, indem man die Verian-
derung einfach dem andern zumutet. Ein
solcher Appell ist so problematisch wie
der Appell zur Wiedervereinigung, in dem
einfach vorausgesetzt wird, Wiederverei-
nigung heisse Riickkehr zur Kirche Roms,
wie sie sich heute versteht. Skepsis mag
also wohl angebracht sein, wenn ange-
sichts der bestehenden kirchlichen Kon-
flikte der Ruf nach «Verséhnung» ergeht.
Aber Skepsis diirfte doch nicht das letzte
Wort haben. Wir konnen ja nicht davon
absehen, dass 'die heute in der Kirche sich
vollziehende Polarisierung mit allen un-
erfreulichen Begleiterscheinungen jeden-
falls nicht dem entspricht, was rechtens
in der Kirche sein soll. Bleiben wir bei der
schlichten Weisung von Mt 5,23 f: «Wenn
du also deine Gabe zum Altare bringst
und dich dort erinnerst, dass dein Bru-
der etwas gegen dich hat, so lass deine
Gabe dort vor dem Altare und geh zuerst
hin und verséhne 'dich mit deinem Bru-
der; dann komm und opfere deine Gabe.»
Das gilt zwar vom je einzelnen, aber es
. gilt bestimmt auch von den einzelnen
Gruppen in der Kirche. Konkret ausge-
driickt: Einheit der Kirche gibt es nicht
ausserhalb der Eucharistiegemeinschaft.
Eucharistiegemeinschaft aber setzt vor-
aus, dass man bereit ist, mit dem Bruder
zusammenzukommen, dass man minde-
stens versucht, trennende Konflikte auf-
zuarbeiten. In diesem Sinn ist VersSh-

754

nung nicht einfach dem Belieben des ein-
zelnen anheimgegeben. Sie ist ein bestin-
diger Awuftrag an die Kirche als ganze.
Exkommunikation dst so nicht nur eine
Frage fiir den, der aus der Gemeinschaft
ausgeschlossen ist, sie ist ebenso eine
Frage fiir die Gemeinschaft, ob sie ihrer-
seits die Voraussetzungen fiir eine Ver-
s6hnung schafft.

2. Wie hat die Versohnung in der Kirche
zu geschehen?

Die Frage, die sich von da her stellt, ist
deshalb die folgende: Wir sind Realisten
genug, um die Griinde zu kennen, wes-
halb nicht wenige skeptisch sind, wenn
angesichts der bestehenden kirchlichen
Konflikte der Ruf zur Vers6hnung ergeht.
Diese ‘Griinde zwingen uns, auf gutge-
meinte, aber wirkungslose Appelle zu ver-
zichten, mit denen man die bestehenden
Konflikte umgeht oder verharmlost. Sie
notigen uns aber gleichzeitig, radikaler zu
fragen, wie denn Verséhnung im Bezug
auf die kirchlichen Konflikte zu gesche-
hen hat. Folgendes ist hier zu bedenken:
1. Wer immer von VersShnung in der
Kirche spricht, hat davon auszugehen,
dass die grundlegende Aussage die ist,
dass Gott die Welt mit sich versohnt.
«Gottist nicht der Versohnte, sondern der
Versohnende. VersGhnung ist Stiftung
Gottes; vgl. R6m 5,10. Sie geschieht aus-
schliesslich aus Gnade, ohne jede Voraus-
setzung seitens des Menschen 5.» Versoh-
nung ist also in ihrem Kern nicht ein in-
nerkirchlicher Vorgang, sondern ein
christologisches Geschehen. Sie ereignet
sich im Heilshandeln Gottes in Jesus
Christus, zentral im Kreuzesgeschehen.
Gerade so und nur so kommt sie in der
Kirche zum Zuge, und zwar nach dem
Epheserbrief in der Weise, dass sie in «der
Kirche Frieden stiftet, indem sie das Ge-
trennte — Juden und Heiden —in einem
Leibe zusammenbringt (Eph 2,14 ff.). Der
«Dienst der Verschnung», von dem Pau-
lus 2 Kor 5,18 spricht und der zentral
im Predigtamt vollzogen wird, in dem
das «Wort von der Verschnung» (2 Kor
5,19) engeht, ist streng darauf bezogen,
dass ‘Gott die Welt in Christus mit sich
versohnt hat» (2 Kor 5,18). Was immer in
der Kirche an Versthnung geschieht,
muss von 'da her gesehen werden, dass
Gott letzlich der Versdhnende ist, dass
Versohnung im Kreuzesgeschehen sich
ereignet, ‘dass dadurch die grundlegende
Entfremdung des Menschen durch die
Siinde iiberwunden wird, und dass eben
dies die Kirche im Wort von der Verséh-
nung zu bezeugen hat. Diese Bezeugung
schliesst wohl ein, dass die Kirche, der das
Wort der Versohnung iibergeben ist,
glaubwiirdig als verschnte zu erscheinen
hat, aber auch hier entspricht dem Impe-
rativ der Indikativ, der an die Gemeinde
als ganzegerichtetist: «Wir bitten an Chri-
sti Statt: lasst euch mit Gott versGhnen!»

(2 Kor 5,20). Dies alles zu bedenken, ist
wichtig. Nach alter christlicher Uberzeu-
gung gibt es wohl auch eine VersGhnung
mit der Kirche, die Voraussetzung ist fiir
die Vers6hnung mit Gott. In diesem Sinn
haben die Kirchenviter vor allem das Buss-
sakrament als Versdhnung mit der Kirche
gedeutet: Der Friede mit der Kirche, der
im Bussakrament gewdhrt wird, erscheint
als sakramentales Zeichen (scholastisch ge-
sprochen als res et sacramentum) der Ver-
s0hnung mit Gott 6. Aber man wird diesen
Aspekt doch wohl nur dann sachgemiss
zur Geltung bringen, wenn man gleich-
zeitig betont, dass die Kirche Versohnung
nicht einfach in eigene Regie nehmen
kann, dass alles, was in der Kirche an
Versohnung gewdhrt wird, daran das
Mass hat, dass Gott es ist, derim Kreuzes-
geschehen den Menschen mit sich ver-
sOhnt.

2. Von diesem urspriinglichen Ansatz her
wird deutlich, das das Geschehen der Ver-
s6hnung als Kreuzesgeschehen nicht ein-
seitig als eine Beseitigung der Konflikte
gesehen werden darf. Wohl zielt Versch-
nung auf Frieden und Heil (im umfassen-
den Sinn der ntl.eirene), wenn es etwa
Rom 5,1 heisst: «Gerechtgesprochen also
auf Grund von Glauben, wollen wir Frie-
den haben mit Gott durch unsern Herrn
Jesus Christus», oder wenn in Eph 2,14 ff.
gesagt wird: «Er istunser Friede, er mach-
te die beiden Teile zu einem und zerbrach
die trennende Zwischenwand, die Feind-
schaft zerstorte er durch sein Fleisch, das
Gesetz der aus Verordnungen bestehen-
den Gebote, um die zwei in sich zu einem
neuen Menschen zu erschaffen, Frieden
stiftend. Und er versShnte die Beiden in
einem Leib mit Gottdurch dasKreuz . . .»
Aber mit solchen Sitzen muss man gleich-
zeitig das Wort Jesu horen: «Meinet nicht,
ich séi gekommen, Frieden auf die Erde
zu bringen: micht Frieden zu bringen,
bin ich gekommen, sondern das Schwert.»

~ (Mt 10,34) Auch diese Worte stehen

bei Matthdus im Zusammenhang mit
dem Kreuz, das sich aus der Nach-
folge ergibt: «wer nicht sein Kreuz
nimmt und mir nachfolgt, ist meiner nicht
wert> (Mt 10,38). Das heisst doch, dass
das gleiche Kreuzesgeschehen, in dem
sich Gottes versdhnendes Handeln ereig-
net, ein ‘Geschehen ist, das Konflikte er-
zeugt. Fiir das Thema «Verschnung und
kirchliche Konflikte» ist dies von grosster
Bedeutung. Wenn es bei der Versshnung
wesentlich um das Kreuzesgeschehen geht,
dann geht es nicht an, alle Konflikte zu
beseitigen. Vom Wort des Kreuzes her
konnen Konflikte in der Kirche auch auf-
brechen. Die Frage, Versohnung oder

5 H. Conzelmann, Grundriss der Theologie
des NT (Miinchen 1968) 231.

6 Vgl. dazu K. Rahner, Vergessene Wahrhei-
ten iiber das Bussakrament in: Schriften
zur Theologie II (Einsiedeln 1955) 175—
181.



Konflikt, ist dann eine Frage der Unter-
scheidung, die letzlich vom Kreuz her zu
beantworten ist.

So wird man sagen miissen, dass es Kon-
flikte in der Kirche gibt, die nicht sein
diirften, wenn man das Wort von der Ver-
s6hnung ernst nimmt, und dass andere
Konflikte gerade um der Versohnung wil-
len, so wie sie im Christusgeschehen ge-
meint ist, aufbrechen miissen. Dies kann
an zwei Situationen im Neuen Testament
veranschaulicht werden, die ohne grosse
Miihe fiir die heutige Situation der Kir-
che aktualisiert werden kOnnen. Im er-
sten Konintherbrief hat Paulus eine kirch-
liche Konfliktsituation vor Augen, die da-
durch bedingt ist, dass sich in der Ge-
meinde Parteien gebildet haben, in denen
sich die einen auf Paulus, andere auf
Apollos, wiederum andere auf Petrus oder
gar auf Christus berufen — als ob Chri-
stus fiir eine Partei in Beschlag genom-
men werden konnte! Dieser Konflikt darf
nicht sein und er wird von Paulus mit aller
Schirfe unter Berufung auf das Kreuzes-
geschehen zuriickgewiesen: «Ist denn
Christus geteilt? Ist etwa Paulus fiir euch
gekreuzigt worden» (1 Kor 1,13)? Anders
ist die Situation im Galaterbrief. Hier ris-
kiert Paulus den offenen Konflikt mit
Petrus, weil Petrus durch sein Verhalten
die Botschaft von der Rechtfertigung al-
lein aus Glauben und nicht aus Werken
des Gesetzes kompromittiert. So wie im
ersten Fall ein kirchlicher Konflikt mit
Berufung auf das Kreuzesgeschehen ver-
urteilt wird, so erweist sich im zweiten
Fall ein Konflikt mit Berufung auf das
gleiche Kreuzesgeschehen als notwendig:
«denn kime die Gerechtigkeit vom Ge-
setz, so ware Christus umsonst gestorben»
(Gal 2,21).

Aus all dem ergibt sich fiir die heutige
Kirche: Vers6hnung ist nicht Versohnung
um jeden Preis. Versohnung und Konflikt
sind letztlich daran zu messen, ob sie dem
Kriterium des Kreuzes standhalten, ob sie
von da her gefordert sind. Wenn man dies
sieht, wird die Frage, wie man den Kon-
flikten in der Kirche heute zu begegnen
hat, um einiges schwieriger. Man kann
weder leichthin Konflikte vom Zaun reis-
sen noch kann man leichthin von Ver-
s0hnung reden. Gerade wenn man kein
kirchlicher Triumphalist ist, wird man
niichtern damit rechnen miissen, dass bei
vielen kirchlichen Konflikten Rechthabe-
rei und Eigensinn am Werke sind, dass
psychische Mechanismen der Angst, der
Aggression, falsches Sicherungsstreben
und anderes zum Zuge kommen. Man
wird aber auch die Moglichkeit offen las-
sen miissen, dass Konflikte um des Evan-
geliums willen notwendig sein konnen,
vor allem dann, wenn die Rechtfertigung
allein aus Glauben und die ihr entspre-
chende Freiheit eines Christenmenschen
auf dem Spiel stehen 7. Dabei ist nicht an-
zunehmen, dass die Alternative zwischen

unerlaubtem und notwendigem Konflikt
immer klar auf dem Tische liegt. Spreu
und Weizen liegen auch hier meist inein-
ander, und das macht die Unterschei-
dung so schwierig.

3. Folgerungen

1. Es gibt keine echte Versohnung, wenn
man sich den bestehenden Konflikten
nicht offen stellt. Gelegentlich kann man
auch heute noch das Argument horen,
innerkirchliche Konflikte diirften nicht
offen dargestellt und ausgetragen werden,
weil man sich sonst nach aussen eine
Blosse gebe. Dieses Argument ist sehr
fragwiirdig. Zwar gibt es eine gewisse pa-
storale Riicksicht, die besagt, dass man
jene Glaubigen, die mit einer bestimmten
kirchlichen Konfliktsituation nicht fertig
werden konnen, weil sie gar nicht erzo-
gen wurden, solche Konflikte zu verkraf-
ten, nicht unndtig schockieren soll 8. Da-
mit ist zugleich gesagt, dass die Erziehung
zum miindigen Christen auch Erziehung
zur Konfliktbewiltigung sein muss. Von
dieser Einschrinkung abgesehen ist aber
zu bedenken, dass eine bestimmte kirch-
liche Kabinettspolitik schon durch die
heutigen Massenmedien iiberholt ist, dass
die der Kirche angemessene Wahrhaftig-
keit die niichterne Analyse einer Kon-
fliktsituation erfordert, vor allem, dass
Konflikte erst dann bewiltigt werden
konnen, wenn man sich ihnen unbefan-
gen stellt. Man konnte dieses Postulat
leicht durch Hinweise auf die Kirchen-
geschichte und die kirchliche Praxis un-
termauern. Um nur ein Beispiel zu nen-
nen: Nicht wenige Probleme in der heu-
tigen Kirche und Theologie hangen damit
zusammen, dass der Modernismus vor
rund 60 Jahren durch Massnahmen unter-
driickt wurde, ohne dass man sich der
echten Herausforderung des Modernis-
mus geniigend gestellt hat. Eine Bedeu-
tung der Synode 72 diirfte gerade darin
liegen, dass auf ihr Konflikte nicht um-
gangen, sondern ehrlich ausgesprochen
werden. Darin liegt ein echter Fortschritt.

2. Konflikte sind nicht nur zu sehen, son-
dern auch nach Moglichkeit zu bewadlti-
gen. Wie hat solche Konfliktbewaltigung
in der Kirche zu geschehen? Wir haben
bereits auf das grundlegende theologische
Kriterium hingewiesen, mach welchem
unerlaubte von notwendigen Konflikten
zu unterscheiden sind. Dies muss noch et-
was verdeutlicht werden. Es gibt auch in
der Kirche wie in jeder Gemeinschaft ei-
nen notwendigen Bereich des Kompro-
misses, insofern im Zusammenleben ge-
genseitig Riicksicht zu nehmen und Tole-
ranz zu gewdhren ist. Solche Riicksicht-
nahme und solche positive Toleranz ist
Voraussetzung dafiir, dass verschiedene
Menschen und verschiedene Charismen in
einer Gemeinschaft zusammenkommen
konnen. Bei echten Konflikten, bei denen

es um die Uberzeugung des Gewissens
geht, kann VersGhnung aber nicht auf
dem Weg des Kompromisses gesucht
werden. Hier dréngt sich offensichtlich
die Forderung der Metanoia, der Umkehr
zu dem auf, was vom Evangelium her in
der Kirche Bestand haben soll. Was Karl
Barth im Blick auf die getrennten Kir-
chen sagt, gilt uneingeschrankt auch im
Blick auf die innerkirchlichen Polarisie-
rungen in den verschiedenen Gruppen:
«Dies diirfte in der Realisierung des
Glaubens an die eine Kirche angesichts
ihrer Zerspaltung der entscheidende
Schritt sein: dass die getrennten Kirchen
(wir kOnnen sagen: die einander entge-
gengesetzten Gruppen in der Kirche) ehr-
lich und ernstlich auf die Stimme des
Herrn, durch sie und fiir sie aufgeschlos-
sen, dann aber auch auf die Stimme der
andern horen wollen und vielleicht ho-
ren 9.» Es scheint mir, dass von da her
auch dem Lehramt eine sehr wichtige
Rolle zugeteilt wird, nicht primér in dem
Sinn, dass es Konflikte einfach von oben
entscheidet (es steht ja selber nicht ein-
fach iiber den Konflikten), und schon
gar nicht in dem Sinn, dass nicht auch es
auf die Stimme des Herrn und so auch
auf die Stimme der andern horen miisste,
sondern dass es einen Dienst der Ver-
s6hnung leistet, indem es einen Dienst der
Vermittlung im Blick auf eine solche Kon-
fliktbewdltigung versieht. Ein Lehramt,
das diese Aufgabe bescheiden und mutig
wahrnimmt, wird an Glaubwiirdigkeit und
an (echter!) Autoritdt gewinnen.

3. Versohnung im Sinn von Konfliktbe-
wiltigung wird nicht iibersehen, dass es
in der Kirche ein legitimes Moment der
Spannung geben darf und geben muss.
Dies folgt schon aus der charismatischen
Struktur der Kirche. Gewiss sind den
Charismen Grenzen von der Einheit und
von der Ordnung der Kirche her gesetzt,
aber es ist nicht moglich, die verschiede-
nen Charismen in eine iiberschaubare und
allseits harmonische kirchliche Ordnung
zu integrieren. Vor allem darf nicht iiber-
sehen werden, dass die irdische Kirche
ihre Einheit nur in gebrochener Gestalt
realisieren kann. Die eschatologische Ein-
heit kann nicht vorweggenommen werden
und ein Versuch in dieser Richtung wiirde
nicht zur wahren Einheit, sondern zu
ibrer Karikatur in einem totalitiren Sy-
stem filhren. Man kann deshalb Kon-
flikte in der Kirche nur so bewiltigen,
dass man um die Notwendigkeit weiss,
Konflikte auch aushalten, Nichtiiber-
schaubares annehmen und manches ste-
hen lassen zu miissen im Vertrauen dar-

7 Vgl. dazu O. H. Pesch, Gottes Gnaden-
handeln als Rechtfertigung des Menschen
in: MS 1V/2 (1974) 900—907.

8 O. H. Pesch aa0. 903 f. Zu bedenken wiare
hier vor allem die ganze Problematik von
ROm 14.

9 Kirchliche Dogmatik IV/1, 764.

755



auf, dass einiges sich klaren wird und dass
die letzte Scheidung jedenfalls dem Ge-
richt iiberlassen ist (vgl. 1 Kor 3,13).
Hier gibt es einen legitimen und notwen-
digen Grund fiir die Geduld, fiir das Wiar-
tenkonnen, das nicht mit Resignation,
sondern mit der Hoffnung etwas zu tun
hat.

4. Die Kirche ist immer schlecht beraten,
wenn sie sich ausschliesslich auf sich sel-
ber konzentriert. Die Kirche lebt nicht fiir
sich, sondern fiir die Welt, der sie das
Wort der Verséhnung in Jesus Christus
zu verkiinden hat. Dies sollte nicht ver-
gessen werden, wenn man mit den Kon-
flikten in der Kirche zu tun hat. Es ver-
hilt sich gerade nicht so, dass die Kirche
zuerst einmal sich mit sich selber beschif-
tigen muss, um die eigenen Probleme zu
bereinigen. Die Kirche wird auch ihre
eigenen Konflikte nur so bewiltigen kon-
nen, dass sie sich sehr ernsthaft auf den
Auftrag besinnt, den sie auszurichten hat.
Was Ebeling von der protestantischen
Theologie sagt, gilt auch von der katho-
lischen: «Es ist ein Grundirrtum, es fiir
zweierlei Ding zu halten: das Evangelium
zu verstehen und es dann dahin zu brin-
gen und verstandlich zu machen, wo es
ausgerichtet werden soll. Wir miissen
endlich begreifen, dass das nicht zweierlei,
sondern eines ist. Was es um das Evan-
gelium ist, versteht nicht nur der andere,
sondern verstehen auch wir als Theologen
nur dann, wenn wir uns auf die Welt der
Menschen einlassen, denen das Evange-
lium gilt, und deren Welt, selbst wenn sie
scheinbar nicht die unsere ist, doch um
Jesu willen unsere eigene Welt ist. Die
tiefsten und verborgendsten Verstindnis-
schwierigkeiten, die uns als Theologen
selbst erwachsen, haben darin ihren
Grund, dass wir mit unserer Theologie
am falschen Ort sind 19.» Dies ist auch bei
der Frage nach der Bewiltigung kirchli-
cher Konflikte zu bedenken. Wir werden
mit diesen Konflikten nicht fertig, indem
wir eine innerkirchliche Nabelschau be-
treiben, sondern indem wir uns auf den
Dienst der Versohnung besinnen, den wir
an den Menschen zu versehen haben. Dass
dies heute nur in einer Skumenischen Zu-
sammenarbeit aller Kirchen geschehen
kann, miisste eigentlich selbstverstindlich
sein. Und insofern miisste eine dkumeni-
sche Praxis auch wiederum Riickwirkun-
gen fiir die rechte Bewiltigung innerkirch-
licher Konflikte haben.
Nicht wenige empfinden die heutigen in-
nerkirchlichen Konflikte als Belastung.
Sie sind aber auch wie alle echten Kon-
flikte eine Chance. Und jedenfalls sind
sie eine Herausforderung. Im Wissen um
die in Jesus Christus geschehene Vers6h-
nung kann und muss der Glaube diese
Herausforderung annehmen.

Magnus Lohrer

10 Wort und Glaube II, 69.

756

Wie charismatisch ist die Charismatische Bewegung ?

I. Die Charismatische Erneuerung in
Amerika

Wenige Wochen vor dem Riicktritt Prisi-
dent Nixons dusserten 48 % aller befrag-
ten US-Biirger, durch die Watergate-Af-
faire hitten sie einen moralischen Schock
erlitten. Diese Meinung vertraten iiber-
wiegend junge Menschen zwischen 20 und
30 Jahren; mit «nichts als Politik» ant-
worteten 41 % zumeist der dlteren Gene-
ration.

Der Amerika-Reisende aus Europa erhilt
aus diesen Zahlen hilfreiche Hintergrund-
Informationen {iiber eine ihm zunichst
wenig einleuchtende Tatsache: fiir viele
Amerikaner — unter ihnen besonders die
jingeren Intellektuellen — bedeutet Wa-
tergate nicht nur das Ende einer person-
lichen Karriere. Aufstieg und Fall Ri-
chard Nixons bedeuten fiir sie nicht mehr
und nicht weniger als eine Zasur in der
amerikanischen Geschichte, genauer ge-
sagt den Zusammenbruch jenes christli-
chen Ideals des Puritanismus, unter dem
die Vereinigten Staaten von Amerika vor
knapp zweihundert Jahre angetreten wa-
ren. Watergate — und das ist gewiss nicht
seine unwichtigste Dimension — stellt fiir
viele junge Amerikaner nicht nur die Fra-
ge nach den Idealen der amerikanischen
Nation, sondern nach der Tauglichkeit
des Christentums als Gesellschaftsform.
Die Tiefe der moralischen Erschiitterung
vieler Amerikaner, die durch Watergate
nur ins Bewusstsein gehoben wurde, wird
man nicht iibersehen diirfen, sucht man
nach kldrenden Griinden fiir ein Phéno-
men der amerikanischen Szene, das vor
wenigen Jahren noch so gut wie unbe-
kannt war, heute aber bereits die Formen
und die Ausmasse einer echten Volksbe-
wegung annimmt: die Charismatische Er-
neuerung der Kirchen, der reformierten
wie der katholischen. Hervorgewachsen
aus der klassischen Pfingstbewegung, ohne
deren historischen Beitrag sie nicht zu
denken wire, von deren Theologie sie sich
heute aber deutlich unterscheidet, will die
Charismatische Erneuerung nichts anderes
als eine Neubelebung ‘des Bekenntnisses
zu Jesus als dem Herrn. Die Gnadenga-
ben (Charismen), wie sie der Apostel Pau-
lus aus Judentum und Griechentum in die
Urkirche iibernahm, ndmlich die Gaben
von Glaube, Liebe, Hoffnung, aber auch
der Weisheit, der Prophetie, der Heilung,
der Unterscheidung und der Glossolalie
konnen dabei nicht anderes sein als Mittel
zum Zweck. Wie die letztgenannten Cha-
rismen nur zur ganzheitlichen Gottesbe-
ziehung des Einzelnen wie der Gesamt-
gemeinde dienen konnen, indem sie einzig
und allein den Glauben, die Liebe und die
Hoffnung vertiefen und bestdrken, so
kann die Nichstenliebe als das Charisma

par excellence immer nur Ausdruck der
Gottesliebe sein: des Glaubens und der
Hoffnung, dass sein Reich komme und
sein Wille geschehe. Nun ist diese Auffas-
sung ganz und gar nicht neu, sie ist viel-
mehr so alt wie das Christentum selbst.
Man fragt sich also: warum charismati-
sche Erneuerung? Warum erweist gerade
sie sich-als die michtigste Volksbewegung
unserer Zeit? Wie charismatisch ist sie
tatsdchlich?

Aufenthalte in mehreren aus der Cha-
rismatischen Erneuerung hervorragenden
Lebensgemeinschaften ermoglichten uns,
diesen Fragen an Ort und Stelle nachzu-
gehen. Im ersten Teil dieses Berichtes soll
von einer Amerika-Reise im Juli dieses
Jahres die Rede sein, in einem zweiten
Teil von Begegnungen mit europiischen
Gruppen Mitte September in Siidfrank-
reich.

Die «Word of God»-Kommunitit in Ann
Arbor

Ann Arbor, Michigan ist eine amerikani-
sche Kleinstadt von hunderttausend Ein-
wohnern, davon 40 000 Studenten. Fragt
man die Mitglieder der charismatischen
«Word of God Community» nach den
Griinden des Erfolges ihrer Kommunitat
— sie wuchs in vier Jahren von null auf
fast tausend Mitglieder — so begegnet
man zunachst Lacheln und Achselzucken.
Sehr bald aber machen die meisten darauf
aufmerksam, idass es ihnen nicht um An-
passung an die bestehenden Verhiltnisse
geht, sondern bewusst um Unterscheidung.
Nach Meinung dieser jungen Leute —
90 % der Word of God Kommunitit sind
unter 30 — haben sich die christlichen
Ideale der Aufkldrung: Individualismus,
Liberalismus und Rationalismus sowie die
Auffassung vom materiellen Wohlstand
als Zeichen gottlichen Wohlwollens in der
amerikanischen Realitdt der letzten zwei
Jahrhunderte als so griindlich unchrist-
lich erwiesen, dass sie sich heute praktisch
selbst ad absurdum fiihren. Eine Erneue-
rung der Kirchen wie der Gesamtgesell-
schaft kann also nur durch die Wiederbe-
lebung des urchristlichen Gemeinschafts-
Ideals bewirkt werden, und zwar einer
Gemeinschaft, die zu radikalem Gehor-
sam den gottlichen Weisungen gegeniiber
bereit ist, sich bewusst zu einer totalen
Abhdngigkeit von den Gnadengaben des
Heiligen Geistes entscheidet, ausserdem
zu einer Gemeinsamkeit der materiellen
Giiter als Ausdruck der Einheit im Geist.
Diese Gemeinsamkeit ist in Ann Arbor
nicht als Resultat langwieriger theoreti-
scher Erwagungen entstanden. Die iiber-
konfessionelle Kommunitat, die bis heute
weder iiber einen Fachtheologen noch ei-
nen Priester oder Pastor verfiigt, erwuchs
aus der praktischen Erfahrung von vier So-



zialarbeiter, dass ihr Individualismus und
Intellektualismus ihnen verunmdglichte,
den Studenten irgendeine praktikable Al-
ternative zu ihren bisherigen Lebensfor-
men anzubieten. Ann Arbor gilt bis heute
als eines der Zentren 'der amerikanischen
Drogen-Scene, ausserdem als Brutstitte
der (links)-radikalen Politik; die nahe
Autostadt Detroit hat eine héhere Mord-
Rate als selbst New York oder Chicago.
Erst der Verzicht auf jede personliche
Freiheit, ndmlich das Engagement in ei-
ner totalen Lebens- und Giitergemein-
schaft, liess die vier Sozialarbeiter heraus-
finden, dass sie eine echte Alternative zu
Individualismus, Liberalismus und Ratio-
nalismus leben — eine Alternative frei-
lich, die ihnen jene echte innere Freiheit
zuriickgab, die Marxismus wie christlicher
Liberalismus vergeblich auf ihre Fahnen
schrieben.

Die pragmatische Wiederentdeckung so
tabuisierter Begriffe und Realititen wie
Autoritdt, Abhidngigkeit, Gehorsam diirf-
te tatsdchlich eines der erklirbaren Er-
folgs-Geheimnisse der «Word of God»-
Kommunitit sein, vielleicht ist es das zen-
trale. Jedes Mitglied eines «Haushaltes»
von zehn bis zwanzig Personen, Verheira-
teten wie Zolibatéren, ist in jedem Detail
seines tdglichen Lebens seinem Haushalts-
vorstand verantwortlich, die Haushalts-
vorstande unterstehen den Distrikts-Koor-
dinatoren, diese wiederum 'den beiden
Gesamt-Koordinatoren, die sich ihrerseits
in allem und jedem Rechenschaft schul-
den. Ist Steve Clark, ein Bernhard-Welte-
Schiiler und Yale-Absolvent, eher der
Denker der Kommunitit, so ist Ralph
Martin stirker der Prophet. Die alte, ewig
neu zu entdeckende Einheit von Aktion
und Kontemplation bedeutet fiir diese
beiden Katholiken weder Gefiihlsselig-
keit noch Weltfremdheit, sondern Effi-
zienz im Zeugnis fiir den Herrn. Thr Ter-
minkalender ist denn auch alles andere als
beneidenswert. Da gibt es die tausend
Mitglieder der Kommunitdt personlich
kennenzulernen, jeden einzelnen griindlich
zu schulen, seinen geistlichen Weg zu ver-
folgen — daneben die Produktion des ei-
genen Verlages «Word of Life» zu iiber-
wachen (die Monatszeitschrift «New
Covenant» wuchs in drei Jahren von null
auf 40 000 verkaufte Exemplare), charis-
matische Melodien und Liedertexte aus
der ganzen Welt zu sammeln, neu zu ar-
rangieren, auf Kassetten einzuspielen und
zu vertreiben, charismatische Retraiten zu
organisieren und mit Computern auszu-
werten, regionale Schulungskurse fiir
Gruppenleiter durchzufithren, Sprecher
und Kommunitdten-Starter rund um den
Erdball auszuleihen (ein im Juni 1974 in
Ann Arbor erschienenes Verzeichnis ent-
hilt die Adressen von 600 Charismati-
schen '‘Gebetsgruppen allein innerhalb
der Katholischen Kirche mit einer Anhén-
gerzahl von 1,3 Millionen); dazu kommt

noch ein Gistehaus mit einem Durch-
gang von 1200 Gésten in den vier Som-
mermonaten, ein missionarisches Kaba-
ret-Ensemble «Lighthouse» mit eigener
Schallplattenproduktion und schliesslich
die Industrie-Beratungs-Firma «Manage-
ment Dynamics», bei der sich etwa Gene-
ral Motors seine Personal-Koordinatoren
holt.

Nicht so sehr diese Vielfalt als vielmehr
die prizis geformte Lebensweise der Ge-
meinschaft legt freilich die Gefahr nahe,
eine Kirche in der Kirche zu werden. Die
Mitglieder der Kommunitidt sind daher
angewiesen, sich intensiv am Gemeinde-
leben ihrer respektiven Pfarreien zu betei-
ligen. Dem Verdacht geistlichen Elitaris-
mus begegnet man durch Ubernahme un-
tergeordneter Funktionen in den Pfarrge-
meinden wie Putzenund Streichen, Trans-
portarbeiten und Babysitten. Die Bezie-
hungen zu den verschiedenen Lokalkir-
chen und Hierarchien werden als im all-
gemeinen zufriedenstellend bezeichnet.
Die katholischen Bischofe Amerikas ste-
hen eindeutig hinter der Charismatischen
Erneuerung, gewisse Freikirchen scheinen
reservierter. In der unmittelbaren Umge-
bung Ann Arbors Husserten sich einige
katholische Di6zesanpriester indifferent
bis zuriickhaltend iiber die Kommunitat:
sie vermissen Solidaritdt in der Pastora-
tion und im sozialen Engagement.

Die Kommunitit der Erloser-Kirche in
Houston

Auf diese Problematik, die auch uns zu-
néchst der neuralgische Punkt schien, fiel
neues Licht wahrend unseres Aufenthal-
tes in einer weiteren charismatischen Le-
bensgemeinschaft, der Erloser-Kirche in
Houston, Texas. Im Unterschied zu der
iiberkonfessionellen «Word of God» in
Ann Arbor ist Redeemer’s Church in
Houston vor etwa zehn Jahren aus einer
anglikanischen Pfarrei hervorgegangen
und legt bis heute Wert auf den Pfarrei-
Charakter konfessioneller und geographi-
scher Geschlossenheit. Die Erloser-Kirche
liegt in einem Aussenbezirk der Millionen-
stadt, in dem Schwarze, Mexikaner und
Amerikaner nicht immer auf die fried-
lichste Art zusammen wohnen. Eine
Nachbarschaftshilfe von Seiten der Pfar-
rei-Kommunitdt ergab sich jedoch erst
nach fiinf Jahren innerer Anlaufzeit, und
zwar durch das Engagement in der kon-
fliktgeladenen Primarschule, die Er6ff-
nung einer Poliklinik und Sozialarbeit in
Familien. Friihere Versuche waren ge-
scheitert, weil die innere Orientierung
sich nicht als gefestigt genug erwies, die
Houston-Leute hatten also Ann Arbor ge-
warnt, allzu frith allzu grosse Aufgaben
zu iibernehmen.

Mitentscheidend fiir den Bestand der Er-
16ser-Kommunitit in Houston diirfte der
Akzent sein, den man auf Heilung kor-

perlicher und seelischer Gebrechen durch
die Integration der Kranken in die Ge-
meinschaft und durch gemeinsames Ge-
bet setzt. Die Kommunitét verfiigt zwar
iiber Fachirzte, Psychiater und klinische
Psychologen, letzlich entscheidend aber
ist die Gnadengabe der Heilung und die
eng mit ihr verbundene Gabe der Unter-
scheidung der Geister — ausserdem das
Bewusstsein der eigenen Heilsbediirftig-
keit. Es geht in Houston nicht darum,
Fille zu behandeln, sondern das Leben
anderer Menschen zu akzeptieren und zu
teilen, mit ihnen zu erleben, dass Kranke
und Gesunde, ‘Gestorte und Normale in
absolut gleichem Masse andauernd der
Heilung und des Heils bediirfen. «Ohne
unsere eigne lebenslange Heilung,» sagt
James Stringham, der Psychiater der
Kommunitit, «<konnen wir zur Heilung an-
derer nichts beitragen, denn nicht wir hei-
len sie, sondern der Heilige Geist durch
das Instrument, das wir sind.»

Vielleicht ist dieser Prozess gegenseitiger
Heilung durch gemeinsames Leben aus
der Gnade des Heiligen Geistes jene Ant-
wort auf den Zerfall der amerikanischen
Gesellschaft, die Christen wie Nichtchri-
sten seit Jangem ersehnen. Die Tiefe jener
Sehnsucht nach Heilung und nach Heil
diirfte zumindest teilweise die explosions-
artige Verbreitung der Charismatischen
Erneuerung in Amerika erkldren. Abzu-
warten bleibt, wie dieses amerikanische
Phinomen in Europa aufgenommen wer-
den wird — einem Europa, von dem Ken-
ner beider Kontinente meinen, in punkto
Zusammenbruch christlicher Ideale und
Gesellschaftsformen stinde es Amerika
kaum nach.

II. Die Charismatische Erneuerung in
Europa

Einen Professor der romischen Universi-
tat Gregoriana zu den Kldngen eines isra-
elischen Volksliedes in einem Jesuiten-
Kloster tanzen zu sehen, ist heute in Euro-
pa noch ein ungewohnter Anblick. Weni-
ge Minuten zuvor, ndmlich nach der Ver-
kiindigung des Evangeliums, war Pater
Donatian ‘Mollat 'SJ, Fachleuten als Jo-
hannes-Spezialist vertraut, an den Am-
bo getreten: «Betet, Briider, fiir die Ho-
milie, die ich nicht kenne, dass jedes
Wort vom Heiligen Geist gefiihrt sein
moge.» Eine lange Stille trat ein — dann
begann der Altmeiser der Exegese seine
Ansprache zu improvisieren, als stdnde er
zum ersten Mal vor einem Bibeltext.

So geschehen bei der Schlussmesse eines
Treffens europdischer Gebetsgruppen der
Charismatischen Erneuerung Mitte Sep-
tember 1974 in Aix-en-Provence. 150 ka-
tholische Manner und Frauen, Verheira-
tete wie Zolibatire jeden Alters, jeder geo-
graphischen, sozialen und intellektuellen
Herkunft waren zusammengekommen,
Erfahrungen auszutauschen, sich zu in-

757



formieren, eine erste Bilanz zu ziehen.
Die Geschichte der Charismatischen Er-
neuerung innerhalb der Katholischen Kir-
che Europas ist freilich noch nicht lang:
Im Herbst 1971 hatten einige junge Je-
suiten und Dominikaner den Renouveau
aus den Vereinigten Staaten nach Frank-
reich mitgebracht. Mit mehr oder weni-
ger Einverstandnis ihrer Oberen hockten
sie zu fiinft oder sechst in ihren Monchs-
zellen am Boden, iibten sich im freien
Gebet, erzdhlten sich von so wundersa-
men Dingen wie Zungenreden (Glossola-
lie), Krankenheilung, Prophetie, Hand-
auflegen, Taufe im Heiligen Geist — und
zOgerten, sich zu engagieren. Niemand
war sicher, ob diese offensichtlich sehr
amerikanische Angelegenheit, von der
man seit den Tagen des Apostels Paulus
in Europa nicht mehr viel gehort hatte, in
unseren traditionsbeladenen Kirchen auf
irgendeinen fruchtbaren Boden fallen
konnte . . . Im Friithjahr 1972 traten die er-
sten Gruppen an die franzoische Offent-
lichkeit, bald folgten Deutschland, Hol-
land, Italien, Ende 1972 auch die Schweiz.
Heute, kaum zwei, drei Jahre spater, ist
die Charismatische Erneuerung in Europa
wie in Amerika die michtigste Bewegung
innerhalb der christlichen Kirchen, in der
Breite ihrer sozialen, theologischen und
spirituellen Streuung allenfalls noch der
Liturgischen Bewegung der ersten Jahr-
hunderthilfte vergleichbar. Blieb aber die
Liturgische Bewegung trotz aller Neue-
rungen, die sie vor allem posthum durch
die nachkonziliare Liturgiereform erreich-
te, dennoch im Sakralen stecken, so geht
es der Charismatischen Erneuerung von
allem Anfangan um die personliche Got-
tesbeziehung des einzelnen Christen und
seiner Gemeinde mitten in der Welt.

Gebet und Studium der Schrift stehen im
Mittelpunkt der Bewegung

Nicht zuféllig entwickelte sich wie in Ame-
rika so auch in Europa der Renouveau
am raschesten und intensivsten in den
stadtischen Ballungszentren wie etwa in
Paris, wo die Emanuel-Gruppe innert
zwei Jahren von zehn auf iiber tausend
Glieder wuchs. Auch in Europa geben
sich diese Gemeinschaften entschieden
zeugnishaft, wie man aus der seit August
1974 in Paris erscheinenden Zeitschrift
«Cahiers du Renouveau» deutlich erse-
hen kann: sie ist alles andere als eine theo-
logische Fachpublikation, bewusst popu-
lar gestaltet, aber deswegen keineswegs
unserios. Im Zentrum der Erneuerung
steht auch in Buropa das stindige Gebet
und Studium der Schrift, besonders der
Evangelien und der Apostelgeschichte;
die von Paulus erwdhnten Gnadengaben
(Charismen) spielen dabei eine gewisse
Rolle zum Zweck einer ganzheitlichen
Entfaltung der Gottes- und Nichsten-
liebe. Sind in Amerika die Charismen im

758

engeren Sinne, namlich Glossolalie, Hei-
lung und Prophetie in wenigen Jahren zu
so selbstverstindlichen Praktiken gewor-
den, dass man heute kaum mehr von ihnen
spricht, so gelten sie in Buropa immer
noch als so ungewdhnlich, dass Enthusia-
sten wie Kritiker Gefahr laufen, sie fiir
das Zentrum und das Ziel der Charisma-
tischen Erneuerung zu halten, ja sogar
diese vielschichtige und komplexe Bewe-
gung durch die ausschliessliche Ubung der
Charismen zu beschreiben suchen.
Einige Nostalgiker der Aufklarung mdch-
ten die Charismatische Erneuerung auch
noch immer als eine Geheimsekte von
Schwirmern abtun. Sie iibersehen geflis-
sentlich die Qualitit der theologischen
Reflektion und deren Beitrag fiir die Ge-
samtkirche, auf den fithrende Fachleute
wie der franzosische Dominikaner P.
Congar wiederholt hingewiesen haben.
Sie verkennen weiter den Ernst des exi-
stentiellen Engagements vieler jungen
Leute: allein in den letzten zwdlf Mona-
ten entstanden in Europa mindestens ein
Dutzend charismatischer Lebensgemein-
schaften. Vor allem aber ignorieren sie
den offentlichen Zeugnischarakter der
Bewegung. An einer Pressekonferenz an-
lasslich seiner Wahl zum Generalmeister
des Dominikanerordens Ende August
1974 machte P. de Cuesnongle, langjih-
riger Regent der dominikanischen Fakul-
tiat Lyon, keinen Hehl daraus, die Taufe
im Heiligen Geist empfangen zu haben.
Zur romischen Synode legte der promi-
nenteste Promotor der Charismatischen
Bewegung, Kardinal Suenens von Belgien
im September 1974 bei Desclée de Brou-
wer eine. 270 Seiten starke Bekenntnis-
schrift «Une nouvelle Pentecdte?» vor,
in der er u. a. seine positiven Erfahrungen
mit der Glossolalie beschreibt 1.

Im Heiligen Jahr 1975 wird die internatio-
nale Jahreskonferenz der Charismatischen
Bewegung erstmals in Europa stattfinden,
und zwar zu Pfingsten in Rom mit einer
Audienz bei Papst Paul VI2.

Gefahren der Bewegung

Bei der eingangs erwidhnten Tagung in
Aix-en-Provence tauchte nun aber auch
eine ganze Reihe ernsthafter Gefahren
auf, von denen einige hier nicht verschwie-
gen werden sollen. Als besonders héufig
erweist sich offenbar im Anfangsstadium
einer Gebetsgruppe ein gewisser Uber-
eifer, der das oft mithsame HinhOren auf
die Weisungen Gottes zu ersetzen sucht
durch zweifellos gutgemeinte Eigen-Ini-
tiativen: Gnadengaben, die durch nichts
zu erzwingen sind, werden an langfristig
geplanten Veranstaltungen absolviert, das
geistliche Format des Einzelnen und der
Gruppe ratenweise -aufzubessern. Die
Hauptgefahr der Charismatischen Er-
neuerung scheint ihre unbewusste Ideo-
logisierung. Mancherorts droht sie bereits
zu einem katholischen Verein zu werden,

mit seinen Statuten, seinem Fachjargon,
seinem geistlichen Konsumzwang und
einem nicht gerade schmalbriistigen
Selbstbewusstsein.

Die Tagung in Aix suchte dem Rechnung
zu tragen: auf heilsam niichterne Weise
unterzog sie jeweils am Morgen den Vor-
tag einer eingehenden Mandverkritik.
Hier hatten die gastgebenden Franzosen
ihre grossen Augenblicke: mit der Akri-
bie und der Kultur, mit der nur franzo-
sche Hausfrauen die Ingredienzen eines
Potaufeu analysieren konnen, beugten sich
Theologen wie Laien iiber jede kleinste
Regung des Heiligen Geistes und der eig-
nen wie der kollektiven Seele, die sie am
Vortag zu verspiiren vermeinten. Immer-
hin liberzeugten Schirfe der Analysen und
Freimiitigkeit der Selbstkritik einen so
skeptischen Beobachter wie den Provin-
zial der Pariser Jesuiten, Pater Marc
Hoél — dem es auch dann noch nicht
unwohl wurde, als man verkiindete, klas-
sische Pfingstler, Reformierte und Katho-
liken wiirden demnéchst eine gemeinsame
Charismatische Volksmission in einem ei-
gens dafiir angeschafften Tausendmann-
zelt starten, das die Runde um ganz
Frankreich machen sollte. P. Hoél ins Ohr
seines Nachbarn: «Ich hétte nicht den
Mut dazu — aber die Kirche braucht
solche Impulse. Vielleicht konnen wir
davon noch etwas lernen. .. ».

«Der Geist weht, wo er will»

Sollte die Kirchengeschichte vor einem
neuen Abschnitt stehen, dem «Zeitalter
des Heiligen Geistes», wie der deutsche
Dogmatiker Heribert Miihlen das nennt?
Sollte das alte Europa tatsdchlich bereit
sein von dem jungen Amerika etwas an-
zunehmen — nicht nur das liebe. Geld,
sondern jetzt auch noch den Heiligen
Geist? Kommt das Licht neuerdings von
Westen? Ist es nicht doch ein Irrlicht?
Eine Art Neon-Erleuchtung? Nahert sich
der Reisende aus der Provinz mit diesen
und #hnlichen Fragen wieder einmal Pa-
ris, dieser alten und ewig neuen Haupt-
stadt Europas, so verschligt es ihm den
Atem: Das Labyrinth der Autobahnen
und Hochhduser scheint amerikanischer
als selbst Amerika. Konkret gesprochen:
lernt der Pfarrer das Beten nicht bei den
Charismatikern, so lernt der Fahrer es

t Das Buch ist inzwischen in deutscher Uber-
setzung erschienen (Verlag Otto Miiller,
Salzburg 1974).

2 In diesem Zusammenhang sei darauf hin-
gewiesen, dass ein Verzeichnis von 600
katholischen charismatischen Gebetsgrup-
pen mit Angabe von Ort und Zeit der
grundsitzlich offentlichen Gebetstreffen
jahrlich erscheint, es ist iiber jede Buch-
handlung zu beziehen: Directory of Ca-
tholic Charismatic Prayer Groups, Cha-
rismatic Renewal Services, Ann Arbor,
Michigan. In der Ausgabe 1974 ist die
Schweiz mit 7 Gruppen vertreten, diese
Zahl diirfte sich inzwischen verdoppelt
haben.



bestimmt in Paris, etwa in jener Schlan-
gengrube aus Blech, Krach und Gestank,
die als Boulevard Périphérique die ge-
samte Innenstadt umschlingt. Was im-
mer die Nostalgiker der Aufklirung an
Verhaltenspsychologie und Verkehrsso-
ziologie bereithalten mogen: diesem Infer-
no auch nur einigermassen heil an Leib,
Seele und Karosserie zu entkommen, ge-
hort selbst fiir eingefleischte Pariser in die
Domine des Inkommensurablen. Nach
der Erfahrung eines bis vor kurzem noch
handfesten Rationalisten gibt es zum
Uberleben heute nur noch eines: «Beten,
laut beten — mogen die Diderot und
d’Alembert vor Schreck aus den Grabern
auferstehn». Mit anderen Worten: nicht
jedes Licht, das von Westen kommt, muss

deshalb schon ein Neon-Licht sein. Gott
ist noch immer in einem Stall in Betle-
hem Mensch geworden, aber die Men-
schen haben auch noch immer das Recht
sich zu irren. Irrtiimer und Umwege,
selbst wenn sie iiber Ozeane und Konti-
nente fithren, kOnnen sich nachtraglich
als erstaunlich gradlinig erweisen. Die
Charismatische Erneuerung selbst wenn
sie-aus Amerika kommt, hat heute alle
Chancen, auch Europa im Sturm zu er-
obern. Wieweit dieser Sturm vom Heili-
gen Geist entfacht ist, wird sich im christ-
lichen Alltag zeigen. Wie charismatisch
die Charismatische Erneuerung wirklich
ist, werden Enthusiasten wie Kritiker an
ihren Friichten zu erkennen wissen.
Michael Marsch

Die katholische Kirche und die Bevolkerungsfrage

An der Weltbevilkerungskonferenz vom
19.—30. August 1974 in Bukarest nahm auch
eine Delegation des Vatikans teil. Wir ver-
Offentlichen hier einen kurzen Artikel aus
dem «Informationsdienst 3. Welt», der von
der Aussage eines der Delegierten ausgeht.

(Red.)

«Unsere Position an der Bevolkerungs-
konferenz wird unmdglich sein. Einer-
seits verbietet uns die katholische Lehre,
empfingnisverhiitende Mittel anzuwen-
den, andererseits ist unser Planet durch
die Bevolkerungsexplosion bedroht. Wir
sind eingeengt zwischen unserer Treue zur
Kirche und der sozialen Realitét der heu-
tigen Welt.» Die Uberlegungen eines ver-
antwortlichen Laien verraten den Konflikt
mancher Katholiken. In Anbetracht des
wachsenden inneren Awufstandes grosser
Bevolkerungsmassen gegen die von ithnen
als weltfremd bezeichnete Politik des Va-
tikans hat die Pépstliche Kommission
Justitia et Pax (J+P) in verantwortungs-
voller Weise versucht, die Position der
Kirche zu kldren. Sie hat ihre Uberlegun-
gen in einem bemerkenswerten Dokument
zusammengefasst.

Die Stellung der katholischen Kirche
griindet auf echter Sorge fiir soziale Ge-
rechtigkeit und Menschenwiirde. Die
Kirche kann nicht zulassen, dass die von
der reichen Welt ausgebeuteten Entwick-
lungslander zusétzlich noch das Opfer ei-
nes auf ihrem Buckel ausgetragenen Be-
volkerungskrieges werden. Elend und Ar-
mut werden nicht durch Sterilisierung der
Armen beseitigt, sondern durch einen
Ausgleich der wachsenden Kluft zwischen
Reichen und Armen und der Abschaf-
fung der Privilegien der reichen Minder-
heiten.

Um glaubwiirdig zu sein hat sich J+ P die
Miihe genommen, ihre Folgerungen wis-

senschaftlich zu begriinden. Diese Uber-
einstimmung zwischen theologischer Hal-
tung und wissenschaftlicher Analyse gibt
ihren Vorschldgen ein betrdchtliches Ge-
wicht. |

Im Jahre 2000 wird die Weltbevolkerung
7 Milliarden und im Jahr 2070 bereits

.35 Milliarden Menschen zdhlen. Dank

unserer Technik und den Kapazitdten der
Erde wire es theoretisch moglich, diese
Riesenbevolkerung zu erndhren. Die Ver-
suchung wire daher gross, sich mit einem
Appell an die Solidaritdt und fiir eine in-
ternationale Umverteilung zu begniigen.
Die Autoren des Textes haben dies nicht
getan. Zuviele Bedingungen miissten
schon heute erfiillt sein: Landreform,
Kontrolle des wirtschaftlichen Wachs-
tums, gerechtere Verteilung der Einkom-
men usw. Die gegenwértigen politischen
Realitdten lassen aber eine solche Revo-
lution in den kommenden Jahrzehnten als
illusorisch erscheinen. Es gibt also keine
andere Moglichkeit als das Bevolkerungs-
wachstum einzudammen.

Fehlende soziale Gerechtigkeit

Die Dritte Welt fordert, anstatt das Pro-
blem nur vom Blickwinkel der Uberbe-
volkerung her anzugehen, sich mehr auf
das Problem der sozialen Gerechtigkeit
zu konzentrieren.

Die Uberbevilkerung ist tatsichlich das
Ungleichgewicht zwischen der demogra-
phischen Situation einer Region und de-
ren Moglichkeiten, den Einwohnern ein
angenehmes Leben zu ermdglichen und
sie zu erndhren. Meistens ist dieses Un-
gleichgewicht nicht die Folge eines Be-
volkerungs-Uberschusses. «Die Entwick-
lungslander heben einen anderen Faktor
hervor: die Hindernisse, die die reichen

Liander schaffen, indem sie die Ressour-
cen der armen Lénder fiir ihre eigenen
Vorteile monopolisieren. Die USA allein,
die 6 % der Weltbevilkerung ausmacht,
konsumiert 30 % 'der Weltreserven.»
Auch J+ P legt das Hauptgewicht auf die
sozialen Fragen. «In Anbetracht dessen,
dass die hohen Geburtenraten besonders
in den am wenigsten privilegierten Sekto-
ren der Bevolkerung vorherrschen.. .,
miisste sich die Entwicklungspolitik, ein-
geschlossen die demographische, auf so-
zio-0konomische Fragen konzentrieren.
Die Politik sollte in der Planung u. a. ein
Gleichgewicht zwischen Landwirtschaft
und Industrie vorsehen, geniigend Arbeits-
plitze schaffen, eine bessere Verteilung
der Einkommen anstreben und die Mog-
lichkeiten der Erzi¢hung und der Beschaf-
tigung der Frauen fordern. Die Massnah-
men wiirden erlauben, das fundamentale
Ziel der Entwicklung auf dem Gebiet der
sozialen Gerechtigkeit zu verwirklichen
und zu einer giinstigen Evolution auch des
demographischen Sektors beitragen.»
J+P kommt zum Schluss:

«Bs gibt Fille, wo die Fiihrer der Kirche
in den armen Léindern die Anstrengungen
der Regierung zur Losung der Bevolke-
rungsfrage beklagen, ohne sich um die
inhumanen Zustinde zu kiimmern (zum
Beispiel das Leben in Elendsvierteln), die
eine Geburtenkontrolle als einzigen Aus-
weg erscheinen lassen und die die Men-
schen dazu bringen, die Rettung in der
Abtreibung zu suchen. Oft ist das schrei-
ende Elend eine Folge der systematischen
Ungerechtigkeit der Reichen.

Solange die Fiihrer der Kirche nicht be-
reit sind, die sozialen Ungerechtigkeiten
entschieden zu verurteilen und offen Par-
tei fiir die Opfer der Ungerechtigkeit in
ihrer Gesellschaft zu nehmen, solange
konnen sie die Anstrengungen anderer
und der Opfer selbst, mit allen moglichen
Mitteln der Misere zu entrinnen, nicht be-
klagen.» Eric Sottas

Berichte

Theologische Fakultit Luzern eroffnet
neues Studienjahr

Die Theologische Fakultidt Luzern hatte
am vergangenen 5. November ihren gros-
sen Tag: die feierliche Eroffnung des aka-
demischen Studienjahres 1974/75. Am
Vormittag fanden sich Professoren und
Studenten mit zahlreichen Gisten zur
Fucharistiefeier in der Peterskapelle ein.
Bischof Dr. Anton Hanggi feierte die Eu-
charistie mit dem Rektor der Theologi-
schen Fakultit, Professor Dr. Oskar Stof-
fel SMB, den Regenten des Seminars St.
Beat, Dr. Otto Moosbrugger und des Se-
minars Schoneck, Louis Zimmermann
SMB. sowie dem neuernannten Professor
fiir Fundamentaltheologie, Dr. Dietrich

759



Wiederkehr OFMCap. In seiner Homilie
ging der Oberhirte vom Prolog des Jo-
hannes-Evangeliums aus. Unsere Aufga-
be, so deutete Bischof Hanggi die Auf-
gabe einer theologischen Bildungsstitte,
sei Dienst am Wort sowohl fiir die Leh-
rer wie auch die Studierenden. Das Wort
ist auch das Ziel der Theologie. Darum
sollte es auch zu einer Gottesbegegnung
kommen. Jesus Christus, das menschge-
wordene Wort, ist der Weg und die
Wahrheit. Darum miisse es auch um die
ganze Wahrheit gehen. Der bischofliche
Homilet betonte dabei die Pflicht der
Ausgeglichenheit und warnte vor der Ge-
fahr der einseitigen Polarisierung.

An die Feier im Gotteshaus schloss sich
der akademische Inaugurationsakt im
Grossratssaal des Regierungsgebiudes an.
Rektor Stoffel hatte die Freude, promi-
nente Géste begriissen zu diirfen. An er-
ster Stelle nannte er den Diozesanbischof,
mit dem die Fakultit in besonderer Weise
verbunden ist. In warmen Worten dankte
er ihm fiir seine Bemiihungen, dass die
Fakultat durch 'das romische Dekret
«Quae Lucernae» vom 25. Dezember
1973 auch im kirchlichen Bereich volle
Anerkennung als theologische Awusbil-
dungsstétte im Hochschulrang erhielt, die
die Rechte der Gradverleihung einschliess-
lich der Habilitation vom 29. April 1970
bestidtigte. Der Dank des Rektors galt aber
auch dem Erziehungsdirektor Dr. Walter
Gut, dem tatkraftigen Forderer der Fa-
kultit auf staatlicher Seite.

Unter den weitern Vertretern der kanto-
nalen Behorden entbot der Rektor den
Willkommensgruss an Stdnderat Dr. F. X.
Leu und Grossratsprasident Dr. Karl
Wick, sowie den Leiter des Planungs-
stabes fiir die Hochschule Luzern, Prof.
Dr. Gerhard Hess von der Universitdt
Konstanz und seine Mitarbeiter. Rektor
Stofifel hiess auch die Rektoren der Kan-
tonsschule Luzern und Erziehungsrat Dr.
J. Fischer sowie die Leiter innerschwei-
zerischer Kollegien willkommen. Ein be-
sonderer Gruss galt den Regenten der Se-
minare St. Beat und Schoneck, Provinzial
Dr. Josef Scherer von Werthenstein,
Dekan Dr. P. Andreas Schmid von Engel-
berg, sowie den Seelsorgern von Stadt
und Land, an ihrer Spitze den,Domher-
ren Joseph Biihlmann und Hermann
Reinle.

Unter den Giésten, die Rektor Stoffel na-
mentlich begriisste, befand sich Prof. Dr.
Dirk van Damme, Freiburg i. Ue., Prof.
Dr. Gayari, Rektor der Theologischen
Hochschule Chur, Prof. Dr. Rudolf Hen-
ning, Freiburg i. Br. und Prof. Dr. Fritz
Biisser von der evangelisch-reformierten
Fakultét Ziirich.

Ein besonders herzliches Grusswort des
Rektors galt seinen Kollegen, Professo-
ren und Dozenten sowie den Studenten
der Theologischen Fakultit und des Ka-
techetischen Instituts. In diesem Studien-

760

jahr zahlt'die Fakultit 104 immatrikulier-
te Studenten, darunter 19 Gradanwirter
und 14 Gasthorer. Am Katechetischen
Institut sind 44 Diplomanden und 7 Teil-
horer eingeschrieben. Diesen Herbst ha-
ben 18 Studenten ihr Theologiestudium
an unserer Fakultit begonnen. Das ist
eine erfreuliche und ermutigende Zahl
nach der absteigenden Kurve der letzten
Jahre.

Als erfreuliches Zeichen des inneren Aus-
baus der Theologischen Fakultdt Luzern
sind auch die 6kumenischen Kontakte zu
werten, die durch die Schaffung neuer
Dozenturen ermoglicht wurden. So wind
in diesem Wintersemester Dr. Benjamin
Uffenheimer von der Universitdt Jerusa-
lem als Gastprofessor iiber das prophe-
tische Erlebnis sprechen. Zum ersten ne-
benamtlichen Professor fiir 6kumenische
Theologie war letztes Jahr Metropolit Pa-
pandreou ernannt worden, der ebenfalls
der Eroffnungsfeier beiwohnte. Ein jii-
disch-christliches Symposion zum Thema
«Volk Gottes» ist fiir den Monat Marz
1975 vorgesehen.

Im Mittelpunkt der Inaugurationsfeier
stand die Rektoratsrede «Missionsstruk-
turen im Wandel». Da zum erstenmal ein
Mitglied der Missionsgesellschaft Bethle-
hem das Amt des Rektors bekleidet, lag
es nahe, dieses fiir die Zukunft der Kir-
che lebenswichtige Thema zum Gegen-
stand der Rektoratsrede zu machen. Wir
werden deren Wortlaut in einer der nach-
sten Nummern veroffentlichen.

Das Schlusswort hielt Erziehungsdirektor
Dr. Walter Gut. Auch er gab seiner Freu-
de Ausdruck iiber deninneren Ausbau der
Luzerner Theologischen Hochschule und
wies auf deren Aufgabe in der Gegen-
wart hin. Der Chef des kantonalen Er-
ziehungswesens stellte die Fakultit in den
Rahmen der geplanten Luzerner Hoch-
schule hinein, die im besondern Dienste
des Volkes stehen soll.

Die gehaltsvolle Inaugurationsfeier wurde
durch gesangliche und musikalische Dar-
bietungen der Studenten unter der Lei-
tung von Bernhard Schibli verschonert.

Johann Baptist Villiger

Hinweise

Gebetswoche fiir die Einheit der Christen
1975

«Gottes Wille: Dass in Christus alles eins
werde» (Eph 1,3—10), ist das Thema der
Gebetswoche fiir die Einheit der Chri-
sten vom 18. bis 25. Januar 1975. Die
Okumenische Centrale (Frankfurt am
Main) hat fiir die Arbeitsgemeinschaften
christlicher Kirchen in der Bundesrepu-
blik und der Schweiz und dem Okumeni-
schen Rat der Kirchen in Osterreich dazu
wiederum Handreichungen herausgege-
ben: ein Heft mit Texten fiir den Gottes-

dienst und ein Plakat mit der Titelgra-
phik des Heftes (Format 30 x 62 cm, mit
freiem Raum fiir Ortliche Angaben). Aus-
geliefert werden die Handreichungen in
der Schweiz von den Verlagen Basileia
(Basel) und Kanisius (Freiburg).

Neuer Prisident des Verbandes
Schweiz. Religionslehrer

An der Generalversammlung vom 8. No-
vember 1974 des Verbandes Schweiz. Re-
ligionslehrer in Baden wurde Dr. Peter
Bachmann, Greifensee (ZH), zum neuen
Prisidenten gewdhlt. Der VSR umfasst
gegen achtzig reformierte und katholische,
an Mittelschulen wunterrichtende Reli-
gionslehrer; er ist Mitglied des Verbandes
Schweiz. Gymnasiallehrer.

Vom Herrn abberufen

Karl Wyss, Pfarresignat, Wangen bei Olten

Am 20. August 1974 trat der Tod als Er-
16ser an das Krankenlager des Pfarresignats
Karl Wyss. Der Heimgegangene stammte
aus einer alten solothurnischen Bauernfami-
lie. Am 4. November 1902 erblickte Karl
Wyss in Starrkirch-Wil bei Olten das Licht
der Welt. Dort verlebte er auch seine Ju-
gendjahre. Das Gymnasium durchlief er bei
den Benediktinermonchen von Muri-Gries
in Sarnen, mit denen er das ganze Leben
verbunden blieb. Nach bestandener Matura
im Sommer 1924 entschied er sich fiir das
Studium der Theologie. An den theologi-
schen Fakultiten von Innsbruck, Freiburg
i. Ue. und Luzern, bereitete sich Karl Wyss
auf sein spateres Wirken in der Seelsorge vor.
Er gehorte zum ersten Ordinardenkurs, der
am Lukastag 1928 das neuerrichtete Priester-
seminar in der «Steinbrugg» zu Solothurn
bezog. Mit 20 anderen Diakonen des Bi-
stums Basel weihte ihn Bischof Josephus
Ambithl am 7. Juli 1929 in der St. Ursen-
kathedrale zum Priester.

Als ersten Posten in der Seelsorge wies ihm
sein Oberhirte 1929 ein Vikariat im Indu-
strieort Neuhausen am Rheinfall zu. Das
war damals die weitldufigste Diasporapfarrei
des Kantons Schaffhausen mit vielen Unter-
richtsstationen. Zwei Jahre wirkte Vikar
Wyss an der Seite seines ersten Prinzipals,
Pfarrer Johann Okle (+1958). Vor allem
nahm er sich der Jugend an, die er auch
ausserhalb der Schule in den Pfarrvereinen
betreute. Dann kehrte er in seinen Heimat-
kanton zuriick und leistete dort seine Lebens-
arbeit. Zuerst war er Vikar in Balsthal (1931
—33). Dann betreute er wiahrend 23 Jahren
die benachbarte Pfarrei Laupersdorf. Pfar-
rer Wyss war ein gewissenhafter Seelsorger,
der seine Predigten und Unterrichtsstunden
gut vorbereitete. Der temperamentvolle und
aufgeschlossene Priester fand leicht den Zu-
gang zu den jungen Leuten. Lingere Zeit
war er auch Kantonalpriases der Jungmann-
schaft. Nach der damals allgemein aner-
kannten pastoraltheologischen Methode jener
Jahrzehnte widmete er seine besondere Sor-
ge den bestehenden Pfarrvereinen und rief
den Miitterverein ins Leben. Ein bleibendes
Werk seiner Titigkeit in Laupersdorf war
die Renovation der Pfarrkirche St. Martin
(1952). Durch eine rege und intensive Sam-
meltitigkeit hatte er jahrelang dieses Anlie-
gen gefordert und schliesslich sein Ziel er-
reicht. Als dussere Anerkennung fiir das ge-



Amtlicher Teil

Fiir alle Bistumer Bistum Chur :

Epiphanieopfer 1975
Voranzeige

Folgende drei Pfarreien werden Nutznies-
ser des Epiphanieopfers 1975 sein:
Kleinwangen (LU) (Kirchenrenovation);
Les Marécottes (VS) (Kapellenbau);
Perly-Certoux (GE) (Kirchenbauschuld).
Ein Aufruf der Schweizerbischofe mit
naheren Angaben wird folgen.

Bistum Basel

Wahlen und Ernennungen

Es wurden gewihlt oder ernannt:

Hans Battig, bisher Vikar an der Franzis-
kanerkirche, Luzern, zum Pfarrer von
St. Niklaus, Reinach (BL);

Franz Greber, bisher Pfarrer in Entle-
buch, zum Pfarrer in Lengnau (AG);
Pater lic. theol. et lic. bibl. Johannes
Haymoz, Koventual des Stiftes Einsiedeln,
zum Spiritual des Schwestern-Institutes
Heilig Kreuz, Cham;

Frau Maria Klemm, Dipl. Theol. zur
Pfarreihelferin der Pfarrei Frenkendorf /
Fiillinsdorf (BL);

Bernhard Caspar-Meier, dipl. Theol. zum
Pfarreihelfer in Menziken (AG).

Studientagung der Basler Liturgischen
Kommission

Am 25.—27. November 1974 findet fiir
die Mitglieder der Basler Liturgischen
Kommission die neunte Studientagung
iiber das Thema «Die Sakramentalien»
(Segnungen und Weihen) im Haus Be-
thanien in St. Niklausen statt. Ziel der
Tagung ist die Erarbeitung von Kriterien
zur Beurteilung vorliegender Benediktio-
nen und zur Schaffung neuer Modelle.

Paul Schwaller, Prisident

Ernennung

Kanonikus Gieri Candinas wurde zum
Seelsorger an der Psychiatrischen Klinik
Waldhaus, Chur, ernannt. Wohnsitz bleibt
in Surrhein.

Weiterbildungskurse

Zum didzesanen Weiterbildungskurs tref-
fen sich die Dekanate Winterthur vom
18. bis 22. November und Ziirich-Stadt
vom 25. bis 28. November 1974 im Prie-
sterseminar Chur.

Im Herrn verschieden

Msgr. Ludwig Soliva, Dompropst, Chur

Ludiwg Soliva wurde am 26. Januar 1893
in Medel (Lucmagn) geboren und am
21. Juli 1918 in Chur zum Priester ge-
weiht. Nach kurzen Aushilfen in Schiibel-
bach und Ziirich-St. Peter und Paul kam
er als Vikar nach St. Moritz. Von 1921—
1932 war er Pfarrer in St. Moritz, 1932—
1942 Pfarrer in Samedan, 1942—1948
Vikar und Kapellmeister an der Kathe-
drale Chur, 1948—1961 Domsextar und
Dompdonitentiar in  Chur, 1961—1963
Domkantor, 1962—1969, Generalvikar
des Bistums Chur, 1963—1974 Dom-
propst. Er starb am 7. November in Chur
und wurde daselbst am 11. November
1974 auf dem Priesterfriedhof der geweih-
ten Erde iibergeben.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Weisungen iiber die Busse

Wir machen die Priester des Bistums Lau-
sanne, Genf und Freiburg darauf auf-
merksam, dass die Weisungen der
Schweizerischen Bischofskonferenz {iiber
die Busse (s. letzte Nummer der SKZ

S. 733—735 und «Evangile et Mission»
S. 714) in der Westschweiz am nachsten
Aschermittwoch, dem 12. Februar 1975,
in Kraft treten. Die Wartezeit soll der
Vorbereitung der Priester und Gliubigen
dienen.

Die bischofliche Kanzlei

Erncnnungen

Bischof Dr. Pierre Mamie ernennt:

Abbé Demetrio Guarato, Priester aus dem
Bistum Vicenza, zum Vikar an der Ita-
lienermission von Lausanne;

P. Emmanuele Chimienti zum Vikar an
der Italienermission von Yverdon;

P. Pierre Emonet, OP, zum Spiritual des
Dominikanerinnenklosters von Estavayer-
le-Lac (P. Emonet bleibt gleichzeitig Phi-
losophieprofessor am Kollegium St. Mi-
chel in Freiburg);

P. Venance Parplan, Kapuziner, zum Ge-
fiangnisseelsorger von ILa Chaux-de-
Fonds (P. Venance behilt seinen Wohn-
sitz in Le Landeron und versieht weiter-
hin seine bisherigen Aufgaben);

Abbé Henri Mauron, bisher Vikar in Ro-
mont, zum Pfarrhelfer in'Carouge.

Im Ilcerrn verschieden

Bernardin Kolly, Resignat, Mentagny-la-
Ville

Bernardin Kolly wurde am 10. August
1894 in seinem Heimatort Essert gebo-
ren und am 11. Juli 1920 in Freiburg zum
Priester geweiht. Er wirkte als Vikar in
Lausanne (Sacré-Ceeur) von 1920 . bis
1921, Kaplan in Les Sciernes (1921—
1926), Pfarrer von Rueyres-les-Prés
(1926—1929), Pfarrer von Estavannens
(1929—1946), Pfarrer von Seiry (1946—
1951), Pfarrer von Berlens (1951—1953).
Hierauf wurde er Spiritual in Seedorf (bis
1960) und Spiritual in Vuadens (Hospice
St-Vincent) 1960—1973. Er starb am 2.
November 1974 als Resignat in Mon-
tagny-la-Ville und wurde am 5. November
in Treyvaux bestattet.

lungene Werk schenkte ihm die Gemeinde
Laupersdorf 1968 das Ehrenbiirgerrecht.

Karl Wyss war von Natur ein frohmiitiger
Mensch. Und doch litt er schon als junger
Priester unter seelischen Depressionen. Diese
psychischen Leiden zwangen ihn schliess-
lich, auf die Pfarrei Laupersdorf zu resig-
nieren und sich voriibergehend von der Seel-
sorge zuriickzuziehen. Ein chirurgischer Ein-
griff eines bekannten Schweizer Spezialisten
verlief erfolgreich. Karl Wyss konnte wie-
der in die Seelsorge zuriickkehren. Ein zwei-
tes Mal kam er als Vikar nach Balsthal. In

seinem jiingeren Mitbruder Stanislaus Wirz,
der damals Pfarrer von Balsthal war, fand
er einen verstindnisvollen Vorgesetzten. 13
Jahre wirkte er als geschitzter Vikar in Bals-
thal (1960—1973).

Zuletzt zog sich Karl Wyss als Hausgeist-
licher in das Marienheim in Wangen bei
Olten zuriick. Geldutert durch die langen
seelischen Leiden durfte er nach 45-jihri-
gem priesterlichen Dienst zum Vater der
Barmherzigkeit heimkehren. Die letzte irdi-
sche Ruhestitte fand der miide Dulder am
vergangenen 23. August im Schatten seiner

einstigen Pfarrkirche in Laupersdorf. Er ruhe
im Frieden des Herrn.
Johann Baptist Villiger

Neue Biicher

Weibel, Rolf: Christus und die Kirche. Das
okumenische Gesprach tiber die Kirche, Zii-
rich, Benziger-Verlag, 1972, 176 Seiten.

«Christus und die Kirche» — ein Buch zur
richtigen Zeit. R. Weibel versucht fiir das
stagnierende Okumenische Gespriach neue

761



Impulse zu vermitteln, was bei einem ro-
misch-katholischen Autor heute besonders
zu wiirdigen ist. Der Verfasser nimmt einen
«Vergleich der Grundaussagen» (S. 8) der
Dokumente des II. Vatikanischen Konzils mit
den Berichten der vierten Faith-and-Order-
Konferenz in Montreal und anderen Doku-
menten vor und will «die Schwierigkeiten
und Moglichkeiten einer Verstindigung»
(S. 8) im Kirchenverstiandnis herausarbeiten;
Divergenzen und gerade auch Konvergenzen
werden festgestellt. Konfessionsvergleichend,
den christologischen Gesichtspunkt scharf
hervorhebend und den Weltbezug der Kirche
betonend, geht Weibel methodisch dieses
Ziel an. In vier Komplexen fasst er das The-
ma von Montreal in den Blick: «Christus und
die Kirche», «Der Heilige Geist und die Kir-
che», «Das Amt und die Amter in der Kir-
che», «Einheit und Sendung der Kirche».
Klar gegliedert referiert Weibel in den vier
Teilen zunidchst die Berichte der Theologi-
schen Kommission, und zwar getrennt die
der nordamerikanischen Sektion und die der
europiischen Sektion; er hilt sich hier eng
an den Wortlaut der Kommissionstexte. In
einem zweiten Kapitel stellt der Autor dann
jeweils einen Okumenischen Vergleich an.
Der Leser nimmt dieses zweite Kapitel mit
besonderem Interesse zur Kenntnis; in dia-
logischer Form werden hier unter Heranzie-
hung weiterer Texte des ORK, Dokumente
des II. Vatikanums und Stellungnahmen ver-
schiedener Theologen Ubereinstimmungen
und Grenzen innerhalb verschiedener Pro-
blemfelder der Ekklesiologie aufgezeigt. So
wird auf den gemeinsamen heilsgeschicht-
lich-trinitarischen Ansatz in den Texten der
Theologischen Kommission und den Konzils-
dokumenten hingewiesen (S. 34); es wird die
eschatologische Ausrichtung der Texte fest-
gestellt (S. 42); es werden die Kirche als Ver-
sammlung durch den Heiligen Geist (S. 63),
die christologische Grundlegung des beson-
deren Amtes (S. 87) und der Weltbezug der
missionierenden Kirche als Gemeinsamkeiten
herausgearbeitet (S. 147 ff.). Andererseits be-
tont Weibel mit Nachdruck, dass «neben der
apostolischen Amtsnachfolge als Sukzession
durch Ordination . .. die kirchliche Jurisdik-
tion und, als Spezialfall der Jurisdiktion, das
unfehlbare Lehramt im Bereich der Theologie
und der Lehre von den Amtern in der Kirche
das wichtigste 6kumenische Problem sein»
diirften (S. 117). Das Ziel 6kumenischer Be-
strebungen sieht der Autor — mit vielen
anderen — nicht in einer «bestimmten Ein-
heit», sind doch Elemente der wahren Kirche
auch in anderen Kirchen anzuerkennen
S. 143); das Konvergenzmodell steht hier im
Hintergrund. Uber die verfassungsmiissige
«Gestalt der Einheit» (S. 161), die Weibel in
einer Vereinigung des konziliaren und des
pipstlichen Elements zu finden sucht (S.
100 f), muss nach Meinung des Autors auf
einem universalen Konzil gesprochen wer-
den. Weibel greift damit einen Gedanken der
Vollversammlung des ORK in Uppsala auf
(Bericht der Sektion I,19). Bedingungen fiir
ein universales Konzil mitzuschaffen, ist das
Anliegen dieses Buches (S. 164). Es fiihrt
zugleich die Notwendigkeit der Arbeit an
einer Okumenischen Methodologie neu vor
Augen. Es ist ein Buch, das von moglichst
vielen Kirchenvertretern, gerade auch von
Vertretern der romisch-katholischen Amts-
kirche, gelesen werden sollte, wendet sich
der Autor doch gerade auch an die Kirchen
S.163 f). Michael Plathow

Eingegangene Biicher
Einzelbesprechung erfolgt nach Moglichkeit.

Kirche — Staat im Wandel. Eine Dokumen-
tation. Verfasser: Eugen Isele, Johannes

762

Georg Fuchs, Léon Gauthier, Claus Meister,
Walter Sigrist, Georges Bavaud, Urs Josef
Cavelti und Paul Schérer. Herausgegeben
von der Arbeitsgemeinschaft christlicher Kir-
chen in der Schweiz. Vertrieb: Bern, Ge-
schiftsstelle des Schweiz. evangelischen Kir-
chenbundes, Sulgenauweg 26, 1974, 108 Sei-
ten.

Brantschen, Johannes Baptist: Zeit zu ver-
stehen. Wege und Umwege heutiger Theolo-
gie. Zu einer Ortsbestimmung der Theologie
von Ernst Fuchs. Okumenische Beihefte zur
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie Band 9. Freiburg/Schweiz, Uni-
versititsverlag, 1974, 292 Seiten.

Mutter Marie-Yvonne: Wenn du nicht Gott
wirst. Neue Briefe iiber den Glauben. Aus
dem Franzosischen iibersetzt von Curt Win-
terhalter. Freiburg i. Br., Herder-Verlag,
1974, 144 Seiten.

Reiner, Arthur: Ich sehe keinen Ausweg
mehr. Suizid und Suizidverhiitung. Konse-
quenzen fiir die Seelsorge. Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag/Miinchen, Chr. Kaiser-
Verlag, 1974, 249 Seiten.

Schwermer, Josef: Psychologische Hilfen fiir
das Seelsorgegesprich. Miinchen, Don Bosco-
Verlag, 1974, 120 Seiten.

Zukunft der Okumene. Drei Vortrige von
Heinrich Stirnimann, Willem Adolf Visser
t'Hooft und Hans Jochen Margull. Oku-
menisches Beiheft zur Freiburger Zeitschrift
fiir Philosophie und Theologie Heft 7, her-
ausgegeben vom Institut fiir okumenische
Studien. Freiburg/Schweiz, Universititsver-
lag, 1974, 42 Seiten.

Thomas, Leonhard: Eucharistie — Busse —
Krankensalbung. Frage und Antwort 6 Band.
Modling, Verlag St. Gabriel, 1974, 88 Seiten.

Antes, Peter | Uhde, Bernhard: Aufbruch
zur Ruhe. Gedanken iiber Meditation in
Hinduismus, Buddhismus und Islam. Topos-
Taschenbiicher Band 27. Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag, 1974, 155 Seiten.

Bohm, Anton: Leben im Zwiespalt. Der mo-
derne Mensch zwischen Angst und Hybris.
Versuch einer Zwischenbilanz unseres Zeit-
alters. Herder-Biicherei Band 500. Freiburg
i. Br., Herder-Verlag, 1974, 208 Seiten.

Gillen, Otto, Mensch im Spiegel. Meditatio-
nen, Gedanken, Erfahrungen. Ruit bei Stutt-
gart, Schwabenverlag, 1974, 111 Seiten.

Légaut, Marcel: Der alte Glaube und die
neue Kirche. Erfahrungen eines Christen.
Herder-Biicherei Band 503. Ins Deutsche
iibersetzt von Emil Kohl. Freiburg i. Br.,
Herder-Verlag, 1974, 126 Seiten.

Mross, Georg: Ins Ohr gesagt. Gespriche
mit geplagten Zeitgenossen. Herausgegeben
von Erich Kock. Hildesheim, Bernward-Ver-
lag, Kavelaer, Verlag Butzon & Bercker,
1974, 108 Seiten.

Pastorale 2. Krankheit und Tod. Handrei-
chung fiir den pastoralen Dienst. Herausge-
geben von der Konferenz der deutschspra-
chigen Pastoraltheologen. Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag, 1974, 92 Seiten.

Pastorale 2. Caritas und Diakonie. Hand-
reichung fiir den pastoralen Dienst. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag, 1974, 92 Seiten.

Pesch, Otto Hermann: Kleines katholisches
Glaubensbuch. Topos-Taschenbiicher Band
24. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag, 1974,
134 Seiten.

Kurse und Tagungen

Die Chance des Evangeliums im
Ordensleben heute

Vom 2. bis 5. Januar 1975 (Beginn 18.00 Uhr,
Ende 13.00 Uhr) findet im Bildungshaus Bad
Schonbrunn eine Tagung fiir Ordensménner
statt. Dazu eingeladen sind Patres, Briider
und Studenten der verschiedenen Gemein-
schaften. In der Begegnung der vielfiltigen
Charismen und Aufgaben moéchten wir von
neuem erfahren, welches die bleibende Aus-
sage des Ordenslebens fiir unsere Zeit ist.
Wir mochten Sie einladen, Ihre Erfahrung
mit uns zu teilen. Anmeldungen bis 15. De-
zember 1974 an: Bruder Tutilo Ledergerber,
Klinik Franziskusheim, 6317 Oberwil-Zug
(Telefon 042 - 21 11 13).

Priesterexerzitien

im Kurhaus Oberwaid, St. Gallen, vom 18.
bis 21. November 1974. Exerzitienleiter: Dr.
P. Barnabas Steiert OSB, Kloster Engelberg.
Kurhaus Oberwaid, 9016 St. Gallen, Telefon
071-242361.

in Bad Schonbrunn vom 18. bis 22. Novem-
ber 1974. Thema: «Gott ist getreu». Besin-
nung iiber Gottes Verhalten zu den Men-

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger,
Prof., St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern
Telefon 041 - 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Bischofs-
vikar, Hof 19, 7000 Chur, Tel. 081 -22 23 12
Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon 071 - 22 20 96.
Nachdruck von Artikeln, auch auszugs-
weise, nur mit ausdriicklicher Genehmigung
durch die Redaktion gestattet.

Eigentiimer und Verlag:

Grafische Anstalt und Verlag Raeber AG,
Frankenstrasse 7—9, 6002 Luzern,

Telefon 041-227422/3/4,

Postkonto 60 - 162 01.

Abonnementspreise:

Schweiz:
jahrlich Fr. 45.—, halbjéahrlich Fr. 24.—.

Ausland:
jahrlich Fr. 53.—, halbjahrlich Fr. 28.—.

Einzelnummer Fr. 1.30.

Bitte zu beachten:

Fiir Abonnemente, Adressinderun-
gen, Nachbestellung fehlender Num-
mern und idhnliche Fragen: Verlag
Raeber AG, Administration der
Schweizerischen Kirchenzeitung,
Frankenstrasse 7—9, 6002 Luzern,
Telefon 041 - 22 74 22.

Fiir samtliche Zuschriften, Manu-
skripte  und Rezensionsexemplare:
Redaktion der Schweizerischen Kir-
chenzeitung, St.-Leodegar-Strasse 9,
6000 Luzern, Telefon 041 -22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12 Uhr.

Fiir Inserate: Orell Fiissli Werbe AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Telefon 041 - 24 22 77.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 10 Uhr.




schen. Exerzitienleiter: P. Jean Rotzetter SJ.
Anmeldungen an die Direktion Bad Schon-
brunn, 6311 Edlibach (ZG), Telefon 042 -
52 16 44.

Laientheologen — Verlegenheit oder
Chance fiir die Kirche?

Dieser Frage ist die Tagung der Paulus-Aka-
demie vom 22./23. November 1974 gewid-
met. Sie soll zu einem Gesprich zwischen
den Laientheologen und jenen fiihren, die
in Diozese und Gemeinde besondere Ver-
antwortung tragen. Deshalb sind nicht nur
Laientheologen und Theologiestudenten,
sondern ebenso Katecheten, Priester, Kir-
chenpfleger und Seelsorgerite dazu einge-
laden. Anmeldungen: Paulus-Akademie
Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Ziirich, Tele-
fon 01 - 53 34 00.

Tagungen fiir Spital- und Krankenseel-
sorger

Besinnungstag im Bildungshaus Bad Schon-
brunn, Beginn: 26. November um 16.00 Uhr,
Schluss: 27. November um 10.30 Uhr. Neben
den iiblichen Geschéften und dem Erfah-
rungsaustausch bilden den Schwerpunkt der
Jahresversammlung der Vereinigung katho-
lischer Spital- und Krankenseelsorger der
deutschsprachigen Schweiz Meditationen mit
Prof. F. Furger iiber «Christus und die Kran-
ken».

Anschliessend findet die Interdisziplindre Ar-
beitstagung mit Arzten, Schwestern, Sozial-
arbeitern und Seelsorgern statt iiber «Unsere
Sorge um Langzeitpatienten und unheilbar
Kranke». Schluss dieser Tagung: 28. No-
vember um 16.000 Uhr.

Anmeldungen fiir beide Tagungen nimmt das
Bildungshaus Bad Schonbrunn, 6311 Edli-
bach, Telefon 042 - 52 16 44, entgegen.

Pfarrhaushilterin — ein neues Berufsbild

Der Beruf der Pfarrhaushilterin ist ein
«kirchlicher Beruf», ein Frauenberuf mit der
Moglichkeit, verschiedenste Begabungen und
Kenntnisse zu entfalten. Der Dienst im Prie-
sterhaushalt ist eine sinnvolle frauliche Auf-
gabe und verlangt ein gewisses Mass an
Idealismus. Um Interessentinnen fiir diesen
Beruf iiber Berufsbild, Aufgaben, Voraus-
setzungen, Anstellung und Bezahlung, Stel-
lung und Rechte genauer zu informieren,
findet im Bildungszentrum Einsiedeln am
Samstag/Sonntag, dem 7./8. Dezember 1974
ein Einfiihrungsweekend statt. Anmeldung
und Anfrage um genaues Programm bitte
an die Information kirchliche Berufe Hof-
ackerstrasse 19, 8032 Ziirich Telefon 01 -
53 88 87).

Filmmesse 1974 der CAF — St. Gallen
(Fiir Interessenten der Region Ostschweiz)

Auf diese am Mittwoch, dem 20. Novem-
ber 1974, im Pfarreiheim St. Fiden — St.
Gallen stattfindende Visionierung von Kurz-
filmen des Okumenischen Filmkreises St.
Gallen ist an dieser Stelle vor einiger Zeit
bereits hingewiesen worden. In jener Publi-
kation war davon die Rede, dass auf Ende
Oktober an die Eingeladenen (Lehrer aller
Stufen und sdmtliche kirchliche Mitarbeiter
aus den Kantonen St. Gallen, Appenzell und
Thurgau) gedruckte Programme verschickt
wiirden. In der Zwischenzeit hat es sich her-

ausgestellt, dass die mit dem Versand von
mehr als 1200 personlichen Einladungen ver-
bundene Arbeit weder lohnend, noch von
der CAF — St. Gallen zu bewiltigen wire.
Deshalb gelangt die Veranstalterin nochmals
auf diesem Wege an den angesprochenen
Personenkreis in der Meinung, mit dieser
Bekanntmachung alle Interessenten zu er-
reichen.

Tagungsort: Kath. Pfarreiheim St. Fiden,
Greithstrasse 7a, 9000 St. Gallen (Néhe
Kantonsspital, bei Post St. Fiden, geniigend
Parkpldatze in der Umgebung). Beginn: 9.00
Uhr. Kosten: Fr. 15.— (werden wahrend der
Tagung erhoben, Mittagessen inbegriffen).
Anmeldungen per Postkarte oder Telefon
nimmt bis Montag, 18. November 1974, ent-
gegen: Geschiftsstelle der CAF — St. Gallen,
St. Magnihalden 9, 9000 St. Gallen, Telefon
071 - 22 76 29 (Auskiinfte und det. Programm
dort verlangen).

Mitarbeiter dieser Nummer

Dr. Magnus Lohrer OSB, Professor, Paulus-
Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053
Ziirich

Dr. P. Michael Marsch OP., 9631 Hemberg
(SG)

Eric Sottas, Neufeldstrasse 9, 3000 Bern

\

Leobuchhandlung
Gallusstrasse 20, 9001 St. Gallen

Begegnung und Bekenntnis
Bilder E. Lessing, Text E. Weiler
149 Seiten (75 Bilder), Fr. 36.50

Wir empfehlen:

Jesus Gottessohn

Eine aus dem Bildband «Der Mann aus Galilda» ge-

staltete Sonderausgabe. Ein besonders reich illu-

striertes Jesusbuch mit einem modernen Text zum
Verstandnis der Botschaft Jesu. — Ein preiswertes
Geschenkbuch.

Weinhandlung

SCHULER & CIE

Aktiengesellschaft

Das Vertrauenshaus fiir Messweine und gute Tisch- und Flaschen-
weine, Tel. Schwyz-043 - 21 20 82 — Luzern 041-23 1077

Modell 209
Schwyz und Luzern

Zu verkaufen (wegen Umstellung auf ein grosseres Modell)

Trocken-Fotokopierautomat 3M

Occasion, in einwandfreiem Zustand, Fr. 750.—

Zentraistelle Fastenopfer, Habsburgerstrasse 44, 6002 Lu-
zern, Telefon 041 -22 75 38.

Kreuzweg gesucht

Eine Berggemeinde steht vor der Innenrenovation ihrer Kirche. — Sie
besitzt Kunstwerke aus Gotik und Barock, leider aber keinen ent-
sprechenden Kreuzweg. Mdglicherweise steht irgendwo der Richtige
(Gemaélde oder Relief) Masse erbeten.

unbenitzt herum .

Meldungen nimmt dankbar entgegen Chiffre 8257 Orell Fissli Werbe

AG, Postfach 1122, 6002 ILuzern.

1975.

Skilager noch frei

Ab 26. Dezember 1974 ist das Burgerhaus Oberwald (VS) noch frei.
1368 m . M., 57 Platze. Schneesicher, Sessellift, Loipen.
Haus mit 150 Betten in Les Bois (J. B.) frei vom 28. Juni bis 12. Juli

Auskunft und Vermietung: R. Zehnder, Hochfeldstrasse 88, 3012 Bern,
Telefon 031 -23 04 03; B. Greter, Zirich, Telefon 01-537393; W. Lu-
stenberger, Kriens, Telefon 041 - 45 19 71.

Fir die Restauration der Pfarrkirche
von Reckingen (gebaut 1744) wird ein

Altarbild

gesucht. Patrozinium: 8. 'September
Maria Geburt. Hinweise nimmt dank-
bar an: Pfarramt, 3981 Reckingen. Ws.

Ikonen wie «Echt» zu
verkaufen zugunsten
der Lepra-Kranken
Handarbeit von
Leonardo.

ORELL FUSSLI WERBE AG
Luzern Frankenstrasse 7/9

Altersnachmittage lhr Partner s e R
mit Leonardo Zauberei # wenn es LI E " E HT
6015 Reussbiihl um Inserate
Telefon 041 - 22 39 95 geht K E R z E "

EINSIEDELN

763



Prazisions-Turmuhren
Schalleiter-Jalousien
Zifferbldtter und Zeiger
Quarzuhren ferngesteuert durch Zeitzeichen

Revision sédmtlicher Systeme
Neuvergoldungen
Turmspitzen und Kreuze

Servicevertrige
Lied-Anzeiger

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN
Telefon (052) 41 10 26

Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in
Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch fiir Schwerhdrige mittels Induktion ausgebaut,
einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
dusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.
Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen lhnen geeignete Geréte

zur Verfligung, die héchste Anspriiche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue

Wiedergabe von Sprache und Musik
erfilllen. Ich verfiige iber beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE

Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 041-417272

Welche Kirchgemeinde
oder Pfarrei

hat Interesse, sich am Bau eines Ski- und Ferien-
lagerhauses zu’ beteiligen. Bauplatz und Plane
fur ein Haus mit ca. 70 Platzen liegen vor.

Standort: Rinderbiihl / Emmetten (NW) in schén-
stem Ski- und Wandergebiet.

Auskunft erteilt Franz von Holzen, Pfarrer, 6373
Ennetbirgen (NW), Telefon 041 - 64 11 78.

Erkaltungsanfélliger

Priester sucht Pension

auf ldngere Zeit in einem Klima, das nicht so nebelreich ist,
wie an den bisherigen Seelsorgestellen, seit ich mein Pfarr-
amt in einem Féhngebiet aufgegeben habe. Voraussetzung
tagliche Zelebrationsgelegenheit in warmer Kapelle. Termin:
Nach Neujahr 1975. Bin in keiner Weise pflegebediirftig und
zu jedem Priesterdienst im Hause bereit.

Zuschriften mit klaren Angaben erbeten unter Chiffre 8269
an Orell Fussli Werbe AG, Postfach 1122, 6002 Luzern.

Bei der romisch-katholischen Kirchgemeinde
Chur ist auf Beginn des Schuljahres 1975/76
(August 1975), nach Méglichkeit friiher, die Stelle
eines

Rektors/Katecheten

zu besetzen. Einem erfahrenen Katecheten, geist-
lichen oder weltlichen Standes, der nebst einem
halben Pensum Religionsunterricht Freude hat,
an der Organisation des Religionsunterrichtes,
Weiterbildung des Personals usw., bietet sich bei
zeitgeméassen Anstellungsbedingungen eine
dankbare Aufgabe.

Interessenten richten ihre Anmeldung an die Ka-
techetische Kommission, Kirchgemeindesekre-
tariat Hof 5, 7000 Chur.

Auskunft erteilt Kommissionspréasident Dompfar-
rer Paul Carnot, Telefon 081 - 22 20 76, oder das
Kirchgemeindesekretariat, Telefon 081 - 22 39 04.

Bekleidete KRIPPENFIGUREN

handmodelliert
fur Kirchen und Privat

Helen Bossard-Jehle, Kirchenkrippen, 4153 Reinach/BL
Langenhagweg 7, Telefon 061 76 58 25

VMessgewander

sind beim Gottesdienst nicht nur Nebensache,
sie kdnnen der Feier ein gediegenes Geprage ge-
ben. Unsere schonen Modelle werden Sie begei-
stern; wir zeigen sie lhnen gerne.

Fir Ihre Pfarreivereine empfehlen wir Ihnen unser
grosses Sortiment.der St. Niklausartikel.

EINSIEDELN
Klosterplatz
@ 055-5327 31

RICKEN

BACH

ARS PRO DEO

LUZERN
bei der Hofkirche
@ 041-223318

764



	

