
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 139 (1971)

Anhang: Die Gerechtigkeit in der Welt : Beilage zu Nr. 52/1971 der
Schweizerischen Kirchenzeitung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dokumente der dritten Bischofssynode

Die Gerechtigkeit in der Welt

Beilage zu Nr. 52/1971 der Schweizerischen
Kirchenzeitung

749



Die Gerechtigkeit in

EINLEITUNG

Indem wir uns aus der ganzen Welt in
Gemeinschaft mit allen Gläubigen in
Christus und mit der ganzen Mensch-
heitsfamilie versammelt und unser Herz
dem Geist geöffnet haben, der alles er-
neuert, haben wir über die Sendung des
Gottesvolkes beraten, die diesem zur
Förderung der Gerechtigkeit in der
Welt zukommt.
Da wir die «Zeichen der Zeit» deuten
und den Sinn der kommenden Ge-
schichte zu entdecken suchen, zugleich
aber auch an den Anliegen und Fragen
all jener Menschen Anteil nehmen, die
eine menschlichere Welt aufbauen wol-
len, bemühen wir uns, das Wort Gottes
zu hören, um uns dadurch selbst zur
Erfüllung des göttlichen Heilsratschlus-
ses mit der Welt zu bekehren.
Wenn es auch nicht unsere Aufgabe ist,
eine tiefere Analyse der Weltsituation
zu erarbeiten, konnten wir dennoch die
grossen Ungerechtigkeiten feststellen,
die sich durch ein Netz von Vorherr-
schaft, Unterdrückung und Missbräu-
chen über die Erde der Menschen aus-
breiten, die die Freiheit ersticken und
den grösseren Teil des Menschenge-
schlechts an der Beteiligung bei der
Auferbauung und am Nutzen einer ge-
rechteren und brüderlicheren Welt hin-
dem.

Gleichzeitig aber haben wir die innerste
Bewegung erkannt, die die Welt von
untenher antreibt. Es gibt nämlich Fak-
ten, die einen Beitrag zur Förderung
der Gerechtigkeit darstellen. In den
Gruppen der Menschen und selbst in
den Völkern entsteht ein neues Be-

vvusstsein, das sie aus Resignation und
Fatalismus aufrüttelt und sie zu ihrer
Befreiung und zur Verantwortung für
ihr eigenes Geschick anspornt. Man
entdeckt unter den Menschen Strömun-
gen, die die Hoffnung auf eine bessere
Welt und den Willen zum Ausdruck
bringen, alles zu ändern, was nicht
länger geduldet werden kann.

Da wir den Schrei derer hören, die
Gewalt erdulden und von ungerechten
Systemen und Mechanismen geknechtet
werden, und ebenso das Aufbegehren
der Welt, die sich durch ihre Verderbt-
heit dem Ratschluss des Schöpfers wi-
dersetzt, wurden wir uns gemeinsam der
Berufung der Kirche bewusst, nämlich
mitten in der Welt gegenwärtig zu sein,
indem sie den Armen die Frohbotschaft,
den Unterdrückten die Freiheit und den
Leidenden die Freude verkündet. Die
Hoffnung und der Antrieb, die die Welt
im Innersten bewegen, sind dem Dyna-
mismus des Evangeliums keineswegs
fremd, das durch die Kraft des Heiligen

Geistes die Menschen von ihren per-
sönlichen Sünden und deren Folgen im
sozialen Leben befreit.
Die Ungewissheit der Geschichte und
die sich im Aufstieg der menschlichen
Gemeinschaft unter Schmerzen erge-
benden Konvergenzen verweisen uns
auf die Heilsgeschichte, in der Gott
selbst sich uns geoffenbart hat und uns
seinen Ratschluss über unsere Be-
freiung und unser Heil bekannt gibt,
das sich allmählich fortschreitend ver-
wirklicht und ein für allemal im Pascha-
mysterium Christi seine Erfüllung ge-
funden hat. Der Einsatz für die Ge-
rechtigkeit und die Teilnahme an der
Umgestaltung der Welt erscheinen uns
deutlich als ein wesentlicher Bestandteil
der Verkündigung des Evangeliums,
und damit der Sendung der Kirche zur
Erlösung des Menschengeschlechts und
der Befreiung aus jeglicher Art der
Unterdrückung.

I.

Gerechtigkeit und Weltgesellschaft

Die Krise weltweiter Solidarität

Die Welt, in der die Kirche lebt und
handelt, wird von einem furchtbaren
Paradox beherrscht. Die Kräfte, die
zur Bildung einer auf Weltebene ver-
einigten Gesellschaft drängen, haben
sich niemals so mächtig und dyna-
misch erwiesen. Sie gründen im Be-
vvusstsein einer völligen grundsätzli-
chen Gleichheit wie auch der mensch-
liehen Würde aller Menschen. Diese
sind als Glieder ein und derselben
Menschheitsfamilie unlösbar mitein-
ander verbunden in dem einen Schick-
sal der ganzen Welt, für das sie mit-
verantwortlich sind.
Die neuesten technischen Möglichkei-
ten gründen in der Einheit der Wissen-
schaft, in der umfassenden Weise und
der Gleichzeitigkeit des gegenseitigen
Austausches und im Entstehen einer
zuinnerst verbundenen weltweiten Wirt-
Schaftsgemeinschaft. Die Menschen be-

ginnen ausserdem eine gewisse neue und
tiefere Dimension der Einheit zu erfas-

sen, dadurch dass sie erkennen, dass die
Naturschätze wie auch die kostbaren
Güter der Luft und des Wassers, von
denen das Leben nicht absehen kann,
sowie die kleine und bedrohte «Bio-
Sphäre» der Gesamtheit der Lebewesen
dieser Erde nicht unbegrenzt sind, son-
dem im Gegenteil gleichsam als ein ge-
meinsames Erbe der ganzen Mensch-
heit zu bewahren und zu erhalten sind.

Der Widerspruch besteht darin, dass
innerhalb dieser Perspektive der Ein-
heit die Kräfte der Trennung und des
Gegensatzes täglich ihren Einfluss zu
vermehren scheinen. Die alten Zwistig-
keiten zwischen den Nationen und
Reichen, den Stämmen und Volks-
schichten, besitzen nun neue technische
Mittel der Zerstörung. Der schnelle
Rüstungswettlauf bedroht das höchste
Gut des Menschen, das Leben; er
macht die armen Völker und Men-
sehen noch elender und bereichert nur
die Mächtigen; er verursacht die stän-
dige Gefahr eines kriegerischen Kon-
flikts und droht, wenn man sich auf die
Atomwaffen bezieht, das gesamte Le-
ben auf der Erdoberfläche zu ver-
nichten. Gleichzeitig entstehen neue
Spaltungen, um den Menschen vom
Mitmenschen zu trennen. Wenn man
sich dieser Entwicklung nicht durch
soziales und politisches Handeln ent-
gegenstellt und sie überwindet, begün-
stigt der Einfluss der neuen industriel-
len und technologischen Ordnung die
Konzentration der Reichtümer, der
Macht und der Entscheidungsbefugnis
bei einem kleinen öffentlichen oder pri-
vaten Kreis von Direktoren. Die Unge-
rechtigkeit im wirtschaftlichen Bereich
und das Fehlen der sozialen Mitbeteili-
gung verhindern, dass der Mensch die
menschlichen und bürgerlichen Grund-
rechte erlangt.
Die Hoffnung, die in den letzten 25 Jah-
ren die Menschheit beseelt hat, dass
nämlich der wirtschaftliche Aufstieg
eine so grosse Menge von Gütern her-
vorbringe, dass es den Armen gestattet
ist, sich wenigstens von den Brosamen
zu nähren, die vom Tische der Reichen
fallen, hat sich in den weniger ent-
wickelten Gebieten und in den armen
Schichten unter den wohlhabenderen
Ländern als nichtig erwiesen. Die Grün-
de hierfür sind das schnelle Anwachsen
der Bevölkerung und der Arbeitermas-
sen, die Stagnation in der Landwirt-
schaft und das Ausbleiben einer Agrar-
reform, die allgemeine Abwanderung
in die Städte, wo jedoch die Industrie,
obwohl sie über grosse Geldsummen
verfügt, so wenig Arbeitsplätze anbietet,
dass nicht selten ein Viertel der Arbei-
terschaft arbeitslos bleibt. Diese er-
drückenden Ungerechtigkeiten rufen
ständig eine grosse Anzahl von «Rand-
existenzen» hervor, die ungenügend er-
nährt sind, in menschenunwürdigen
Unterkünften wohnen, Analphabeten
sind und der politischen Macht wie
auch der entsprechenden Voraussetzun-
gen für Verantwortung und sittliche
Würde beraubt sind.

Ausserdem ist die Nachfrage nach Gü-
tern und Energiestoffen, die von Seiten
der wohlhabenderen kapitalistischen
oder sozialistischen Nationen erfolgt,

750



derart (ähnlich wie die Auswirkungen
der Ablagerungen in der Atmosphäre
und in den Meeren), dass die wesent-
liehen Grundvoraussetzungen des

menschlichen Lebens, wie die Luft und
das Wasser, für immer verwüstet wür-
den, wenn der hohe Stand des Konsums
und der ständig zunehmenden Umwelt-
Verschmutzung auf die ganze Mensch-
heit ausgedehnt würde.
Der kräftige Anstoss zur weltumfas-
senden Einheit und die ungleiche Ver-
teilung, die die Entscheidungen über
Dreiviertel des Einkommens, der In-
vestition und des Handels in die Hände
von einem Drittel der Menschheit legen,
jenes Teils nämlich, der sich eines

grösseren Fortschritts erfreut - zu-
gleich auch die Unzulänglichkeit eines

rein wirtschaftlichen Fortschritts zu-
sammen mit der neuen Erkenntnis der
materiellen Grenzen der «Biosphäre» -
bringen uns die Tatsache zu Bcwusst-
sein, dass sich in der heutigen Welt ein
neues Verständnis von der mensch-
liehen Würde bildet.

Recht auf Fortsehritt

Gegenüber den internationalen Macht-
Systemen hängt die Verwirklichung der
Gerechtigkeit mehr und mehr von der
Entschlossenheit zu deren Förderung
ab.
In den Entwicklungsländern und der
sogenannten Welt des Sozialismus aus-
sert sich diese Entschlossenheit vor
allem im Kampf für die Formen der
Verteidigung der eigenen Rechte und
der Meinungsäusserung, den die Ent-
wicklung des Wirtschaftssystems selbst
hervorruft.
Dieses Verlangen nach Gerechtigkeit
bezeugt sich in der Überwindung der
Schwelle, von der man sich hinsichtlich
des ganzen Menschen oder aller Men-
sehen bcwusst wird, «mehr zu sein und
mehr zu gelten» (vgl. Populorum pro-
gressio, Nr. 5: AAS 59 [1967], S. 265).
Es zeigt sich ebenso im Bewusstsein
vom Recht auf Fortschritt. Das Recht
auf Fortschritt ist in der gegenseitigen
dynamischen Durchdringung all jener
menschlichen Grundrechte zu sehen, in
denen die Hoffnungen der einzelnen
und der Nationen gründen.
Dieses Verlangen könnte jedoch die
Wünsche unserer Zeit nicht erfüllen,
wenn es die objektiven Hindernisse
übersähe. Die Sozialstrukturen stehen
einer Bekehrung der Herzen oder auch
der Verwirklichung des Ideals der Liebe
entgegen. Dieses verlangt im Gegenteil,
dass die allgemeinen Bedingungen für
ein soziales Randdasein überwunden
werden, man die Schranken und die
«Circoli vitiosi» beseitigt, die sich zu
einem System verwandelt haben. Diese
stellen sich einem kollektiven Aufstieg

entgegen, der das Ergebnis einer ent-
sprechenden Vergütung der Produk-
tionsmittel ist, und verursachen einen
Zustand der Ungleichheit darin, dass
einer zu den Möglichkeiten und kol-
lektiven Diensten Zugang erhält, wes-
halb ein Grossteil der Menschen von
ihnen ausgeschlossen bleibt. Wenn die
Nationen und Länder, die sich auf dem
Weg der Entwicklung befinden, nicht
durch den Fortschritt zur Befreiung
gelangen, besteht die wirkliche Gefahr,
dass die Lebensbedingungen, die durch
die Kolonialherrschaft geschaffen wor-
den sind, sich zu einer neuen Form des
Kolonialismus entwickeln können, bei
der die Entwicklungsländer das Opfer
des wirtschaftlichen Kräftespiels der
Weltgesellschaft werden. Das Rechtauf
Fortschritt ist vor allem das Recht auf
Hoffnung, die den konkreten Möglich-
keiten der heutigen Menschheit ent-
spricht. Damit diese Hoffnung erfüllt
wird, miisste der Begriff der Entwick-
lung von jenen falschen Vorstellungen
und Überzeugungen befreit werden,
die noch von einer bestimmten Denk-
weise geprägt sind, die dem Begriff eines
determinierten und automatischen
«Fortschritts» huldigt.
Da die Völker der sogenannten Dritten
Welt durch den Willen zum Fortschritt
ihre Zukunft selbst in die Hände neh-
men, werden sie - wenn sie auch nicht
zum Enderfolg gelangen - sich durch
eine echte Gestaltung ihrer Persönlich-
keif auszeichnen. Damit sie den un-
gleichen Verhältnissen in der heutigen
Welt entsprechen, vermittelt ihnen ein
gewisser verantwortungsvoller Natio-
nalismus den notwendigen Anstoss, um
die eigene Identität zu erlangen. Von
dieser grundsätzlichen Selbstbestim-
mung können sich Versuche zur Inte-
gration neuer politischer Gebilde er-
geben, die denselben Völkern den vol-
len Fortschritt ermöglichen, und not-
wendige Entschlüsse, um die Untätig-
keit zu überwinden, die ein solches
Bemühen zunichte machen könnte -
wie in einigen Fällen der demogra-
phische Druck - oder auch neue Opfer,
die eine zunehmende Planung von der
Generation verlangt, die ihre eigene
Zukunft aufbauen will.
Auf der anderen Seite kann man sich
unmöglich eine wirkliche Förderung
vorstellen, ohne dass man - im Rahmen
der gewählten politischen Konzeption -
die Notwendigkeit eines Fortschritts
anerkennt, der sich gleichzeitig aus dem
wirtschaftlichen Zuwachs und der Mit-
beteiligung ergibt; und ebenso eine
Zunahme des Reichtums, die zugleich
einen sozialen Fortschritt der ganzen
Gemeinschaft miteinschliesst, die die
regionalen Unterschiede und die Kon-
Zentrierung desWohlstands überwindet.
Die Mitbeteiligung selbst stellt ein

Recht dar, das sowohl im Wirtschaft-
liehen, sozialen als auch politischen
Bereich seine Anwendung finden muss.
Während wir erneut das Recht der
Völker betonen, ihre eigene Identität
zu wahren, sehen wir immer deutlicher,
dass der Kampf gegen eine Modérai-
sierung, die den eigenen Charakter der
Völker aufhebt, völlig nutzlos ist, wenn
man sich nur auf die heiligen geschieht-
liehen Bräuche und ehrwürdigen Le-
bensgewohnheiten beruft. Wenn da-

gegen die Modernisierung mit der Ab-
sieht angenommen wird, dadurch dem
Wohl des Volkes zu dienen, so werden
die Menschen imstande sein, eine Kul-
tur zu schaffen, die ein echtes eigenes
Erbe nach der Art einer wahren sozia-
len Überlieferung darstellen wird, die
wirksam ist und im Zusammenleben
der Nationen eine authentische Per-
sönlichkeit formt.

Ungerechtigkeiten ohne Stimme

Wir erkennen in der Welt eine gewisse
Art von Ungerechtigkeiten, die den
Kern der Probleme unserer Zeit dar-
stellen und deren Behebung Anstren-
gungen und Initiativen in allen Schich-
ten der Gesellschaft verlangt, auch in
denen, die zur Weltgesellschaft gehören,
auf die wir uns im letzten Viertel des
20. Jahrhunderts in Eile hinbewegen.
Deshalb müssen wir bereit sein, in je-
dem Sektor menschlicher Tätigkeit und
im besonderen auf der Ebene der Welt-
gesellschaft neue Aufgaben und Pflich-
ten zu übernehmen, wenn die Gerech-
tigkeit tatsächlich verwirklicht werden
soll. Unser Wirken muss sich vor allem
auf die Menschen und Nationen rieh-
ten, die aufgrund der verschiedenen
Formen der Ünterdrückung und wegen
des besonderen Charakters unserer Ge-
Seilschaft schweigende, ja der Stimme
beraubte Opfer der Ungerechtigkeit
sind.
So zum Beispiel die Emigranten, die
oft ihre eigene Heimat verlassen miis-
sen, um Arbeit zu suchen, von denen
aber vielfach die Türen aufgrund dis-
kriminierender Vorurteile geschlossen
werden oder die, wenn ihnen der Ein-
tritt gestattet ist, oft gezwungen sind,
ein ungesichertes Leben zu führen,
oder auf unmenschliche Weise behan-
delt werden. Dasselbe gilt auch, wenn
man von Gruppen handelt, die bei der
sozialen Förderung in einer weniger
glücklichen Lage sind, wie den Arbei-
tern und vor allem den Bauern, die den
zahlenmässig grössten Anteil am Ent-
wicklungsprozess haben. Es ist beson-
ders die Lage der vielen Tausenden zu
beklagen, die sich im Exil belinden, aus
Gruppen und Völkern, die - mitunter
sogar auf institutionalisierte Weise -
wegen ihres rassischen oder völkischen

75t



Ursprungs oder der Zugehörigkeit zu
einem bestimmten Volksstamm (tribu)
Verfolgungen erdulden. Die Verfolgung
eines Volksstammes kann mitunter die
Form eines Völkermordes annehmen.
In vielen Gegenden wird die Gerech-
tigkeit auf das schwerste denen gegen-
über verletzt, die um ihres Glaubens
willen verfolgt werden oder von poli-
tischen Parteien und von öffentlichen
Mächten unablässig und auf vielfältige
Weise Methoden einer gewaltsamen
Atheisierung unterworfen werden oder
der religiösen Freiheit beraubt sind: sei

es, weil sie daran gehindert werden, im
öffentlichen Kult Gott zu ehren, sei es,
weil es ihnen untersagt ist, ihren Glau-
ben öffentlich zu lehren und auszu-
breiten, oder weil es ihnen verboten
wird, ihre zeitlichen Aufgaben nach
den Grundsätzen ihrer Religion auszu-
führen.
Die Gerechtigkeit wird auch von den
alten und neuen Formen der Unter-
drückung verletzt, die sich aus der Be-
schränkung der Rechte der einzelnen
sowohl in der Repression der politi-
sehen Macht als auch der Heftigkeit
persönlicher Reaktion bis hin zur äus-
sersten Grenze der elementaren Voraus-
Setzungen für die persönliche Integrität
ergeben. Wohl bekannt sind die Fälle
von Folterungen, vor allem bei politi-
sehen Gefangenen - denen ausserdem
vielfach ein regulärer Prozess verwei-
gert wird oder die beim Gericht der
Willkür ausgeliefert sind. Auch dürfen
nicht die Kriegsgefangenen vergessen
werden, die selbst nach der Genfer
Konvention noch auf unmenschliche
Weise behandelt werden.

Der Protest gegen die gesetzliche Ab-
treibung, gegen die Vorschrift von Emp-
fängnisverhütungsmitteln und der Wi-
derstand gegen den Krieg sind bedeut-
same Formen der Verteidigung des

Rechts auf Leben.
Ausserdem fordert das Bewusstsein un-
serer Zeit Wahrhaftigkeit in den Syste-
men der Nachrichtenvermittlung, was
auch das Recht auf das Bild mitein-
schliesst, das diese Mittel entwerfen,
und in der Möglichkeit, dessen Mani-
pulation zu korrigieren.
Auch muss unterstrichen werden, dass
das Recht vor allem der Kinder und
Jugendlichen auf Erziehung, auf Le-
bensbedingungen und Kommunika-
tionsmittel, die sittlich gut sind, in unse-
ren Tagen wiederum bedroht wird.
Die Tätigkeit der Familien im sozialen
Leben wird nur selten oder nicht ge-
nügend von den staatlichen Institutio-
nen anerkannt.
Nicht zu vergessen ist die wachsende
Zahl derer, die von der Familie und
von der Gemeinschaft oft verlassen
werden: die Alten, Waisen, Kranken
und alle Verachteten.

Die Notwendigkeit des Dialogs

Um zu einer echten Einheit in den
Bemühungen zu gelangen, die von der
menschlichen weltweiten Gesellschaft
gefordert wird, ist die sogenannte Auf-
gäbe der «Vermittlung» notwendig, um
täglich die Gegensätze, Hindernisse und
veralterten Privilegien zu überwinden,
die sich auf dem Weg zu einer mensch-
licheren Gesellschaft finden.
Eine wirksame Vermittlung aber schafft
eine dauerhafte Atmosphäre des Dia-
logs, bei deren fortschreitender Ver-
wirklichung sich Menschen beteiligen
können, die weder von weltpolitischen,
ideologischen und sozialökonomischen
Bedingungen noch von den Unterschie-
den, die zwischen den einzelnen Gene-
rationen zu bestehen pflegen, behindert
werden. Um den Sinn des Lebens durch
die Wahrung der authentischen Werte
wiederherzustellen, ist die Beteiligung
und das Zeugnis der heranwachsenden
Jugend ebenso notwendig wie der ge-
genseitige Austausch unter den Völkern.

IT.

Die Frohbotschaft und die
Sendung der Kirche

Angesichts dieser Situation der heuti-
gen Welt, die von der grossen Sünde
der Ungerechtigkeit gekennzeichnet ist,
erfahren wir unsere Verantwortung in
ihr wie auch unsere Ohnmacht, sie
durch unsere Kräfte zu überwinden.
Eine solche Situation ruft uns dazu auf,
mit demütigem und offenem Herzen das
Wort Gottes zu hören, der uns zum
Einsatz für die Gerechtigkeit in der
Welt neue Wege zeigt.

Die erlösende Gerechtigkeit Gottes in
Christus

Im Alten Testament offenbart sich uns
Gott selbst als der Befreier der Unter-
drückten und der Verteidiger der Ar-
men, der von den Menschen Glauben
gegenüber sich selbst und Gerechtigkeit
gegen den Nächsten fordert. Nur in der
Erfüllung der Pflichten der Gerechtig-
keit wird Gott wahrhaft als der Be-

freier der Unterdrückten erkannt.
Durch sein Wirken und seine Lehre
vereint Christus auf unlösbare Weise
das Verhältnis des Menschen zu Gott
und sein Verhältnis zu den Mittuen-
sehen. Seine irdische Existenz hat Chri-
stus als vorbehaltslose Hingabe seiner
selbst an Gott gelebt zum Heil und für
die Befreiung der Menschen. In seiner
Predigt verkündete er die Vaterschaft
Gottes allen Menschen gegenüber und
das Eintreten Gottes für die Hilfs-

bedürftigen und Bedrängten (vgl. Lk
6,21-23). Auf solche Weise machte
Christus sich selbst solidarisch mit die-
sen seinen «geringsten Brüdern», dass
er sagte: «Was ihr einem dieser meiner
geringsten Brüder getan habt, das habt
ihr mir getan» (Mt 25,40).
Von ihrem Ursprung her lebte und er-
kannte die Kirche das Ereignis des
Todes und der Auferstehung Christi
als Aufruf Gottes zur Bekehrung im
Glauben an Christus und in brüder-
licher Liebe, die sich in gegenseitiger
Hilfe bis hin zur freiwilligen Gemein-
schaff der materiellen Güter verwirk-
licht.
Der Glaube an Christus, den Sohn
Gottes und Erlöser, und die Liebe zum
Nächsten bilden das Grundthema der
Schriften des Neuen Testaments. Nach
dem hl. Paulus wird die ganze christ-
liehe Existenz im Glauben zusammen-
gefasst, der in jener Liebe zum Näch-
sten und im Dienen tätig wird, die die
Erfüllung der Pflichten der Gerechtig-
keit miteinschliessen. Der Christ lebt
unter dem Gesetz der inneren Freiheit,
nämlich dem ständigen Ruf zu Bekeh-
rung des Herzens von der Selbstgenüg-
samkeit des Menschen zum Vertrauen
in Gott und von seinem Egoismus zur
aufrichtigen Liebe des Nächsten. Auf
diese Weise ereignet sich seine eigent-
liehe Befreiung und die Hingabe seiner
selbst zur Befreiung der Menschen.

Nach der christlichen Botschaft wird
also das Verhältnis des Menschen zu
seinem Mitmenschen in sein Verhältnis
zu Gott integriert; seine Antwort auf
die Liebe Gottes, der uns in Christus
erlöst, wird in der Liebe und im Dienst
der Menschen wirksam. Die christliche
Nächstenliebe aber und die Gerechtig-
keit lassen sich nicht voneinander tren-
nen. Denn die Liebe schliesst die radi-
kale Forderung der Gerechtigkeit mit
ein, und zwar die Anerkennung der
Würde und der Rechte des Mitmen-
sehen. Die Gerechtigkeit aber erreicht
ihre innere Fülle nur in der Liebe. Weil
in der Tat jeder Mensch ein sichtbares
Bild des unsichtbaren Gottes und der
Bruder Christi ist, findet daher der
Christ in jedem Menschen Gott selbst
und dessen absolute Forderung nach
Gerechtigkeit.
Die heutige Situation der Welt ruft
uns, wenn wir sie im Lichte des Glau-
bens betrachten, zur Rückkehr zum
Kern der christlichen Botschaft, die in
uns ein tiefes Bewusstsein von ihrem
wahren Sinn und ihren notwendigen
Forderungen hervorruft. Die Sendung
zur Verkündigung des Evangeliums ver-
langt in der gegenwärtigen Zeit, dass

wir selbst uns für die ganzheitliche Be-

freiung des Menschen schon jetzt in
seinem irdischen Leben einsetzen. Wenn
nämlich die christliche Botschaft von

752



der Liebe und Gerechtigkeit nicht ihre
Wirksamkeit im Einsatz für die Ge-

rechtigkeit erweist, wird sie um so

schwieriger den Menschen unserer Zeit
als glaubwürdig erscheinen.

Die Sendung der Kirche, der 1 lierarchie
und der Christen

Die Kirche hat von Christus die Sen-

dung empfangen, die Frohbotschaft zu
verkünden, die die Berufung des Men-
sehen enthält, sich von der Sünde zur
Liebe des Vaters und der weltweiten
Brüderlichkeit und somit zur Forde-

rung der Gerechtigkeit in der Welt zu
bekehren. Dies ist der Grund, warum
die Kirche das Recht, ja sogar die
Pflicht hat, im nationalen und inter-
nationalen sozialen Bereich die Ge-

rechtigkeit zu verkünden und unge-
rechte Verhältnisse anzuprangern, wenn
die Grundrechte des Menschen und
sein Heil selbst dieses verlangen. Die
Kirche ist nicht allein für die Gerech-

tigkeit in der Welt verantwortlich; sie

hat jedoch eine eigene spezifische Ver-

antwortung, die mit ihrer Sendung iden-
tisch ist, nämlich vor der Welt Zeugnis
von der Forderung der Liebe und Ge-
rechtigkeit abzulegen, die in der Froh-
botschaft enthalten ist, ein Zeugnis
aber, das in den kirchlichen Institu-
tionen selbst und im Leben der Christen
verwirklicht werden muss.

Der Kirche kommt es, sofern sie eine
religiöse und hierarchische Gemein-
Schaft ist, an sich nicht zu, im sozialen,
wirtschaftlichen und politischen Bereich
konkrete Lösungen anzubieten. Ihre
Sendung aber schliesst die Verteidi-
gung und Förderung der Würde und
der Grundrechte der menschlichen Per-

son mit ein.

Die Glieder der Kirche haben als Mit-
glieder der bürgerlichen Gesellschaft
das Recht und die Pflicht, sich wie die
anderen Bürger für das Gemeinwohl
einzusetzen. Die Christen müssen ihre
zeitlichen Aufgaben mit Treue und
Kompetenz erfüllen. Sie müssen im fa-

miliären, beruflichen, sozialen, kultu-
rellen und politischen Leben als Sauer-
teig der Welt wirken. Es ist ihre Pflicht
in diesem ganzen Sektor unter der Füh-
rung des Geistes des Evangeliums und
der Lehre der Kirche ihre eigene Ver-

antwortung zu übernehmen. Auf diese
Weise bezeugen sie durch ihr Wirken im
Dienst der Menschen in dem, was über
die Existenz und die Zukunft der
Menschheit entscheidet, die Kraft des

Heiligen Geistes. Und während sie jene
Tätigkeiten ausüben, handeln sie ge-
wohnlich aus ihrer eigenen Initiative,
ohne dass sie die Verantwortung der
kirchlichen Hierarchie unmittelbar dar-
in verwickeln; dennoch schliessen sie

aber die Verantwortung der Kirche mit
ein, da sie deren Glieder sind.

III.

Die Verwirklichung der
Gerechtigkeit

Das Zeugnis der Kirche

Die meisten Christen werden zu den
wahren «Bekenntnissen» der Gerech-
tigkeit durch die verschiedenen Formen
der Aktivität für die Sache der von der
Liebe überformten Gerechtigkeit ge-
führt nach Massgabe der Gnade, die
sie von Gott empfangen haben. Für
manche von ihnen hat diese Aktivität
ihren Platz auf dem Feld der sozialen
und politischen Auseinandersetzungen,
wo der gläubige Christ Zeugnis von der
Frohbotschaft ablegt und deutlich
macht, dass in der Geschichte Aus-
gangspunkte wahren Fortschrittes sind,
nämlich die Liebe und das Recht, die
nichts mit diesen Auseinandersetzungen
zu tun haben. Die von der Geschichte
bezeugte Vorrangstellung der Liebe
überzeugt andere Christen davon, den
Weg der Gewaltlosigkeit zu gehen und
auf die öffentliche Meinung einzuwir-
ken.
Wenn die Kirche Zeugnis von der Ge-
rechtigkeit ablegen soll, anerkennt sie,
dass jeder, der zu seinen Mitmenschen
von Gerechtigkeit sprechen will, selbst
erst in den Augen der andern gerecht
erscheinen muss. Von daher wird es

notwendig, die Handlungsweisen, die
Eigentumsverhältnisse und den Lebens-
stil in der Kirche zu überprüfen.
Innerhalb der Kirche müssen die Rech-
te gewahrt werden. Weil man sich auf
ganz verschiedene Weise an die Kirche
anschliessen kann, darf keiner seiner
fundamentalen Rechte beraubt werden.
Wer der Kirche durch seine Tätigkeit
dient - Priester und Ordensleute sind
dabei nicht ausgenommen -, muss die
zum Leben notwendigen Mittel erhal-
ten und die ortsüblichen sozialen Ver-
Sicherungen beanspruchen können. Den
Laien müssen entsprechende Gehälter
und Aufstiegsmöglichkeiten gegeben
werden. Wir bringen wiederholt den
Wunsch zum Ausdruck, dass die Laien
mit grösserer Verantwortung in dem
Bereich betraut werden, der das kirch-
liehe Vermögen betriflt ; sie sollen an
der Güterverwaltung der Kirche teil-
haben. Wir setzen uns dafür ein, dass
die Frau den ihr zukommenden Teil
an Verantwortung und Teilhabe am
Leben der Gesellschaft und der Kirche
erlange.
Wir schlagen vor, dass dieses Problem
mit geeigneten Mitteln einem vertieften
Studium unterzogen wird, z. B. durch

eine gemischte Kommission, die sich
aus Männern und Frauen, Ordensleu-
ten und Laien zusammensetzt, die aus
verschiedenen sozialen Schichten und
Aufgabenbereichen kommen.
Die Kirche erkennt allen das Recht auf
entsprechende Gedanken- und Mci-
nungsfreiheit zu. Das schliesst auch
das Recht ein, dass die Meinung eines

jeden im Geiste echten Dialoges ge-
hört wird; dabei soll eine legitime Ver-
schiedenheit der Ideen und Meinungen
in der Kirche erhalten bleiben.
Das Gerichtsverfahren soll dem Ange-
klagten das Recht geben, seinen An-
kläger zu kennen und sich in entspre-
chender Weise verteidigen zu können.
Um der Gerechtigkeit voll und ganz
Genüge zu tun, muss auch die Schnei-
ligkeit des Prozessverfahrens sicherge-
stellt sein. Dies gilt vor allem für die
Eheprozesse.
Den Gliedern der Kirche soll auch eine
gewisse Teilhabe an den Entscheidun-
gen zugestanden werden, gemäss den
Bestimmungen des Zweiten Vatikani-
sehen Konzils und den Verlautbarun-
gen des Heiligen Stuhles: z. B. bei der
Einsetzung der verschiedenen Räte.
Was den irdischen Besitz anbelangt,
wozu er auch immer bestimmt sein

mag, darf niemals in der Weise ge-
handelt werden, dass damit ein zwie-
lichtiges Zeugnis von der Botschaft des

Evangeliums gegeben wird, mit dessen

Verkündigung die Kirche beauftragt
ist. Die Beibehaltung gewisser Vorrang-
Stellungen ist daher ständig durch die-
sen Grundsatz zu überprüfen. Wenn es
auch im allgemeinen schwierig ist abzu-
grenzen, was für den rechten Gebrauch
notwendig ist und was als Forderung
von dem Zeugnis für die Frohbotschaft
erhoben wird, muss doch sicherlich an
folgendem Prinzip festgehalten wer-
den: Unser Glaube legt uns eine ge-
wisse Einschränkung im Gebrauch der
irdischen Güter auf. Die Kirche muss
sich in ihrem Leben und in der Ver-
waltung ihres Besitzes so verhalten,
dass sie den Armen die Frohbotschaft
verkündet. Erscheint dagegen die Kir-
che als eine der Reichen und Mächti-
gen dieser Erde, biisst sie an Glaub-
Würdigkeit ein.
Unsere Gewissenerforschung soll den
Lebensstil eines jeden angehen: die
Bischöfe sowohl wie die Priester, die
Ordensleute und die Laien. Bei den in
Not befindlichen Völkern muss man
sich die Frage vorlegen, ob sie nicht
die Zugehörigkeit zur Kirche auf eine
Insel der Wohlhabenheit inmitten der
Armut führt. Bei den hochentwickelten
Konsumgesellschaften taucht die Frage
auf, ob der eigene gcptlegte Lebensstil
Zeugnis ablege von jener Einschrän-
kling im Verbrauch, die wir den andern
als eine Notwendigkeit predigen, um

753



den vielen Tausenden von hungernden
Menschen in der Welt Nahrung geben
zu können.

I)ie Erziehung zur Gerechtigkeit

Das Leben des gläubigen Christen ist,
wie der Sauerteig des Evangeliums in
der Familie, in der Schule, an der
Arbeitsstätte, im gesellschaftlichen und
bürgerlichen Lebensbereich, der spezi-
fische Beitrag, den die Christen für die
Sache der Gerechtigkeit leisten; darauf
zielen auch Aussichten und Sinngehalt
hin, die sie den menschlichen Anstren-
gungen geben. Deshalb muss die Er-
ziehung so beschaffen sein, dass sie den
Menschen lehrt, sein Leben in der
ganzen Fülle der Wirklichkeit nach
den Prinzipien des Evangeliums als sitt-
liehe und soziale Persönlichkeit zu le-
ben, was in dem Zeugnis eines lebendi-
gen Christentums zum Ausdruck
kommt.
Die Hindernisse des Fortschrittes, den
wir für uns und alle Menschen ersehnen,
liegen klar auf der Hand. Die Erzie-
hung, wie sie heutzutage noch vorherr-
sehend ist, begünstigt einen engherzi-
gen Individualismus. Ein Teil der
Menschheitsfamilie lebt noch in einer
Mentalität, die den Besitz über alles
erheben möchte. Schule und Komuni-
kationsmittel werden oft durch eine
festgefügte Ordnung gehindert und er-
lauben es nur, den Menschen in der
Weise heranzubilden, wie es die beste-
hende Ordnung wünscht, einen Men-
sehen nämlich nach ihrem Ebenbild,
nicht den neuen Menschen, sondern
eine wertlose Nachbildung des Men-
sehen, so wie er gerade ist.
Eine solche Erziehung braucht eine

Geisteserneuerung, deren Grundlage
es ist, dass sie die Sünde in ihren
individuellen und sozialen Erschei-
nungsformen anerkennt und dass sie
die echte, vollmenschliche Weise, in
Gerechtigkeit, Liebe und Einfachheit
zu leben, den Menschen nahebringt.
Sie weckt auch das kritische Vermögen,
das uns zur Besinnung über die Ge-
Seilschaft, in der wir leben, und ihre
Werte führt; sie weckt im Menschen
die Bereitschaft, sich von diesen Wer-
ten loszusagen, wenn sie nicht mehr der
Gerechtigkeit für alle Menschen dienen.
Das Hauptziel der Erziehung zur Ge-
rechtigkeit in den Entwicklungsländern
scheint in dem Versuch zu bestehen,
das Bewusstsein zu wecken, damit die
konkrete Situation erkannt wird, und
dazu einzuladen, nach einer allgemei-
nen Verbesserung der Lage zu streben,
von der bereits die Umformung der
Welt ihren Anfang genommen hat.
Da diese Erziehung bewirkt, dass alle
von Grund auf menschlicher werden,
wird sie den Menschen helfen, in Zu-

kunft nicht einfach nur Manipulations-
objekt zu sein, weder für die Massen-
medien noch für die politischen Strö-
mungen; sie macht vielmehr den Men-
sehen fähig, sein Los selbst in die Hand
zu nehmen und eine wahrhaft mensch-
liehe Gemeinschaft zu gründen.
In dieser Sicht kann man sie zu Recht
als eine ständige Erziehung bezeichnen,
weil sie alle Menschen und jedes Zeit-
alter angeht. Sie ist darüberhinaus auch
praktischer Natur, weil sie durch die
Tätigkeit für die Sache der Gerechtig-
keit, durch die Teilnahme und den
lebendigen Kontakt mit ihr verwirklicht
wird.
Die Erziehung zur Gerechtigkeit ge-
schiebt in erster Linie in der Familie.
Wir wissen sehr wohl, dass nicht nur
die Einrichtungen der Kirche sich damit
befassen, sondern auch Schulen, Ge-
werkschaften und politische Parteien.
Mit dem Ziel einer solchen Erziehung
ergibt sich ganz von selbst die Achtung
vor der menschlichen Person und ihrer
Würde. Da es sich hier um die irdische
Gerechtigkeit handelt, muss vor allem
die Einheit der Menschheitsfamilie her-
ausgestellt werden, in der nach Gottes
Ratschluss der Mensch geboren wird.
Für den Christen ist das äussere Zei-
chen der Einheit aller Menschen die
Tatsache, dass alle dazu bestimmt sind,
der göttlichen Natur in Christus teil-
haft zu werden.

Die wesentlichen Grundsätze, durch die
der Einfluss des Evangeliums auf das
heutige Sozialleben deutlich wird, fin-
den sich in jener organisch entwickelten
Zusammenstellung der kirchlichen Leh-
re, welche seit der Enzyklika «Rerum
Novarum» bis hin zu «Octogesima
Adveniens» in Anpassung an die Zeit-
Verhältnisse stufenweise vorgelegt wor-
den ist. Durch die Konstitution «Gau-
dium et Spes» des Zweiten Vatikani-
sehen Konzils hat die Kirche besser als

je zuvor ihre Aufgabe in der heutigen
Welt erkannt, in der der Christ durch
die Übung der Gerechtigkeit sein Heil
wirkt. «Pacem in terris» hat uns die

Magna Charta der Menschenrechte ge-
schenkt. Die Gerechtigkeit als inter-
nationales Anliegen hat zum ersten Mal
in «Mater et Magistra» einen bevor-
zugten Platz gefunden. Durch «Popu-
lorum progressio» wurde dies dann in
die noch klarere Form einer eigent-
liehen Lehre über das Recht auf Fort-
schritt gefasst. In «Octogesima adve-
niens» schliesslich wird die Summe der
Richtlinien über die politische Tätigkeit
geboten.
Wie der Apostel, mahnen wir - ob
gelegen oder ungelegen -, dass das Wort
Gottes stets inmitten der Wechselfälle
menschlichen Lebens und Wirkens ge-
genwärtig sei. Unsere Interventionen
wollen jenen Glauben zum Ausdruck

bringen, der sowohl unser eigenes Le-
ben wie auch das aller Gläubigen in
Anspruch nimmt. Es ist unser aller
Wunsch, dass sich die Interventionen
stets den örtlichen und zeitlichen Gege-
benheiten anpassen. Unsere Sendung
verlangt von uns, dass wir entschlösse-
nen Herzens, mit Liebe, Klugheit und
Kraft alle Ungerechtigkeiten anpran-
gern und dabei in einem echten Dialog
mit unseren Partnern bleiben. Wir sind
uns bewusst, dass unsere Kritik nur
dann Gehör findet, wenn sie durch
unser Leben und Tun bestätigt wird.
Die Liturgie als die Herzmitte des
kirchlichen Lebens, an dem wir alle
Anteil haben, kann der Erziehung zur
Gerechtigkeit von grossem Nutzen sein.
Sie ist ja die Danksagung an Gott den
Vater durch Jesus Christus.
Durch ihren Gemeinschaftscharakter
weist sie uns auf die Brüderlichkeit hin,
die uns alle miteinander verbindet, und
erinnert uns immer wieder an die Sen-
dung der Kirche. Wortliturgie, Kate-
chese und Sakramentenspendung stär-
ken und helfen uns, in den Worten des

Herrn, der Propheten und Apostel die
Lehre von der Gerechtigkeit zu finden.
Die Vorbereitung auf die Taufe ist der
Anfang der Gewissensbildung des ein-
zelnen Christen. Die Busspraxis soll
die soziale Dimension der Sünde und
des Sakramentes deutlich machen. Die
Eucharistie schliesslich begründet die
christliche Gemeinschaft und stellt sie
in den Dienst des Menschen.

Zusammenarbeit unter den Teilkirchen

Die Kirche muss in ihrem eigenen
Lebensbereich, damit sie in Wahrheit
ein Zeichen der Solidarität sei, wie sie
die Gemeinschaft der Völker heute
wünscht, eine grössere Zusammenar-
beit der reichen und der armen Teil-
kirchen aufweisen, und zwar in geisti-
ger Gemeinschaft wie im Austausch
der kulturellen und materiellen Güter.
Die augenblickliche hochherzige Hilfs-
bereitschaft könnte innerhalb der Kir-
chen noch wirkungsvoller ausgenutzt
werden durch eine tatsächliche Koordi-
nierung (Kongregation für die Evange-
lisation der Völker und Päpstlicher Rat
«Cor Unum»), durch Weitblick in der
gemeinsamen Verwaltung der Gaben
Gottes, durch eine brüderliche Solida-
rität, die der Eigenverwaltung und der
Verantwortlichkeit der Empfänger im-
mer gerecht wird, und zwar bezüglich
der Entscheidung in der Beurteilung,
Auswahl und Verwirklichung der kon-
kreten Objekte.
Diese Planung ist aber keineswegs auf
die wirtschaftlichen Vorschläge einzu-
schränken; im Gegenteil, sie muss zum
Handeln anregen, damit jene mensch-
liehe und geistige Bildung gefördert

754



werden kann, die der Ausgangspunkt
ist zum vollen notwendigen menschli-
chen Fortschritt.

ökumenische Zusammenarbeit

In vollem Bewusstsein dessen, was be-

reits getan worden ist zur Förderung
der Gerechtigkeit in der Welt, zum
Fortschritt der Völker und zur Festi-

gung des Friedens, wird von uns in

Anlehnung an das Zweite Vatikanische
Konzil eindringlich die Zusammenar-
beit mit den getrennten christlichen
Glaubensbrüdern empfohlen. Diese Zu-
sammenarbeit betrilTt vor allem das

Bemühen um die Würde der mensch-
liehen Person und ihrer fundamen-
talen Rechte, besonders das Recht auf
Religionsfreiheit; ferner das gemein-
same Ringen gegen die Diskriminierung
wegen Verschiedenheit in der Religion,
Rasse, Farbe und Kultur usw. Die Zu-
sammenarbeit erstreckt sich auch auf
das Studium der Lehre des Evange-
liums, die jeder diesbezüglichen Tätig-
keit zugrunde liegt. Diese ökumenische
Zusammenarbeit sollen das Sekretariat
zur Förderung der Einheit der Christen
und die Päpstliche Kommission «Justi-
tia et Pax» in gemeinsamer Beratung
wirksam fortsetzen.
Von dem gleichen Geiste geleitet emp-
fehlen wir ebenfalls die Zusammen-
arbeit mit allen Gottgläubigen zur För-
derung der sozialen Gerechtigkeit, des
Friedens und der Freiheit. Ja noch mehr,
wir empfehlen auch eine Zusammen-
arbeit mit jenen, die zwar den Schöpfer
der Welt nicht anerkennen, aber die
menschlichen Werte schätzen und dar-
um die Gerechtigkeit wahrhaft und auf
ehrenhafte Weise zu verwirklichen su-
chen.

Internationales Wirken

Da die Synode weltweiten Charakter
trägt, behandelt sie jene Fragen der
Gerechtigkeit, die die ganze Mensch-
heitsfamilie unmittelbar angehen. Da-
her wissen wir die Bedeutung der inter-
nationalen Zusammenarbeit für den
sozial-wirtschaftlichen Fortschritt zu
schätzen und sprechen unsere Anerken-
nung für das unschätzbare Werk aus,
das die Teilkirchen, die Missionare und
die Organisationen, die sie unterstüt-
zen, bei den hilfsbedürftigen Völkern
getätigt haben. Wir bemühen uns, jene
Unternehmungen und Institute zu för-
dem, die sich für den Frieden, für die
internationale Gerechtigkeit und für
den Fortschritt der Menschen einset-
zen. Deshalb bitten wir die Katholiken,
folgende Vorschläge zu prüfen:

I. Anerkennung der grundlegenden
Ordnung in den unverlierbaren Rech-

ten und der Würde des Menschen. Die
Erklärung der Menschenrechte, die von
den Vereinten Nationen aufgestellt wur-
de, soll von allen Regierungen, die
dieser Vereinigung noch nicht ange-
hören, angenommen und von allen
genau beobachtet werden.

2. Die Vereinten Nationen - die im
Hinblick auf ihren eigentlichen Zweck
die Teilnahme aller Staaten fördern
müssen - und die internationalen Olga-
nisationen sollen moralisch unterstützt
werden, insofern sie der Anfang eines
Systems sind, das irgendwie die Mög-
lichkeit hat, den Rüstungen entgegen-
zutreten, von Waffenlieferungen abzu-
raten, die Waffen niederzulegen, Kon-
llikte durch die friedlichen Mittel von
Verhandlungen, Schiedsspruch und der
internationalen polizeilichen Überwa-
chung beizulegen. Es ist unbedingt not-
wendig, dass Konflikte unter den Staa-
ten nicht durch einen Krieg beigelegt
werden, sondern dass andere Wege gc-
funden werden, die der menschlichen
Natur angemessen sind. Überdies soll
die Taktik eines gewaltlosen Eingriffes
gefördert werden und die einzelnen
Staaten mögen Vorbehalte des Gewis-
sens gesetzlich anerkennen und sich
massvoll verhalten.

3. Förderung der Zielsetzungen des
zweiten Zehnjahresprogramms für Ent-
wicklung - dazu gehört die Übertra-
gung eines genauen prozentualen An-
teils aus dem jährlichen Ertrag der
reichen Länder an die Entwicklungs-
Völker, angemessene Preise für die Roh-
Stoffe, offene Märkte der reichen Län-
der und für manche Artikel eine be-
sondere Rücksichtnahme für die Aus-
fuhr handgefertigter Waren aus den
Entwicklungsländern. Denn es handelt
sich um die ersten Versuche einer fort-
schreitenden Verpflichtung wie auch
einer wirtschaftlichen und sozialen Ein-
richtung für die ganze Welt. Wir bekla-
gen es, dass die begüterten Nationen
sich dieser idealen Zielsetzung der Ver-
teilung und weltweiten Verantwortung
verschlicssen. Wir geben der Hoffnung
Ausdruck, dass keine solche Schwä-
chung der internationalen Solidarität
den Diskussionen über Handelspro-
bleme, die die Handels- und Entwick-
lungskonferenz der Vereinten Nationen
vorbereitet (UNCTAD), ihre Durch-
schlagskraft nimmt.

4. Die Konzentration der Macht, die
sich aus einer solchen wirtschaftlichen
Vorherrschaft sowohl in der Forschung
und bei Investitionen wie auch im
Schiffahrts- und Versicherungswesen er-
gibt, muss durch institutionelle Mass-
nahmen fortlaufend ausgeglichen wer-
den, die sowohl die Autorität stärken

wie auch die Möglichkeiten bezüglich
der verantwortlichen Entscheidung der
Entwicklungsländer durch eine volle,
gleichberechtigte Teilnahme bei den
internationalen Organisationen für Ent-
wicklungsfragen. Ihr kürzlich erfolgter
Ausschluss von den Beratungen über
Welthandel und auch die Massnahmen
auf dem Geldmarkt, die mit ihren
Lebensinteressen zusammenfallen, sind
ein Beispiel für einen Fehler der Macht-
Stellung, der in einer gerechten und ver-
antwortungsbewussten Weltordnung
unzulässig ist.

5. Wenngleich wir zugeben, dass die
internationalen Organe vervollkomm-
net und gefestigt werden können, ge-
nau wie jedes menschliche Instrument,
möchten wir doch die Bedeutung der
besonderen Einrichtungen der Verein-
ten Nationen hervorheben, die in ihren
Beratungen direkt über vordringliche
und schwierige Fragen der Armut in
der Welt handeln, und zwar auf dem
Gebiet der Agrarreform und des land-
wirtschaftlichen Fortschritts, der Ge-
sundheit, der Erziehung, der Arbeits-
plätze, der Wohnungsfrage und der
explosiven Urbanisierung. In beson-
derer Weise scheint es uns notwendig,
auf die Anlage eines «Fonds» hinwei-
sen zu müssen, der in ausreichender
Weise Lebensmittel und Proteine für
die geistige und physische Entwicklung
der Kinder tatsächlich beschafft. Was
die demographische Explosion betrifft,
so möchten wir jene Worte wiederho-
len, mit denen Papst Paul VI. in seiner
Enzyklika Populorum progressio die
Aufgaben der staatlichen Gewalt aus-
gesprochen hat: «Der Staat hat zwei-
fellos innerhalb der Grenzen seiner
Zuständigkeit das Recht, hier einzu-
greifen, eine zweckmässige Aufklärung
durchzuführen und geeignete Mass-
nahmen zu treffen, vorausgesetzt, dass
diese in Übereinstimmung mit dem
Sittengesetz sind und die gerechte Frei-
licit der Eheleute absolut unangetastet
bleibt» (Nr. 37: AAS 59, 1967, S. 276).

6. Die Regierungen sollen bei ihren
eigenen einzelnen Beiträgen den «Ent-
wicklungsfonds» im Auge behalten. Sic
sollen sich aber auch um ein Vorgehen
bemühen, das für ihre Zuwendungen
vielseitige Wege einschlägt, damit sie

der Eigenverantwortlichkeit der Ent-
wicklungsländer voll gerecht werden,
die bei den Entscheidungen über die
Priorität und die Anlage der Gelder
heranzuziehen sind.

7. Es scheint uns notwendig zu sein,
auf ein neues Problem von Weltweite
hinzuweisen, über das auf einer Konfe-
renz beraten wird, die im Juni 1972 in
Stockholm über Menschheitsfragen ge-

755



halten wird. Es ist keineswegs zu ver-
stehen, wie die begüterten Nationen
das Bestreben hegen können, ihre eige-
nen materiellen Besitzungen zu ver-
grössern, wenn hieraus für die anderen
Völker die Folge ist, entweder im Elend
zu verbleiben oder die Gefahr herauf-
zubeschwören, selbst die physischen
Grundlagen des Lebens in der Welt zu
zerstören. Jene, die reich sind, werden
darum angehalten, einen weniger kost-
spieligen Lebensstil zu übernehmen und
weniger Geld auszugeben, um den Ver-
brauch des Volksvermögens zu ver-
meiden, an dem sie mit vollem Recht
zusammen mit allen andern Angehöri-
gen der Menschheitsfamilie teilnehmen
sollen.

8. Damit der Anspruch auf Entwick-
lung tatsächlich erfüllt werde:
a) sollen die Völker nicht behindert
werden, einen Fortschritt zu verwirk-
liehen entsprechend dem Kulturniveau,
das ihnen eigen ist;
b) sollen alle Völker durch gegensei-
tige Zusammenarbeit die eigentlichen
Werkleute ihres eigenen wirtschaftli-
chen und sozialen Fortschrittes werden
können;
c) soll jedes Volk als aktives und ver-
antwortliches Mitglied der Mensch-
heitsfamilie seinen Beitrag leisten kön-
nen für das allgemeine Wohl mit dem
gleichen Recht, wie die anderen Völker.

Wünsche der Synode

Die Gewissenserforschung, die wir alle
gemeinsam angestellt haben und die
die Verantwortung der Kirche in ihrer
Tätigkeit für die Gerechtigkeit betrifft,

wird ergebnislos verbleiben, wenn sie
nicht im Leben unserer Teilkirchen,
und zwar in allen ihren Stufen, Gestalt
annimmt. Wir bitten die Bischofskon-
ferenzen, dass auch sie die Themen,
die wir in den Tagen der Synode be-
handelt haben, weiterhin im Auge be-
halten und unsere Empfehlungen in die
Tat umsetzen, z. B. die Gründung von
Häusern für soziale und theologische
Forschung.

Wir tragen auch die Bitte vor, der
Päpstlichen Kommission «Justitia et
Pax» möge zusammen mit dem Rat
des Sekretariates der Synode und den
zuständigen Ämtern nahegelegt wer-
den, für eine Berichterstattung. Ab-
wägung und tieferes Studium der vor-
getragenen Wünsche dieser unserer Sy-
node Sorge tragen zu wollen, um so das
begonnene Werk zu einem glücklichen
Abschluss zu bringen.

Ein Wort der Hoffnung

Die Kraft des Geistes, die Christus
von den Toten auferweckte, ist be-

ständig in der Welt tätig. Das Gottes-
volk ist da, und zwar durch die hoch-
herzigen Glieder der Kirche, inmitten
der Armen und jener, die Unterdrük-
kung und Verfolgung leiden. Auf diese
Weise erlebt das Gottesvolk am eigenen
Leib und im eigenen Herzen das Leiden
Christi, und gibt Zeugnis von seiner

Auferstehung.

Denn durch die ganze Schöpfung zieht
sich ein Seufzen; sie liegt in Wehen bis

zur Stunde, indem sie die Offenbarung

der Herrlichkeit der Kinder Gottes er-
wartet (vgl. Rom 8,22). Die Christen
mögen also überzeugt sein, dass sie die
Früchte der eigenen Arbeit und ihres
persönlichen Bemühens, die von aller
Makel geläutert sind, in der Folge in
jener neuen Erde finden werden, die
Gott ihnen jetzt schon vorbereitet; eine
neue Erde, in der ein Reich der Gerech-
tigkeit und Liebe sein wird. Dieses
Reich wird dann zu seiner vollen Ent-
faltung gelangen, wenn der Herr selbst
kommen wird.

Die Hoffnung auf das kommende Reich
drängt dazu, im Geiste der Menschen
gegenwärtig zu sein. Die radikale Um-
Wandlung der Welt durch die Anferste-
hung des Herrn verleiht den Bemiihun-
gen der Menschen und besonders der
Jugend die Fülle der Kraft, um der
Ungerechtigkeit, der Gewalttätigkeit
und dem Hass entgegenzutreten, und
dass alle gleichzeitig voranschreiten in
Gerechtigkeit, Freiheit, Brüderlichkeit
und Liebe.

Durch die Verkündigung der Frohbot-
schaft von unserem Erlöser und Hei-
land ruft die Kirche alle Menschen auf,
besonders aber die Armen, Unterdrück-
ten und Leidtragenden, mit Gott zu-
sammenzuarbeiten, um die Welt von
jeder Sünde zu befreien und an ihrem
Aufbau mitzuhelfen. Dann wird sie

zur Fülle der Schöpfung gelangen, wenn
ein so grosses Werk des Menschen für
den Menschen verwirklicht wird.

Die deutsche Übertragung dieser Do-
kumente wurde uns durch die KI PA
aus Rom übermittelt. (Red.)

756


	Die Gerechtigkeit in der Welt : Beilage zu Nr. 52/1971 der Schweizerischen Kirchenzeitung

