
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 139 (1971)

Anhang: Der priesterliche Dienst : Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen
Kirchenzeitung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dokumente der dritten Bischofssynode

Der priesterliche Dienst

Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen
Kirchenzeitung





Der priesterliche Dienst

RESKRIPT
aus der Audienz, die Papst Paul VT.

dem Kardinal-Staatssekretär
am 30. November 1971 gewährte

Der Heilige Vater hat mit besonderer
Aufmerksamkeit die beiden Doku-
mente geprüft, die die Auffassung der
zweiten Generalversammlung der Bi-

schofssynode zum Ausdruck bringen
zu den Themen: «Der priesterliche
Dienst» und «Die Gerechtigkeit in der
Welt», die er der Synode zum Studium
vorgelegt hatte.
Wie der Heilige Vater schon in seiner
Rede bei Gelegenheit der General-
audienz vom 24. November 1971 an-
gekündigt hat, erteilt er Anweisung,
dass die obengenannten Dokumente
veröffentlicht werden.
Schon jetzt nimmt der Papst alle
Schlussfolgerungen entgegen und be-

stätigt sie, die in den beiden Dokumen-
ten den geltenden Normen entspre-
chcn. In besonderer Weise bestätigt er,
dass in der Lateinischen Kirche auch
weiterhin mit Gottes Hilfe die äugen-
blickliche Gesetzgebung des priester-
liehen Zölibates voll und ganz beob-
achtet werde.
Der Heilige Vater behält sich vor, in
der Folge mit grosser Aufmerksamkeit
zu prüfen, ob und welche Vorschläge,
die in den Meinungsäusserungen der
Synode vorgetragen wurden, als direkte
Richtlinien oder praktische Normen
bestätigt werden sollen.

7o/ia««e,y Vmz/. K/7/o/, ,S7«m.«x'A'r<?V/V

EINLEITUNG

In letzter Zeit, vor allem nach der Be-

endigung des IL Vatikanischen Kon-
zils, vollzieht sich in der Kirche eine
tiefgreifende Erneuerung, die alle Chri-
steil mit grosser Freude und in Treu
gegenüber dem Evangelium mitzutra-
gen haben. Denn der Heilige Geist steht
uns mit seiner Kraft zur Seite, um uns
in unserer Sendung zu erleuchten, zu
bestärken und sie erfolgreich durchzu-
führen.
Jede wirkliche Erneuerung bringt der
Kirche ohne Zweifel grosse Segnungen.
Wir wissen sehr wohl, dass durch das

kürzliche Konzil die Priester mit neuem
Eifer erfüllt wurden und durch ihre

täglichen Mühen viel zur Förderung
dieser Erneuerung beigetragen haben.

Wir haben die vielen heroischen Mit-
brüder vor Augen, die ihr Amt in Treue
erfüllen und entweder inmitten der

Völker, in denen die Kirche ein schwe-

res Los zu erdulden hat, oder in den

Missionsländern mit Hingebung ihr

gottgeweihtes Leben führen. Gleich-
zeitig aber bringt jene Erneuerung auch
gewisse Schwierigkeiten mit sich, die
alle Priester, sei es dass sie Bischöfe
oder einfache Priester sind, in einer be-
sonderen Weise empfinden.
Wir alle müssen in dieser Zeit der Er-
neuerung die Zeichen der Zeit erfor-
sehen und im Lichte des Evangeliums
deuten (vgl. GS 4), so dass wir in ge-
meinsamem Bemühen die Geister unter-
scheiden, ob sie von Gott sind, damit
die Einheit der Sendung der Kirche
nicht durch Ungereimtheiten und Un-
entschiedenheit verdunkelt wird oder
durch eine allzu grosse Uniformität die

notwendige Anpassung verhindert wird.
Indem man so alles prüft und nur das
Gute beibehält, kann die heutige Krise
eine Gelegenheit sein, die zu einem
Wachstum des Glaubens führt.
Wegen der besonderen Bedeutung der
Frage hat der Papst der Synode in die-
sem Jahr die Behandlung des Themas
des priesterlichen Dienstes zur Aufgabe
gestellt. Viele Bischofskonferenzen ha-
ben dieses Thema schon vor der Synode
mit ihren Priestern und des öfteren auch
mit den Laien erörtert. Ferner sind zur
Synode auch einige Priester als Hörer
berufen worden, die den Bischöfen bei
der Behandlung der bedeutsamen Fra-
gen beratend zur Seite stehen sollen.
Wir wollen unsere Aufgabe mit je-
ner dem Evangelium entsprechenden
Schlichtheit erfüllen, die den Hirten im
Dienst der Kirche angemessen ist. Im
Bcwusstsein unserer Verantwortung für
die brüderliche Gemeinschaft der Kir-
che wünschen wir unsere Brüder im
Priesteramt und alle Gläubigen in ihrem
Glauben zu gestärken, sie in ihrer Hoff-
nung aufzurichten und in der Liebe zu
fördern. Mögen unsere Worte dem
Gottesvolk und den seinem Dienst treu
ergebenen Priestern Trost vermitteln
und die Freude erneuern.

Beschreibung der konkreten Lage

1. Der Umfang der Sendung der Kirche
ist vom IL Vatikanischen Konzil aus-
führlich dargelegt worden, da ja ihr
Verhältnis zur Welt der Gegenstand vor
allem der Pastoralkonstitution «Gau-
dium et spes» gewesen ist. Die ein-
gehende Erörterung dieser Thematik
hat sich als besonders fruchtbar erwie-
sen: es wird deutlicher gesehen, dass
das Heil keine abstrakte und gleichsam
ungeschichtliche und zeitlose Kategorie
darstellt, sondern von Gott hervor-
geht und den ganzen Menschen sowie
die ganze Geschichte der Menschheit

durchdringen soll und sie in Freiheit in
das Reich Gottes führt, damit schliess-
lieh «Gott alles in allem sei» (1 Kor 15,

28).
Doch haben sich auch, wie es leicht ver-
ständlich ist, Schwierigkeiten ergeben.
Einige Priester fühlen sich entfremdet
gegenüber den Strömungen, die die

Gruppen der Menschen beeinflussen,
und nicht mehr imstande, die Probleme
zu lösen, die die Menschen im Innersten
bewegen. Oft entstehen die Probleme
und die Verwirrung der Priester auch
dadurch, dass sie in ihrer pastoralen
und missionarischen Tätigkeit mit be-
reits veralterten Methoden der heutigen
Mentalität gegenübertreten müssen.
Von daher ergeben sich schwerwiegende
Probleme und mehrere Fragen, und das

vor allem aus den tatsächlichen Schwic-
rigkeiten, denen die Priester bei der
Ausübung ihres Amtes begegnen, und
nicht (was nur vereinzelt der Fall ist)
aus verbittertem Aufbegehren oder aus
persönlichen egoistischen Interessen. Ist
es überhaupt möglich, die Laien gleich-
sam von ausserher anzuleiten? Ist die
Kirche in einigen Bereichen der Gesell-
schaft genügend gegenwärtig, ohne dass

auch Priester in ihnen wirksam zuge-
gen sind? Wenn aber die dem Priester
eigene Lebensform von der Art ist, dass
sie ihn vom Leben der Welt absondert,
ist dann die Lebensweise der Laien nicht
besser? Und was hat man unter den

heutigen Zeitumständen vom Zölibat
der Priester der lateinischen Kirche und

vom persönlichen geistlichen Leben des
Priesters zu halten, der mitten in der
Welt steht?

2. Nicht wenige Priester, die in sich
selbst das durch die Säkularisierung
der Welt entstandene Aufbegehren ver-
spüren, empfinden die Notwendigkeit,
die profanen Tätigkeiten unmittelbar zu
heiligen und den Sauerteig des Evange-
Hums mitten in das Geschehen des All-
tags hineinzutragen. Auf ähnliche Weise
entsteht auch der Wunsch, sich an den
gemeinsamen Anstrengungen der Men-
sehen mitzubeteiligen, um eine gerech-
tere und brüderlichere Gesellschaft auf-
zuerbauen. In einer Welt, in der die
politischen Aspekte fast aller Probleme
offenkundig sind, wird die Teilnahme
am politischen Geschehen, ja sogar an
revolutionären Aktionen, von einigen
für unumgänglich gehalten.

3. Das Konzil hat die Vorrangstellung
der Verkündigung des Evangeliums be-

sonders hervorgehoben, die durch den
Glauben zu einer erfüllten Feier der
Sakramente führen soll, doch hat das

heutige Denken über das religiöse Phä-

nomen bei vielen gewisse Zweifel über
den Sinn des sakramentalen und kulti-
sehen Dienstes genährt. Sehr viele Prie-
ster, die ihrerseits keine Identitätskrise
durchzustehen haben, sehen sich da-

727



gegen vor eine andere Frage gestellt:
Wie sollen sie in ihrer pastoralen Arbeit
verfahren, damit die sakramentale Praxis
zu einem wirklichen Ausdruck des
Glaubens wird, der dann in der Tat das

ganze persönliche und soziale Leben
prägend bestimmt, damit der christ-
liehe Kult nicht fälschlicherweise auf
einen rein äusserlichen Ritualismus re-
duziert wird?
Da die Priester sehr auf das Image be-
dacht sind, das die Kirche von sich
selbst vor der Welt zu geben scheint,
und sich zugleich der einzigartigen
Würde der menschlichen Person stark
bewusst sind, möchten sie die Beziehun-

gen zwischen den Menschen, zwischen
diesen und den Institutionen und selbst
die Autoritätsstrukturen verändern.

4. Die Beziehungen zwischen den Bi-
schöfen und Priestern und unter den
Priestern selbst werden auch noch da-
durch erschwert, dass sich die Aus-
Übung ihres Amtes immer mehr diffe-
renziert. Die heutige Gesellschaft glie-
dert sich nämlich in viele Untergrup-
pen, die sich verschiedener Lebenswei-
sen bedienen, welche verschiedenartige
Kompetenzen und Formen auch im
apostolischen Wirken erfordern. Dar-
aus ergeben sich die Probleme, welche
sich auf die Brüderlichkeit, den Zusam-
menhalt und die Zusammenarbeit im
priesterlichen Dienst beziehen.
Auf glückliche Weise hat das letzte
Konzil die traditionelle und fruchtbare
Lehre vom allgemeinen Priestertum der
Gläubigen in Erinnerung gerufen (vgl.
LG 10). Von daher ergeben sich je-
doch in einer gewissen Pendelbewegung
einige Fragen, die die Stellung des prie-
sterlichen Dienstamtes in der Kirche
zu verdunkeln scheinen und die Gernü-
ter einiger Priester und Gläubigen sehr
verwirren. Viele Tätigkeiten, wie z. B.
die Katechese, die Verwaltung der Ge-
meinden, ja sogar liturgische Handlun-
gen, die früher den Priestern vorbehal-
ten waren, werden heute oft von Laien

vorgenommen, während andererseits
viele Priester sich aus den schon er-
wähnten Gründen in die Lebensbedin-

gungen der Laien einzugliedern suchen.
Aus dieser Tatsache erheben sich bei

einigen mehrere Fragen: Gibt es über-
haupt ein bestimmtes unterscheidendes
Merkmal des priesterlichen Dienstes
oder nicht? Ist dieser Dienst über-
haupt erforderlich? Ist das Priestertum
wirklich unverlierbar? Was beabsich-
tigt der Priester heute zu sein? Würde es

nicht genügen, für den christlichen
Gemeindedienst Vorsteher zu haben,
die dazu bestimmt sind, für das Ge-
meinwohl Sorge zu tragen, und unab-
hängig von der sakramentalen Weihe
ihr Amt auf Zeit ausüben?

5. Es stellen sich noch schwerwiegen-
dere Fragen, die sich zum Teil aus

exegetischen und historischen Studien
ergeben und die Vertrauenskrise gegen-
über der Kirche deutlich offenbaren:
Ist die heutige Kirche nicht viel zu weit
von ihren Ursprüngen entfernt, als dass
sie das altehrwürdige Evangelium noch
glaubwürdig den Menschen dieser Zeit
zu verkünden vermag? Ist der Zugang
zur Wirklichkeit Christi nach so vielen
kritischen Untersuchungen überhaupt
noch möglich? Sind uns nicht die we-
sentlichen Strukturen der frühen Kirche
so hinreichend bekannt, dass sie gleich-
sam als ein für alle Jahrhundert unver-
änderliches Schema auch für unsere
Zeit beibehalten werden könnten und
müssten?

6. Die obengenannten Fragen, die teils
neu, teils jedoch früher schon bekannt,
heute aber in neuer Form gestellt wer-
den, können nicht ausserhalb des Ge-
samtzusammenhangs der modernen
Kultur verstanden werden, die selbst
über ihren eigenen Sinn und Wert voller
Zweifel ist. Die neuen technischen Er-
rungenschaften haben Hoffnungen ge-
weckt, die in einem allzu grossen En-
thusiasmus gründen, und gleichzeitig
auch eine tiefe Besorgnis verursachen.
Man fragt zurecht, ob der Mensch in
Zukunft noch in der Lage sein wird,
sein Werk wirklich zu beherrschen und
es auf den Fortschritt hin auszurichten.
Einige, besonders die Jugendlichen,
werden am Sinn dieses Jahrhunderts
irre und suchen das Heil in rein speku-
lativen Systemen, in künstlichen und
abartigen Wunschträumen, und ziehen
sich von den gemeinsamen Anstren-
gungen, die die Menschheit unter-
nimmt, zurück.
Andere wiederum bemühen sich mit In-
brunst und utopischen Hoffnungen,
ohne Gott mitzuberücksichtigen, dar-
um, einen Zustand völliger Freiheit her-
beizuführen, und verlegen damit den
Sinn ihres ganzen persönlichen Lebens
von der Gegenwart in die Zukunft.
Auf diese Weise werden die Aktion und
Kontemplation, die Arbeit und das

Spiel, die Kultur und Religion, der im-
manente und transzendente Aspekt des

menschlichen Lebens übermässig von-
einander getrennt.
So erwartet die Welt selbst dunkel die

Lösung dieses Dilemmas und bereitet
den Weg, auf dem die Kirche in der
Verkündigung des Evangeliums fort-
schreiten kann. Schliesslich ist den
Menschen als ihr einziges umfassendes
Heil Christus selbst angeboten worden,
der Sohn Gottes und der Sohn des

Menschen, der durch die Kirche sich
selbst in der Geschichte gegenwärtig
setzt: jener nämlich verbindet auf un-
lösbare Weise die Liebe zu Gott und die
Liebe Gottes bis zum Ende für alle
Menschen, die inmitten der Schatten
den Weg suchen, als auch den Wert der

menschlichen Liebe, durch die einer
sein Leben für seine Freunde hingibt.
In Christus und in ihm allein verbindet
sich all dies zu einer Einheit, und in
dieser Synthese leuchtet schliesslich der
Sinn des individuellen wie sozialen
menschlichen Lebens deutlich hervor.
Die Sendung der Kirche, die der Leib
Christi ist, ist also keineswegs überholt,
sondern ist im Gegenteil äusserst ak-
tuell für die gegenwärtige und zukiinf-
tige Zeit: die ganze Kirche ist ein
Zeugnis und ein wirksames Zeichen
dieser Einheit, insbesondere durch ihren
priesterlichen Dienst. Die dem Priester
eigene Aufgabe, die ihm inmitten der
Kirche zukommt, ist es, die Liebe
Gottes in Christus zu uns durch Wort
und Sakrament zu vergegenwärtigen
und zugleich die Menschen mit Gott
und untereinander zu einer Gemein-
schaft zu vereinigen. Das alles verlangt
natürlich, dass wir uns alle, vor allem
die wir ein heiliges Amt verwalten,
täglich darum bemühen, uns nach dem
Evangelium zu erneuern.

7. Wir wissen allerdings, dass es auf
der Welt Gegenden gibt, wo jener tief-
greifende Kulturwandel bisher noch
nicht so stark empfunden wird, und die
oben angeführten Fragen nicht überall,
nicht von allen Priestern und auch nicht
unter demselben Gesichtspunkt, ge-
stellt werden. Weil aber heute der
gegenseitige Austausch unter den Men-
sehen und Völkern ständig zunimmt
und sehr schnell voranschreitet, halten
wir es für gut und nützlich, dass wir
diese Fragen im Lichte des Evangeliums
genauer betrachten und in Demut, aber
in der Kraft des Heiligen Geistes für
deren konkretere Beantwortung einige
Prinzipien anführen. Wenn diese Ant-
wort auch entsprechend den Verhält-
nissen einer jeden Gegend verschieden
anzuwenden ist, wird sie dennoch auch
für alle Gläubigen und Priester, die in
ruhigeren Verhältnissen leben, die
Zeugniskraft der Wahrheit besitzen.
Deshalb rufen wir, da wir alle in ihrem
Glaubenszeugnis sehnlichst zu bestär-
ken wünschen, alle Christgläubigen da-
zu auf, dass sie sich darum bemühen,
den in seiner Kirche fortlebenden Herrn
Jesus Christus zu betrachten und zu er-
kennen, dass er in einer besonderen
Weise durch seine Diener wirken will.
So werden sie sich davon überzeugen,
dass die christliche Gemeinschaft ohne
das priesterliche Dienstamt ihre volle
Sendung nicht erfüllen kann. Die Prie-
ster sollen wissen, dass die Bischöfe an
ihren Nöten wirklich Anteil nehmen
und noch mehr daran teilnehmen möch-
ten.
Von diesem Wunsch beseelt, beabsich-
tigen die Väter der Synode im Geiste
des Evangeliums, indem sie in Treue
der Lehre des II. Vatikanischen Kon-

728



zils folgen und auch die Dokumente
und Ansprachen Papst Paul VI. in
ihre Überlegungen miteinschliessen, ei-

nige Grundsätze der Lehre der Kirche
über den priesterlichen Dienst, die heute
besonders wichtig erscheinen, sowie

einige Richtlinien für die pastorale
Praxis kurz darzulegen.

ERSTER TEIL

Lehrsätze

1. Christus Alpha und Omega

Jesus Christus, der Sohn und das Wort
Gottes, «den der Vater geheiligt und in
die Welt gesandt hat» (Jo 10, 36),

verkündigte, ausgezeichnet mit der Fül-
le des Heiligen Geistes (vgl. Lk 4, 1.

18-21 ; Apg 10, 38), der Welt die Froh-
botschaft von der Versöhnung zwi-
sehen Gott und den Menschen. Seine

prophetische Predigt, die durch Zeichen

bekräftigt wurde, erreichte ihren Höhe-

punkt in dem österlichen Geheimnis,
dem letztgültigen Wort der göttlichen
Liebe, mit dem der Vater uns ange-
sprachen hat. Am Kreuze erweist sich
Jesus selbst auf grösstmögliche Weise
als der gute Hirt, der sein Leben für
die Schafe hingibt, um sie zu jener Ein-
heit zusammenzuführen, die in ihm
selbst ihren Ursprung hat (vgl. Jo 10,

15ff.; II, 52). Indem er durch das

Opfer seiner selbst das höchste und ein-
zige Priestertum ausübte, erfüllte und
überstieg er alle rituellen priesterlichen
Handlungen und Opfer des Alten Testa-
ments und sogar der Heiden. In seinem

Opfer nahm er die Nöte und Opfer der
Menschen aller Zeiten auf sich, ebenso
auch die Beschwerden deren, die um
der Gerechtigkeit willen leiden oder
durch ein unglückliches Los täglich
bedrängt werden, und die Mühen jener,
die sich von der Welt zurückgezogen
haben und durch Askese und Kon-
templation zu Gott zu gelangen suchen
oder die ihr Leben in lauterer Absicht
für eine bessere gegenwärtige und zu-
künftige Gesellschaft einsetzen. Er hat
alle unsere Sünden am Kreuze getragen
und uns, nachdem er von den Toten
auferstanden und zum Herrn eingesetzt
worden war (vgl. Phil 2, 9-11), mit Gott
versöhnt und das Volk des Neuen
Bundes gegründet, das die Kirche ist.

Jener ist der einzige «Mittler zwischen
Gott und den Menschen, der Mensch
Jesus Christus» (1 Tim 2,5; «in ihm hat
alles seinen Ursprung» (Kol 1,16; vgl.
Jo 1,3 ff.) und in ihm wird alles als

dem Haupte zusammengefasst (vgl. Eph
1,10). Da er das Ebenbild des Vaters
und die Erscheinung des unsichtbaren
Gottes ist (vgl. Kol 1,15), hat er uns
durch seine Erniedrigung und Erhö-

hung in die Gemeinschaft des Heiligen
Geistes geführt, in der er selbst mit
dem Vater lebt.
Wenn wir also vom Priestertum Christi
sprechen, müssen wir diese einzigartige
und unbegreifliche Wirklichkeit, die
das prophetische und königliche Amt
des menschgewordenen Wortes Gottes
in sich einschliesst, stets vor Augen
haben.
So zeigt und offenbart Jesus Christus
auf vielfältige Weise die Gegenwart
und Wirksamkeit der zuvorkommenden
Liebe Gottes. Der Herr selbst, der
durch seinen Geist ununterbrochen in
der Kirche wirkt, ruft die Antworten
all jener Menschen hervor, die sich die-
ser unverdienten Liebe bereitwillig öff-
nen, und entfaltet sie.

2. Über den Zugang zu Christus in der
Kirche

Der Zugang zur Person und dem Ge-
heimnis Christi steht uns immer im
Heiligen Geist durch die heiligen Schrif-
ten offen, die in der lebendigen Tradi-
tion der Kirche ausgelegt werden. Alle
Schriften, vor allem die des Neuen
Testaments, sind als durch ein und die-
selbe Inspiration zuinnerst unterein-
ander verbunden und aufeinander zu-
geordnet zu interpretieren. Auch sind
die Bücher des Neuen Testaments in
ihrer Bedeutung nicht so sehr von-
einander verschieden, dass einige von
ihnen auf freie spätere Erfindungen
reduziert werden könnten.
Die unmittelbare persönliche Verbin-
dung mit Christus muss auch für den
heutigen Gläubigen sein ganzes geist-
liches Leben tragen.

3. Die Kirche von Christus auf die
Apostel gegründet

Christus hat seine Kirche, die seiner
Vcrheissung gemäss auf dem hl. Petrus
auferbaut werden sollte, auf die Apostel
gegründet (vgl. LG 18), bei denen
schon ihr zweifacher Aspekt deutlich
sichtbar wird: im Kreis der zwölf
Apostel ist bereits die Gemeinschaft
im Geiste als auch der Ursprung des

hierarchischen Amtes anzutreffen (vgl.
AG 5). Deshalb sprechen die Schriften
des Neuen Testaments von der Kirche,
die auf die Apostel gegründet ist (vgl.
Offb 21,14; Mt 16,18), was die antike
Tradition kurz so ausdrückt: «Die Kir-
clien von den Aposteln, die Apostel von
Christus und Christus von Gott»A
Die Kirche aber, die auf die Apostel
gegründet und in die Welt gesandt
wurde, ist auf ihrer Pilgerschaft dazu
bestimmt, dass sie das wirksame Zei-
chen jenes Heiles sei, das von Gott in
Christus zu uns gekommen ist. In ihr
ist Christus der Welt als ihr Erlöser
gegenwärtig und so in ihr tätig, dass

die von Gott den Menschen ange-
botene Liebe und ihre Antworten dar-
auf sich einander entsprechen. Der
Heilige Geist erweckt in der Kirche
und durch sie das Verlangen hoch-
herziger Freiheit, durch das der Mensch
am Werk der Schöpfung und Erlösung
selbst teilnimmt.

4. Ursprung und Aufbau des hierar-
chischen Amtes

Die Kirche, die durch die Gabe des
Geistes als ein organisches Gefüge ge-
ordnet ist, hat auf verschiedene Weise
Anteil an den Ämtern Christi des Prie-
sters, Propheten und Königs, um in
seinem Namen und in seiner Kraft als

priesterliches Volk (vgl. LG 10) seine

Heilssendung fortzuführen.
Aus den Schriften des Neuen Testa-
ments geht deutlich hervor, dass

zur ursprünglichen unveräusserlichen
Struktur der Kirche sowohl der Apostel
als auch die Gemeinschaft der Gläubi-
gen gehören, die in wechselseitiger Bc-
ziehung unter Christus als ihrem Haup-
te und in der Kraft seines Geistes ein-
ander entsprechen. Die Zwölf Apostel
übten nämlich ihre Sendung und ihre
Ämter aus und «hatten nicht bloss
verschiedene Helfer im Dienstamt (vgl.
Apg 6,2-6; 11,30; 13,1; 14,23; 20,17;
I Thess 5,12-13; Phil 1,1; Kol 4,11),
sondern übertrugen, damit die ihnen
anvertraute Sendung nach ihrem Tode
weitergehe, gleichsam nach Art eines
Testaments ihren unmittelbaren Mit-
arbeitern die Aufgabe, das von ihnen
begonnene Werk zu vollenden und zu
kräftigen (vgl. Apg 20,25-27; 2 Tim
4,6; Kol 1,1; 1 Tim 5,22; 2 Tim 2,2;
Tit 1,5; Clemens v. Rom, Ad Cor.
44,3). Sie legten ihnen ans Herz, acht-
zuhaben auf die ganze Herde, in wel-
eher der Heilige Geist sie gesetzt habe,
die Kirche Gottes zu weiden (vgl. Apg
20,28). Deshalb bestellten sie solche
Männer und gaben dann Anordnung,
dass nach ihrem Hingang andere be-

währte Männer ihr Dienstamt über-
nähmen (vgl. Clemens v. Rom, Ad Cor.
44,2)» (LG 20).
Die Briefe des hl. Paulus zeigen, dass

Paulus sich dessen bewusst ist, dass er
in der Sendung und im Auftrage Christi
handelt (vgl. 2 Kor 5,18 Pf.). Die dem

Apostel für die Kirche anvertrauten
Gewalten werden, insofern sie mitteil-
bar sind, anderen übertragen (vgl. 2Tim
1,6), die ihrerseits wiederum gehalten
sind, sie an andere weiterzugeben (vgl.
Tit 1,5).

* Tert., D<? XXI, 4. Vgl. auch
1. Klemensbrief «4 Cor., XLII, 1—-4;

Ignatius v. Ant., A4 ADg«., VI f.; Irenaus,
À4f. Hrfer., 4, 21, 3; Origenes, De Pr<«c«p.,

IV, 2, 1; Serapion, Ep. Ant. Eus. H/j/.
Eo7„ VI, 12.

729



jene der Kirche wesentliche Struktur,
die aus der Herde und den dazu be-

stellten Hirten (vgl. 1 Petr 5,1-4), be-

steht, war und bleibt der Tradition der
Kirche selbst entsprechend für immer
massgebend; diese Struktur bewirkt,
dass die Kirche niemals in sich selbst
abgeschlossen bleiben kann und stets
Christus als ihrem Ursprung und Haupt
Untertan ist.

Unter den verschiedenen Charismen
und Dienstleistungen bewirkt das eine

priesterliche Amt des Neuen Testa-
ments, das das Mittleramt Christi fort-
setzt und sich in seinem Wesen und
nicht nur dem Grade nach vom allge-
meinen Priestertum der Gläubigen un-
terscheidet (vgl. LG 10), dass das
entscheidende Werk der Apostel für
immer fortdauert: denn durch die wirk-
same Verkündigung des Evangeliums,
durch die Versammlung und Leitung
der Gemeinde, durch die Siindenver-
gebung und besonders die Feier der
Eucharistie setzt dieses Amt Christus
selbst als das Haupt der Gemeinschaft
in der Ausübung seines Heilswerkes
zur Erlösung der Menschen und voll-
kommenen Verherrlichung Gottes ge-
genwärtig.

Die Bischöfe nämlich, und in unter-
geordnetem Grade die Priester, erhal-
ten durch das Weihesakrament, das
die Salbung mit dem Heiligen Geist
vermittelt und sie Christus gleichge-
staltet (vgl. PO 2), Anteil an seinem
Priesteramt, Lehramt und Hirtenamt,
deren Ausübung durch die hierarchi-
sehe Gemeinschaft noch genauer be-
stimmt wird (vgl. LG 24,27 und 28).

Das priesterliche Amt erreicht seinen
höchsten Ausdruck in der Feier der
heiligen Eucharistie, die die Quelle und
das Zentrum der Einheit der Kirche ist.
Nur der Priester vermag in der Person
Christi zu handeln, um dem Opfermahl
vorzustehen und es gültig zu vollziehen,
in dem das Gottesvolk sich mit dem
Opfer Christi vereinigt (vgl. LG 28).

Der Priester ist das Zeichen des gött-
liehen zuvorkommenden Heilsrat-
Schlusses, der heute in der Kirche ver-
kündet wird und in ihr wirksam ist.
Er setzt Christus als den Erlöser des

ganzen Menschen unter den Brüdern
auf sakramentale Weise gegenwärtig,
und zwar in ihrem persönlichen als
auch sozialen Leben. Er ist der Bürge
der ersten Verkündigung des Evange-
liums, um eine Kirche zu versammeln,
und auch der unermüdlichen Erneue-
rung einer schon gegründeten Kirche.
Ohne die Anwesenheit und Tätigkeit
jenes Amtes, das durch Handauflegung
und Gebet empfangen wird, kann die
Kirche keine volle Sicherheit über ihre
Treue und sichtbare Kontinuität be-
sitzen.

5. Der bleibende Charakter des Priester-
turns

Durch die Handauflegung wird die
unverlierbare Gabe des Heiligen Geistes
vermittelt (vgl. 2 Tim 1,6). Diese Gna-
denwirklichkeit macht den Geweihten
Christus dem Priester ähnlich, heiligt
ihn (vgl. PO 2) und gibt ihm Anteil an
der Sendung Christi unter ihrem zwei-
fachen Aspekt, dem der Autorität näm-
lieh und des Dienstes. Die Autorität ist
nicht dem Diener als solchem zu eigen:
sie ist der Ausfluss der «exousia» (d. Ii.

Macht) des Herrn, in dessen Auftrag
der Priester im eschatologischen Werk
der Versöhnung als Gesandter sein Amt
verwaltet (vgl. 2 Kor 5,18-20). Er be-
müht sich auch um die Bekehrung der
menschlichen Freiheit zu Gott für die
Auferbauung der christlichen Gemein-
schaft.

Die bleibende Dauer dieser bezeichnen-
den Wirklichkeit für das ganze Leben,
die eine Glaubenswahrheit darstellt und
in der Tradition mit dem Wort priester-
licher Charakter bezeichnet wird, bringt
zum Ausdruck, dass Christus sich auf
unwiderrufliche Weise mit der Kirche
zum Heil der Welt verbunden hat, und
dass die Kirche selbst sich endgültig
Christus überantwortet hat, um sein
Heilswerk zu vollenden. Der Priester,
dessen Leben mit der durch das Weihe-
Sakrament empfangenen Gabe besiegelt
worden ist, ruft der Kirche in Erinne-
rung, dass die Gabe Gottes endgültig
ist. Inmitten der christlichen Gemein-
schaft, die aus dem Geist lebt, ist er
trotz seiner Schwachheiten der Bürge
für die Heil schaffende Gegenwart
Christi.

Diese besondere Teilhabe am Priester-
tum Christi geht niemals verloren, auch
dann nicht, wenn der Priester aus kirch-
liehen oder persönlichen Gründen von
der Ausübung seines Amtes entbunden
oder aus diesem entlassen wird.

6. Zum Dienst an der Gemeinschaft

Wenn auch der Priester sein Amt in
einer besonderen Gemeinschaft ausübt,
kann er dennoch nicht ausschliesslich
auf den besonderen Kreis dieser Glau-
bigen eingeschränkt sein. Sein Amt ist
nämlich immer auf die Einheit der

ganzen Kirche ausgerichtet und auf alle
Völker, die in ihr versammelt werden
sollen. Jede einzelne Gemeinschaft von
Gläubigen bedarf der Verbindung mit
ihrem Bischof und der Gesamtkirche.
Auf diese Weise ist auch das priester-
liehe Amt wesentlich auf die Gemein-
schaft im Presbyterium und mit dem
Bischof bezogen, der die Gemeinschaft
mit dem Nachfolger Petri wahrt und in

das Bischofskollegium eingegliedert ist.
Das gilt auch für die Priester, die nicht
unmittelbar im Dienst einer Gemein-
schaft stehen, oder auch für jene, die in
fernen und entlegenen Gegenden tätig
sind. Auch die Ordenspriester sind im
Rahmen des besonderen Zieles und der
Struktur ihres Institutes auf unlösbare
Weise in die kirchlich ausgerichtete
Sendung eingegliedert.

Das Leben und die Tätigkeit des Prie-
sters sind in ihrer Gesamtheit vom
Geist der Katholizität geprägt, vom
Sinn nämlich der universalen Sendung
der Kirche, so dass er alle Gaben des
Geistes gern anerkennt, ihnen den eut-
sprechenden Freiheitsraum öffnet und
sie auf das Gemeinwohl hinordnet.

Indem die Priester dem Beispiel Christi
folgen, werden sie mit dem Bischof und
unter sich den Geist der Brüderlichkeit
pflegen, der in der Weihe und der Ein-
heit der Sendung begründet ist, wo-
durch ihr priesterliches Zeugnis noch
glaubhafter werden soll.

7. Der Priester und die zeitlichen Güter

Jedes wahrhaft christliche Unterneh-
men ist auf das Heil der Menschen aus-
gerichtet, das wegen seines eschatolo-
gischen Charakters auch die zeitlichen
Güter umfasst: jede Wirklichkeit dieser
Welt ist der Herrschaft Christi unter-
worfen, was jedoch nicht besagt, dass
die Kirche für sich in der weltlichen
Ordnung eine fachliche Zuständigkeit
beansprucht, indem sie deren Autono-
mie ausser acht lässt.

Die besondere Sendung des Priesters,
wie auch der Kirche, die Christus ihm
anvertraut hat, ist nicht politischer,
wirtschaftlicher oder sozialer, sondern
religiöser Natur (vgl. GS 42); dennoch
kann er im Rahmen seines Dienst-
amtes viel dazu beitragen, dass eine
immer gerechtere weltliche Ordnung
aufgerichtet wird, dort vor allem, wo
die menschlichen Probleme wegen Un-
gerechtigkeiten und Unterdrückung be-
sonders schwerwiegend sind, jedoch
stets unter Wahrung der kirchlichen
Gemeinschaft und ohne Gewaltanwen-
dung, sei es in Worten oder Taten, die
zum Evangelium in Widerspruch steht.
In der Tat müssen das Wort des Evan-
geliums, das jener im Namen Christi
und der Kirche verkündet, und die
wirksame Gnade des sakramentalen
Lebens, die er verwaltet, den Menschen

von seinem persönlichen und sozialen
Egoismus befreien und gerechtere Ver-
hältnisse unter den Menschen fördern,
die ein Zeichen der Liebe Christi sein

sollen, die unter uns gegenwärtig ist

(vgl. GS 58, Schluss).

730



ZWEITER TEIL

Richtlinien für Leben und Dienst des Priesters

Wenn die Väter dieser Synode in Ge-
meinschaft mit dem Papst die Sendung
des Priesters im Lichte des Geheimnis-
ses Christi und der Gemeinschaft der
Kirche bedenken, sind sie sich der innc-
ren Nöte bevvusst, die Bischöfe und
Priester heute aus den Schwierigkeiten
ihrer gemeinsamen Amtsausübung
durchleben, und legen daher die fol-
genden Richtlinien vor, um einige an-
stehende Fragen zu klären und jene in
ihrem Mut zu bestärken.

I. Der Priester in der Sendung
Christi und der Kirche

I. Die Sendung: Verkündigung und sa-
kramentales Leben

a) «Die Priester des Neuen Testamentes
werden zwar aufgrund ihrer Berufung
und Weihe innerhalb der Gemeinde
des Gottesvolkes in bestimmter Hin-
sieht abgesondert, aber nicht um von
dieser, auch nicht von irgendeinem
Menschen getrennt zu werden, sondern
zur gänzlichen Weihe an das Werk, zu
dem sie Gott erwählt hat» (PO 3).
Die Priester finden daher zu ihrem
Selbstverständnis, insofern sie voll und
ganz die Sendung der Kirche leben und
sie in der Gemeinschaft mit dem ganzen
Gottesvolk in den verschiedenen For-
men als Hirten und Diener des Herrn
im Heiligen Geist ausüben, um durch
ihr Tun das Heilswerk in der Ge-
schichte zu vollenden. «Da die Priester
aber aufgrund ihres eigenen Amtes -
das vorzugsweise im Vollzug der die
Kirche vollendenden Eucharistie be-

steht - mit Christus als dem Haupte in
Gemeinschaft stehen und andere zu
dieser Gemeinschaft hinführen, kön-
nen sie unmöglich übersehen, wieviel
noch an die Vollgestalt des Leibes
fehlt und wieviel deshalb noch zu tun
ist, damit er immer weiter wachse»

(AG 39).

b) Die Priester sind zu allen Menschen
gesandt, und ihre Sendung muss ihren
Anfang von der Verkündigung des

Gotteswortes nehmen. «Es ist die erste

Aufgabe der Priester. allen die F'ro-
he Botschaft Gottes zu verkünden
Durch das Heilswort wird ja der Glau-
be im Herzen der Nichtgläubigen
geweckt und im Herzen der Gläubigen
genährt» (PO 4). Die Verkündigung
ist dazu bestimmt, «dass alle, durch
Glauben und Taufe Kinder Gottes ge-
worden, sich versammeln, inmitten der
Kirche Gott loben, am Opfer teilneh-

men und das Herrenmahl geniessen»
(SC 10). Richtig verstanden, führt der
Dienst am Gotteswort zu den Sakra-
menten und zum religiösen Leben, wie
dieses in der sichtbaren Gemeinschaft
der Kirche und in der Welt seinen kon-
kreten Ausdruck findet.
Die Sakramente werden nämlich in
Verbindung mit der Verkündigung des
Gotteswortes vollzogen und entfalten
so den Glauben, indem sie ihn durch
die Gnade stärken. Die Sakramente
dürfen deshalb nicht geringgeachtet
werden, weil durch sie das Wort zu
seiner vollen Wirkung gelangt, näm-
lieh zur Gemeinschaft mit dem Myste-
rium Christi. Ja, die Priester versehen
gerade deswegen ihren Dienst, dass die
Gläubigen «immer wieder zu jenen
Sakramenten voll Hingabe hinzutreten,
die eingesetzt sind, um das christliche
Leben zu nähren» (SC 59).
Die fortdauernde Verkündigung des
Gotteswortes und das geordnete sakra-
mentale Leben der Gemeinschaft er-
fordern aber ihrem Wesen nach den
Dienst der Autorität, d. Ii. den Dienst
der Einheit und den Vorsitz in der
Liebesgemeinschaft. So wird in der
Sendung der Kirche das gegenseitige
Verhältnis von Glaubensverkündigung
und Sakramentenspendung deutlich.
Eine Trennung von beiden würde die
Herzmitte der Kirche selbst spalten
und zu einer Glaubenskrise führen, und
der Priester, der sich dem Dienst der
Einheit in der Gemeinschaft entzöge,
würde sein priesterliches Dienstamt auf
schwerwiegende Weise entstellen.
Die Einheit zwischen Verkündigung
und sakramentalem Leben ist stets ein
besonderes Merkmal des priesterlichen
Dienstes und muss von jedem Priester
aufmerksam vor Augen gehalten wer-
den. Doch ist dieses Prinzip mit Unter-
schied auf das Leben und den Dienst
der einzelnen anzuwenden, denn die
konkrete Ausübung des priesterlichen
Amtes muss oft auf verschiedene Weise
erfolgen, um dadurch besser den be-
sonderen und neu sich ergebenden Si-
tuationen entsprechen zu können, in
denen es das Evangelium zu verkünden
gilt.
c) Obschon es die Glaubenserziehung
verlangt, dass der Mensch stufenweise
in das Frömmigkeitsleben eingeführt
wird, muss die Kirche der Welt die
Frohe Botschaft dennoch stets unver-
kürzt verkünden. Jeder Priester hat
Anteil an der besonderen Verantwor-
tung, das ganze Gotteswort zu ver-
künden und es gemäss dem Glauben
der Kirche auszulegen.

Die Verkündigung des Gotteswortes,
welche in der Kraft des Geistes die Bot-
schaft der von Gott vollbrachten Wun-
dertaten und die Berufung des Men-
sehen zur Teilnahme am Paschamyste-
rium ist, das es als Sauerteig in die
konkrete Geschichte der Menschen hin-
einzutragen gilt, ist ein Heilshandeln
Gottes, wo die Kraft des Heiligen
Geistes die Kirche innerlich und äusser-
lieh zur Gemeinschaft vereint. Der
Diener des Wortes bereitet durch die
Verkündigung der Frohbotschaft in
grosser Geduld und gläubigem Ver-
trauen die Wege des Herrn, indem er
sich den verschiedenen Lebensbedin-
gungen der einzelnen und der Völker,
die sich schneller oder langsamer ent-
wickeln, angleicht.
Aufgrund der Notwendigkeit, sowohl
persönliche als auch soziale Aspekte
der Frohbotschaft herauszustellen, um
damit gleichzeitig auf die grundsätz-
lichercn Fragen der Menschen zu ant-
worten (vgl. CD 13), predigt die Kirche
nicht nur die Bekehrung der einzelnen
Menschen zu Gott, sondern wendet
sich auch ihrerseits wie ein Gewissen
der Gesellschaft an die Gesellschaft
selbst und nimmt in ihr das prophe-
tische Amt wahr, indem sie sich dabei
stets um ihre eigene Erneuerung be-
müht.
Was aber die konkreten Lebenserfah-
rungen, sei es der Menschen im allge-
meinen oder der Priester, betrifft, die
es stets vor Augen zu haben und im
Lichte des Evangeliums zu interpre-
tieren gilt, so können diese weder die
alleinige noch die hauptsächliche Rieht-
schnür der Verkündigung sein.

d) Das Heil, das durch die Sakramente
gewirkt wird, kommt nicht von uns,
sondern von oben, von Gott; dies ver-
deutlicht die Vorherrschaft des Wir-
kens Christi, des einzigen Priesters und
Mittlers, in seinem Leib, der die Kirche
ist.
Da die Sakramente in Wahrheit Zei-
chen des Glaubens sind (vgl. SC 59),
fordern sie von jedem Christen, der
seiner Vernunft fähig ist, die bewusstc
und freie Teilnahme. Von daher wird
die grosse Bedeutung der Vorbereitung
und Glaubensbereitschaft für denjeni-
gen deutlich, der die Sakramente emp-
fängt; ebenso ergibt sich daraus die
Notwendigkeit, dass der Spender des

Sakramentes in seinem Leben und vor
allem in der Art und Weise, wie er die
Sakramente einschätzt und verwaltet,
von seinem Glauben Zeugnis gibt.
Den Bischöfen und - für die vom Kir-
chenrecht festgelegten Fälle - den Bi-
schofskonferenzen wird die Aufgabe
übertragen, die seelsorgerliche Tätig-
keit und die liturgische Erneuerung ge-
mäss den vom Heiligen Stuhl erlasse-

nen Richtlinien in echter Weise zu

731



fördern, sie immer mehr den Erforder-
nissen der einzelnen Gebiete anzupas-
sen und auch die Kriterien für die Zu-
lassung zu den Sakramenten aufzu-
stellen. Diese Kriterien müssen von den
Priestern beachtet und den Gläubigen
erklärt werden, so dass derjenige, der
die Sakramente empfangen möchte,
dies mit einem stärkeren Bewusstsein
seiner eigenen Verantwortung tut.
Die Priester, die sich ihrer Aufgabe be-
wusst sind, alle Menschen in der Liebe
Christi zu versöhnen, und sich die Ge-
fahren von Spaltungen stets vor Augen
halten, mögen es sich mit grosser Klug-
lieit und pastoraler Liebe angelegen
sein lassen, Gemeinden zu formen, die
von apostolischem Eifer erfüllt sind
und den missionarischen Geist der
Kirche überall lebendig machen. Kleine
Gemeinschaften, die der Pfarr- oder
Diözesanstruktur nicht entgegenstehen,
müssen in die Pfarr- und Diözesan-
gemeinschaft so eingegliedert werden,
dass sie innerhalb derselben wie ein
Sauerteig erfüllt mit missionarischem
Geist wirken. Die Notwendigkeit, ge-
eignete Formen zu finden, damit das
Evangelium allen Menschen in den ver-
schiedenen Lebensbedingungen wirk-
sam verkündet wird, bietet den Ort für
die vielfältige Ausübung der Dienst-
ämter, die dem Priesteramt unterge-
ordnet sind.

2. Profane und politische Tätigkeit

a) Der priesterliche Dienst muss, auch
im Vergleich zu anderen Betätigungs-
möglichkeiten, nicht nur als eine voll-
gültige menschliche Tätigkeit angesehen
werden, sondern vielmehr als eine Tä-
tigkeit, der vor allen anderen der Vor-
zug gebührt, wenn auch dieser ausser-
ordentliche Wert nur im Lichte des
Glaubens voll und ganz erkannt wer-
den kann. Normalerweise soll deshalb
dem priesterlichen Dienst die volle Zeit
gewidmet werden. In gar keiner Weise
darf nämlich die Beteiligung an den
weltlichen Aufgaben der Menschen als
vornehmstes Ziel angesehen werden,
noch kann diese als Ausdruck der
spezifischen Verantwortung der Prie-
ster genügen. Die Priester müssen, ob-
gleich sie nicht von der Welt sind, noch
sich diese zum Vorbild nehmen dürfen,
dennoch in ihr leben (vgl. PO 3; 17;
Jo 17,14-16), als Zeugen und Aus-
spender eines anderen Lebens (vgl.
PO 3).
Um in konkreten Gegebenheiten die
Angemessenheit einer profanen Be-

schäftigung zum priesterlichen Dienst
festzulegen, muss geprüft werden, ob
und inwieweit diese Ämter und Tätig-
keiten einerseits der Sendung der Kir-
che von Nutzen sind, andererseits den
Menschen dienen, denen die Frohbot-
schaft noch nicht verkündet worden ist,

und ob sie schliesslich nach dem Urteil
des Ortsbischofs und seines Presbyte-
riums - oder wenn nötig nach Konsulta-
tion der Bischofskonferenz - auch der
Gemeinschaft der Gläubigen nützen
können.
Wenn solche Tätigkeiten, für die ge-
wohnlich die Laien zuständig sind, von
dem Verkündigungsauftrag des Prie-
sters gewissermassen gefordert werden,
gilt es, sie mit den anderen Tätigkeiten
des priesterlichen Dienstes abzustim-
men, wenn sie unter den gegebenen
Umständen als notwendige Varianten
des wahren priesterlichen Dienstes an-
gesehen werden können (vgl. PO 8).

b) Die Priester sind zusammen mit der
gesamten Kirche gehalten, sich soweit
wie möglich für eine bestimmte Hand-
lungsweise zu entscheiden, wenn es um
die Verteidigung der fundamentalen
Menschenrechte, um die ganzheitliche
Förderung der menschlichen Person
und die Verwirklichung des Friedens
und der Gerechtigkeit geht, wobei stets
jene Mittel zu benutzen sind, die im
Einklang mit dem Evangelium stehen.
Dies alles gilt nicht nur im person-
liehen, sondern auch im sozialen Be-
reich; in dieser Hinsicht sollen die
Priester den Laien behilflich sein, da-
mit sie sich in der rechten Weise um
die Bildung des eigenen Gewissens be-
mühen.
In jenen Gegebenheiten, wo verschie-
dene politische, soziale oder Wirtschaft-
liehe Wahlmöglichkeiten legitim be-

stehen, haben die Priester wie alle Bür-
ger das Recht, eine eigene Wahl zu
treffen. Da jedoch die politischen Ziel-
Setzungen ihrem Wesen nach relativ
sind und das Evangelium niemals völlig
adaequat und gültig interpretieren,
muss der Priester als Zeuge der zukünf-
tigen Dinge einen gewissen Abstand zu
jedwedem politischen Amt oder Ein-
satz wahren.
Damit der Priester aber ein gültiges
Zeichen der Einheit bleibt und das

Evangelium in seiner ganzen Fülle ver-
künden kann, kann er zuweilen ver-
pflichtet werden, sich von der Aus-
iibung seines Rechtes in diesem Bereich
zu enthalten. Darüber hinaus ist dafür
Sorge zu tragen, dass seine Wahl den
Gläubigen nicht als die einzig legitime
erscheine oder die Ursache zu Zer-
würfnissen unter den Gläubigen werde.
Die Priester sollen daran denken, dass
die Laien reife Menschen sind, was be-
sonders zu beachten ist, wenn es sich
um ihren spezifischen Lebensbereich
handelt.
Die Übernahme eines führenden Amtes
(leadership) oder die aktive Durch-
fiihrung von Wahlkampagnen zugun-
sten irgendeiner politischen Partei muss
für jeden Priester ausgeschlossen blei-
ben, wenn dies nicht in konkreten und

ausserordentlichen Umständen vom
Wohl der Gemeinschaft wirklich ge-
fordert wird. Dies könnte jedoch nur
mit Zustimmung des Bischofs unter
Konsultation des Priesterrates und -
gegebenenfalls - der Bischofskonferenz
geschehen.
Die Vorrangstellung der besonderen
Sendung, die die ganze Existenz der
Priester bestimmt, muss daher stets vor
Augen gehalten werden, so dass sie

selbst, die eine mit grossen Vertrauen
erneuerte Erfahrung bezüglich der gött-
liehen Dinge besitzen, diese wirksam
und mit Freude den Menschen zu ver-
künden vermögen, die daraufwarten.

3, Das geistliche Leben der Priester

Jeder Priester findet den tiefsten Grund
für sein ganzes Leben, das er in der
Einheit und Kraft des Geistes führen
soll, in seiner Berufung und seinem
priesterlichen Dienst. Wie die übrigen
Getauften, ist der Priester berufen,
Christus gleichförmig zu werden (vgl.
Rom 8,29). Darüber hinaus nimmt der
Priester, wie die Zwölf, in besonderer
Weise am Leben und der Sendung
Christi, des Hohenpriesters, teil: «Er
bestellte die Zwölf, damit sie mit ihm
seien und er sie zur Verkündigung aus-
sende» (Mk 3,14). Deshalb kann es im
priesterlichen Leben zu keiner Spaltung
zwischen der Liebe zu Christus und
dem seelsorglichen Einsatz kommen.
Wie Christus, gesalbt vom Fleiligen
Geist, aus tiefster Liebe zum Vater ge-
trieben worden ist, sein Leben für die
Menschen hinzugeben, so weiht sich
auch der Priester, geheiligt durch den-
selben Heiligen Geist, und Christus,
dem Hohenpriester, weitgehend gleich-
gestaltet, dem Werk des Vaters, das er
durch seinen Sohne gewirkt hat. Des-
halb findet die gesamte Regel für das
priesterliche Leben in den Worten Jesu
ihren Ausdruck: «Für sie heilige ich
mich, damit auch sie geheiligt seien in
der Wahrheit» (Jo 17,19).
Die Priester müssen also dem Beispiel
Jesu Christi, der die ganze Zeit im
Gebet verbrachte, und der Führung des

Fleiligen Geistes folgen, in dem wir
rufen: «Abba, Vater», und der Be-

trachtung des Gotteswortes obliegen.
Sie sollen täglich die Gelegenheit be-

nutzen, die Ereignisse des Lebens im
Lichte des Evangeliums zu überdenken,
damit sie zu treuen und aufmerksamen
Hörern des Gotteswortes und als wahr-
haftige Diener der Verkündigung er-
funden werden. Sie sollen stets auf das

persönliche Gebet, auf die Verrichtung
der liturgischen Tageszeiten, auf den

häufigen Empfang des Bussakramentes
und vor allem auf die Verehrung des
eucharistischen Geheimnisses bedacht
sein. Die Feier der heiligen Eucharistie
bleibt immer, auch wenn sie ohne die

732



Teilnahme der Gläubigen geschieht,
das Zentrum des kirchlichen Lebens
und die Herzmitte der priesterlichen
Existenz.
Der Priester soll seinen Sinn auf das
Himmlische richten und teilhaben an
der Gemeinschaft der Heiligen; er zur
Gottesmutter Maria aufschauen, die
das Wort Gottes in vollkommenem
Glauben angenommen hat. Er soll sie

täglich um die Gnade bitten, ihn ihrem
Sohne gleichförmig zu machen.
Die seclsorgliche Tätigkeit gibt ihrer-
seits die unerlässliche Nahrung für das

geistliche Leben des Priesters: «Wenn
sie die Rolle des Guten Hirten über-
nehmen, werden sie gerade in der Be-

tätigung der Hirtenliebc das Band der
priesterlichen Vollkommenheit finden,
das ihr Leben und ihr Wirken zur Ein-
heit verknüpft» (PO 14). Der Priester
wird ja in der Ausübung seines Dien-
stes durch das Tun der Kirche und das

Beispiel der Gläubigen erleuchtet und
gestärkt. Die Opfer, die ihm das Leben
als Seelsorger selbst auferlegt, helfen
ihm zu einer immer tieferen Teilnahme
am Kreuze Christi und daher zur Er-
langung einer noch selbstloseren Liebe
in seinem pastoralen Wirken.
Dieselbe Liebe wird die Priester auch
dazu führen, dass sie ihr geistliches
Leben den Formen und Weisen der
Heiligung anpassen, die am geeignet-
sten und den Menschen ihrer Zeit und
Kultur entsprechendsten sind. Der Prie-
ster muss, beseelt von dem Wunsche,
allen alles zu werden, um alle zu retten
(vgl. 1 Kor 9,22), auf das Wehen des
Heiligen Geistes in unseren Tagen ach-
ten. So wird er nicht nur mit seinem
menschlichen Bemühen das Wort Got-
tes verkünden, sondern wird als wirk-
sames Instrument vom Wort selbst an-
genommen werden, dessen Rede «wirk-
sanier und durchdringender ist als ein
zweischneidiges Schwert» (Nebr 4,12).

4. Der priesterliche Zölibat

ö/e G'/'unr/Zage <7c\y /;/7eyte/7/W;e/i
Zb7//;«te.v

Der Zölibat steht mit der Berufung zur
apostolischen Nachfolge Christi und
der unbedingten Antwort des Berufe-
nen, der den seelsorglichen Dienst über-
nimmt, in vollem Einklang. Durch den
Zölibat folgt der Priester seinem Herrn
und zeigt sich auf vollkommenere Weise

verfügbar. Er begibt sich in österlicher
Freude auf den Kreuzweg und sehnt
sich danach, sich gleichsam als eucha-
ristisches Opfer hinzugeben.
Wenn der Zölibat im Geist des Evange-
liums, in Gebet und Wachsamkeit, in

Armut und frohen Herzens, in der
Verachtung äusserer Ehren und in brü-
derlicher Liebe gelebt wird, ist er ein
Zeichen, das nicht lange verborgen
bleiben kann, sondern Christus auch
den Menschen unserer Zeit wirksam
verkündet. Denn heutzutage bedeuten
Worte kaum etwas, das Zeugnis des
eigenen Lebens aber, das den radikalen
Charakter der christlichen Frohbot-
schaft aufleuchten lässt, hat eine grosse
Anziehungskraft.

/> J /(

Die Ehelosigkeit als persönliche Eni-
Scheidung um eines höheren, auch rein
natürlichen Gutes willen kann die volle
Entfaltung und Integration der mensch-
liehen Persönlichkeit fördern. Das gilt
noch mehr von der Ehelosigkeit, die um
des Himmelreiches willen übernommen
wird, wie es das Leben so vieler Heiliger
und Gläubigen zeigt, die ehelos gelebt
haben, sich für Gott und die Mit-
menschen völlig verzehrt und zum
menschlichen und christlichen Fort-
schritt ihren Beitrag geleistet haben.
In der heutigen Kultur, in der die geist-
liehen Werte sehr verdunkelt werden,
weist der ehelose Priester auf die Ge-
genwart des absoluten Gottes hin, der
uns einlädt, uns nach seinem Bilde zu
erneuern. Wo sexuelle Liebe derart
überbetont wird, dass die wahre Liebe
ganz in Vergessenheit gerät, erinnert
die Ehelosigkeit um des Reiches Christi
willen die Menschen an den hohen Wert
treuer Liebe und stellt den letzten Sinn
des Lebens vor Augen.
Darüber hinaus spricht man zu Recht
vom Zölibat als einem eschatologischen
Zeichen. Der ehelose Priester stellt alle
vergänglichen menschlichen Werte hint-
an und schliesst sich auf besondere
Weise Christus als dem höchsten und
absoluten Gut an. So gibt er schon vor-
weg Kunde von der Freiheit der Kinder
Gottes. Bei voller Anerkennung des
Wertes der Zeichenhaftigkeit und Hei-
ligkeit der christlichen Ehe zeigt der
Zölibat um des Himmelreiches willen
deutlicher jene geistliche Fruchtbarkeit
oder Zeugungskraft des Neuen Bundes,
durch die sich der Apostel in Christus
als Vater und Mutter seiner Gemeinde
weiss.
Aus dieser besonderen Nachfolge Chri-
sti schöpft der Priester grössere Kraft
und Tugend zum Aufbau der Kirche;
diese Tugend kann nur durch die innige
und dauernde Verbindung mit seinem
Geist bewahrt und vermehrt werden.
Diese Verbindung mit Christus will das
gläubige Gottesvolk in seinen Hirten
sehen und kann es in ihnen auch unter-
scheiden.
Durch den Zölibat können die Priester
leichter mit ungeteiltem Herzen Gott

dienen und sich ihrer flerde widmen,
so dass sie sich entschiedener für die
Verkündigung der Frohbotschaft und
die Einheit der Kirche einsetzen kön-
nen. Deshalb werden die Priester, ob-
schon geringer an Zahl, durch dieses
herrliche Zeugnis ihres Lebens leuch-
tend hervortreten und mit grösserer
apostolischer Fruchtbarkeit wirken.
Der priesterliche Zölibat ist darüber
hinaus nicht nur das Zeugnis einer
Person, sondern hat aufgrund der be-
sonderen Gemeinschaft, die alle Glie-
der des Presbyteriums untereinander
verbindet, eine soziale Bedeutung als
Zeugnis des gesamten Priesterstandes,
das das Gottesvolk bereichert.

cj Der mœ />? r/er /ate/nAc/m/;
A7r<7?<? 6e/Y>e/ia//e« iverc/e«

Unbeschadet sollen die Traditionen der
Ostkirchen bleiben, so wie sie nun in
den verschiedenen Ländern Gültigkeit
haben.
Die Kirche hat das Recht und die
Pflicht, die konkrete Form des priester-
liehen Amtes festzulegen und daher
auch die geeigneteren Kandidaten da-
für auszuwählen, die mit bestimmten
menschlichen und übernatürlichen
Qualitäten ausgestattet sind. Wenn die
lateinische Kirche den Zölibat als con-
ditio sine qua non für das Priestertum
fordert (vgl. PO 16), tut sie dies nicht
in der Meinung, dass diese Lebensform
der einzige Weg zur Heiligung sei. Sie
tut es im Hinblick auf die konkrete
Form der Ausübung des priesterlichen
Dienstamtes in der Gemeinde zur Auf-
erbauung der Kirche.
Wegen des innersten und vielfältigen
Zusammenhanges zwischen seelsorgli-
chem Amt und ehelosem Leben wird
das bestehende Gesetz beibehalten. Wer
nämlich in freier Entscheidung die völ-
lige Verfügbarkeit will, die das unter-
scheidende Merkmal dieses Amtes ist,
wird auch frei das ehelosc Leben auf
sich nehmen. Der Priesteramtskandidat
soll diese Lebensform nicht als etwas
von aussen her ihm Aufgezwungenes,
sondern vielmehr als einen Ausdruck
seiner freien, ungezwungenen Hingabe
empfinden, die von der Kirche durch
den Bischof angenommen und bestä-
tigt wird. Auf diese Weise wird das
Gesetz zum Schutz und zur Stütze für
die Freiheit, mit der sich der Priester
Christus überantwortet, und gleichsam
zu einem «süssen Joch».

</y Co/Y/fmtVzm/ç'tv;, c//e c/c« ZoY/Aot

Wir wissen, dass heutzutage dem Zöli-
bat von allen Seiten besondere Schwie-
rigkeiten drohen, die die Priester im
Laufe der Jahrhunderte übrigens schon

733



mehrfach erfahren haben. Die Priester
können aber die Schwierigkeiten über-
winden, wenn dazu geeignete Voraus-
Setzungen geschaffen werden, nämlich:
das Wachstum des inneren Lebens
durch das Gebet, die Abtötung, die
selbstlose Liebe zu Gott und dem Nach-
sten und andere Hilfen des geistlichen
Lebens; ferner eine natürlich innere
Ausgeglichenheit durch eine geordnete
Eingliederung in das Gesamtgefüge zwi-
schenmenschl icher Beziehungen; der
brüderliche Verkehr und Gedankenaus-
tausch mit den übrigen Mitbrüdern im
Priesteramt und dem Bischof, die durch
eine bessere Anpassung der pastoralen
Strukturen und auch durch die Mithilfe
der Gemeinde möglich gemacht wer-
den.
Es muss zugegeben werden, dass der
Zölibat, der ein Geschenk Gottes ist,
nicht gehalten werden kann, wenn der
Kandidat nicht entsprechend darauf
vorbereitet wird. Deshalb ist es von An-
fang an notwendig, dass die Priester-
amtskandidaten den positiven Gründen
zugunsten der Wahl des Zölibates Be-

achtung schenken, ohne dass sie sich
durch Einwände verwirren lassen, de-

ren häufiges Auftreten und andauernde
Opposition vielmehr ein Zeichen dafür
sind, dass der ursprüngliche Wert des
Zölibates in die Entscheidung gestellt
ist. Sie sollen auch der Kraft eingedenk
sein, durch die Gott uns stärkt und stets
denen nahe ist, die sich bemühen, ihm
in Treue und Ganzhingabe zu dienen.
Der Priester, der die Ausübung seines

priesterlichen Amtes aufgibt, soll ge-
recht und brüderlich behandelt werden,
wird aber, wenn er auch im Dienst der
Kirche tätig sein kann, nicht mehr zur
Verrichtung priesterlicher Amtshand-
lungen zugelassen.

ej Zto ZbY/Nmvge.vetz

Das in der lateinischen Kirche beste-
hende Gesetz des priesterlichen Zöli-
bats muss unversehrt erhalten bleibend

/J Z)/e Wie/Ae w/ze/ra/e/er zV/nnwer

Den Vätern sind zwei Formeln zur Ab-
Stimmung vorgelegt worden :

Forme/ zl : Unbeschadet des Rechtes
des Papstes wird die Priesterweihe von
verheirateten Männern nicht gestattet,
auch nicht in Sonderfällen.

Forme/ F: Es steht allein dem Papst zu,
in besonderen Fällen bei pastoraler
Notwendigkeit und unter Berücksich-
tigung des Wohles der Gesamtkirche
die Priesterweihe verheirateter Männer
zu gestatten, die jedoch im reifen Alter
und von unbescholtenem Lebenswan-
del sein sollend

II. Die Priester in der
Gerneinschaft der Kirche

1. Das Verhältnis der Priester zu ihrem
Bischof

Die Priester werden um so treuer zu
ihrer Sendung stehen, je treuer sie sich
mit der Gemeinschaft der Kirche ver-
bunden wissen und zeigen. So wird
das seelsorgliche Dienstamt, das von
Bischöfen, Priestern und Diakonen aus-
geübt wird, zum hervorragenden Zei-
chen dieser kirchlichen Gemeinschaft,
insofern als sie selbst den besonderen
Auftrag angenommen haben, dieser
Gemeinschaft zu dienen.

Damit dieses Amt tatsächlich zum Zei-
chen der Gemeinschaft werde, muss den
konkreten Bedingungen, unter denen es

ausgeübt wird, höchste Bedeutung bei-

gemessen werden.

Das richtungsweisende Prinzip wurde
vom Zweiten Vatikanischen Konzil
im Dekret «Presbyterorum Ordinis» ge-
geben, dass nämlich die Einheit von
Weihe und Sendung die hierarchische
Gemeinschaft der Priester mit dem
Bischofsamt verlangt. Dieses Prinzip
wird als grundlegend für die praktische
Wiederherstellung oder Erneuerung des

gegenseitigen vertrauensvollen Ver-
hältnisses zwischen Bischof und Pres-
byterium gehalten, dem dieser vorsteht.
Es ist die besondere Aufgabe der Bi-
schöfe, diesen Grundsatz noch ent-
schiedener in der Praxis zu verwirk-
liehen.

Der Dienst der Autorität einerseits und
die Ausübung eines nicht nur rein pas-
siven Gehorsams andererseits müssen
sich im Geist des Glaubens, in gegen-
seitiger Liebe, in herzlichem freund-
schaftlichen Vertrauen und in einem
ständigen, geduldigen Dialog vollzie-
Iren, so dass die Zusammenarbeit und
verantwortliche Mitarbeit zwischen
Priestern und Bischof sich in einer auf-
richtigen, menschlichen und zugleich
übernatürlichen Atmosphäre vollzieht
(vgl. LG 28; CD 35 und 15; PO 7).

Die persönliche Freiheit, die der eigenen
Berufung und den von Gott empfan-
genen Charismen entspricht, ist zusam-
men mit der geordneten Solidarität aller
im Dienst der Gemeinschaft und in der
Erfüllung des Sendungsauftrages die
Voraussetzung, die dem seelsorglichen
Wirken der Kirche seine eigene Note
geben muss (vgl. PO 7); Bürge dieser

Voraussetzung ist die Autorität des

Bischofs, die dieser im Geist des Die-
nens ausüben muss.

Der Priesterrat, der seiner Natur nach
eine diözesane Einrichtung ist, ist eine
Form institutioneller Bekundung des
brüderlichen Geistes unter den Prie-
stern, der seine Grundlage in der ge-
meinsam empfangenen Weihe hat.

Die Tätigkeit dieses Rates kann durch
die Gesetzgebung nicht voll und ganz
umschrieben werden; seine Wirksam-
keit hängt vor allem von dem immer
wieder neuen Versuch ab, alle Meinun-
gen zu hören, um zur Übereinstim-
mung mit dem Bischof zu kommen, der
die letztliche Entscheidung zu fällen
hat.

Wenn dies mit der grösstmöglichen
Aufrichtigkeit und Demut geschieht
und jede Einseitigkeit vermieden wird,
kann dadurch auf leichtere Weise eine
für das Gemeinwohl zuträgliche Ent-
Scheidung gefunden werden.

Der Priesterrat ist eine Einrichtung, in
der sich die Priester bei der ständigen
Zunahme der Verschiedenartigkeit in
der Ausübung des priesterlichen Dien-
stes, der Notwendigkeit bewusst wer-
den, sich gegenseitig im Dienst ein und
desselben Sendungsauftrages der Kir-
che zu ergänzen.
Seine Aufgabe ist es unter anderem,
nach einer klaren und genau festgcleg-
ten Zielsetzung zu suchen, Prioritäten
vorzulegen, die Vorgehensweise aufzu-
zeigen, alles zu unterstützen, was immer
der Gottesgeist durch einzelne oder
durch Gruppen wirkt, und das geist-
liehe Leben zu fördern, damit die not-
wendige Einheit leichter erlangt wer-
den kann.

Für die hierarchische Gemeinschaft
zwischen Bischöfen und Priestern (vgl.
PO 7) müssen neue Formen der Ver-
wirklichung gefunden werden, um den
Ortskirchen im weiteren Masse Zugang
zueinander zu verschaffen; ausserdem

muss nach Möglichkeiten gesucht wer-
den, durch die die Priester mit den Bi-
schöfen in iiberdiözesanen Organen und
Unternehmen zusammenarbeiten kön-
nen.
Auch die Zusammenarbeit der Ordens-
priester mit dem Bischof im Presbyte-
rium ist notwendig, wenn auch ihr
Werk einen gültigen Beitrag im Dienst
der Gesamtkirchc leistet.

2. Das Verhältnis der Priester unter-
einander

Da die Priester durch die im Weihe-
Sakrament begründete Brüderlichkeit
und Sendung untereinander verbunden
sind und sich gemeinsam um die Ver-
wirklichung derselben Aufgabe bemü-
hen, soll unter ihnen eine gewisse

2 zlFF/«OT«»grerge;/>MM.' Placet 168. Non
placet 10. Placet iuxta modum 21. Stimm-
enthaltungen 3.

' Die Abstimmung erfolgte gemäss der An-
Ordnung der Präsidenten nicht durch P/dce<

oder No« p/rfee/, sondern durch die Wahl
der einen oder andern Formel (die erste
Formel zl erhielt 107 Stimmen, die andere
fl 87 bei 2 Stimmenthaltungen und 2 un-
gültigen Stimmen).

734



Lebensgemeinschaft oder irgendeine ge-
meinsame Lebensweise, die verschie-
dene, auch nicht institutionelle Formen
annehmen kann, gefördert und vom
Kirchenrecht durch geeignete Normen
sowie erneuerte oder neu zu schaffende
Pastoralstrukturen vorgesehen werden.
Auch sollen priesterliche Vereinigungen
unterstützt werden, die von der zustän-

digen kirchlichen Autorität anerkannt
sind und sich im Geist kirchlicher Ge-
meinschaft «durch eine geeignete und
bewährte Lebensordnung sowie durch
die brüderliche Hilfe» (PO 8) darum
bemühen, die ihrem Amt eigenen Ziele
und «die Heiligung der Priester in der

Ausübung ihres Amtes» (PO 8) zu
fördern.
Ferner ist zu wünschen, dass man nach

Möglichkeit, wenn es auch immer
schwieriger wird, nach Wegen sucht,
durch die diese Vereinigungen, die den
Klerus stark in Parteien aufspalten, zu
einer Gemeinschaft und einer kirch-
liehen Struktur zusammengeführt wer-
den können.
Zwischen den Ordens- und Diözesan-

priestern soll eine engere Gemeinschaft

gepflegt werden, damit eine echt prie-
sterliche Brüderlichkeit unter ihnen
herrscht. Auch sollen sie sich vor allem
in geistlichen Belangen gegenseitig hilf-
reich beistehen.

3. Das Verhältnis zwischen Priestern
und Laien

Die Priester sollen stets daran denken,
«den Laien vertrauensvoll Ämter zum
Dienst an der Kirche anzuvertrauen,
ihnen Freiheit und Raum zum Handeln
lassen, ja sie sogar in passender Weise
dazu ermuntern, auch von sich aus
Aufgaben in Angriff zu nehmen» (PO
9). Ebenso sollen die Laien «an den
Sorgen und Nöten ihrer Priester Anteil
nehmen und ihnen durch Gebet und
Tat soweit wie möglich helfen, Schwie-

rigkeiten leichter zu überwinden und
ihre Pflichten mit mehr Frucht zu er-
füllen» (PO 9).
Es ist notwendig, sich den besonderen
Charakter der kirchlichen Gemein-
schaft vor Augen zu halten, damit so-
wohl die persönliche Freiheit entspre-
chend den anerkannten Ämtern und
Charismen jedes einzelnen, als auch die
Lebens- und Aktionseinheit des Gottes-

Volkes auf geeignete Weise miteinander
in Einklang gebracht werden.
Der Pastoralrat, in dem Priester, Or-
densleute und besonders dazu gewählte
Laien beteiligt sind (vgl. CD 27), er-
arbeitet durch seine Studien und Bera-
tungen die erforderlichen Richtlinien,
damit die Gemeinschaft der Diözese
ihre pastoralen Aufgaben organisch
vorausplanen als auch erfolgreich
durchzuführen vermag.
Je mehr in unseren Tagen (vor allem
durch die Priesterräte) die gemeinsame
Verantwortung der Bischöfe und Prie-
ster wächst, um so wünschenswerter
wird es, dass in den einzelnen Diözesen
ein Pastoralrat eingerichtet wird.

4. Die wirtschaftliche Frage

Die wirtschaftlichen Probleme der Kir-
che können nicht auf angemessene
Weise gelöst werden, wenn sie nicht im
Zusammenhang der Gemeinschaft und
Sendung des Gottesvolkes gesehen wer-
den. Es ist die Pflicht aller Christgläubi-
gen, der Kirche in ihren Nöten zu
Hilfe zu kommen.
Bei der Behandlung dieser Fragen muss
man sich nicht nur die Solidarität im
Bereich der Orts- oder Diözesankirche
oder des religiösen Institutes vor Augen
halten, sondern darüber hinaus auch
die Verhältnisse in den anderen Diöze-
sen derselben Gegend oder Nation, ja
sogar der ganzen Welt, und vor allem
der Kirchen in den sogenannten Mis-
sionsgebieten und sonstiger armen Ge-
genden.
Die Besoldung der Priester, die gewiss
im Geist evangelischer Armut festzu-
setzen ist, aber nach Möglichkeit an-
gemessen und ausreichend sein soll,
ist eine Forderung der Gerechtigkeit
und muss ebenfalls die Sozialversor-
gung miteinschliessen. Allzu grosse Un-
terschiede, besonders unter den Prie-
stern einer Diözese oder eines Jurisdik-
tionsbezirkes, müssen behoben werden,
wobei auch auf die allgemeine wirt-
schaftliche Lage des Volkes des be-
treffenden Gebietes zu achten ist.
Es erscheint sehr wünschenswert, dass
das christliche Volk allmählich dazu
angeleitet wird, dass man den Lebens-
unterhalt der Priester von den Amts-
handlungen, im besonderen der Sakra-
mentenspendung, trennt.

Schluss

Den Priestern, die inmitten der Ge-
meinschaft der Gesamtkirche den
Dienst des Geistes (vgl. 2 Kor 3,4-12)
ausüben, stehen neue Wege offen, um
in der heutigen Welt ein vertieftes und
erneuertes Glaubenszeugnis zu geben.
Man muss deshalb mit christlichem
Vertrauen in die Zukunft schauen und
den Heiligen Geist bitten, dass sich
trotz der Gefahren, denen die Kirche
mit rein menschlichen Mitteln nicht be-

gegnen kann, durch seine Führung und
Eingebung dem Evangelium die Türen
öffnen.
Indem wir die Apostel, insbesondere
Petrus und Paulus, stets als Beispiel
eines zu erneuernden Priestertums vor
Augen haben, wollen wir Gott Vater
dafür danken, dass er uns die Gelegen-
heit gibt, allen in noch grösserer Treue
das Antlitz Christi zu offenbaren.
Schon gibt es echte Anzeichen eines
neuaufbrechenden geistlichen Lebens,
während die Menschen, die überall auf
der Welt der Unsicherheit dieser Zeit
ausgesetzt sind, nach einem erfüllten
Leben Ausschau halten. Diese Erneue-

rung kann natürlich nicht ohne Teil-
nähme am Kreuze des Herrn erfolgen,
da der Diener nicht grösser als sein
Meister ist (vgl. Jo 13,16). Indem wir
vergessen, was hinter uns liegt, wollen
wir nach dem streben, was vor uns liegt
(vgl. Phil 3,13).
Mit echtem Freimut muss der Welt die
Fülle jenes Geheimnisses verkündet
werden, das von Ewigkeit her in Gott
verborgen war, damit die Menschen
daran Anteil erhalten und zur ganzen
Fülle Gottes gelangen können (vgl.
Eph 3,19).
«Wir verkünden euch das ewige Leben,
das beim Vater war und uns sichtbar
erschienen ist: was wir also gesehen
und gehört haben, verkünden wir euch,
damit auch ihr Gemeinschaft mit uns
habt, und die Gemeinschaft, die wir
haben, sei mit dem Vater und seinem
Sohne Jesus Christus» (1 Jo 1,2-3).

Die deutsche Übertragung dieser Do-
kumente wurde uns durch die KIPA aus
Rom übermittelt. (Red.)

735




	Der priesterliche Dienst : Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen Kirchenzeitung

