Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 139 (1971)
Anhang: Der priesterliche Dienst : Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen

Kirchenzeitung

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dokumente der dritten Bischofssynode

Der priesterliche Dienst

Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen
Kirchenzeitung

725






Der priesterliche Dienst

RESKRIPT

aus der Audienz, die Papst Paul VI.
dem Kardinal-Staatssekretir

am 30. November 1971 gewihrte

Der Heilige Vater hat mit besonderer
Aufmerksamkeit die beiden Doku-
mente gepriift, die die Auffassung der
zweiten Generalversammlung der Bi-
schofssynode zum Ausdruck bringen
zu den Themen: «Der priesterliche
Dienst» und «Die Gerechtigkeit in der
Welt», die er der Synode zum Studium
vorgelegt hatte.

Wie der Heilige Vater schon in seiner
Rede bei Gelegenheit der General-
audienz vom 24. November 1971 an-
gekiindigt hat, erteilt er Anweisung,
dass die obengenannten Dokumente
veroffentlicht werden.

Schon jetzt nimmt der Papst alle
Schlussfolgerungen entgegen und be-
stiatigt sie, die in den beiden Dokumen-
ten den geltenden Normen entspre-
chen. In besonderer Weise bestitigt er,
dass in der Lateinischen Kirche auch
weiterhin mit Gottes Hilfe die augen-
blickliche Gesetzgebung des priester-
lichen Zélibates voll und ganz beob-
achtet werde.

Der Heilige Vater behilt sich vor, in
der Folge mit grosser Aufmerksamkeit
zu priifen, ob und welche Vorschlige,
die in den Meinungsiusserungen der
Synode vorgetragen wurden, als direkte
Richtlinien oder praktische Normen
bestitigt werden sollen.

Johannes Kard. Villot, Staatssekretdir

EINLEITUNG

In letzter Zeit, vor allem nach der Be-
endigung des II. Vatikanischen Kon-
zils, vollzieht sich in der Kirche eine
tiefgreifende Erneuerung, die alle Chri-
sten mit grosser Freude und in Treu
gegeniiber dem Evangelium mitzutra-
gen haben. Denn der Heilige Geist steht
uns mit seiner Kraft zur Seite, um uns
in unserer Sendung zu erleuchten, zu
bestiarken und sie erfolgreich durchzu-
flihren.

Jede wirkliche Erneuerung bringt der
Kirche ohne Zweifel grosse Segnungen.
Wir wissen sehr wohl, dass durch das
kiirzliche Konzil die Priester mit neuem
Eifer erfiillt wurden und durch ihre
tiglichen Miihen viel zur Férderung
dieser Erneuerung beigetragen haben.
Wir haben die vielen heroischen Mit-
briider vor Augen, die ihr Amt in Treue
erfiillen und entweder inmitten der
Vélker, in denen die Kirche ein schwe-
res Los zu erdulden hat, oder in den
Missionslindern mit Hingebung ihr

gottgeweihtes Leben fiihren. Gleich-
zeitig aber bringt jene Erneuerung auch
gewisse Schwierigkeiten mit sich, die
alle Priester, sei es dass sie Bischofe
oder einfache Priester sind, in einer be-
sonderen Weise empfinden.

Wir alle missen in dieser Zeit der Er-
neuerung die Zeichen der Zeit erfor-
schen und im Lichte des Evangeliums
deuten (vgl. GS 4), so dass wir in ge-
meinsamem Bemiihen die Geister unter-
scheiden, ob sie von Gott sind, damit
die Einheit der Sendung der Kirche
nicht durch Ungereimtheiten und Un-
entschiedenheit verdunkelt wird oder
durch eine allzu grosse Uniformitit die
notwendige Anpassung verhindert wird.
Indem man so alles priift und nur das
Gute beibehilt, kann die heutige Krise
eine Gelegenheit sein, die zu einem
Wachstum des Glaubens fiihrt.

Wegen der besonderen Bedeutung der
Frage hat der Papst der Synode in die-
sem Jahr die Behandlung des Themas
des priesterlichen Dienstes zur Aufgabe
gestellt. Viele Bischofskonferenzen ha-
ben dieses Thema schon vor der Synode
mit ihren Priestern und des 6fteren auch
mit den Laien erortert. Ferner sind zur
Synode auch einige Priester als Horer
berufen worden, die den Bischofen bei
der Behandlung der bedeutsamen Fra-
gen beratend zur Seite stehen sollen.
Wir wollen unsere Aufgabe mit je-
ner dem Evangelium entsprechenden
Schlichtheit erfiillen, die den Hirten im
Dienst der Kirche angemessen ist. Im
Bewusstsein unserer Verantwortung fiir
die briiderliche Gemeinschaft der Kir-
che wiinschen wir unsere Briider im
Priesteramt und alle Glaubigen in ihrem
Glauben zu gestérken, sie in ihrer Hoff-
nung aufzurichten und in der Liebe zu
fordern. Mdogen unsere Worte dem
Gottesvolk und den seinem Dienst treu
ergebenen Priestern Trost vermitteln
und die Freude erneuern.

Beschreibung der konkreten Lage

1. Der Umfang der Sendung der Kirche
ist vom II. Vatikanischen Konzil aus-
fithrlich dargelegt worden, da ja ihr
Verhiltnis zur Welt der Gegenstand vor
allem der Pastoralkonstitution «Gau-
dium et spes» gewesen ist. Die ein-
gehende Erorterung dieser Thematik
hat sich als besonders fruchtbar erwie-
sen: es wird deutlicher gesehen, dass
das Heil keine abstrakte und gleichsam
ungeschichtliche und zeitlose Kategorie
darstellt, sondern von Gott hervor-
geht und den ganzen Menschen sowie
die ganze Geschichte der Menschheit

durchdringen soll und sie in Freiheit in
das Reich Gottes fiihrt, damit schliess-
lich «Gott alles in allem sei» (1 Kor 15,
28).

Doch haben sich auch, wie es leicht ver-
stindlich ist, Schwierigkeiten ergeben.
Einige Priester fiihlen sich entfremdet
gegeniiber den Stromungen, die die
Gruppen der Menschen beeinflussen,
und nicht mehr imstande, die Probleme
zu l6sen, die die Menschen im Innersten
bewegen. Oft entstehen die Probleme
und die Verwirrung der Priester auch
dadurch, dass sie in ihrer pastoralen
und missionarischen Téatigkeit mit be-
reits veralterten Methoden der heutigen
Mentalitit gegentibertreten miissen.
Von daher ergeben sich schwerwiegende
Probleme und mehrere Fragen, und das
vor allem aus den tatsichlichen Schwie-
rigkeiten, denen die Priester bei der
Ausiibung ihres Amtes begegnen, und
nicht (was nur vereinzelt der Fall ist)
aus verbittertem Aufbegehren oder aus
persénlichen egoistischen Interessen. Ist
es iiberhaupt moglich, die Laien gleich-
sam von ausserher anzuleiten? Ist die
Kirche in einigen Bereichen der Gesell-
schaft genligend gegenwirtig, ohne dass
auch Priester in ihnen wirksam zuge-
gen sind? Wenn aber die dem Priester
eigene Lebensform von der Art ist, dass
sic ihn vom Leben der Welt absondert,
ist dann die Lebensweise der Laien nicht
besser? Und was hat man unter den
heutigen Zeitumstinden vom Zolibat
der Priester der lateinischen Kirche und
vom personlichen geistlichen Leben des
Priesters zu halten, der mitten in der
Welt steht?

2. Nicht wenige Priester, die in sich
selbst das durch die Sakularisierung
der Welt entstandene Aufbegehren ver-
spiiren, empfinden die Notwendigkeit,
die profanen Titigkeiten unmittelbar zu
heiligen und den Sauerteig des Evange-
liums mitten in das Geschehen des All-
tags hineinzutragen. Auf @hnliche Weise
entsteht auch der Wunsch, sich an den
gemeinsamen Anstrengungen der Men-
schen mitzubeteiligen, um eine gerech-
tere und briiderlichere Gesellschaft auf-
zuerbauen. In einer Welt, in der die
politischen Aspekte fast aller Probleme
offenkundig sind, wird die Teilnahme
am politischen Geschehen, ja sogar an
revolutiondren Aktionen, von einigen
fliir unumganglich gehalten.

3. Das Konzil hat die Vorrangstellung
der Verkiindigung des Evangeliums be-
sonders hervorgehoben, die durch den
Glauben zu einer erfiillten Feier der
Sakramente fiihren soll, doch hat das
heutige Denken iiber das religiése Phi-
nomen bei vielen gewisse Zweifel iiber
den Sinn des sakramentalen und kulti-
schen Dienstes genihrt. Sehr viele Prie-
ster, die ihrerseits keine Identititskrise
durchzustehen haben, sehen sich da-

727



gegen vor eine andere Frage gestellt:
Wie sollen sie in ihrer pastoralen Arbeit
verfahren, damit die sakramentale Praxis
zu einem wirklichen Ausdruck des
Glaubens wird, der dann in der Tat das
ganze personliche und soziale Leben
pragend bestimmt, damit der christ-
liche Kult nicht falschlicherweise auf
einen rein dusserlichen Ritualismus re-
duziert wird?

Da die Priester sehr auf das Image be-
dacht sind, das die Kirche von sich
selbst vor der Welt zu geben scheint,
und sich zugleich der -einzigartigen
Wiirde der menschlichen Person stark
bewusst sind, mochten sie die Beziehun-
gen zwischen den Menschen, zwischen
diesen und den Institutionen und selbst
die Autorititsstrukturen verindern.

4. Die Beziehungen zwischen den Bi-
schofen und Priestern und unter den
Priestern selbst werden auch noch da-
durch erschwert, dass sich die Aus-
libung ihres Amtes immer mehr diffe-
renziert. Die heutige Gesellschaft glie-
dert sich namlich in viele Untergrup-
pen, die sich verschiedener Lebenswei-
sen bedienen, welche verschiedenartige
Kompetenzen und Formen auch im
apostolischen Wirken erfordern. Dar-
aus ergeben sich die Probleme, welche
sich auf die Briiderlichkeit, den Zusam-
menhalt und die Zusammenarbeit im
priesterlichen Dienst beziehen.

Auf gliickliche Weise hat das letzte
Konzil die traditionelle und fruchtbare
Lehre vom allgemeinen Priestertum der
Glidubigen in Erinnerung gerufen (vgl.
LG 10). Von daher ergeben sich je-
doch in einer gewissen Pendelbewegung
einige Fragen, die die Stellung des prie-
sterlichen Dienstamtes in der Kirche
zu verdunkeln scheinen und die Gemii-
ter einiger Priester und Glaubigen sehr
verwirren. Viele Tatigkeiten, wie z. B.
die Katechese, die Verwaltung der Ge-
meinden, ja sogar liturgische Handlun-
gen, die friiher den Priestern vorbehal-
ten waren, werden heute oft von Laien
vorgenommen, wihrend andererseits
viele Priester sich aus den schon er-
withnten Griinden in die Lebensbedin-
gungen der Laien einzugliedern suchen.
Aus dieser Tatsache erheben sich bei
einigen mehrere Fragen: Gibt es liber-
haupt ein bestimmtes unterscheidendes
Merkmal des priesterlichen Dienstes
oder nicht? Ist dieser Dienst {iiber-
haupt erforderlich? Ist das Priestertum
wirklich unverlierbar? Was beabsich-
tigt der Priester heute zu sein? Wiirde es
nicht geniigen, flir den christlichen
Gemeindedienst Vorsteher zu haben,
die dazu bestimmt sind, fiir das Ge-
meinwohl Sorge zu tragen, und unab-
hingig von der sakramentalen Weihe
ihr Amt auf Zeit austiben?

5. Es stellen sich noch schwerwiegen-
dere Fragen, die sich zum Teil aus

728

exegetischen und historischen Studien
ergeben und die Vertrauenskrise gegen-
iiber der Kirche deutlich offenbaren:
Ist die heutige Kirche nicht viel zu weit
von ihren Urspriingen entfernt, als dass
sic das altehrwiirdige Evangelium noch
glaubwiirdig den Menschen dieser Zeit
zu verkiinden vermag? Ist der Zugang
zur Wirklichkeit Christi nach so vielen
kritischen Untersuchungen iiberhaupt
noch mdéglich? Sind uns nicht die we-
sentlichen Strukturen der friihen Kirche
so hinreichend bekannt, dass sie gleich-
sam als ein fiir alle Jahrhundert unver-
anderliches Schema auch flir unsere
Zeit beibehalten werden konnten und
miissten?

6. Die obengenannten Fragen, die teils
neu, teils jedoch friiher schon bekannt,
heute aber in neuer Form gestellt wer-
den, konnen nicht ausserhalb des Ge-
samtzusammenhangs der modernen
Kultur verstanden werden, die selbst
liber ihren eigenen Sinn und Wert voller
Zweifel ist. Die neuen technischen Er-
rungenschaften haben Hoffnungen ge-
weckt, die in einem allzu grossen En-
thusiasmus griinden, und gleichzeitig
auch eine tiefe Besorgnis verursachen.
Man fragt zurecht, ob der Mensch in
Zukunft noch in der Lage sein wird,
sein Werk wirklich zu beherrschen und
es auf den Fortschritt hin auszurichten.
Einige, besonders die Jugendlichen,
werden am Sinn dieses Jahrhunderts
irre und suchen das Heil in rein speku-
lativen Systemen, in kiinstlichen und
abartigen Wunschtraumen, und zichen
sich von den gemeinsamen Anstren-
gungen, die die Menschheit unter-
nimmt, zuriick.

Andere wiederum bemihen sich mit In-
brunst und utopischen Hoffnungen,
ohne Gott mitzuberiicksichtigen, dar-
um, einen Zustand volliger Freiheit her-
beizufiihren, und verlegen damit den
Sinn ihres ganzen personlichen Lebens
von der Gegenwart in die Zukunft.
Auf diese Weise werden die Aktion und
Kontemplation, die Arbeit und das
Spiel, die Kultur und Religion, der im-
manente und transzendente Aspekt des
menschlichen Lebens liberméssig von-
einander getrennt.

So erwartet die Welt selbst dunkel die
Losung dieses Dilemmas und bereitet
den Weg, auf dem die Kirche in der
Verkiindigung des Evangeliums fort-
schreiten kann. Schliesslich ist den
Menschen als ihr einziges umfassendes
Heil Christus selbst angeboten worden,
der Sohn Gottes und der Sohn des
Menschen, der durch die Kirche sich
selbst in der Geschichte gegenwirtig
setzt: jener namlich verbindet auf un-
16sbare Weise die Liebe zu Gott und die
Liebe Gottes bis zum Ende fiir alle
Menschen, die inmitten der Schatten
den Weg suchen, als auch den Wert der

menschlichen Liebe, durch die einer
sein Leben fiir seine Freunde hingibt.
In Christus und in ihm allein verbindet
sich all dies zu einer Einheit, und in
dieser Synthese leuchtet schliesslich der
Sinn des individuellen wie sozialen
menschlichen Lebens deutlich hervor.
Die Sendung der Kirche, die der Leib
Christi ist, ist also keineswegs tiberholt,
sondern ist im Gegenteil dusserst ak-
tuell fiir die gegenwirtige und zukiinf-
tige Zeit: die ganze Kirche ist ein
Zeugnis und ein wirksames Zeichen
dieser Einheit, insbesondere durch ihren
priesterlichen Dienst. Die dem Priester
cigene Aufgabe, die ihm inmitten der
Kirche zukommt, ist es, die Liebe
Gottes in Christus zu uns durch Wort
und Sakrament zu vergegenwiirtigen
und zugleich die Menschen mit Gott
und untereinander zu einer Gemein-
schaft zu vereinigen. Das alles verlangt
natiirlich, dass wir uns alle, vor allem
die wir ein heiliges Amt verwalten,
taglich darum bemiihen, uns nach dem
Evangelium zu erneuern.

7. Wir wissen allerdings, dass es auf
der Welt Gegenden gibt, wo jener tief-
greifende Kulturwandel bisher noch
nicht so stark empfunden wird, und die
oben angefiihrten Fragen nicht {iberall,
nicht von allen Priestern und auch nicht
unter demselben Gesichtspunkt, ge-
stellt werden. Weil aber heute der
gegenseitige Austausch unter den Men-
schen und Volkern stindig zunimmt
und sehr schnell voranschreitet, halten
wir es fiir gut und nitzlich, dass wir
diese Fragen im Lichte des Evangeliums
genauer betrachten und in Demut, aber
in der Kraft des Heiligen Geistes fiir
deren konkretere Beantwortung einige
Prinzipien anfithren. Wenn diese Ant-
wort auch entsprechend den Verhilt-
nissen einer jeden Gegend verschieden
anzuwenden ist, wird sie dennoch auch
fiir alle Glaubigen und Priester, die in
ruhigeren Verhéltnissen leben, die
Zeugniskraft der Wahrheit besitzen.
Deshalb rufen wir, da wir alle in ihrem
Glaubenszeugnis schnlichst zu bestéir-
ken wiinschen, alle Christgldubigen da-
zu auf, dass sie sich darum bemiihen,
den in seiner Kirche fortlebenden Herrn
Jesus Christus zu betrachten und zu er-
kennen, dass er in einer besonderen
Weise durch seine Diener wirken will.
So werden sie sich davon liberzeugen,
dass die christliche Gemeinschaft ohne
das priesterliche Dienstamt ihre volle
Sendung nicht erfiillen kann. Die Prie-
ster sollen wissen, dass die Bischofe an
ihren Noten wirklich Anteil nehmen
und noch mehr daran teilnehmen méch-
ten.

Von diesem Wunsch beseelt, beabsich-
tigen die Viter der Synode im Geiste
des Evangeliums, indem sie in Treue
der Lehre des II. Vatikanischen Kon-



zils folgen und auch die Dokumente
und Ansprachen Papst Paul VI. in
ihre Uberlegungen miteinschliessen, ei-
nige Grundsitze der Lehre der Kirche
iiber den priesterlichen Dienst, die heute
besonders wichtig erscheinen, sowie
einige Richtlinien fiir die pastorale
Praxis kurz darzulegen.

ERSTER TEIL

Lehrsatze

1. Christus Alpha und Omega

Jesus Christus, der Sohn und das Wort
Gottes, «den der Vater geheiligt und in
die Welt gesandt hat» (Jo 10, 36),
verkiindigte, ausgezeichnet mit der Fiil-
le des Heiligen Geistes (vgl. Lk 4, 1.
18-21; Apg 10, 38), der Welt die Froh-
botschaft von der Verséhnung zwi-
schen Gott und den Menschen. Seine
prophetische Predigt, die durch Zeichen
bekriftigt wurde, erreichte ihren Hohe-
punkt in dem &sterlichen Geheimnis,
dem letztgiiltigen Wort der gottlichen
Liebe, mit dem der Vater uns ange-
sprochen hat. Am Kreuze erweist sich
Jesus selbst auf grosstmogliche Weise
als der gute Hirt, der sein Leben fiir
die Schafe hingibt, um sie zu jener Ein-
heit zusammenzufiihren, die in ihm
selbst ihren Ursprung hat (vgl. Jo 10,
I5ff; 11, 52). Indem er durch das
Opler seiner selbst das hochste und ein-
zige Priestertum ausiibte, erfiillte und
liberstieg er alle rituellen priesterlichen
Handlungen und Opfer des Alten Testa-
ments und sogar der Heiden. In seinem
Opfer nahm er die Note und Opfer der
Menschen aller Zeiten auf sich, ebenso
auch die Beschwerden deren, die um
der Gerechtigkeit willen leiden oder
durch ein ungliickliches Los tiglich
bedringt werden, und die Miihen jener,
die sich von der Welt zuriickgezogen
haben und durch Askese und Kon-
templation zu Gott zu gelangen suchen
oder die ihr Leben in lauterer Absicht
fiir eine bessere gegenwirtige und zu-
kiinftige Gesellschaft einsetzen. Er hat
alle unsere Stinden am Kreuze getragen
und uns, nachdem er von den Toten
auferstanden und zum Herrn eingesetzt
worden war (vgl. Phil 2, 9-11), mit Gott
versdhnt und das Volk des Neuen
Bundes gegriindet, das die Kirche ist.

Jener ist der einzige «Mittler zwischen
Gott und den Menschen, der Mensch
Jesus Christus» (1 Tim 2,5; «in ihm hat
alles seinen Ursprung» (Kol 1,16; vgl.
Jo 1,3ff) und in ihm wird alles als
dem Haupte zusammengefasst (vgl. Eph
1,10). Da er das Ebenbild des Vaters
und die Erscheinung des unsichtbaren
Gottes ist (vgl. Kol 1,15), hat er uns
durch seine Erniedrigung und Erho-

hung in die Gemeinschaft des Heiligen
Geistes gefiihrt, in der er selbst mit
dem Vater lebt.

Wenn wir also vom Priestertum Christi
sprechen, miissen wir diese einzigartige
und unbegreifliche Wirklichkeit, die
das prophetische und konigliche Amt
des menschgewordenen Wortes Gottes
in sich einschliesst, stets vor Augen
haben.

So zeigt und offenbart Jesus Christus
auf vielfaltige Weise die Gegenwart
und Wirksamkeit der zuvorkommenden
Licbe Gottes. Der Herr selbst, der
durch seinen Geist ununterbrochen in
der Kirche wirkt, ruft die Antworten
all jener Menschen hervor, die sich die-
ser unverdienten Liebe bereitwillig off-
nen, und entfaltet sie.

2. Uber den Zugang zu Christus in der
Kirche

Der Zugang zur Person und dem Ge-
heimnis Christi steht uns immer im
Heiligen Geist durch die heiligen Schrif-
ten offen, die in der lebendigen Tradi-
tion der Kirche ausgelegt werden. Alle
Schriften, vor allem die des Neuen
Testaments, sind als durch ein und die-
selbe Inspiration zuinnerst unterein-
ander verbunden und aufeinander zu-
geordnet zu interpretieren. Auch sind
die Blicher des Neuen Testaments in
threr Bedeutung nicht so sehr von-
einander verschieden, dass einige von
ihnen auf freic spitere Erfindungen
reduziert werden konnten.

Die unmittelbare personliche Verbin-
dung mit Christus muss auch fiir den
heutigen Gldubigen sein ganzes geist-
liches Leben tragen.

3. Die Kirche von Christus auf dic
Apostel gegriindet

Christus hat seine Kirche, die seiner
Verheissung gemiss auf dem hl. Petrus
auferbaut werden sollte, auf die Apostel
gegriindet (vgl. LG 18), bei denen
schon ihr zweifacher Aspekt deutlich
sichtbar wird: im Kreis der zwolf
Apostel ist bereits die Gemeinschaft
im Geiste als auch der Ursprung des
hierarchischen Amtes anzutreffen (vgl.
AG 5). Deshalb sprechen die Schriften
des Neuen Testaments von der Kirche,
die auf die Apostel gegriindet ist (vgl.
Offb 21,14; Mt 16,18), was die antike
Tradition kurz so ausdriickt: «Die Kir-
chen von den Aposteln, die Apostel von
Christus und Christus von Gott.»!

Die Kirche aber, die auf die Apostel
gegriindet und in die Welt gesandt
wurde, ist auf ihrer Pilgerschaft dazu
bestimmt, dass sie das wirksame Zei-
chen jenes Heiles sei, das von Gott in
Christus zu uns gekommen ist. In ihr
ist Christus der Welt als ihr Erloser
gegenwirtig und so in ihr titig, dass

die von Gott den Menschen ange-
botene Liebe und ihre Antworten dar-
auf sich einander entsprechen. Der
Heilige Geist erweckt in der Kirche
und durch sie das Verlangen hoch-
herziger Freiheit, durch das der Mensch
am Werk der Schopfung und Erlésung
selbst teilnimmt.

4. Ursprung und Aufbau des hierar-
chischen Amtes

Die Kirche, die durch die Gabe des
Geistes als ein organisches Geflige ge-
ordnet ist, hat‘_auf verschiedene Weise
Anteil an den Amtern Christi des Prie-
sters, Propheten und Konigs, um in
seinem Namen und in seiner Kraft als
priesterliches Volk (vgl. LG 10) seine
Heilssendung fortzufiihren.

Aus den Schriften des Neuen Testa-
ments geht deutlich hervor, dass
zur urspriinglichen unverdusserlichen
Struktur der Kirche sowohl der Apostel
als auch die Gemeinschaft der Gliaubi-
gen gehdren, die in wechselseitiger Be-
ziechung unter Christus als ihrem Haup-
te und in der Kraft seines Geistes ein-
ander entsprechen. Die Zwolf Apostel
iibten ndmlich ihre Sendung und ihre
Amter aus und «hatten nicht bloss
verschiedene Helfer im Dienstamt (vgl.
Apg 6,2-6; 11,30; 13,1; 14,23; 20,17;
I Thess 5,12-13; Phil 1,1; Kol 4,11),
sondern Ubertrugen, damit die ihnen
anvertraute Sendung nach ihrem Tode
weitergehe, gleichsam nach Art eines
Testaments ihren unmittelbaren Mit-
arbeitern die Aufgabe, das von ihnen
begonnene Werk zu vollenden und zu
kriaftigen (vgl. Apg 20,25-27; 2 Tim
4,6; Kol I,1; 1 Tim 5,22; 2 Tim 2,2;
Tit 1,5; Clemens v. Rom, Ad Cor.
44.3), Sie legten ihnen ans Herz, acht-
zuhaben auf die ganze Herde, in wel-
cher der Heilige Geist sie gesetzt habe,
die Kirche Gottes zu weiden (vgl. Apg
20,28). Deshalb bestellten sie solche
Miinner und gaben dann Anordnung,
dass nach ihrem Hingang andere be-
wihrte Minner ihr Dienstamt tiber-
nihmen (vgl. Clemens v. Rom, Ad Cor.
44.2)» (LG 20).

Die Briefe des hl. Paulus zeigen, dass
Paulus sich dessen bewusst ist, dass er
in der Sendung und im Auftrage Christi
handelt (vgl. 2 Kor 5,18fF.). Die dem
Apostel fiir die Kirche anvertrauten
Gewalten werden, insofern sie mitteil-
bar sind, anderen iibertragen (vgl. 2Tim
1,6), die ihrerseits wiederum gehalten
sind, sie an andere weiterzugeben (vgl.
Tit 1,5).

U Tert., De praeser. haer. XXI, 4. Vgl. auch
1. Klemensbrief ad Cor., XLII, 1—4;
Ignatius v. Ant., Ad Magn., VI f.; Irendus,
Adv. Haer., 4, 21, 3; Origenes, De Princip.,
1V, 2, 1; Serapion, Ep. Ant. Eus. Hist.
Eccl., VI, 12,

729



Jene der Kirche wesentliche Struktur,
die aus der Herde und den dazu be-
stellten Hirten (vgl. 1 Petr 5,1-4), be-
steht, war und bleibt der Tradition der
Kirche selbst entsprechend fiir immer
massgebend; diese Struktur bewirkt,
dass die Kirche niemals in sich selbst
abgeschlossen bleiben kann und stets
Christus als ihrem Ursprung und Haupt
untertan ist.

Unter den verschiedenen Charismen
und Dienstleistungen bewirkt das eine
priesterliche Amt des Neuen Testa-
ments, das das Mittleramt Christi fort-
setzt und sich in seinem Wesen und
nicht nur dem Grade nach vom allge-
meinen Priestertum der Glaubigen un-
terscheidet (vgl. LG 10), dass das
entscheidende Werk der Apostel fiir
immer fortdauert: denn durch die wirk-
same Verkiindigung des Evangeliums,
durch die Versammlung und Leitung
der Gemeinde, durch die Siindenver-
gebung und besonders die Feier der
Eucharistie setzt dieses Amt Christus
selbst als das Haupt der Gemeinschaft
in der Auslibung seines Heilswerkes
zur Erlésung der Menschen und voll-
kommenen Verherrlichung Gottes ge-
genwartig.

Die Bischéfe namlich, und in unter-
geordnetem Grade die Priester, erhal-
ten durch das Weihesakrament, das
die Salbung mit dem Heiligen Geist
vermittelt und sie Christus gleichge-
staltet (vgl. PO 2), Anteil an seinem
Priesteramt, Lehramt und Hirtenamt,
deren Auslibung durch die hierarchi-
sche Gemeinschaft noch genauer be-
stimmt wird (vgl. LG 24,27 und 28).

Das priesterliche Amt erreicht seinen
hochsten Ausdruck in der Feier der
heiligen Eucharistie, die die Quelle und
das Zentrum der Einheit der Kirche ist.
Nur der Priester vermag in der Person
Christi zu handeln, um dem Opfermahl
vorzustehen und es giiltig zu vollziehen,
in dem das Gottesvolk sich mit dem
Opfer Christi vereinigt (vgl. LG 28).

Der Priester ist das Zeichen des gott-
lichen zuvorkommenden  Heilsrat-
schlusses, der heute in der Kirche ver-
kiindet wird und in ihr wirksam ist.
Er setzt Christus als den Erloser des
ganzen Menschen unter den Briidern
auf sakramentale Weise gegenwirtig,
und zwar in ihrem personlichen als
auch sozialen Leben. Er ist der Biirge
der ersten Verkiindigung des Evange-
liums, um eine Kirche zu versammeln,
und auch der unermiidlichen Erneue-
rung einer schon gegriindeten Kirche.
Ohne die Anwesenheit und Titigkeit
jenes Amtes, das durch Handauflegung
und Gebet empfangen wird, kann die
Kirche keine volle Sicherheit tiber ihre
Treue und sichtbare Kontinuitdt be-
sitzen.

730

5. Der bleibende Charakter des Priester-
tums

Durch die Handauflegung wird die
unverlierbare Gabe des Heiligen Geistes
vermittelt (vgl. 2 Tim 1,6). Diese Gna-
denwirklichkeit macht den Geweihten
Christus dem Priester dhnlich, heiligt
ihn (vgl. PO 2) und gibt ihm Anteil an
der Sendung Christi unter ihrem zwei-
fachen Aspekt, dem der Autoritdt nim-
lich und des Dienstes. Die Autoritit ist
nicht dem Diener als solchem zu eigen:
sie ist der Ausfluss der «exousia» (d. h.
Macht) des Herrn, in dessen Auftrag
der Priester im eschatologischen Werk
der Vers6hnung als Gesandter sein Amt
verwaltet (vgl. 2 Kor 5,18-20). Er be-
miiht sich auch um die Bekehrung der
menschlichen Freiheit zu Gott fiir die
Auferbauung der christlichen Gemein-
schaft.

Die bleibende Dauer dieser bezeichnen-
den Wirklichkeit fiir das ganze Leben,
die eine Glaubenswahrheit darstellt und
in der Tradition mit dem Wort priester-
licher Charakter bezeichnet wird, bringt
zum Ausdruck, dass Christus sich auf
unwiderrufliche Weise mit der Kirche
zum Heil der Welt verbunden hat, und
dass die Kirche selbst sich endgiiltig
Christus iiberantwortet hat, um sein
Heilswerk zu vollenden. Der Priester,
dessen Leben mit der durch das Weihe-
sakrament empfangenen Gabe besiegelt
worden ist, ruft der Kirche in Erinne-
rung, dass die Gabe Gottes endgiiltig
ist. Inmitten der christlichen Gemein-
schaft, die aus dem Geist lebt, ist er
trotz seiner Schwachheiten der Biirge
fir die Heil schaffende Gegenwart
Christi.

Diesec besondere Teilhabe am Priester-
tum Christi geht niemals verloren, auch
dann nicht, wenn der Priester aus kirch-
lichen oder personlichen Griinden von
der Ausiibung seines Amtes entbunden
oder aus diesem entlassen wird.

6. Zum Dienst an der Gemeinschaft

Wenn auch der Priester sein Amt in
einer besonderen Gemeinschaft ausiibt,
kann er dennoch nicht ausschliesslich
auf den besonderen Kreis dieser Glau-
bigen eingeschriinkt sein. Sein Amt ist
nimlich immer auf die Einheit der
ganzen Kirche ausgerichtet und auf alle
Voélker, die in ihr versammelt werden
sollen. Jede einzelne Gemeinschaft von
Glaubigen bedarf der Verbindung mit
ihrem Bischof und der Gesamtkirche.
Auf diese Weise ist auch das priester-
liche Amt wesentlich auf die Gemein-
schaft im Presbyterium und mit dem
Bischof bezogen, der die Gemeinschaft
mit dem Nachfolger Petri wahrt und in

das Bischofskollegium eingegliedert ist.
Das gilt auch fiir die Priester, die nicht
unmittelbar im Dienst einer Gemein-
schaft stehen, oder auch fiir jene, die in
fernen und entlegenen Gegenden titig
sind. Auch die Ordenspriester sind im
Rahmen des besonderen Zieles und der
Struktur ihres Institutes auf unldsbare
Weise in die kirchlich ausgerichtete
Sendung eingegliedert.

Das Leben und die Tétigkeit des Prie-
sters sind in ihrer Gesamtheit vom
Geist der Katholizitit geprigt, vom
Sinn nédmlich der universalen Sendung
der Kirche, so dass er alle Gaben des
Geistes gern anerkennt, ithnen den ent-
sprechenden Freiheitsraum 6ffnet und
sie auf das Gemeinwohl hinordnet.

Indem die Priester dem Beispiel Christi
folgen, werden sie mit dem Bischof und
unter sich den Geist der Briiderlichkeit
pflegen, der in der Weihe und der Ein-
heit der Sendung begriindet ist, wo-
durch ihr priesterliches Zeugnis noch
glaubhafter werden soll.

7. Der Priester und die zeitlichen Giiter

Jedes wahrhaft christliche Unternch-
men ist auf das Heil der Menschen aus-
gerichtet, das wegen seines eschatolo-
gischen Charakters auch die zeitlichen
Giiter umfasst: jede Wirklichkeit dieser
Welt ist der Herrschaft Christi unter-
worfen, was jedoch nicht besagt, dass
die Kirche fiir sich in der weltlichen
Ordnung eine fachliche Zustiandigkeit
beansprucht, indem sie deren Autono-
mie ausser acht lasst.

Die besondere Sendung des Priesters,
wie auch der Kirche, die Christus ihm
anvertraut hat, ist nicht politischer,
wirtschaftlicher oder sozialer, sondern
religioser Natur (vgl. GS 42); dennoch
kann er im Rahmen seines Dienst-
amtes viel dazu beitragen, dass cinc
immer gerechtere weltliche Ordnung
aufgerichtet wird, dort vor allem, wo
die menschlichen Probleme wegen Un-
gerechtigkeiten und Unterdriickung be-
sonders schwerwiegend sind, jedoch
stets unter Wahrung der kirchlichen
Gemeinschaft und ohne Gewaltanwen-
dung, sei es in Worten oder Taten, die
zum Evangelium in Widerspruch steht.
In der Tat miissen das Wort des Evan-
geliums, das jener im Namen Christi
und der Kirche verkiindet, und die
wirksame Gnade des sakramentalen
Lebens, die er verwaltet, den Menschen
von seinem persdnlichen und sozialen
Egoismus befreien und gerechtere Ver-
hiltnisse unter den Menschen fordern,
die ein Zeichen der Liebe Christi sein
sollen, die unter uns gegenwértig ist
(vgl. GS 58, Schluss).



ZWEITER TEIL

Richtlinien fiir Leben und Dienst des Priesters

Wenn die Viter dieser Synode in Ge-
meinschaft mit dem Papst die Sendung
des Priesters im Lichte des Geheimnis-
ses Christi und der Gemeinschaft der
Kirche bedenken, sind sie sich der inne-
ren Note bewusst, die Bischofe und
Priester heute aus den Schwierigkeiten
ihrer gemeinsamen  Amtsausiibung
durchleben, und legen daher die fol-
genden Richtlinien vor, um einige an-
stehende Fragen zu kliren und jene in
threm Mut zu bestirken.

l. Der Priester in der Sendung
Christi und der Kirche

1. Die Sendung: Verkiindigung und sa-
kramentales Leben

a) «Die Priester des Neuen Testamentes
werden zwar aufgrund ihrer Berufung
und Weihe innerhalb der Gemeinde
des Gottesvolkes in bestimmter Hin-
sicht abgesondert, aber nicht um von
dieser, auch nicht von irgendeinem
Menschen getrennt zu werden, sondern
zur ginzlichen Weihe an das Werk, zu
dem sie Gott erwiihlt hat» (PO 3).
Die Priester finden daher zu ihrem
Selbstverstindnis, insofern sie voll und
ganz die Sendung der Kirche leben und
sie in der Gemeinschaft mit dem ganzen
Gottesvolk in den verschiedenen For-
men als Hirten und Diener des Herrn
im Heiligen Geist ausiiben, um durch
tht Tun das Heilswerk in der Ge-
schichte zu vollenden. «Da die Priester
aber aufgrund ihres eigenen Amtes —
das vorzugsweise im Vollzug der die
Kirche vollendenden Eucharistie be-
steht — mit Christus als dem Haupte in
Gemeinschaft stehen und andere zu
dieser Gemeinschaft hinfiihren, kon-
nen sie unmdoglich tibersehen, wieviel
noch an die Vollgestalt des Leibes
fehlt und wieviel deshalb noch zu tun
ist, damit er immer weiter wachse»
(AG 39).

b) Die Priester sind zu allen Menschen
gesandt, und ihre Sendung muss ihren
Anfang von der Verkiindigung des
Gotteswortes nehmen. «Es ist die erste
Aufgabe der Priester . . ., allen die Fro-
he Botschaft Gottes zu verkiinden . . .
Durch das Heilswort wird ja der Glau-
be... im Herzen der Nichtgliubigen
geweckt und im Herzen der Glaubigen
genihrt» (PO 4). Die Verkiindigung
ist dazu bestimmt, «dass alle, durch
Glauben und Taufe Kinder Gottes ge-
worden, sich versammeln, inmitten der
Kirche Gott loben, am Opfer teilneh-

men und das Herrenmahl geniessen»
(SC 10). Richtig verstanden, fiihrt der
Dienst am Gotteswort zu den Sakra-
menten und zum religidsen Leben, wie
dieses in der sichtbaren Gemeinschaft
der Kirche und in der Welt seinen kon-
kreten Ausdruck findet.

Die Sakramente werden nimlich in
Verbindung mit der Verkiindigung des
Gotteswortes vollzogen und entfalten
so den Glauben, indem sie ihn durch
die Gnade stirken. Die Sakramente
diirfen deshalb nicht geringgeachtet
werden, weil durch sie das Wort zu
seiner vollen Wirkung gelangt, nim-
lich zur Gemeinschaft mit dem Myste-
rium Christi. Ja, die Priester versehen
gerade deswegen ihren Dienst, dass die
Glaubigen «immer wieder zu jenen
Sakramenten voll Hingabe hinzutreten,
die eingesetzt sind, um das christliche
Leben zu nihren» (SC 59).

Die fortdauernde Verkiindigung des
Gotteswortes und das geordnete sakra-
mentale Leben der Gemeinschaft er-
fordern aber ihrem Wesen nach den
Dienst der Autoritiit, d. h. den Dienst
der Einheit und den Vorsitz in der
Liebesgemeinschaft. So wird in der
Sendung der Kirche das gegenseitige
Verhiiltnis von Glaubensverkiindigung
und  Sakramentenspendung deutlich.
Eine Trennung von beiden wiirde die
Herzmitte der Kirche selbst spalten
und zu einer Glaubenskrise fiihren, und
der Priester, der sich dem Dienst der
Einheit in der Gemeinschaft entzoge,
wiirde sein priesterliches Dienstamt auf
schwerwiegende Weise entstellen.

Die Einheit zwischen Verkiindigung
und sakramentalem Leben ist stets ein
besonderes Merkmal des priesterlichen
Dienstes und muss von jedem Priester
aufmerksam vor Augen gehalten wer-
den. Doch ist dieses Prinzip mit Unter-
schied auf das Leben und den Dienst
der einzelnen anzuwenden, denn die
konkrete Ausiibung des priesterlichen
Amtes muss oft auf verschiedene Weise
erfolgen, um dadurch besser den be-
sonderen und neu sich ergebenden Si-
tuationen entsprechen zu konnen, in
denen es das Evangelium zu verkiinden
gilt.

¢) Obschon es die Glaubenserzichung
verlangt, dass der Mensch stufenweise
in das Frommigkeitsleben eingefiihrt
wird, muss die Kirche der Welt die
Frohe Botschaft dennoch stets unver-
kiirzt verkiinden. Jeder Priester hat
Anteil an der besonderen Verantwor-
tung, das ganze Gotteswort zu ver-
kiinden und es gemiss dem Glauben
der Kirche auszulegen.

Die Verkiindigung des Gotteswortes,
welche in der Kraft des Geistes die Bot-
schaft der von Gott vollbrachten Wun-
dertaten und die Berufung des Men-
schen zur Teilnahme am Paschamyste-
rium ist, das es als Sauerteig in die
konkrete Geschichte der Menschen hin-
einzutragen gilt, ist ein Heilshandeln
Gottes, wo die Kraft des Heiligen
Geistes die Kirche innerlich und dusser-
lich zur Gemeinschaft vereint. Der
Diener des Wortes bereitet durch die
Verkiindigung der Frohbotschaft in
grosser Geduld und glaubigem Ver-
trauen die Wege des Herrn, indem er
sich den verschiedenen Lebensbedin-
gungen der einzelnen und der Volker,
die sich schneller oder langsamer ent-
wickeln, angleicht.

Aufgrund der Notwendigkeit, sowohl
personliche als auch soziale Aspekte
der Frohbotschaft herauszustellen, um
damit gleichzeitig auf die grundsitz-
licheren Fragen der Menschen zu ant-
worten (vgl. CD 13), predigt die Kirche
nicht nur die Bekehrung der einzelnen
Menschen zu Gott, sondern wendet
sich auch ihrerseits wie ein Gewissen
der Gesellschaft an die Gesellschaft
selbst und nimmt in ihr das prophe-
tische Amt wahr, indem sie sich dabei
stets um ihre eigene Erneuerung be-
miiht.

Was aber die konkreten Lebenserfah-
rungen, sei es der Menschen im allge-
meinen oder der Priester, betrifft, dic
es stets vor Augen zu haben und im
Lichte des Evangeliums zu interpre-
tieren gilt, so kdonnen diese weder die
alleinige noch die hauptsichliche Richt-
schnur der Verkiindigung sein.

d) Das Heil, das durch die Sakramente
gewirkt wird, kommt nicht von uns,
sondern von oben, von Gott; dies ver-
deutlicht die Vorherrschaft des Wir-
kens Christi, des einzigen Priesters und
Mittlers, in seinem Leib, der die Kirche
ist.

Da die Sakramente in Wahrheit Zei-
chen des Glaubens sind (vgl. SC 59),
fordern sic von jedem Christen, der
seiner Vernunft fihig ist, die bewusste
und freie Teilnahme. Von daher wird
die grosse Bedeutung der Vorbereitung
und Glaubensbereitschaft fiir denjeni-
gen deutlich, der die Sakramente emp-
fangt; ebenso ergibt sich daraus die
Notwendigkeit, dass der Spender des
Sakramentes in seinem Leben und vor
allem in der Art und Weise, wie er die
Sakramente einschitzt und verwaltet,
von scinem Glauben Zeugnis gibt.
Den Bischofen und - fiir die vom Kir-
chenrecht festgelegten Fille — den Bi-
schofskonferenzen wird die Aufgabe
libertragen, die seelsorgerliche Tétig-
keit und die liturgische Erneuerung ge-
miss den vom Heiligen Stuhl erlasse-
nen Richtlinien in echter Weise zu

731



fordern, sie immer mehr den Erforder-
nissen der einzelnen Gebiete anzupas-
sen und auch die Kriterien fiir die Zu-
lassung zu den Sakramenten aufzu-
stellen. Diese Kriterien miissen von den
Priestern beachtet und den Glaubigen
erklart werden, so dass derjenige, der
die Sakramente empfangen mochte,
dies mit einem stidrkeren Bewusstsein
seiner eigenen Verantwortung tut,

Die Priester, die sich ihrer Aufgabe be-
wusst sind, alle Menschen in der Liebe
Christi zu versohnen, und sich die Ge-
fahren von Spaltungen stets vor Augen
halten, mogen es sich mit grosser Klug-
heit und pastoraler Liebe angelegen
sein lassen, Gemeinden zu formen, die
von apostolischem Eifer erfillt sind
und den missionarischen Geist der
Kirche tiberall lebendig machen. Kleine
Gemeinschaften, die der Pfarr- oder
Ditzesanstruktur nicht entgegenstehen,
miissen in die Pfarr- und Didzesan-
gemeinschaft so eingegliedert werden,
dass sie innerhalb derselben wie ein
Sauerteig erfiillt mit missionarischem
Geist wirken. Die Notwendigkeit, ge-
eignete Formen zu finden, damit das
Evangelium allen Menschen in den ver-
schiedenen Lebensbedingungen wirk-
sam verkiindet wird, bietet den Ort fiir
die vielfaltige Ausiibung der Dienst-
amter, die dem Priesteramt unterge-
ordnet sind.

2. Profane und politische Titigkeit

a) Der priesterliche Dienst muss, auch
im Vergleich zu anderen Betétigungs-
moglichkeiten, nicht nur als eine voll-
gliltige menschliche Téatigkeit angesehen
werden, sondern vielmehr als eine Ti-
tigkeit, der vor allen anderen der Vor-
zug gebiihrt, wenn auch dieser ausser-
ordentliche Wert nur im Lichte des
Glaubens voll und ganz erkannt wer-
den kann. Normalerweise soll deshalb
dem priesterlichen Dienst die volle Zeit
gewidmet werden. In gar keiner Weise
darf namlich die Beteiligung an den
weltlichen Aufgaben der Menschen als
vornehmstes Ziel angesehen werden,
noch kann diese als Ausdruck der
spezifischen Verantwortung der Prie-
ster geniigen. Die Priester miissen, ob-
gleich sie nicht von der Welt sind, noch
sich diese zum Vorbild nehmen diirfen,
dennoch in ihr leben (vgl. PO 3; 17;
Jo 17,14-16), als Zeugen und Aus-
spender eines anderen Lebens (vgl.
PO 3).

Um in konkreten Gegebenheiten die
Angemessenheit einer profanen Be-
schiftigung zum priesterlichen Dienst
festzulegen, muss gepriift werden, ob
und inwieweit diese Amter und Titig-
keiten einerseits der Sendung der Kir-
che von Nutzen sind, andererseits den
Menschen dienen, denen die Frohbot-
schaft noch nicht verkiindet worden ist,

732

und ob sie schliesslich nach dem Urteil
des Ortsbischofs und seines Presbyte-
riums — oder wenn nétig nach Konsulta-
tion der Bischofskonferenz — auch der
Gemeinschaft der Gldaubigen niitzen
kénnen.

Wenn solche Tatigkeiten, fiir die ge-
wohnlich die Laien zustindig sind, von
dem Verkiindigungsauftrag des Prie-
sters gewissermassen gefordert werden,
gilt es, sie mit den anderen Tétigkeiten
des priesterlichen Dienstes abzustim-
men, wenn sie unter den gegebenen
Umstianden als notwendige Varianten
des wahren priesterlichen Dienstes an-
gesehen werden kénnen (vgl. PO 8).

b) Die Priester sind zusammen mit der
gesamten Kirche gehalten, sich soweit
wie moglich fiir eine bestimmte Hand-
lungsweise zu entscheiden, wenn es um
die Verteidigung der fundamentalen
Menschenrechte, um die ganzhcitliche
Forderung der menschlichen Person
und die Verwirklichung des Friedens
und der Gerechtigkeit geht, wobei stets
jene Mittel zu benutzen sind, die im
Einklang mit dem Evangelium stehen.
Dies alles gilt nicht nur im persén-
lichen, sondern auch im sozialen Be-
reich; in dieser Hinsicht sollen die
Priester den Laien behilflich sein, da-
mit sie sich in der rechten Weise um
die Bildung des eigenen Gewissens be-
miihen.

In jenen Gegebenheiten, wo verschie-
dene politische, soziale oder wirtschaft-
liche Wahlmoglichkeiten legitim be-
stehen, haben die Priester wie alle Biir-
ger das Recht, eine eigene Wahl zu
treffen. Da jedoch die politischen Ziel-
setzungen ihrem Wesen nach relativ
sind und das Evangelium niemals vollig
adaequat und giiltig interpretieren,
muss der Priester als Zeuge der zukiinf-
tigen Dinge einen gewissen Abstand zu
jedwedem politischen Amt oder Ein-
satz wahren,

Damit der Priester aber ein giiltiges
Zeichen der Einheit bleibt und das
Evangelium in seiner ganzen Fiille ver-
kiinden kann, kann er zuweilen ver-
pflichtet werden, sich von der Aus-
libung seines Rechtes in diesem Bereich
zu enthalten. Dariiber hinaus ist dafiir
Sorge zu tragen, dass seine Wahl den
Glaubigen nicht als die einzig legitime
erscheine oder die Ursache zu Zer-
wiirfnissen unter den Gldaubigen werde.
Die Priester sollen daran denken, dass
die Laien reife Menschen sind, was be-
sonders zu beachten ist, wenn es sich
um ihren spezifischen Lebensbereich
handelt.

Die Ubernahme eines fiihrenden Amtes
(leadership) oder die aktive Durch-
fihrung von Wahlkampagnen zugun-
sten irgendeiner politischen Partei muss
fiir jeden Priester ausgeschlossen blei-
ben, wenn dies nicht in konkreten und

ausserordentlichen Umstinden vom
Wohl der Gemeinschaft wirklich ge-
fordert wird. Dies konnte jedoch nur
mit Zustimmung des Bischofs unter
Konsultation des Priesterrates und -
gegebenenfalls — der Bischofskonferenz
geschehen.

Die Vorrangstellung der besonderen
Sendung, die die ganze Existenz der
Priester bestimmt, muss daher stets vor
Augen gehalten werden, so dass sic
selbst, die eine mit grossen Vertrauen
erneuerte Erfahrung beziiglich der gott-
lichen Dinge besitzen, diese wirksam
und mit Freude den Menschen zu ver-
kiinden vermdégen, die darauf warten.

3. Das geistliche Leben der Priester

Jeder Priester findet den tiefsten Grund
fiir sein ganzes Leben, das er in der
Einheit und Kraft des Geistes fiihren
soll, in seiner Berufung und seinem
priesterlichen Dienst. Wie die tibrigen
Getauften, ist der Priester berufen,
Christus gleichformig zu werden (vgl.
Rém 8,29). Dariiber hinaus nimmt der
Priester, wie die Zwolf, in besonderer
Weise am Leben und der Sendung
Christi, des Hohenpriesters, teil: «Er
bestellte die Zwolf, damit sie mit ihm
seien und er sie zur Verkiindigung aus-
sende» (Mk 3,14). Deshalb kann es im
priesterlichen Leben zu keiner Spaltung
zwischen der Liebe zu Christus und
dem seelsorglichen Einsatz kommen.
Wie Christus, gesalbt vom Heiligen
Geist, aus tiefster Liebe zum Vater ge-
trieben worden ist, sein Leben fiir die
Menschen hinzugeben, so weiht sich
auch der Priester, geheiligt durch den-
selben Heiligen Geist, und Christus,
dem Hohenpriester, weitgehend gleich-
gestaltet, dem Werk des Vaters, das er
durch seinen Sohne gewirkt hat. Des-
halb findet die gesamte Regel fiir das
priesterliche Leben in den Worten Jesu
ihren Ausdruck: «Fir sie heilige ich
mich, damit auch sie geheiligt seien in
der Wahrheit» (Jo 17,19).

Die Priester miissen also dem Beispiel
Jesu Christi, der die ganze Zeit im
Gebet verbrachte, und der Fiithrung des
Heiligen Geistes folgen, in dem wir
rufen: «Abba, Vater», und der Be-
trachtung des Gotteswortes obliegen.
Sie sollen tdglich die Gelegenheit be-
nutzen, die Ereignisse des Lebens im
Lichte des Evangeliums zu tiberdenken,
damit sie zu treuen und aufmerksamen
Hérern des Gotteswortes und als wahr-
haftige Diener der Verkiindigung er-
funden werden. Sie sollen stets auf das
personliche Gebet, auf die Verrichtung
der liturgischen Tageszeiten, auf den
hiaufigen Empfang des Bussakramentes
und vor allem auf die Verehrung des
eucharistischen Geheimnisses bedacht
sein. Die Feier der heiligen Eucharistie
bleibt immer, auch wenn sie ohne die



Teilnahme der Glaubigen geschieht,
das Zentrum des kirchlichen Lebens
und die Herzmitte der priesterlichen
Existenz.

Der Priester soll seinen Sinn auf das
Himmlische richten und teilhaben an
der Gemeinschaft der Heiligen; er zur
Gottesmutter Maria aufschauen, die
das Wort Gottes in vollkommenem
Glauben angenommen hat. Er soll sie
tiglich um die Gnade bitten, ihn ihrem
Sohne gleichférmig zu machen.

Die seelsorgliche Titigkeit gibt ihrer-
seits die unerlissliche Nahrung fiir das
geistliche Leben des Priesters: «Wenn
sic die Rolle des Guten Hirten tiber-
nehmen, werden sie gerade in der Be-
tatigung der Hirtenliebe das Band der
priesterlichen Vollkommenbheit finden,
das ihr Leben und ihr Wirken zur Ein-
heit verkniipft» (PO 14). Der Priester
wird ja in der Auslibung seines Dien-
stes durch das Tun der Kirche und das
Beispiel der Gliubigen erleuchtet und
gestarkt. Die Opfer, die ihm das Leben
als Seelsorger selbst auferlegt, helfen
ihm zu einer immer tieferen Teilnahme
am Kreuze Christi und daher zur Er-
langung einer noch selbstloseren Liebe
in seinem pastoralen Wirken.

Dieselbe Liebe wird die Priester auch
dazu fithren, dass sie ihr geistliches
Leben den Formen und Weisen der
Heiligung anpassen, die am geeignet-
sten und den Menschen ihrer Zeit und
Kultur entsprechendsten sind. Der Prie-
ster muss, beseelt von dem Wunsche,
allen alles zu werden, um alle zu retten
(vgl. 1 Kor 9,22), auf das Wehen des
Heiligen Geistes in unseren Tagen ach-
ten. So wird er nicht nur mit seinem
menschlichen Bemiihen das Wort Got-
tes verkiinden, sondern wird als wirk-
sames Instrument vom Wort selbst an-
genommen werden, dessen Rede «wirk-
samer und durchdringender ist als ein
zweischneidiges Schwert» (Nebr 4,12).

4. Der priesterliche Zolibat

a) Die Grundlage des priesterlichen
Zolibates

Der Zolibat steht mit der Berufung zur
apostolischen Nachfolge Christi und
der unbedingten Antwort des Berufe-
nen, der den seelsorglichen Dienst liber-
nimmt, in vollem Einklang. Durch den
Z6libat folgt der Priester seinem Herrn
und zeigt sich auf vollkommenere Weise
verfiigbar. Er begibt sich in Osterlicher
Freude auf den Kreuzweg und sehnt
sich danach, sich gleichsam als eucha-
ristisches Opfer hinzugeben.

Wenn der Zolibat im Geist des Evange-
liums, in Gebet und Wachsamkeit, in

Armut und frohen Herzens, in der
Verachtung dusserer Ehren und in brii-
derlicher Liebe gelebt wird, ist er ein
Zeichen, das nicht lange verborgen
bleiben kann, sondern Christus auch
den Menschen unserer Zeit wirksam
verkiindet. Denn heutzutage bedeuten
Worte kaum etwas, das Zeugnis des
eigenen Lebens aber, das den radikalen
Charakter der christlichen Frohbot-
schaft aufleuchten lisst, hat eine grosse
Anziehungskraft.

b) Angemessenheitsgriinde

Die Ehelosigkeit als personliche Ent-
scheidung um eines héheren, auch rein
natiirlichen Gutes willen kann die volle
Entfaltung und Integration der mensch-
lichen Personlichkeit fordern. Das gilt
noch mehr von der Ehelosigkeit, die um
des Himmelreiches willen {ibernommen
wird, wie es das Leben so vieler Heiliger
und Gldubigen zeigt, die ehelos gelebt
haben, sich fiir Gott und die Mit-
menschen véllig verzehrt und zum
menschlichen und christlichen Fort-
schritt ihren Beitrag geleistet haben.
In der heutigen Kultur, in der die geist-
lichen Werte sehr verdunkelt werden,
weist der ehelose Priester auf die Ge-
genwart des absoluten Gottes hin, der
uns einlddt, uns nach seinem Bilde zu
erneuern. Wo sexuelle Liebe derart
tiberbetont wird, dass die wahre Liebe
ganz in Vergessenheit geriit, erinnert
die Ehelosigkeit um des Reiches Christi
willen die Menschen an den hohen Wert
treuer Liebe und stellt den letzten Sinn
des Lebens vor Augen.

Dariiber hinaus spricht man zu Recht
vom Zdlibat als einem eschatologischen
Zeichen. Der ehelose Priester stellt alle
verginglichen menschlichen Werte hint-
an und schliesst sich auf besondere
Weise Christus als dem héchsten und
absoluten Gut an. So gibt er schon vor-
weg Kunde von der Freiheit der Kinder
Gottes. Bei voller Anerkennung des
Wertes der Zeichenhaftigkeit und Hei-
ligkeit der christlichen Ehe zeigt der
Zolibat um des Himmelreiches willen
deutlicher jene geistliche Fruchtbarkeit
oder Zeugungskraft des Neuen Bundes,
durch die sich der Apostel in Christus
als Vater und Mutter seiner Gemeinde
weiss.

Aus dieser besonderen Nachfolge Chri-
sti schopft der Priester grossere Kraft
und Tugend zum Aufbau der Kirche;
diese Tugend kann nur durch die innige
und dauernde Verbindung mit seinem
Geist bewahrt und vermehrt werden.
Diese Verbindung mit Christus will das
gliubige Gottesvolk in seinen Hirten
sehen und kann es in ihnen auch unter-
scheiden.

Durch den Zolibat kénnen die Priester
leichter mit ungeteiltem Herzen Gott

dienen und sich ihrer Herde widmen,
so dass sie sich entschiedener fiir die
Verkiindigung der Frohbotschaft und
die Einheit der Kirche einsetzen kon-
nen. Deshalb werden die Priester, ob-
schon geringer an Zahl, durch dieses
herrliche Zeugnis ihres Lebens leuch-
tend hervortreten und mit grosserer
apostolischer Fruchtbarkeit wirken.
Der priesterliche Zdélibat ist dariiber
hinaus nicht nur das Zeugnis einer
Person, sondern hat aufgrund der be-
sonderen Gemeinschaft, die alle Glie-
der des Presbyteriums untereinander
verbindet, eine soziale Bedeutung als
Zeugnis des gesamten Priesterstandes,
das das Gottesvolk bereichert.

¢) Der Zolibat muss in der lateinischen
Kirche beibehalten werden

Unbeschadet sollen die Traditionen der
Ostkirchen bleiben, so wie sie nun in
den verschiedenen Lindern Giiltigkeit
haben.

Die Kirche hat das Recht und die
Pflicht, die konkrete Form des priester-
lichen Amtes festzulegen und daher
auch dic geeigneteren Kandidaten da-
fiir auszuwithlen, die mit bestimmten
menschlichen  und  {ibernatiirlichen
Qualitiiten ausgestattet sind. Wenn die
lateinische Kirche den Zdlibat als con-
ditio sine qua non fiir das Priestertum
fordert (vgl. PO 16), tut sie dies nicht
in der Meinung, dass diese Lebensform
der einzige Weg zur Heiligung sei. Sie
tut es im Hinblick auf die konkrete
Form der Ausiibung des priesterlichen
Dienstamtes in der Gemeinde zur Auf-
erbauung der Kirche.

Wegen des innersten und vielfiltigen
Zusammenhanges zwischen seelsorgli-
chem Amt und ehelosem Leben wird
das bestehende Gesetz beibehalten. Wer
namlich in freier Entscheidung die vol-
lige Verfiigbarkeit will, die das unter-
scheidende Merkmal dieses Amtes ist,
wird auch frei das ehelose Leben auf
sich nehmen. Der Priesteramtskandidat
soll diese Lebensform nicht als etwas
von aussen her ithm Aufgezwungenes,
sondern vielmehr als einen Ausdruck
seiner freien, ungezwungenen Hingabe
empfinden, die von der Kirche durch
den Bischof angenommen und besti-
tigt wird. Auf diese Weise wird das
Gesetz zum Schutz und zur Stiitze fir
die Freiheit, mit der sich der Priester
Christus tiberantwortet, und gleichsam
zu einem «siissen Joch».

d) Voraussetzungen, die den Zolibat
begiinstigen

Wir wissen, dass heutzutage dem Zéli-
bat von allen Seiten besondere Schwie-
rigkeiten drohen, die die Priester im
Laufe der Jahrhunderte tibrigens schon

733



mehrfach erfahren haben. Die Priester
konnen aber die Schwierigkeiten tiber-
winden, wenn dazu geeignete Voraus-
setzungen geschaffen werden, namlich:
das Wachstum des inneren Lebens
durch das Gebet, die Abtétung, die
selbstlose Liebe zu Gott und dem Nich-
sten und andere Hilfen des geistlichen
Lebens; ferner eine natiirlich innere
Ausgeglichenheit durch eine geordnete
Eingliederung in das Gesamtgefiige zwi-
schenmenschlicher Beziehungen; der
briiderliche Verkehr und Gedankenaus-
tausch mit den {ibrigen Mitbriidern im
Priesteramt und dem Bischof, die durch
eine bessere Anpassung der pastoralen
Strukturen und auch durch die Mithilfe
der Gemeinde moglich gemacht wer-
den.

Es muss zugegeben werden, dass der
Zolibat, der ein Geschenk Gottes ist,
nicht gehalten werden kann, wenn der
Kandidat nicht entsprechend darauf
vorbereitet wird. Deshalb ist es von An-
fang an notwendig, dass die Priester-
amtskandidaten den positiven Griinden
zugunsten der Wahl des Zdlibates Be-
achtung schenken, ohne dass sie sich
durch Einwidnde verwirren lassen, de-
ren hiufiges Auftreten und andauernde
Opposition vielmehr ein Zeichen dafiir
sind, dass der urspriingliche Wert des
Zolibates in die Entscheidung gestellt
ist. Sie sollen auch der Kraft eingedenk
sein, durch die Gott uns starkt und stets
denen nahe ist, die sich bemiihen, ihm
in Treue und Ganzhingabe zu dienen.
Der Priester, der die Auslibung seines
priesterlichen Amtes aufgibt, soll ge-
recht und briiderlich behandelt werden,
wird aber, wenn er auch im Dienst der
Kirche titig sein kann, nicht mehr zur
Verrichtung priesterlicher Amtshand-
lungen zugelassen.

e) Das Zolibatsgesetz

Das in der lateinischen Kirche beste-
hende Gesetz des priesterlichen Zoli-
bats muss unversehrt erhalten bleiben.?

f) Die Weihe verheirateter Mdnner

Den Vitern sind zwei Formeln zur Ab-
stimmung vorgelegt worden:

Formel A: Unbeschadet des Rechtes
des Papstes wird die Priesterweihe von
verheirateten Ménnern nicht gestattet,
auch nicht in Sonderfillen.

Formel B: Es steht allein dem Papst zu,
in besonderen Fillen bei pastoraler
Notwendigkeit und unter Beriicksich-
tigung des Wohles der Gesamtkirche
die Priesterweihe verheirateter Ménner
zu gestatten, die jedoch im reifen Alter
und von unbescholtenem Lebenswan-
del sein sollen.3

734

Il. Die Priester in der
Gemeinschaft der Kirche

1. Das Verhiltnis der Priester zu ihrem
Bischof

Die Priester werden um so treuer zu
ihrer Sendung stehen, je treuer sie sich
mit der Gemeinschaft der Kirche ver-
bunden wissen und zeigen. So wird
das seelsorgliche Dienstamt, das von
Bischofen, Priestern und Diakonen aus-
gelibt wird, zum hervorragenden Zei-
chen dieser kirchlichen Gemeinschaft,
insofern als sie selbst den besonderen
Auftrag angenommen haben, dieser
Gemeinschaft zu dienen.

Damit dieses Amt tatsichlich zum Zei-
chen der Gemeinschaft werde, muss den
konkreten Bedingungen, unter denen es
ausgelibt wird, hochste Bedeutung bei-
gemessen werden.

Das richtungsweisende Prinzip wurde
vom Zweiten Vatikanischen Konzil
im Dekret «Presbyterorum Ordinis» ge-
geben, dass ndamlich die Einheit von
Weihe und Sendung die hierarchische
Gemeinschaft der Priester mit dem
Bischofsamt verlangt. Dieses Prinzip
wird als grundlegend fiir die praktische
Wiederherstellung oder Erneuerung des
gegenseitigen  vertrauensvollen  Ver-
haltnisses zwischen Bischof und Pres-
byterium gehalten, dem dieser vorsteht.
Es ist die besondere Aufgabe der Bi-
schofe, diesen Grundsatz noch ent-
schiedener in der Praxis zu verwirk-
lichen.

Der Dienst der Autoritit einerseits und
die Ausiibung eines nicht nur rein pas-
siven Gehorsams andererseits miissen
sich im Geist des Glaubens, in gegen-
seitiger Liebe, in herzlichem freund-
schaftlichen Vertrauen und in einem
stindigen, geduldigen Dialog vollzie-
hen, so dass die Zusammenarbeit und
verantwortliche Mitarbeit zwischen
Priestern und Bischof sich in einer auf-
richtigen, menschlichen und zugleich
libernatiirlichen Atmosphire vollzieht
(vgl. LG 28; CD 35 und 15; PO 7).

Die personliche Freiheit, die der eigenen
Berufung und den von Gott empfan-
genen Charismen entspricht, ist zusam-
men mit der geordneten Solidaritit aller
im Dienst der Gemeinschaft und in der
Erfiillung des Sendungsauftrages dic
Voraussetzung, die dem seelsorglichen
Wirken der Kirche seine eigene Note
geben muss (vgl. PO 7); Biirge dieser
Voraussetzung ist die Autoritit des
Bischofs, die dieser im Geist des Die-
nens ausiiben muss.

Der Priesterrat, der seiner Natur nach
eine di6zesane Einrichtung ist, ist eine
Form institutioneller Bekundung des
briiderlichen Geistes unter den Prie-
stern, der seine Grundlage in der ge-
meinsam empfangenen Weihe hat.

Die Tatigkeit dieses Rates kann durch
die Gesetzgebung nicht voll und ganz
umschrieben werden; seine Wirksam-
keit hiingt vor allem von dem immer
wieder neuen Versuch ab, alle Meinun-
gen zu héren, um zur Ubereinstim-
mung mit dem Bischof zu kommen, der
die letztliche Entscheidung zu fiéllen
hat.

Wenn dies mit der grosstmoglichen
Aufrichtigkeit und Demut geschieht
und jede Einseitigkeit vermieden wird,
kann dadurch auf leichtere Weise eine
fiir das Gemeinwohl zutrigliche Ent-
scheidung gefunden werden.

Der Priesterrat ist cine Einrichtung, in
der sich die Priester bei der stindigen
Zunahme der Verschiedenartigkeit in
der Ausiibung des priesterlichen Dien-
stes, der Notwendigkeit bewusst wer-
den, sich gegenseitig im Dienst ein und
desselben Sendungsauftrages der Kir-
che zu erginzen.

Seine Aufgabe ist es unter anderem,
nach einer klaren und genau festgeleg-
ten Zielsetzung zu suchen, Priorititen
vorzulegen, die Vorgehensweise aufzu-
zeigen, alles zu unterstiitzen, was immer
der Gottesgeist durch einzelne oder
durch Gruppen wirkt, und das geist-
liche Leben zu fordern, damit die not-
wendige Einheit leichter erlangt wer-
den kann.

Fiir die hierarchische Gemeinschaft
zwischen Bischofen und Priestern (vgl.
PO 7) miissen neue Formen der Ver-
wirklichung gefunden werden, um den
Ortskirchen im weiteren Masse Zugang
zueinander zu verschaffen; ausserdem
muss nach Mdglichkeiten gesucht wer-
den, durch die die Priester mit den Bi-
schofen in tiberdiézesanen Organen und
Unternehmen zusammenarbeiten kon-
nen.

Auch die Zusammenarbeit der Ordens-
priester mit dem Bischof im Presbyte-
rium ist notwendig, wenn auch ihr
Werk einen giiltigen Beitrag im Dienst
der Gesamtkirche leistet.

2. Das Verhiltnis der Priester unter-
einander

Da die Priester durch die im Weihe-
sakrament begriindete Briiderlichkeit
und Sendung untereinander verbunden
sind und sich gemeinsam um die Ver-
wirklichung derselben Aufgabe bemii-
hen, soll unter ihnen eine gewisse

2 Abstimmungsergebnis: Placet  168. Non
placet 10. Placet iuxta modum 21. Stimm-
enthaltungen 3.

3 Die Abstimmung erfolgte gemiss der An-
ordnung der Prisidenten nicht durch Placet
oder Non placet, sondern durch die Wahl
der einen oder andern Formel (die erste
Formel A erhielt 107 Stimmen, die andere
B 87 bei 2 Stimmenthaltungen und 2 un-
giltigen Stimmen).



Lebensgemeinschaft oder irgendeine ge-
meinsame Lebensweise, die verschie-
dene, auch nicht institutionelle Formen
annchmen kann, geférdert und vom
Kirchenrecht durch geeignete Normen
sowie erneuerte oder neu zu schaffende
Pastoralstrukturen vorgesehen werden.
Auch sollen priesterliche Vereinigungen
unterstiitzt werden, die von der zustin-
digen kirchlichen Autoritit anerkannt
sind und sich im Geist kirchlicher Ge-
meinschaft «durch eine geeignete und
bewihrte Lebensordnung sowie durch
die briiderliche Hilfe» (PO 8) darum
bemiihen, die ihrem Amt eigenen Ziele
und «die Heiligung der Priester in der
Ausiibung ihres Amtes» (PO 8) zu
fordern.

Ferner ist zu wiinschen, dass man nach
Moglichkeit, wenn es auch immer
schwieriger wird, nach Wegen sucht,
durch die diese Vereinigungen, die den
Klerus stark in Parteien aufspalten, zu
einer Gemeinschaft und einer kirch-
lichen Struktur zusammengefiihrt wer-
den konnen.

Zwischen den Ordens- und Didzesan-
priestern soll eine engere Gemeinschaft
gepflegt werden, damit eine echt prie-
sterliche Briiderlichkeit unter ihnen
herrscht. Auch sollen sie sich vor allem
in geistlichen Belangen gegenseitig hilf-
reich beistehen.

3. Das Verhiltnis zwischen Priestern
und Laien

Die Priester sollen stets daran denken,
«den Laien vertrauensvoll Amter zum
Dienst an der Kirche anzuvertrauen,
ihnen Freiheit und Raum zum Handeln
lassen, ja sie sogar in passender Weise
dazu ermuntern, auch von sich aus
Aufgaben in Angriff zu nehmen» (PO
9). Ebenso sollen die Laien «an den
Sorgen und Noéten ihrer Priester Anteil
nehmen und ihnen durch Gebet und
Tat soweit wie mdglich helfen, Schwie-
rigkeiten leichter zu iiberwinden und
ihre Pflichten mit mehr Frucht zu er-
fiillen» (PO 9).

Es ist notwendig, sich den besonderen
Charakter der kirchlichen Gemein-
schaft vor Augen zu halten, damit so-
wohl die personliche Freiheit entspre-
chend den anerkannten Amtern und
Charismen jedes einzelnen, als auch die
Lebens- und Aktionseinheit des Gottes-

volkes auf geeignete Weise miteinander
in Einklang gebracht werden.

Der Pastoralrat, in dem Priester, Or-
densleute und besonders dazu gewihlte
Laien beteiligt sind (vgl. CD 27), er-
arbeitet durch seine Studien und Bera-
tungen die erforderlichen Richtlinien,
damit die Gemeinschaft der Diozese
ihre pastoralen Aufgaben organisch
vorausplanen als auch erfolgreich
durchzuftihren vermag.

Je mehr in unseren Tagen (vor allem
durch die Priesterrite) die gemeinsame
Verantwortung der Bischofe und Prie-
ster wichst, um so wiinschenswerter
wird es, dass in den einzelnen Didzesen
ein Pastoralrat eingerichtet wird.

4. Die wirtschaftliche Frage

Die wirtschaftlichen Probleme der Kir-
che konnen nicht auf angemessene
Weise gelost werden, wenn sie nicht im
Zusammenhang der Gemeinschaft und
Sendung des Gottesvolkes gesehen wer-
den. Es ist die Pflicht aller Christglaubi-
gen, der Kirche in ihren Noéten zu
Hilfe zu kommen.

Bei der Behandlung dieser Fragen muss
man sich nicht nur die Solidaritat im
Bereich der Orts- oder Didzesankirche
oder des religiosen Institutes vor Augen
halten, sondern dariiber hinaus auch
die Verhiltnisse in den anderen Didze-
sen derselben Gegend oder Nation, ja
sogar der ganzen Welt, und vor allem
der Kirchen in den sogenannten Mis-
sionsgebieten und sonstiger armen Ge-
genden.

Die Besoldung der Priester, die gewiss
im Geist evangelischer Armut festzu-
setzen ist, aber nach Mdglichkeit an-
gemessen und ausreichend sein soll,
ist eine Forderung der Gerechtigkeit
und muss ebenfalls die Sozialversor-
gung miteinschliessen. Allzu grosse Un-
terschiede, besonders unter den Prie-
stern einer Didzese oder eines Jurisdik-
tionsbezirkes, miissen behoben werden,
wobei auch auf die allgemeine wirt-
schaftliche Lage des Volkes des be-
treffenden Gebietes zu achten ist.

Es erscheint sehr wiinschenswert, dass
das christliche Volk allmihlich dazu
angeleitet wird, dass man den Lebens-
unterhalt der Priester von den Amts-
handlungen, im besonderen der Sakra-
mentenspendung, trennt.

Schluss

Den Priestern, die inmitten der Ge-
meinschaft der Gesamtkirche den
Dienst des Geistes (vgl. 2 Kor 3,4-12)
ausiiben, stehen neue Wege offen, um
in der heutigen Welt ein vertieftes und
erneuertes Glaubenszeugnis zu geben.
Man muss deshalb mit christlichem
Vertrauen in die Zukunft schauen und
den Heiligen Geist bitten, dass sich
trotz der Gefahren, denen die Kirche
mit rein menschlichen Mitteln nicht be-
gegnen kann, durch seine Fiihrung und
Eingebung dem Evangelium die Tiiren
Offnen.

Indem wir die Apostel, insbesondere
Petrus und Paulus, stets als Beispiel
eines zu erneuernden Priestertums vor
Augen haben, wollen wir Gott Vater
dafiir danken, dass er uns die Gelegen-
heit gibt, allen in noch grosserer Treue
das Antlitz Christi zu offenbaren.
Schon gibt es echte Anzeichen eines
neuaufbrechenden geistlichen Lebens,
withrend die Menschen, die tiberall auf
der Welt der Unsicherheit dieser Zeit
ausgesetzt sind, nach einem erfiillten
Leben Ausschau halten. Diese Erneue-
rung kann natiirlich nicht ohne Teil-
nahme am Kreuze des Herrn erfolgen,
da der Diener nicht grosser als sein
Meister ist (vgl. Jo 13,16). Indem wir
vergessen, was hinter uns liegt, wollen
wir nach dem streben, was vor uns liegt
(vgl. Phil 3,13).

Mit echtem Freimut muss der Welt die
Fiille jenes Geheimnisses verkiindet
werden, das von Ewigkeit her in Gott
verborgen war, damit die Menschen
daran Anteil erhalten und zur ganzen
Fiille Gottes gelangen konnen (vgl.
Eph 3,19).

«Wir verkiinden euch das ewige Leben,
das beim Vater war und uns sichtbar
erschienen ist: was wir also gesehen
und gehort haben, verkiinden wir euch,
damit auch ihr Gemeinschaft mit uns
habt, und die Gemeinschaft, die wir
haben, sei mit dem Vater und seinem
Sohne Jesus Christus» (1 Jo 1,2-3).

Die deutsche Ubertragung dieser Do-
kumente wurde uns durch die KIPA aus
Rom tibermittelt. (Red.)

735






	Der priesterliche Dienst : Beilage zu Nr. 51/1971 der Schweizerischen Kirchenzeitung

