Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 139 (1971)
Heft: 46

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

Fragen derTheologie und Seelsorge
Amtliches OrganderBistimerBasel,
Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—
Freiburg und Sitten

46/1971 Erscheint wéchentlich

18. November  139. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Kontestation in der Kirche

Zum Thema «Gerechtigkeit in der Welt» der Bischofssynode

Dass Kirche und Kirche nicht stets das-
selbe meint und darum Kirche nicht lim-
mer gleich reagiert, ist einem am Ver-
halten der Kirche gegeniiber der Unge-
rechtigkeit in der Welt wihrend der letz-
ten Monate 'in die Augen gesprungen. Als
die Weissen Viter Mogambique verlies-
sen ‘aus Protest gegen die unwiirdige Lage
der dortigen Menschen und der Kirche,
zeigte sich die Kirche=Vatikan wie be-
leidigt und bekundete nach aussen nur
eine Haltung: eisernes Schweigen. We-
der Osservatore Romano noch Agenzia
Fides haben einen dinzigen Satz dariiber
verbrochen. In den vergangenen Wochen
jedoch wurde im gleichen Vatikan, unter
beinahe stindiger Prisenz des Papstes,
von Bischofen aus aller Welt eine Hal-
tung gedussert und eine Sprache gespro-
chen, die anders tonte. Auch der Osser-
vatore Romano kam nicht darum herum,
die Berichte iim wesentlichen abzudruk-
ken. Es gibt — Gott seii Dank! — neben
der diplomatischen auch noch die pro-
phetische Rolle der Kirche!

Nur nebenbei sei die Frage gestellt, ob
und inwieweit die Synode einen Fort-
schritt gegeniiber «Gaudium et spes» be-
deute oder einfach die gleichen Dinge
mit andern Worten wiederholte. Unter-
schiede liegen schon im Ausgangspunkt:
die Idee fiir «Gaudium et spes» musste
sich wihrend des Konzils durch einzelne
engagierte Gruppen erst bilden und es
brauchte einen langen, sehr mithsamen
Weg, bis jenes geradezu omindse Schema
13 schliesslich als Pastoralkonstitution an-
genommen wurde. Bei der Synode aber
kam man zusammen, #m vorsitzlich und
explizit iiber Gerechvigkeit in der Welt
und im Zusammenhang damic iber die

himmelschreienden Ungerechtigkeiten zu
reden. Bei der Diskussion um die Pasto-
ralkonstitution ging es um Direkeiven,
um  theologisch-ethische ~ Abklirungen
und Abgrenzungen. Man versuchte von
den traditionellen Auffassungen in The-
sen-Form zu einer neuen zeitgemissen
Perspekrive mit dialogischer Offenheit
cu gelangen. In der Synode stritt man
sich nicht sehr um doktrinire Fragen. Es
ging um konkrete Denunziation, Konte-
station, Postulavion, um Konfrontation
der Frohbotschaft mit der Realitit dieser
Welt und um die entsprechenden Kon-
sequenzen.

Die Analyse

Ob es noch nodig ist, eine Situations-
schilderung zu geben? Ob es noch Men-
schen in der Kirche geben kann, die
trotz der heutigen Information — In-
formation kann freilich einfach abflies-
sen, wenn sie nicht auf von Interesse
gelockerten Boden fillt — nicht wissen,
wie es um zwei Drittel der Menschheit
steht? Jedenfalls als Ausgangsbasis stell-
ten das Arbeitsdokument der Synode und
ein den Synodalen ausgeteilves Papier der
Pipstlichen Kommission —«Justitia et
Pax» eine Anzahl Fakten zusammen, an
denen man nicht — wie der Priester
und Levit in der Parabel — einfach vor-
libergehen kann:

— Der grosste Teil der Menschheit lebt
heute iin Not, Elend und Unsicherheit.
— In dieser Stunde sterben Millionen
von Minnern, Frauen, Kindern vor Hun-
ger oder leben in stindiger Bedrohung
durch totliche oder schwichende Krank-
heiten. Mehrere Hundert Millionen ha-

ben tiberhaupt keine Hoffnung, iihre Le-
bensbedingungen ingendwie zu verbes-
sern.

— In weiten Gegenden befinden sich
Massen von Menschen in der Unmoglich-
keit, durch einen angemessenen Lohn fiir
ihre Arbeit das Lebensnotwendige zu er-
halten. Die Arbeitslosigkeit in Stidten
und auf dem Land stelle bereits ein er-
schiitterndes Problem dar in Asien, Afri-
ka, Lateinamerika, und ist daran, noch
viel schlimmer zu werden.

— Millionen von Menschen sind ge-
zwungen, thre Heimat zu verlassen, um
in Industriezentren Arbeit zu suchen.
Uberdies gibr es 25—30 Millionen ob-
dachlose Fliichlinge.

— Der Krieg wiitet oder droht, die Auf-
riistung geht weiter und absorbiert einen
grossen Teil der Produkeion, die fiir kon-
strukvive  Zwecke  verwender  werden

Aus dem Inhalt:
Kontestation in der Kirche
Bilanz der dritten Bischofssynode

Die Bischofssynode aus der Sicht des
Papstes

Wer macht uns dieses Kapital fiir die
Seelsorge fliissig?

Kirche in Polen
Zur Wortverkiindigung

Der Islam.: Glaube und Gesetz
fiir eine halbe Milliarde Menschen

Amtlicher Teil

633



sollte. In den USA gibt man pro Kopf
der Bevolkerung 60 Dollar aus fiir Rii-
stung, aber nur 3 Dollar fiir Entwick-
lungshilfe.

— Zwei Drittel der Menschheit ver-
fiigen iiber 12,5 % der Weltproduktion,
wihrend der andere Drittel 87,5 % da-
von verschlingen kann.

— Ungefihr 10 % der Weltbevolkerung
leidec Hunger, wihrend 50 % infolge
einseitiger Kost untererndhrt sind.

— Es igibt 800 Millionen erwachsene
Analphabeten und nur rund die Halfte
der Kinder erhdlt Schulunterricht.

— Wihrend viele dieser Faktoren der
Ohnmacht der Menschen zuzuschreiben
sind, stammen andere Ungerechtigkeiten
von den Menschen selbst und von Sy-
stemen der Mechanismen, die sie aufge-
stelle haben.

— Totalitire Regimes verhaften und
verurteilen Leute ohne Prozess, prakei-
zieren Torturen oder schiitzen jene, die
sie praktizieren.

— Die Rassendiskriminierung ist an vie-
len Orten das Los unterdriickter und
ausgebeuteter Minderheiten oder Meht-
heiten . ..

Der Protest

Gegeniiber solchen Tatsachen darf man
nicht stumm bleiben. Schweigen wire
hier Komplexitat. Qui tacet, consentire
videtur. Protest kann hier im urspriing-
lichen Sinn des Wortes pro-testare
«Zeugnis fiir» etwas bedeuten, namlich
fiir Heil, Frieden, Erl6sung im Sinn des
Neuen Testamentes.

In der offidiellen Relatio erklirte Erz-
bischof Teopista A. y Valderrama, wie
der Protest zu verstehen sei: «Unsere
heutige Jugend muss fest iiberzeugt sein,
dass soziale Reform nicht durch blosse
Kontestation und Protestation zustande
komme, sondern nur durch jene Konte-
station und Protestation, die auch Pro-
gramme der Erneuerung vorweisen, die
auf geistiger Bildung, wissenschaftlicher
Forschung und echter Reflexion griin-
den» (IV,4). Die Pipstliche Kommission
«Justitia et Pax» betonte ihrerseits:
«Wenn die Kirche den Glauben ins
wirkliche Leben der Menschen hinein
verkiinder, muss sie die Risiken nicht
fiirchten, die sie auf sich nimmt. Diese
Riisiken sind jedenfalls ‘geringer als jene,
das Wort ohne Einschlagskraft auf die
Menschen zu belassen .. .» (n. 30).

Es fehlte zwar an der Synode eine eigent-
liche Jugend-Fraktion, die alles radika-
lisiert hétte, wie etwa an,der Kirchen-
versammlung in Uppsala oder an der
Konferenz Schweiz — Dritte Welt in
Bern. Aber auch so ‘haben manche Syn-
odale iin thren Interventionen und 'in
den Arbeitskreisen kein Blatt vor den
Mund genommen. Von dem vielen Ge-
sagten, das wihrend zwei Wochen auch

634

auszugsweise tiglich 3—5 Seiten im Os-
servatore Romano fiillte, wollen wir nur
dinige markante Voten herausgreifen.
Cardinal Flahiff/Canada forderte dazu auf,
die Gldubigen zu Mut und Gerechtigkeit
zu erziehen gegeniiber den totalitiren
Regimes, die jene mit Torturen belegen,
die frei zu sprechen wagen (Oss. Rom.
23.X). Erzbischof Nsubuga/Uganda, se-
kundiert von Kardinal Malula/Zaire und
Bischof Sangu/Tanzania, prangert den
Kolonialismus oder Quasi-Kolonialismus
in Siidafrika, Rhodesien, Angola, Mogam-
bique an. Die Leute dort wiirden von der
Synode eine klare Sprache erwarten, niche
eine diplomatische, die die eigentliche
Wahrheit verhiille. Die UNO hitte sich
bereits wiederholt diesbeziiglich ausge-
sprochen und Sanktionen beschlossen (Sie
wird das nach dem Einzug Chinas noch
wiel nachdriicklicher tun! P.W.B.). Wo
sei die Kirche? (23.X).

Es fillt in besonderer Weise 'auf, dass
man nicht bloss iiber andere hergefallen
ist, sondern manche Bischofe die Zu-
stinde im eigenen Land anklagten. Car-
dinal Carberry/USA spricht gegen die
Rassendiskrimination in den Vereinigten
Staaten. Das gleiche tut Erzbischof Fitz-
gerald ‘aus Siidafrika (24.X).

Bischof Lamont/Rhodesien, der trotz
(oder 'wegen?) seiner harten Linie von
der Bischofskonferenz nach Rom beot-
dert wurde, fiihrt aus: «Jene, die im Na-
men der Kirche das Unrecht der Rassen-
Rassendiskriminerung offentlich ankla-
gen, werden wohl nicht mit Ehren iiber-
hiufe werden, wenn sie von der Synode
heimkehren, falls sie tiberhaupt heimkeh-
ren diirfen. Aber bedenkt, welchen Trost,
welche Hoffnung wir unsern bedriickten
Briidern spenden konnen, und wie gut
es fiir die kiinftige Geschichtsschreibung
der Kirche sein wird, wenn wir in die-
sem Augenblick ohne Zweideutigkeit
und Kompromisse auf unserer Lehre be-
harren» (24.X).

Bischof  Gutierrez ~ Granier/Bolivien
kommt von der harten Realitit her und
wiinscht Aufschluss: «Unsere Argumen-
tation gegen die bewaffnete Gewalt fin-
det bei Menschen in einer Lage, die wirk-
lich untragbar geworden ist, wenig Ge-
hor. Es fragen sich viele, ob Gewalt nicht
erlaubt sei, um einem Zustand der Ver-
demiitigung und Sklaverei endlich ein
Ende zu setzen und eine neue, freie Ge-
sellschaft aufzubauen, die die Rechte aller
anerkennt> (24.X). Ahnlicherweise for-
dert Bischof Dinivian/Indien, die Kir-
che solle den ungerecht unterdriickten
Menschen klar sagen, was an Gewalt er-
laubt sei und was nicht. Man solle nicht
sogleich von «Revolution» reden und
den Fall fiir erledigt haltens (25.X).
Gewalt und Gegengewalt schlagen Wun-
den. Aber ebenso unheimlich sind die
Geschwiire, die Bischof Biard/Mali auf-
deckt: der egoistische und | isolationisti-

sche Nationalismus der afrikanischen
Volker, der Favoritismus, Nepotismus,
Parasivismus, die Verschwendung offent-
licher Gelder auf Kosten der Armen
(23.X).

P. Van Asten, Generaloberer der Weissen
Viter, fordert im Namen der Union der
Generalobern in Rom mehr Authentizi-
tit in der Kirche selbst, den Wechsel
starrer ‘Denkstrukturen, einen andern Le-
bensstandard der Hierarchie, der Prie-
ster, der Laien, mehr Anteilnahme der
Priester und Laien bei den Entscheidun-
gen der Kirche, mehr Ehrlichkeit und
Offenheit, wo nicht von der Natur der
Sache das Secretum erfordert séi (23.X).
Zu den wenigen, die solche Pro-Teste
nicht zu venstehen schienen, gehorte der
portugiesische Bischof Pereira/Mogam-
bique, der sich entriistet, weil man Ge-
walt irgendwie zu erlauben gedenke, und
wenn man schon verurteilen wolle, (nim-
lich Mogambique) miisse 'man auch die
dortige Subversion und den Terrorismus
verurteilen. Jedoch hitte sich die Kir-
che nicht damit zu befassen, sondern
sich auf die innere Umkehr des Men-
schen zu konzentrieren. «Haben wir Ver-
trauen aufeinander, lassen wir unsere
Briider im Frieden arbeiten und beten
wir flir siex» (24.X). Die Antwort in der
Aula war Schmunzeln bis Entriistung.
Welches aber war die eigentliche Ant-
wort der Synode?

Die Antwort

Das Schlussdokument, das von der Meht-
heit angenommen wurde (die «non pla-
cet» schwankten fiir die einzelnen Teile
zwischen 12 und 24) hat nur konsulta-
tiven Charakter zur Information des
Papstes. Aber dieser betonte in der
Schlussansprache, dass er diesen Uberle-
gungen und Anregungen gebiihrend
Rechnung tragen werde.

L

Man: frigt sich heute, ob sich die Kirche
mit ihrer gesellschafeskrivischen Funktion
nicht tbernehme!, ob es nicht eine
Flucht sei vor dem unbewiltigten theo-
logischen Denken, ein Unbehagen im
eigentlich geistlichen Auftrag der Kir-
che, eine Ablenkung von den nicht auf-
gearbeiteten kiirchlichen Problemen; ob
man nicht notwendig Gefahr laufe, in
den kompliziert gewordenen technisch-
wirtschaftlichen Bereichen nur mit Dilet-
tantismus und Inkompetenz mitzureden.
— Das Dokument gibt die Antwort und
sagt gleich einleitend mit klarer Sprache:
«Wenn wir den Ruf jener horen, die
Gewalt leiden und von ungerechten Sy-
stemen und Mechanismen unterdriicke

U Vgl. den Beitrag: Ubernehmen sich die
Kirchen? in: Herder Korrespondenz 1971,
305-308.



werden, sowie die Herausforderung der
Welt, die in ihrer Perversitit dem Plan
des Schopfers widenspriche» (p.5), dann
konne man nicht schweigen, zumal die
ungerecht Bedriickten selber meist keine
Stimme haben. Zudem miisse die Kir-
che nicht technische Losungen fiir Poli-
tik und Woirtschafe geben, wohl aber
die Wiirde des Menschen und seine
Grundrechte verteidigen (23).

IL.

Eine zweite Frage, fiir die man sich fast
bis zum fletzten Tag erhitzte, war die,
ob man endlich einmal die Dinge beim
Namen nennen und die Zustinde 'im
siidlichen Afrika, in Israel (gegeniiber
den arabischen Fliichtlingen), in Brasi-
lien, in der Ukraine usw. ausdriicklich
verurteilen solle. Man musste 'schliess-
lich davon absehen, diesmal nicht aus
Diplomatie, sondern aus Gerechtigkeit,
denn wenn schon, miisste man alle ver-
urteilen, die unrecht tun, und wer kime
da schon ungeschoren weg? Man miisste
auch Frankreich anprangern, das sich
mit Waffenhandel bereichert, auch die
Schweiz, die vom Boykott anderer Lin-
der iiber Rhodesien profitiert usw. Man
darf jedoch annehmen, dass der Zweck
der Ubung bereits irgendwie erreicht
wurde. Die Aula diente manchen Sy-
nodalen als Bithne und die konkreten
Anklagen haben bereits die notige Publi-
zitit gefunden und jedermann weiss, wie
die allgemeinen Aussagen im Dokument
nun zu verstehen sind. Im iibrigen, was
die institutionelle-hierarchische Kirche
nicht tun kann, steht nun der Lokalkirche
als Volk Gottes an zu tun. Das Beispiel
der Kontestation der Bischofe st fiir
jugendliche «pressure groups» ermuti-
gend, den Pro-Test weiterzufiihren. Es
fille tibrigens auf, wie 'in den verschie-
denen Dokumenten wiederholt ausdriick-
lich die Jugend angesprochen wird, z. B.
im Arbeitsdokument, wo der Jugend
nachgerithme wird, dass sie die Unge-
rechtigkeit in der Welt besonders vief
empfinde und ein wachsendes Misstrauen
bekunde gegeniiber lehrhafren Erklirun-
gen, die sich als machtlos erweisen, um
die Befreiung des Menschen zu erwir-
ken (n.3).

* Im iibrigen liegt fiir die Priester in der
Schweiz schon etliches Material vor zum
Studium und zur Inspiration fiic den Ein-
stieg in die christliche Kontestation:
Schweiz — Dritte  Welt. Berichte und Do-
kumente der Interkonfessionellen Konferenz
in Bern. Imba-Verlag, Freiburg i. Ue., 1971;
Auf dem Weg zu einer schweizerischen Ent-
wicklungspolitik. ~ Missionsjahrbuch  der
Schweiz 1971. SKM, Freiburg; das in Vor-
bereitung stehende Material des kommen-
den Fastenopfers unter dem Thema: Frei
fir die Solidaritat; der Film «Bananera
Libertad», Selecta Film Freiburg; der Film
«Menschen», Missionsprokura Olten.

LI

Eine dritte Diskussion drehte sich um
die Frage der Gewalt. Das Arbeitsdoku-
ment zeigte diesbeziiglich Mut und Klug-
heit zugleich. Es schrieb: «Man darf in
diesem Zusammenhang den Jungen (!)
in Erinnerung rufen, dass iin gewissen
Situationen, wo die Grundrechte der Pet-
son schwer verletzt werden, die Zuflucht
zur Gewalt unter Umstinden legitim
sein konnte, um diese Rechte geltend
zu machen, nachdem alle legalen Mittel
ohne Resultat angewandt worden seien.
Man miisse ‘indes nie iibersehen, dass
Gewalt geeignet ist, niederzuréeissen, nicht
aufzubauen. Die Errichtung einer gerech-
ten Welt verlangt Kompetenz, ange-
messene Mittel, €inen Geist der Initiative,
des Verstindnisses, der Einheit, eine Er-
richtung, die nur zustandekommt, indem
man Stein auf Stein legt, das heisst, all-
miihlich» (n.49). Von den Entwicklungs-
lindern wird gesagt, dass sie sich ange-
sichts der wirtschaftlichen Beherrschung
durch das Ausland weitgehend in der
Lage der legitimen Selbstwehr befinden,
welche die Anwendung der gedigneten
Mittel erlaube, unter denen an erster
Stelle der Zusammenschluss der Ent-
wicklungslinder selbst zu nennen sei
(n.40).

Mit den wenigen bereits angefiihrten
Ausnahmen waren aber die Synodalen
offenbar niche in der Lage, iiber die Frage
der Gewalt zu reden. Bischof Jaramilla/
Kolumbien warnte vor der Versuchung
zur Gewalt, die nur von marxistischer
Inspiration herrithren konne, auch wenn
es leider eine Theologie der Gewalt oder
der Revolution gebe (22.X). Ahnlich
dusserten ich andere Bischofe. In den
Arbeitskreisen kam man diesbeziiglich
nicht iiber das Postulat hinaus, die Frage
der Theologie der Revolution zu studie-
ren (30.X). Das Ergebnis war, dass im
Schlussdokument der ganze Fragenkom-
plex prakeisch ausgelassen wurde —
sicher ein Armutszeugnis, eine Vogel-
Strauss-Politik. Die vielen Tausende von
Engagierten in vielen Lindern hitten da
sicher etwas anderes erwartet, wenn nicht
Anerkennung, so wenigstens Verstindnis
fiir sie in ihrer Lage.

Iv.

Vom vielen, das nun poditiv ausgesagt
wird, gegen das Wettriisten, die Rassen-
diskriminierung, die Tortur, den Kolo-
nialismus usw., wollen wir hier nur das
herausgreifen, was gegen innen gerich-
tet ist, uns selbst als Kirchenvolk angeht.
Bs wird gewiinscht, dass die Glieder der
Kirche auf allen Ebenen mehr Anteil
haben in der Vorbereitung der Entschei-
dungen der Kirche, sowie bei der Er-
nennung von den verschiedenen Riten
und Gremien (p.27). Der Lebensstil der
Bischofe, Priester und Laien miisse einer

Kontrolle unterzogen werden. Bei den
armen Volkern sei zu fragen, ob die
kirchlichen Institutionen nicht oft einer
fruchtbaren Insel inmitten einer Wiiste
von Not gleichkimen. In den Wohl-
standslindern hingegen stelle sich die
Frage, ob die Christen jene Konsum-
askese iiben, die man andern predigt und
dank der man viele Hungernde in der
Wele ernihren konnte (28 f). «Obwohl
es im allgemeinen schwer ist, konkrete
Grenzen zu setzen zwischen dem, was
notwendig ist und dem, was vom prophe-
vischen Zeugnis gefordert wird, muss
man doch klar den Grundsatz festhalten:
unser Glaube verlangt von uns Sparsam-
keit im Gebrauch, und die Kirche muss
so leben und die eigenen Giiter verwal-
ten, dass sie das Evangelium glaubwiirdig
den Armen verkiinden kann» (ebd.).
«Wenn die Kirche das Zeichen der Soli-
daritit unter der Menschenfamilie wer-
den soll, muss sie in ihrem eigenen Le-
ben eine grossere Zusammenarbeit zwi-
schen den Kirchen der reichen und der
armen Linder entfalten, die zum Aus-
druck kommt in der Gemeinschaft der
Liebe und in der gerechteren Verteilung
der  menschlichen wund  materiellen
Krifte.»

Solches st nun freilich schon x-mal ge-
sagt und geschrieben worden. Alles hingt
ab von der «deductio in actum», von der
am Schluss gesprochen wird: «Die Er-
schiitterung unseres Gewissens, die wir
gemeinsam erlebt haben, bleibt unwirk-
sam, wenn sie nicht im Leben unserer
Lokalkirchen inkarniert wird.» Die Bi-
schofskonferenzen werden darum gebe-
ten, diese Perspekeiven weiter zu ver-
folgen. Es geht nun, wie nach dem Kon-
zil, darum, von den Reden zu den Taten
zu schreiten, statt symbolische Handlun-
gen echte Zeichen zu setzen .

Wie bei Papst Paul VI. die Sorge um
die Dritte Welt einen wesentlichen Be-
standteil seiner Verkiindigung ausmache,
so muss jeder, der berufen ist, das Wort
Gottes heute zu verkiinden, selber offen
sein fiir diese Fragen und das christliche
Volk vom frommen Egoismus, vom blos-
sen Kreisen um das eigene Seelenheil be-
freien und es in die Dimension der Welt
hineinstellen, die nach dem Heilsplan
Gottes anders werden sollte, als sie heute
st. Walbert Biihlmann

Was auch die Geschichte iiber alles Versagen
der Glieder der Kirche urteilen mag, unsere
Aufgabe ist es, uns der Febler bewusst zu
sein, sie kraftvoll zu bekimpfen, damit sie
der Verbreitung des Evangeliums nicht zum
Schaden werden. Die Kirche weiss auch, wie
sebr sie selbst im Aushau ibrer Beziehungen
zur Welt an der Erfabrung der Jabrbunderte
immerfort reifen muss.

Pastoralkonstitution «Gaudium et spes».



Bilanz der dritten Bischofssynode

Diie dritte Bischofssynode in Rom gehort
bereits der Geschichte an. Der beinahe
sechswochige Verlauf list «in der ganzen
Welt mit grossem Interesse verfolgt wor-
den. Das schon deswegen, weil die bei-
den Fragen: Zolibat der Priester und
Zulassung verhelirateter Minner zum
Priestertum, die Brennpunkte der De-
batte bildeten, publikumswirksam waren,
wie man heute zu sagen pflegt. Wer
aber von dieser Synode sensationelle Be-
schliisse erwartete, wurde enttiuscht. Bis
zuletzt rechneten gewisse Kreise mit sen-
sationellen Erklirungen des Papstes am
Schlusse der Synode. Als im letzten Au-
genblick der Text der Schlussansprache
Pauls VI. den Journalisten ausgehindigt
wurde, in der einige Zeilen leer geblie-
ben waren, waren den Kombinationen
wiederum Tir und Tor gedffnet. Man
munkelte sogar von der bevorstehenden
Demission des Papstes und einer neuen
Konklave-Ordnung fiir die Wahl seines
Nadhfolgers. Als sich auch diese Speku-
lationen als nichtig erwiesen, sprach man
von einer Niederlage der Synode. Wird
diese negative Beurteilung der dritten
Bischofssynode den Tatsachen gerecht?

Die Bischofssynode war kein
Konzil

Wiederholt ist die Bischofssynode in der
Offentlichkeit mit einem Konzil ver-
wechselt worden. Und doch besteht zwi-
schen beiden Institutionen ein wesent-
licher Unterschied. Ein Konzil berit #nd
beschiiesst. Diie ‘Bischofssynode 'hat eine
beratende Funkrion. Ihre Aufgabe und
Bedeutung ergibt sich gerade von dieser
Seite her. Und diese muss im Lichte der
Geschichte gesehen werden.

Bis zur Zeit der Glaubensspaltung ha-
ben die Pipste die wichtigen Angelegen-
heiten der zentralen Kirchenleitung mit
den Kardinilen in den Konsistorien be-
sprochen. Das Kardinalskollegium galt
als «Senat» des Papstes. Sixtus V. (1585
bis 1590) hat im Zuge der Kurienreform
die Kardinalskongregationen geschaffen.
Dadurch wurde das Kardinalskollegium
ein Bestandteil der pipstlichen Kurie.
Der kuriale Beamtenapparat hatte kein
Gegengewicht mehr, wie es im Mitrel-
alter der Fall gewesen war. Diese Auf-
gabe erfiillt nun die Bischofssynode. Sie
ist  kirchengeschichtlich gesehen die

1 «Miinchener katholische Kirchenzeitunig»
Nr. 45 vom 7. November 1971 Seite 3.

2 Siehe den Wortlaut des «Publik-Gesprichs»
mit Kardinal Hoffner in «Publik» Nr. 44
vom 29. Oktober 1971 Seite 13.

3 Mit dieser Tabelle ist auch das Ergebnis
der Abstimmung der Synode vom 2. No-
vember zu vergleichen, das wir in der letz-
ten Nummer veroffentlicht haben (SKZ
Nr. 45/1971 S. 621).

636

Nachfolgerin des fritheren «Senats» des
Papstes.

Die Bischofssynode stellt eine ganz neue
Art des Kontaktes zwischen dem Epi-
skopat und dem Papst dar. Das zeigte
gerade die Zusammensetzung der dritten
Bischofssynode. Sie vertrat den Episkopat
der gesamten Kirche nicht nur die iure,
sondern auch de facto. Der weitaus
grosste Teil der 209 Synodalen war von
den 100 Bischofskonferenzen der Welt
frei gewihlt worden. Nur ein kleiner
Teil, 25 Mitglieder, waren vom Papst
emnannt worden. Dazu kamen 19 Synoda-
len, die als Leiter kunrialer Amter von
Amtes wegen der Synode angehoren.
Schon wegen dieser internationalen Zu-
sammensetzung war die dritte Bischofs-
synode ein einzigartiges Gremium, dem
sich héchstens die Uno an die Seite stel-
len liesse. Die Stimme der 209 Viter
durfte darum auch als die Stimme des
Episkopats der katholischen Kirche gel-
ten.

Noch in anderer Hinsicht war die Sy-
node bedeutsam. Erstmals nahmen auch
Priester und Laienvertreter als Auditores
an den Beratungen der Viter teil. In den
Generalkongregationen hatten sie kein
Stimmrecht; doch beteiligten ie sich an
den Diskussionen der 12 Sprachgruppen.
Dort wurde ihre Mitarbeit sehr geschiitzt.
Dile Bischofssynode 'hat eine beratende
Funktion. Aus diesem Grund wurden
zum Schluss auch keine Texte veroffent-
licht. Kein Dokument der Synode ist
offiziell oder authentisch, bevor es nicht
vom Papst approbiert ist. Das erklirte
Kardinal Munoz Vega, einer der Priisi-
denten der Synode, in der letzten Gene-
ralkongregation.

Aber auch in der beratenden Funktion
nimmt die Bischofssynode an der zen-
tralen Leitung der Kirche teil. Welcher
Papst, so diirfen wir fragen, wiirde es
mit seinem Gewissen vereinbaren kon-
nen, das mehrheitliche Votum der be-
ratenden Instanz zu missachten? Darum
betonte auch Paul VI. in seiner Schluss-
ansprache, dass er die Wiinsche der Sy-
node genau priifen und beriicksichtigen
werde.

Ergebnisse der Synode

Noch st es verfriiht, die dritte Bischofs-
synode in thren Auswirkungen zu kom-
mentieren. Bs wird geraume Zeit dauern,
bis alle Einzelheiten der Synode zum
Studium vorliegen. Aber schon jetzt las-
sen sich einige Ergebniisse feststellen.

Theologische Sicht des Priestertums neu
gefestigt

Dies hat Kardinal Dépfrer in einem
Interview, das er der «Miinchener katho-
lischen Kirchenzeitung» gewihrte, als
ganz wichriges Ergebnis der Synode her-
vorgehoben!. In den Jahren nach dem
Konzil hatte man doch den Eindruck ei-
ner grossen ‘Unsicherheit. Nun hat sich
der Weltepiskopat in grosser Binmiitig-
keit zum wesentlichen Kern des iiber-
komimenen Priesterbildes bekannt. Dabei,
so gestand er, habe er den Eindruck,
dass die weiterfiihrenden Gedanken des
Zweiten Vatikanums noch nicht genii-
gend eingewurzelt sind. Darum schefint
Kardinal Dopfner bei den Priestern ent-
scheidend zu sein, dass wir uns alle zu-
sammen um eine theologische und zefit-
gerechte Vertiefung wunserer priesterli-
chen Berufung bemiihen.

Kardinal Hoffner, der als Relator die
Glaubensgrundlage iiber das Priestertum
an der Synode darlegte, sagte in einem
«Publik-Gesprich», er habe den Text
der Wortmeldungen der 82 Bischofe, die
nach ihm sprachen, vor sich gehabt. Das
Ergebnis war fiir -fhn und alle Bischofe
begliickend: «In den Glaubensaussagen
iiber das priesterliche Amt stimmrten alle
Bischofe, auch die orientalischen, iiber-
ein, ndmlich, dass das Priestertum von
Christus gestiftet ist, dass es durch die
Priesterweihe iibertragen wird, dass ohne
die Priesterweihe niemand die Euchari-
stie feiern kann usw.» 2. In diesem Zu-
sammenhang ist auch die zweite Abstim-
mung der Synode vom 5. November
aufschlussraich. Die Abschnitte, die in
der ersten Abstimmung vom 2. Novem-
ber die Zweidrittelmehrheit nicht et-
reicht hatten, wurden lin der verbesserten
Fassung beinahe einstimmig angenom-
men?®,

Das iiberkommene Priesterbild mag eini-
gen als veraltet erscheinen. Aber die
Ubereinstimmung der Bischofe in so we-

Zweite Abstimmung vom 5. November 1971 iiber fiinf Abschnitte des Dokumentes

iiber das priesterliche Amt
Abgegebene Stimmen: 198

1. Einleitung
4. Ursprung des hierarchischen Amtes

8. Evangelisavion und priesterliches Leben
12. Theologische Begriindung des Zolibats

14. Zulassung verheirateter Minner zum Priestertum

§
a Za & 5
190 7 1
182 14 2
182 14 2
169 22 7
Formel a 107
Formel b 87 2 2



sentlichen Fragen wie in der Lehre der
Kirche vom Priestertum galt zu allen
Zeiten als ein Argument von besonde-
rem Gewicht.

Festhalten am priesterlichen Zélibat in
der lateinischen Kirche

Als weiteres positives Ergebnis der drit-
ten Bischofssynode muss das ungeschmi-
lerte Pesthalten an der Ehelosigkeit der
Priester gewertet werden. Es war vor
allem Kardinal Hoffner, der an der Sy-
node darauf hingewiesen hat, dass der
Zolibat die insvitutionelle Sicherung
heute braucht. Die Ehelosigkeit der Prie-
ster, wie sie in der lateinischen Kirche
gesetzlich verankert ist, war in den letz-
ten Jahren heftig umkimpfc gewesen.
Darum dringt sich gerade heute ein be-
sonderer Schutz von seiten der Kirche
auf. Die Institutionen werden leider
heute als etwas Negavives hingestellr.
In Wirklichkeit bedeutet die Institution
des Zolibats eine Form der Geborgen-
heit, wie z B. die Institution der Ehe.
Wiirde man den Zolibat, so argumen-
vierte Kardinal Hoffner, als fakultativ
erkliren und den verheirateten Pniester
in der lateinischen Kirche zulassen,
miisste der zolibatire Priester bei dem
heutigen Trend bald verschwinden. Zu
diesem Schluss kam Kardinal Hoffner
als Soziologe. Er wies auf das Beispiel
der altkatholischen Kiirche in Deutsch-
land hin. Als 1878 der Zolibat der Prie-
ster freigegeben wurde, erklirte die Sy-
node ausdriicklich, «dass durch ihren Be-
schluss der wahren kirchlichen Bedeu-
tung des freiwilligen, im Geiste des Op-
fers {ibernommenen Zélibats in keiner
Weise zu nahe getreten werden soll».
Heute gibt es, so sagte Kardinal Hoff-
ner, in der ganzen altkatholischen Kirche
in Deutschland noch einen oder zwei
ehelose Priester. Darum ist die Stellung-
nahme der dritten Bischofssynode zugun-
sten des priesterlichen Zolibats ein Er-
eignlis von grosser kirchlicher Tragweite.

Keine Priesterweihe fiir verheiratete
Maénner

Im letzten Bernicht haben wir uns aus-
fithrlich mit dem «neuralgischen Punkt»
der Synode befasst. Fassen wir uns dar-
um hier ganz kurz. Die Bischofssynode
hat die Moglichkeit der Weihe verheirate-
ter Minner abgelehnt. Sie tat es wohl in
enster Linie, um nicht durch eine Hinter-
tiire den Zolibat zu gefihrden. Wire tiber-
haupt dadurch die Priesterkrise behoben
gewesen? Kardimal Dopiner gestand in
dem erwihnten Interview: «Gerade in
diesen Tagen der Synode ist mir neu
deutlich geworden, dass es ein Irrtum
wire zu meinen, dass mit der Aufgabe
des Zolibats durch die lateinische Kirche
die Fragen um das Priestertum gelost
wiren; oder etwa durch die Zulassung
reifer, bewidhrter Minner zum Priester-

tum. Die Krise muss von der Wurzel
her gesehen und behoben werden. Not-
wendig st ein lebendiger, kirchlicher
und zugleich auch — was iich sehr ernst
nehme — ein zeitnaher Glaube.»

Die dnitte Bischofssynode hat in der Prie-
sterfrage nicht den leichteren, sondern
den schwierigeren Weg gewdhlt. Sie tat

es in der zuversichtlichen Hoffnung auf
den Beistand des Herrn, der seine Kirche
in Stunden der Krise nicht verldsst. Auf
diesem Hintergrund muss auch die An-
sprache Pauls VI. gedeutet werden, die
der Papst zum Abschluss der Bischofs-
synode gehalten hat.

Johann Baptist Villiger

Die Bischofssynode aus der Sicht des Papstes

Papst Paul VI. nennt zu Beginn seiner
Schlussansprache an die Synodalen die dritte
Bischofssynode eine <briiderliche Zusammen-
kunft>. Die Ergebnisse der Beratungen wertet
der Papst positiv, indem er im einzelnen
ausfiibre:

Wir konnen sagen, dass diese Bischofs-
synode, die bei euch viel Arbeit und
Kraft in Anspruch nahm, fiir die Kirche
heilsam und fruchtbar gewesen .ist. Denn
die Leiden und Freuden, die Hoffnungen
und Bediirfnisse, die heute in den ver-
schiedenen Teilen der Erde mit dem
christlichen TLeben gegeben sind, sind
von euch offen vor aller Augen darge-
legt worden. Nicht immer hattet ihr alle
die gleiche Ansicht, wenn es darum ging,
Methoden zur Losung der vorgelegten
Probleme zu finden. Aber ihr wart vom
gleichen Bifer fiir den Glauben, von der
gleichen Liebe 'zur Kirche erfiille, und
euer Ziel bestand darin, unter getreuer
Wahrung der Lehre des zweiten Vatika-
nischen Konzils neue Wege fiir die Ver-
kiindigung des Evangeliums in der Welt
zu Offnen, die den geistigen Notwendig-
keiten unserer Zeit angepasst sind. Was
nun uns betrifft, so mochten wir euch
jetzt schon die Gewissheit mitgeben, dass
wir eure Erorterungen bisher mit wacher
Aufmerksamkeit verfolgt haben und eu-
ren Ansichten ebenso gebiihrend Rech-
nung tragen werden, wenn es um Ent-
scheidungen geht, die sich auf das Wohl
der Gesamtkirche beziehen. Und wir
werden darauf bedacht sein, dass die
Ordnung, welche die Arbeit der Synode
leitet, in Zukunft leichter gestaltet wird.
Wenn daher gewisse diesbeziigliche Not-
men weniger geeignet scheinen, so er-
suchien wir euch, eure Aussetzungen dem
Generalsekretariat der Synode mitzutei-
len.

Das priesterliche Dienstamt

Nun méchten wir unsere Auffassung
iber zwei Probleme von hochster Be-
deutung, mit denen sich die Synode be-
fasst hat, zum Ausdruck bringen. Das
erste betriffc den priesterlichen Dienst.
Er ist lange und unter jeder Hinsiche

erwogen und besprochen worden. Wir
wissen es, und iihr Hirten erlebt es fast
jeden Tag, wie vielseitig das Problem
des Priesterlebens in der heutigen, so vet-
anderten und weiteren Verinderung aus-
gesetzten Gesellschaft geworden ist. Die
geistigen, psychologischen, sozialen und
materiellen Schwierigkeiten, von denen
so viele Priester in unserer Zeit bedringt
werden, sind zur Geniige bekannt. Nicht
wenfige von ihnen fragen sich besorgt
und ernstlich, was fiir eine Stellung sie
in der Welt unserer Zéit einnehmen sol-
len.

Mit vollem Recht habt ihr aufmerksam
die Rolle abgewogen, welche den Prie-
stern in der apostolischen Aufgabe der
Bischofsgruppe zukommt, sodann die
wahre Natur des priesterlichen Dienst-
amtes. Das ergab sich bei dem beson-
dern Studium der Verbreitung des Evan-
geliums, bei dem der Priester den Men-
schen unserer Zeit Christus, den Erloser
der Welt, verkiindet.

Aus euren Diskussionen ergibt sich, dass
die Bischofe der ganzen katholischen
Welt gewillt sind, das absolute Geschenk,
durch das sich der Priester Gott weiht,
ungeschmilert zu wahren. Ein nicht ge-
ringer Teil dieses Geschenkes ist in der
lateinischen Kirche der heilige Zolibat.
Daher haben die Viter dieser Synode
auch unter Berufung auf die Erfahrun-
gen, die man diesbeziiglich seit dem zwei-
ten Vatikanischen Konzil gesammelt hat,
die Lehre des KonZils durchaus bejaht,
nach der «der Zolibat... dem Priester-
tum in vielfacher Hinsicht angemessen
ist...» Da ihn «die Priester um des
Himmelreiches willen iibernehmen, wer-
den sie in besonderer Weise Christus
geweiht; sie folgen ihm leichter und un-
geteilten Herzens nach, widmen sich in
ihm und durch ihn freier dem Dienst
fiir Gott und die Menschen, dienen sei-
nem Reich und dem Werk der Wieder-
geburt aus Gott ungehinderter und wer-
den so noch mehr befihigt, in reicherem
Masse den Dienst der Vaterschaft in
Christus zu iibernehmen> 1.

U Dekr. «Presbyterorum ordinis>, N. 16.

637



Das Wort des Papstes an die Priester

Was also die Synode fiir richtig befun-
den hat, bestitigen wir. Damit soll die
Disziplin der orientalischen Kirchen
nicht angetastet werden. Wenn wir diese
Worte sprechen, wenden wir uns allen
Priestern zu, die dieses Problem angeht.
Wie viele von ihnen bemiihen sich, selbst
unter grossen Schwierigkeiten dem Herrn
mit unerschiitterter Treue zu dienen und
das Heil der Seelen zu wirken! Wie
viele mithen sich im Verborgenen ab
und erdulden Schmerzen und Unrecht
und verschaffen so der Kirche hochste
Krifte! Es geziemt sich wirklich, am
Ende dieser Synode so vielen guten Prie-
stern ein Lob zu spenden. Jeder einzelne
von ihnen moge wissen, dass der Papst
an seiner Seite steht, ihn mit aufrichtiger
Liebe liebt und fiir ihn betet.

Wir hegen daher volles Vertrauen, dass
die Priester in iibernatiitlichem Geiste
der Stimme der Kirche entsprechend
freudig auf dem Wege weitergehen, den
sie durch Gottes Berufung frei gewihit
haben. Ihnen allen wiinschen wir herz-
lich alles Heil.

Die Kirche und die Frage der «Gerechtig-
keit in der Welt»

Das zweite wichtige Thema, das der Sy-
node zur Behandlung aufgetragen war,
betriffe die Gerechtigkeit, die auf dieser
Welt hergestellt werden muss. In euren
Erorterungen hat sich im Verlauf der
Synode klar gezeigt, welche Ausdehnung
das Gebiet dieser Bemiihungen besitzt
und wie wiele und grosse Schwierigkei-
ten damit verbunden sind. Das Konzil
hat sich eingehend damit befasst, und
auch wir haben ihm Ofters unsere Auf-
merksamkeit zugewandt, besonders in der
Enzyklika  «Populorum  progressio».
Wenn ihr euch mit diesem Problem be-
fasst habt, so leitete euch dabei gewiss
nicht die Ansicht, man konne diese dot-
nigen Fragen in kurzer Zeit voll 16sen.
Nein, ihr habt dafiir Zeugnis abgelegt,
dass die Kirche sich in den schwierig-
sten Momenten unserer Zeit bewusst list,
dass sie mit geeinten Kriften von neuem
darum ringen muss, dass unter den Men-
schen die Gerechtigkeit vollkommener
verwirklicht wird. Zu diesem Zwecke
muss sie eine umfassendere Kenntnis
der Bediirfnisse dieser Welt erlangen
und selber das Beispiel geben, sei es,
indem sie den Armen und Unterdriickren
ihre Sorge zuwendet, oder indem sie das
Gewissen der Menschen fiir das Handeln
nach der sozialen Gerechtigkeit verfeinert
oder endlich jede Art von Hilfe zur He-
bung der Armen aufgreift und fordert.
Damit bezeugt sie vor der Welt sicht-
bar ihre Nichstenliebe und spornt andere
an, diesen Weg ‘ebenfalls zu beschreiten.
Es ist jedoch nicht tberfliissig, darauf

2 Konst. «Gaudium et spes», N. 42.
3 Konst. «Gaudium et spes», 1.c.

638

hinzuweisen, dass die besondere Sendung,
die Christus seiner Kirche gegeben hat,
nicht der politischen, wirtschaftlichen
oder sozialen Ordnung angehort. Thr Ziel
ist vielmehr religioser Natur 2. Trotzdem
kann und soll sie zur Verwirklichung
auch der zeitlichen Gerechtigkeit bei-
tragen. Dies ist aber nicht der volle, ab-
solute Zweck der Kirche, sondern soll
dazu dienen, das Reich Gottes auf Erden
zu festigen. Denn der Herr hat uns ge-
sagt: «Sucht zuerst das Reich Gottes»
(Mt 6,33).

Sollte die Tavigkeit der Kirche dieser
notwendigen, grundlégenden religitsen
Orientierung beraubt werden, so wiirde
sie vollig von den Geboten des Evan-
geliums abweichen und ihre Fihigkeit,
das Wohl der Staaten zu fordern, allmih-
lich verlieren. So sagt ja das Konzil aus-
gezeichnet: «Gerade aus der religidsen
Sendung (der Kirche) erfliessen die Auf-
gabe, das Licht und die Krifte, die der
Gestaltung und Festigung der mensch-
lichen Gemeinschaft nach dem Gesetze
Gottes dienen sollens 3.

Schlussmahnung des Papstes

Nun stehen wir am Schluss dieser Ver-
sammlung, bei der wir eine echte Brii-
derlichkeit der Gesinnung und gleichzei-
tig ein fruchtbares Ergebnis erlebt ha-
ben. Wir sind durch gleiche Liebe zu
Christus und der Kirche verbunden. Wit
haben gesehen, dass jene Licbe in uns
lebt, die Christus in der letzten Stunde
vor seinem Opfer uns bewahren ‘hiess:
«Ein neues Gebot gebe lich euch: dass
ihr einander liebt, wie ich euch geliebt
habe» (Jo 13,34). Wenn ihr nun zu
euren Kirchen zuriickkehrt, so muss ein
jeder diese viefinnere Haltung der Ge-
meinsamkeit, der briiderlichen Verbun-
denheit, des gleichen Strebens, des Wiil-
lens, der Bintracht und des Friedens in
sich hegen und nihren. Wohl sind wir
raumlich getrennt, aber das Gesprich
muss weitergehen.

Ebenso miissen wir eine entschlossene
Kraft bewahren, der ganzen Gemein-
schaft der Briider zu dienen, haben wir
doch einen neuen Eifer und standhaften
Willen erlangt, «der Berufung, die an
uns ergangen ist> (vgl. Eph 4,1), wiirdig
zu leben. Sie dringt uns, dem Klerus und
den Gliubigen, die unserer Sorge anver-
traut sind, ein Beispiel zu sein. Denn
diese blicken auf uns, um den Geist zu
erlangen, der sie das Evangelium getreu
verwitklichen lasst. Wir miissen fiir un-
sere Herde gewissermassen der Sauer-
teig sein, indem wir ein Leben der Tu-
gend fithren und den Anregungen des
Heiligen Geistes entsprechen. In heili-
gem Gebet und im Erwigen des Gottes-
wortes miissen wir die Kraft schopfen,
damit diile Glaubigen ihr Leben nach dem
Bild des Evangeliums ! ten.

Das ist eine Aufgabe, welche die Krifte

der Menschen ibersteigt. Wir stehen
aber micht allein; Christus ist mit uns.
Auf ithn miissen wir vor allem vertrauen;
denn «wir vermogen alles in lihm, der
uns starke» (Phil 4,13). Er, der uns aus-
erwihlt hat, obwohl wir schwach sind,
wird uns nicht ohne die notige Hilfe
lassen, damit wir die Hirtenaufgabe rich-
vig erfiillen. Von ihm mocheen wir er-
fasst werden wie Paulus (Phil 3,12);
nach seinem Beispiel sollen unsere Sitten
gestaltet werden, damit unser ganzes
Handeln von seiner Gnade durchwirke
fst.

Damit all dies Wiirklichkeit werde, moge
uns die Mutter der Kirche, die Gottes-
mutter und Jungfrau ihre Hilfe bieten;
sie hat ja wie nie jemand das Bild des
Sohnes in sich zum Awusdruck igebracht.
Setzen wir daher unser festes unerschiit-
terliches Ventrauen auf sie, die wie einst
mit Petrus und den Jiingern (vgl. Apg
1,14) dauernd betet, damit fiir die hl.
Kirche ein neuer Pfingsttag aufleuchte.

Liebe zur Kirche und zur Welt
Notwendig ist schliesslich die Liebe zur
Kirche und zur Welt, in der sie als
Helilssakrament zugegen ist. Die Kirche
als Volk Gottes, das auf dem Wieg zum
Himmel ist, als Hiitenin des geoffenbarten
Gotteswortes und der Werkzeuge der Er-
tosung, die durch sein kostbares Blut
gereinigte Braut Chrisvi, erwartet von
uns ein solches Zeugnis der Treue,
Wenn wir die Kirche so lieben, so er-
weisen wir der Welt jene Liebe. dile wir
ihr unserer Berufung wegen schulden.
Die Menschen unserer Zeit harren auf
ein Wort, das thre Herzen befreit, die in
Qualen und Angst ihren Weg gehen.
Sie ‘schauen auf die Kirche und fragen
sich, ob sie ihren Erwartungen entspre-
chen kann oder ob sie anderswo Zu-
flucht suchen miissen. Mit aller Kraft
gilt es, zu erstreben, dass die Menschen
auf uns Viertrauen setzen kénnen. Dazu
miissen wir sie vor allem mit viterlicher
und briiderlicher Zuneigung lieben,
Ehrwiirdige Briider und geliebte Schne!
In dieser Stunde, wo wir einander Lebe-
wohl sagen, sollen unsere Worte, die
euch von Eintracht, Kraft und Ventrauen
auf Christus und seine Mutter wie auch
von Liebe zur Kiirche und zur Welt spre-
chen, gewissenmassen unsere Wegzeh-
rung auf euren Gang sein. Sorgt dafiir,
dass eure Priester sich ihrer Aufgabe,
die sie durch keine andere ersetzen kén-
nen, immer klarer bewusst werden.
Bringt euren Glaubigen ungetriibte Zu-
versicht und jene 'Freude, durch die sie
sich als lebendigen Teil der Kirche fiih-
len. Sagt ihnen allen, dass wir auf sie
schauen und sie mit euch zusammen
segnen. Und die Hilfe des allmdchtigen
Gotres moge uns alle und jeden einzel-
nen immer segnend umfangen. Amen.

(Fiir die SKZ aus dem Lateinischen iibersetzt
von H.P.)



Wer macht uns dieses Kapital fiir die

Seelsorge fliissig ?

Kommen wir iiberhaupt an?

Es ist sicher, dass wir heute eine vor-
ziigliche theoretische Literatur zur Ver-
fiigung haben. Es ist sicher, dass Kate-
cheten auf allen Stufen etwas verstehen
von Methodik und diese auch anwenden.
Sicher ist aber auch, dass viele Seelsor-
ger den Bindruck haben, weniger und
weniger anzukommen. Die gewaltigen
Mittel, die seit dem Konzil an geistiger
Arbelir investiert wurden, scheinen im
Tressor der Wissenschaft eingefroren zu
sein. Wer 'macht sie uns fliissig? So
lautet die Frage.

Diesselbe Frage stellt sich aber auch fiir
alle iiberkommenen Werke, die bis an-
hin die Intensivierung des religiosen Le-
bens zum Ziel hatten, sei es nun auf der
individuellen oder apostolischen wund
missonarischen Linte. Darum wusste sich
auch das «Gebetsapostolat» in Frage ge-
stelle. Es galt zu priifen, ob es von sei-
nem Auftrag und von den Forderungen
der Zeit her noch eine Daseinsberechri-
gung habe, ob ihm iiberhaupt noch ein
Auftrag zukomme, und wenn ja, wie es
diesen Auftrag erfiille. Werke, die an
die hundert Jahre alt sind, miissen sich
diese Frage gefallen lassen. Entweder be-
antworten sie die oben gestellte Frage
oder man zwdifelt mit Recht an ihrer
Akcualitit. So machten wir uns denn an
dine Befragung unter bisher linteressier-
ten Priestern und Laien, gingen aber
auch ausserhalb der Bewegung stehende
Personen um ihre Meinung an. Die
Mehrzahl der zahlreich eingegangenen
Antworten bejahten den Sinn des Wer-
kes auch fiir heute. «Ich finde, das Ge-
betsapostolat ein wirksames Mittel, der
Not der Welt betend zu begegnens, die-
ser Satz gibt die Meinung der Mehrheit

wieder.

Eine neue Art der Begegnung

«Der Welt betend begegnen», diese
Worte umschreiben in  vorziiglicher
Weise das Ziel des Gebetsapostolates.
Es geht hier um eine wesentliche Di-
mension des christlichen Auftrages iiber-
haupt. Wo diese fehlt, schrumpfe das
Gebet zu einem privaten «Fromm-Sein»
zusammen, das besonders die Jugend an-
gesichts der Herausforderungen unserer
Zeit als Luxus und Last empfindet. Des-
halb legt das Gebetsapostolat die Pro-
bleme von Kirche und Welt in der Form
der pipstlichen Monatsmeinungen — in
Zukunfr auch in der Form von Anlie-
gen der Lokalkirchen — den betenden
Menschen vor. Es gibt damit allen zu
verstehen, dass sie eine Verantwortung
tragen, fiir die Welt nicht nur zu arbei-

ten, sondern auch zu beten. Keiner darf
dieses Talent unbeniitzt liegen lassen.
Die Fiirbitten im Wortgottesdiest erfiil-
len zwar heute eine dhnliche Funktion.
Sie ersetzen die Ubungen des Gebets-
apostolates jedoch nicht. Sie erginzen
diese vielmehr durch gemeinsames Be-
ten und tragen sie fin das eucharistische
Opfer hinein. Das Gebetsapostolat setzt
namlich eigene, wichtige Akzente, um
im dinzelnen ein neues Bewusstsein zu
formen, nimlich die personale Hingabe
und die Siihne. Damit werden in den
Glaubigen wichtige Haltungen zum Op-
fer wie auch der Welc gegeniiber zum
Bewusstsein gebracht.

Personale Hingabe im Glauben:
die tagliche Aufopferung

Mit der tiglichen Aufopferung des Tage-
werkes konnen zwei wichvige Ziele er-
reicht werden. Das erste heisst: Das Le-
ben beten. Paulus schreibt an die Ephe-
ser: «Lebt in stindigem Beten und Fle-
hen; betet allezeit im Geiste» (Eph 6,12).
Wir wissen, welche Abenteuer des
menschlichen Geistes dieses Gebot her-
vorrief, denken wir nur etwaan die «Er-
zihlungen eines russischen Pilgers». Aber
wie kann man im Zeitalter der Industrie-
gesellschafc dem Gebot Christi  nach-
kommen: «Wachet und betet allezeit»?
(Lk 21,36). Wird uns denn nicht im
wirtschaftlichen und technischen Prozess
die ganze Aufmerksamkeit abgefordert?
Greifen wir zunichst auf eine giiltige
Detinition des Gebetsakees zuriick: Be-
ten ist das Atmen der Seele. Atmen kann
man aber nicht nur am Sonntag oder
am Abend, das muss man immer. Wie
aber lasst sich solches Beten realisieren?
Pius XII. gab lin einer Ansprache an
italienische Eisenbahner vom September
1958 folgende Antwort: «Seht, eine ein-
fache und leichte Methode: Bringt am
Anfang des Tages dem gotelichen Her-
zen eure Gedanken, Worte, Handlungen,
Freuden und Schmerzen in Vereinigung
mit den Absichten dar, in denen Chri-
stus sich tiglich auf den Altiren opfert.
Diese Darbietung geniigt, damic euer
Leben ein stindiges Gebet wird.»

Durch diese personale Hingabe in einem
Gebetsakt, der unserer ontologischen
Situation lim Glauben entspricht, wird
also das erste Ziel, das Leben zu beten,
erreicht. Teilhaber am gottlichen Leben
in Christus zu sein, muss ja vom Men-
schen bejaht werden, damit sich die
Dynamik dieser Lebensgemeinschaft ent-
falten kann. Nur so kommt es zu jener
Ume-situierung des Menschen, die ihn zu
einem Leben mit Christus befihigt. Um-

situierung ist ihrerseits ein lebensling-
licher Prozess. Sie kommt durch Bin-
tibung, nicht durch blosses Belehrt-Wer-
den zustande.

Gleichzeivig erreichen wir damit ein
zweites Ziel: Es wird das freudige Be-
wusstsein geweckt, dass unser ganzes Le-
ben als Gabe an Gott einen unersetz-
lichen Wert hat. Den Gldubigen, also
auch den Laien, wird die Religion als
ein Werterlebnis vermrittelt. Christus will
ja auch in den Laien seinen priesterlichen
Dienst zum Heil der Welt fortsetzen.
Durch die Taufe und Firmung empfan-
gen sie Befihigung und Auftrag dazu.
Es sind nimlich alle ihre Werke, Ge-
bete und apostolischen Unternehmungen,
ihr Ehe- und Familienleben, die tigliche
Arbeit, die geistige und korperliche Er-
holung, wenn sie im Geiste getan wer-
den, aber auch die Lasten des Lebens,
wenn man sie geduldig ertrigt, «geistige
Opfer, wohlgefillig vor Gott durch Je-
sus Christus (1 P 2,5). Bei der Feier der
Eucharistie werden sie mit der Darbrin-
gung des Herrenleibes dem Vater in Ehr-
furcht dargeboten. So weihen auch die
Laien, iiberall Anbeter im heiligen Tun,
die Welt selbst Gott» (LG Nr. 34). An-
beter im Tun zu sein, dieses Wert-Be-
wusstsein zu schaffen, ist mit ein Sinn
der tiglichen Aufopferung.

Das personliche Einstehen fiir
menschliche Freiheit: die Siihne

Das Wort «Siihne» ist zwar belastet, aber
whir haben kein anderes, das den gemein-
ten Sachverhalt besser ausdriickt. Um
die Sithne und deren Lebenswert wie-
der besser zu verstehen, miissen wir uns
darauf besinnen, dass die Siinde eine
freie Tat ist. Nun aber kann Gortt die
notwendigen Folgen einer freien Tat —
hier Leid und Tod — nicht aufheben,
ohne die Freiheit selbst zu einem harm-
losen Kinderspiel zu degradieren. Wir
reden oft von einem «giitigen» Gott,
der doch unsere Siinden iibersehen, Krieg,
Hunger und Armut abschaffen konnte,
und merken nicht, dass wir da von einem
Gott reden, der unsere besten, von ihm
geschaffenen Werte, nimlich Freiheit
und Liebe, zerstoren sollte. Niemand hat
eindringlicher von der Giite des Vaters
gesprochen als Christus. Doch gerade er
nahm die Siihne ernst. Die notwendigen
Folgen der Siinde miissen auch vom ein-
zelnen ausgelitten werden. Wir konnen
sie aber #muwerten, indem wir sie als
Ausdruck der Liebe und nicht mehr bloss
als notwendige Folge der Siinde tragen.
Das und nichts anderes bedeutet Siihne.
Es geht mit anderen Worten um die
Ehrlichkeit im Menschsein, um eine
authentische Ausserung des Glaubens,
um Einiibung in wahre Freiheit.

Damit kommen wir zu jenem Punkt, wo
eine Anctwort auf die Frage aufscheint:

639



Warum kommen wir nicht an?. Das Ge-
betsapostolat hat zwar keine Methoden,
etwa der Rethorik, anzubieten. Es weist
auf die Situation selbst hin und frigt:
Liegt der Fehler immer beim Klerus,
wenn er nicht ankommt? Sicher auch.
Wir diirfen aber das Gegeniiber nicht
vergessen: Hohrer, die Ohren haben und
nicht horen, Augen und doch nicht se-
hen. Unser Fehler liegt vielleicht darin,
dass wir weiterfahren, Tauben zu predi-
gen und Blinden Bilder zu zeigen, statt
Ohren und Augen zu 6ffnen. Das aber
kann nur die Sithne. Denn nur sie be-
freit das Herz des Menschen, das in die
Siinde verstnickt iist, zu jener Offenheit,
die es fiir Christus empfinglich machen.
Die beste Suppe und der schonste Loffel
niitzen nichts, wenn der Mensch nicht
schlucken will. Es ‘ist der sithnende
Mensch, der sich und andere zu jener
Freihelit offnet, das Wort Gottes aufzu-
nehmen und Gott personlich zu begeg-
nen. Die Antwort des Gebetsapostola-
tes auf die heutige Situation kann in
einem Satz zusammengefasst werden:
Wir nehmen durch die tigliche Aufopfe-
rung unser Leben als Opfergabe an und
setzen es so als Siihne ein, damit die
Obhren und Aungen geiffnet werden.
Dann erst konnen alle librigen pastoralen
Methoden sinnvoll einsetzen. Wenn wir
vor erwachsenen Menschen die Ubung
des Gebetsapostolates in eben ausgefiihr-
ten Sinn darlegen, werden Schranken
fallen, die bisher als uniiberwindlich gal-
ten. Diese Behauptung st kein Ver-
sprechen einer spekulativen Pastoraltheo-
logie sondern eine bewihrte Erfahrungs-
tatsache.

Jugend und Dienst an der Welt

Das Gebetsapostolat kann nicht nur fiir
Heranwachsende und Erwachsene eine
Hilfe sein. Es lisst sich auch in den
Dienst der Schulkatechese stellen. Mit
dem einfachen Mittel der Monatszettel !
konnen die Schiiler zur betenden Mit-
verantwortung fiir die Kirche gewonnen
werden. Und weil es um betende Mit-
verantwortung in einer gemeinsamen Be-
gegnung mit der Welt geht, bedeutet
das auch eine personliche Begegnung
mit Christus. Er iist die Wahrheit, die
man nicht auswendig lernen kann, noch
eine bloss innergeschichtliche Grosse,
sondern der Erlgser. Wenn wir den «Reli-

t Sie sind zu bezichen durch das Kloster
der Visitation, 4500 Solothurn. Vom No-
vember 1971 an sind sie neu gestaltet, mit
einem Betrachtungsbild versehen, vom
Januar 1972 an werden sie auch die Mo-
natsmeinungen fir die Synode enthalten.
Es ist heute fiir jedes Kind leicht, im Mo-
nat zehn Rappen fiir diesen Zettel aufzu-
bringen. Schiiler mit dem Verteilen der
Zettel und dem Einziehen des Betrages zu
beauftragen, wiirde das Bewusstsein der
Mitverantwortung stirken.

640

gionsunterricht> des Islam betrachten,
stellen wir erstaunt fest, wie wenig da
der Intelleke angesprochen wird. Was
man einiibt, ist die «Salit», jene mehr-
malige Verneigung nach Mekka, die je-
der von der Pubertit an bis zu seinem
Tod tiglich unter Rezitation einfachster
Gebete vollziechen muss. Eine Geste —
so sie nicht bloss automatisch vollzogen
wird — bildet ndmlich eine fruchtbarere
Grundlage fiir personliches Denken als
nur begriffliches Wissen. Gebet aber
soll den Menschen zum Denken brin-
gen, damit der Mensch voll bewusst und
verantwortungsvoll in der Welt zu le-
ben beginnt, in der Welt, in der Christus
lebt und durch uns Christus wirken will.

Wir suchen Helfer

Bisher existierte das Gebetsapostolat als
lose Vereinigung. Die bisherige Form
scheint heute nicht mehr zu geniigen.
Die Dibzesandirektoren haben sich dar-
um zu einer Arbeitsgruppe zusammen-
geschlossen mit dem Ziel, eine Dienst-

Kirche in Polen

Wachsende Rolle der Laien

Mit der freundlichen Erlanbnis des Verfassers
ibernebhmen wir den mnachfolgenden Situa-
tionsbericht iiber die Kirche in Polen aus
«Digest des Ostens» Nr. 10]1971. (Red.)

Eine monolithische Einheit, gefithrt und
symbolisiert durch ihren Primas, Stefan
Kardinal Wyszynski, so bietet sich dem
auslindischen Betrachter Polens katho-
lische Kirche dar.

Unleugbare Verdienste des Primas

In der Tat wartet diese Kirche mit im-
ponierenden Statistiken auf. Mit 17 836
Priestern (1968) gegeniiber 11239 im
Jahre 1937, mit 27 897 gegeniiber frii-
her 16822 Ordensschwestern zeigt sie
Wachstumszahlen, die uns in Erstaunen
setzen. Wo gibt es eine Kirche, die —
in einer Zeit abnehmender Berufe —
eine solche Entwicklung erlebt, so viele
Hunderttausende zu religiosen Manife-
stationen zusammenruft, so stark in der
nationalen Tradivion wurzelt und ausser-
dem in der Lage ist, als einzige Kraft
der politischen Fiihrung des Landes die
Stirn zu bieten?

Zweifellos hat Kardinal Wyszynski, der
am 3. August seinen 70. Geburtstag
feierte und seit iiber 25 Jahren im bi-
schoflichen Amt ist, bedeutenden Anteil
an dieser Stirke einer Kirche, deren Bild
weitgehend von ihm geprigt ist. Mit
dem Mut zum kalkulierten Risiko, doch

stelle zu schaffen. Die Aufgabe wird
sein, die Methode des Gebetsapostolates
in weiteren Kreisen bekannt zu machen
und Hilfsmittel zur Verfiigung zu stel-
len. Sie ist dankbar fiir Anregungen und
Hilfe, von welcher Seite sie auch kom-
men mag. Mitbriider im Amt und Laien
im kirchlichen Dienst sind besonders
dazu eingeladen.

Die Diézesandirektoren:

Basel: Hans Lustenberger, Dozent, Bram-
berghéhe 6, 6004 Luzern

Chur: Prof. Dr. Edwuard Christen, Prie-
sterseminar, 7000 Chur

Lausanne, Genf und Freiburg: Abbé P.
Bessero, Les Buissonnets, 1700 Freiburg

St. Gallen: Awugust Wagner, Spiritual,
Berg Sion, 8731 Uetliburg

Sitten: Dr. Clemens Schnyder, Domherr,
Place de la Cathedrale 1950 Sitten

Fijr das Nationalsekretariat: P. Edward
Birrer, Bad Schonbrunn, 6311 Edlibach
ZG

auch mit einer Klugheit, die ihm gebot,
die eigene Stirke nicht zu iiberschitzen,
hat er das Schiff der Kirche durch un-

ruhige Zeiten gesteuert. Dieses Verdienst
ist ebenso unleugbar wie die Tatsache,
dass alle seine Handlungen nicht per-
sonlichem Ehrgeiz, sondern der Sorge um
das Wohl der Kiirche entspringen.

Episkopat hinter verschlossenen Tiiren
Dennoch scheint es, als seien heute ge-
wiisse Korrekturen an diesem Bild der
Kirche Polens angebrache, als reiche es
nicht aus, die bisherigen Formen pol-
nischer Volksfrommigkeit und Seelsorge
zu konservieren, um fiir die Verinde-
rungen heute und morgen geriistet zu
sein. Unbestreitbar haben sich die pol-
nischen Bischéfe, auch der Primas, zum
Il Vacikanischen Konzil und seinen For-
derungen bekannt, aber die nachkonzili-
are Erneuerung scheint allzu langsam vor-
anzukommen. Zuwenig wird sich ausser-
dem die Kirche dariiber klar, dass die
Gleichung Pole-Katholik nicht mehr un-
besehen iibernommen werden kann.
Schon im Millenniumsjahr 1966 hat der
engagierte katholische Journalist Jerzy
Turowicz diese auch von vielen Minnern
der Kirche noch immer vertretene Gleich-
setzung als iiberholt bezeichnet und un-
ter Hinweis auf die iibrigen Gruppen
der Gesellschaft als intolerant verwor-
fen. Wenn Potens Kirche in der Welt
von morgen bestehen will, muss sie es



lernen, in einer pluralistischen Welt zu
leben, in der «Nichtglaubende, die in der
alten sozialen Struktur am Rande der
Gesellschaft leben, immer stirker zu
Wort kommen».

Polens Priester und Bischofe befinden
sich in einer besonderen kirchenpoliti-
schen Situation, die es ihnen oft nicht
gestattet, die Auseinandersetzung um die
nachkonziliare Erneuerung, um innere
Probleme und Schwichen mit gleicher
Schiitfe und Offenheit zu fithren wie in
Lindern, in denen die Kirche von Kon-
flikten mit dem Staat frei ist.

Es ist bekannt, dass hinter den Tiiren
der Bischofskonferenz entgegengesetzte
Meinungen aufeinanderpratlen, aber die
dussere Lage der Kirche lisst es den Bi-
schofen ratsam erscheinen, nach aussen
hin Geschlossenheit zu demonstrieren.
Dass Erzbischof Kominek (Breslau), Kar-
dinal Wojtyla von Krakau oder gar der
sehr aufgeschlossene Bischof Tokarczuk
aus dem siidostpolnischen Przemysl in
Stil-, Methoden- und Sachfragen nlicht
immer mit den Primas iibereinstimmen,
diirfre  feststehen.  Politisch ~ bedingrer
Mangel an Transparenz verhindert je-
doch, dass diese Meinungsunterschiede
nach aussen drdingen.

Stimmen der Bischofe

So bleiben als vorrangige Informacions-
quellen iiber die inneren Probleme der
Kirche neben dem personlichen Gesprich
die Diskussionsbeitrige in der katholi-
schen Presse, meist von Laien und
Priestern, seltener von Bischofen ge-
schrieben. Erzbischof Kominek zum Bei-
spiel forderte von der Kirche, dass «sie
iiber ihren Schatten von gestern springe»,
und sich nicht auf Stagnation und Un-
beweglichkeit einstelle, gleichzeivig je-
doch beschwor er die Notwendigkeit,
masszuhalten, «trotz der Ungeduld eini-
ger ihrer Mivglieder».

Bischof Tokarczuk dagegen verlangte die
Abkehr vom Ideal des «blinden Gehor-
sams», ein neues Verhiltnis von Bischof
und Priestern, die zu eigenem Mitden-
ken bereit und berechtigt sein sollten,
sowie eine verinderte Haltung des Prie-
sters zum Laien, der aus seiner passiven
Rolle heraus miisse. Mehrere junge Prie-
ster stellen in der Posener Kirchenzeitung
«Przewodnik katolicki» neben der Stirke
der polnischen Volkskirche ihre Schwi-
chen heraus. Sie zweifelten, ob man es
bei den katholischen Massen mit einem
«reifen religivsen Bewusstsein, mit einer
konsequent getroffenen Wahl» zu tun
habe.

Nichtinformierte Christen?

Da immer mehr Menschen vom Land
in die Stidte ziehen, in €in vollig anderes
Milieu kommen und ihr Bild von der
Welt durch bessere Ausbildung, Presse
und Fernsehen zunehmend umfassender

wird, muss die Kirche diesen Wandlun-
gen Rechnung tragen, das alte «statische»
Bild von Gott und Schopfung durch ein
dynamisches ersetzen und unterscheiden,
was «daran Glaubenswahrheit und was
menschliche Mutmassung ist> (Bischof
Tokarczuk).

Wihrend die Kirche an Sonn- und
Feiertagen  uberfiille  sind, sieht es
mit der Katechese, dem religiosen Wis-
sen und dem Grad bewusst erarbeiteten
Glaubens offenbar nicht gleich gut aus.
Die Darstellungen zu diesem Thema in
der katholischen Laienpresse sind offen
und voller Selbstkritik.

Mit Recht beklage die katholische Mo-
natszeitschrift  «Wiez»  (2/1971) die
Miingel der Katechese, iiber die man un-
endlich viel schreiben konne. Von «wun-
derlichen Anschauungen und Methoden
mancher Religionslehrer» wird berich-
tet. Trotz mehrmaliger Hinweise, dass
es nicht geniige, wenn éin Kind vor der
ersten hl. Kommunion eine bestimmte
«Zahl von Fragen aus einem vorsintflut-
lichen Katechismus» auswendig lerne, be-
harre doch so mancher Lehrer auf der
alten Methode. Uberdies seien die Geist-
lichen mit bis zu 30 Wochenstunden
neben ihren sonstigen Aufgaben einfach
iberfordert, und der Fehlbestand an
Katecheten betrage 40 Prozent.

Aufgaben fiir Laientheologen

Mehrere tausend zusitzlicher gut ausge-
bildeter Religionslehrer werden als Mini-
mum angesehen. Selbstverstandlich miisse
man diese Laien angemessen bezahlen,
und die meisten Pfarreien seien auch
dazu in der Lage. Die Warschauer Aka-
demie fiir katholische Theologie bietet
bereits titigen Religionslehrern Fortbil-
dungsmoglichkeiten, aber wiele fiircheen,
dass «ihre Chefs» (Pfarrer) «ihnen niche
erlauben zu studiereny.

Ein Krakauer Priester krivisiert, dass
«den Kindern die Religion auf alte Wei-
se» beigebracht wird. «Die Katecheten
bilden einen Clan, sie lassen sich nicht
kritisieren ... Ein zweites st die kate-
chevische Fortbildung der Erwachsenen.
Es ist bekannt, wie es bei uns um das
religiose Wissen, um das religiose Be-
wusstsein steht, dass es auf einem be-
schimenden Niveau ist... Das Interesse
an einer noch durch infantile Formen
geformten Religion geht zuriick» («Kie-
runki», 8/1970). Zwar wiirden Schlag-
worte gebraucht von einem Katholizis-
mus, der erneut iist durch den Geist des
Konzils, aber: «die Losungen sind da,
eine entsprechende Arbeit... wird niche
geleistet».

Ein weiteres Reservoir konnten in Zu-
kunft jene Theologen sein, die ihr Stu-
dium fortsetzen wollen, aber nicht Prie-
ster werden. Diese bis vor kurzem in
Polen noch unbekannte Erscheinung des
Laientheologen komme fiir die Kirche

iberraschend, und ihre Zahl nimmt zu.
Die Kirche braucht diese qualifizierten
Krifte, auch wenn die Hierarchie in die-
ser Frage noch zogert. (Das Angebot an
einen Laientheologen, ihn als Kirchen-
diener und Totengriber zu beschiftigen,
diirfte allerdings eine einmalige Entglei-
sung darstellen.)

Laien und kirchliche Erneuerung

Dass iiberdies auch in Polen nicht alle
am  Religionsunterricht teilnehmenden
Jugendlichen eo ipso gliubig sind, be-
wies eine religionssoziologische Unter-
suchung unter 120 Abiturienten. 5 Schii-
ler leugneten die Existenz Gottes, und
unter den gliubigen Schiilern waren 13
Jungen und 17 Midchen, die die Un-
sterblichkeit  der  Seele  verneinten
(«Wiez», 2/1971).

Als Erbe der Vergangenheit in Polen
diirfre die Tatsache gewertet werden,
dass noch hiufig Kirche und Geistlich-
keit gleichgesetzt werden — eine Glei-
chung, die auch von den meisten Laien
noch akzeptiert und bejaht wird. Dass
diese Haltung die Passivitit fordert, ver-
steht sich von selbst.

Erfreulicherweise gibt es ernste Bestre-
bungen auf seiten des Klerus und der
Laien, die letzteren stirker ins Leben
der Kirche éinzubeziehen. Vor allem ka-
tholische Intellektuelle und Priester, die
sich um die Zeivschrifrten «Znak»,
«Wiez» und «Tygodnik powszechny»
gruppieren und in den Klubs der katho-
lischen Intelligenz zu finden sind, for-
dern ein stirkeres Engagement des Laien
in der Kirche. Mit Vehemenz verlangen
sie, endlich Ernst zu machen mit der
Erneuerung der Kirche, die eine Gemein-
schaft der Liebe sein soll mit geinderten
Strukturen und einem gewandelten Ver-
waltungsstil, der den Akzent auf Mitver-
antwortung legt.

Obwohl man sich bewusst ist, dass die
Bedingungen ‘in Polen sich von denen
in  Westeuropa wunterscheiden und die
Verwirklichung des Konzils den Um-
stinden angepasst werden muss, so halt
man doch daran fest, dass «die grund-
legenden Linien und Richtungen der Er-
neuerung in Polen die gleichen sein miis-
sen wie in der allgemeinen Kirche».
Noch stosst die Realisierung dieser Wiin-
sche auf Schwierigkeiten. Zu zahlreich
scheinen im Klerus noch «die Anhinger
jener ,monarchischen’ Konzeption der
Kirche, die sie ausschliesslich in die
Kategorien von Autoritit begreifen» und
dazu neigen, den Dialog in der Kirche
lediglich «als kleineres Ubel» zu ge-
statten, wie J. Turowicz bemerkt. Ein
echter Dialog aber verlange «Gleichheit
der Partner>. Der neue nachkonziliare
Seil der Kirche setze «einen Wandel der
Mentalitit, einen Wandel im innerkirch-
lichen Klima sowie institutionelle Struk-
turen» voraus.

641



Neue Strukturen?

Von diesen neuen Strukturen ist einliges
geschaffen, manches im Aufbau. Wih-
rend Priesterrite schon in allen Dibzesen
bestehen, gibt es Pastoralrite, die aus
Laien und Priestern zusammengesetzt
sein sollen, erst in der Halfte der Bistii-
mer; ausserdem sind zu wenig Laien in
thnen vertreten, 'in manchen fehlen sie
ganz.

Somit zeigt sich, dass Polens katholische
Kirche ihre Stirken, aber auch ihre

Zur Wortverkiindigung

Schwichen hat, selbst wenn manche
Kreise geneigt scheinen, die letzteren zu
libersehen. Die verstirkte Mitverantwor-
tung der Lafen, bisher auf eine relativ
kleine Zahl beschrinkt, wird der Erneue-
rung dieser Kirche zugute kommen und
diese schwachen Punkte iberwinden hel-
fen.

Sollte der Staat von der bisher geiibten
Benachteiligung ‘aktiver Glaubiger abge-
hen, konnte der Kreis engagierter Laien
in kirchlichem Leben betrichtlich erwei-
tert werden. Wolfgang Grycz

Evangelium vom ersten Adventssonntag (28. November 1971):

Mt 24,3744

Der Text handelt in der Zeit vor der
Passion. Er list ein Stiick der eschatolo-
gischen Rede iiber endgiiluige Zeichen/
Geschehnisse, die bald passieren sollen.
Den Abschnitt, den wir als Evangelium
haben, bringt ein Gleichnis von der Sint-
flut, und eine Mahnung zur Wachsam-
keit. Grundmann betitelt iin seinem Mat-
thius-Kommentar den Abschnitt anders
und sagt: Die Parusie/die Wiederkunft
des Menschensohnes geschieht plotzlich
und uniiberhorbar!
* % ¥

Wann kommt nun das Ende, von dem
Mt in seinem 24. Kapitel vorgingig un-
senm Abschnitt schon 36 Verse lang re-
det? Jesus gibt Antwort? Bei aller Ge-
wissheit iiber das «dass» bleibt das
«Wann» Ungewiss.

v 3739

Am Ende erscheint der Menschensohn.
Plotzlich, unvermittelt. Die Tage des
Noe verdeutlichen, wie das gemeint ist.
Jene Menschen sind vor der Sintfluc in
der Befriedigung der elementaren Be-
diirfnisse Hunger, Durst, Geschlecht auf-
gegangen. Uber eine solche Menschheit
brach die Flut iiberraschend herdin; wih-
rend der wartende und vorbereitete Noe
gerettet wurde, kamen die andern um.
Das Leben lin dieser Welt: das Essen,
das Trinken und das Heiraten hat ‘nichts
Despektierliches an sich. Aber es kann
einen verleiten, darin aufzugehen. Es
kann einem ein Sicherheitsgefiihl ein-
travfeln, das verfinglich ist. Fir die
Leute damals hat die vermeinttiche
Sicherheit Verderben gebracht. Das kann
auch bei der Ankunft des Menschen-
sohnes passieren. So wird es passieren,
sagt Mt zwei Mal, und rahmt mic die-
sem Drohwort den Vergleich aus der
Zeit des Noah ein.

642

v 40—H

«Danny ... Bei dieser Wiederkunft trice
eine Scheidung ein. Einer wird ange-
nommen (als zu Jesus gehorig), der an-
dere beiseitegelassen. Minner, die miit-
einander auf dem Acker arbeiten; Frauen,
die gemeinsam in der Handmiihle mah-
len, werden auseinandergerissen. Um
klarzustellen, wer auf der Seite Jesu steht
/stand/stehen wird.

v 42—44

Die Ankunft des Menschensohnes bringt
das Gericht. Dann kann sich keiner hin-
ter dem andern verstecken. Es wihird ge-
richtet, geschieden, durchleuchter. «Wa-

chet also, ihr wisst ja nicht, an welchem
Tag euer Herr kommt» — «Herr, als
Titel fiir den Menschensohn, der nach
Mt 25,31ff das Recht hervorkehren/auf-
richten wird beim letzten Gericht. «Dass
er kommt, ist gewiss. Darum wachet!
Wann er kommt, ist ungewiss. Eben da-
rum wachet!» so formuliert Grundmann.
Ein Gleichniswort verdeutlicht die Mah-
nung. Das Bild vom Dieb hat sich deut-
lich eingeprigt: Im 1Thess 5,2.4 und im
2Petr 3,10 ausgerichtet auf den Jiing-
sten Tag; in der Offbg 3,5; 16,15 iist
das Bild vom Dieb bezogen auf den kom-
menden Christus.
Die Jiinger sind angesprochen. Zu jeder
Stunde — jederzeit sollen sie bereit sein.
Es weiss ja keiner, wann genau das/sein
Ende da ist. Sie konnen sich nichr in den
Genuss der Gegenwart einschliessen,
sonst verschliessen 'sie sich der Zukunft,
dem Kommen des Menschensohnes, dem
Kommen des Gottesreiches. Wer fiir die-
ses Kommen offen sein will, strebe dat-
nach in Wachen und Bereitschaft.
Diese Worte sind zugeschnitten auf den
Advent. Auf eine Zuriistung von uns
Christen auf die Ankunft Gottes in Jesus
Christus. Nicht ledliglich, und nicht ein-
mal zuerst zum Zuriickschauen: vor 2000
Jahren war er einmal da. Sondern um vor-
wiitts zu sschauen: auf die Begegnung
mit Thm, mit Seinem Reich in der Voll-
endung, in Wahrheit und Gerechrigkeit,
in Liebe und Frieden.
Bereit sein, wachen heisst dann mnicht
einfach jabwanten’, sondern einspuren auf
Jesu Kommen, in Gerechtigkeit und
Wahrheit.
Ein ganzes Programm fiir den Advent!
Josef Wick

Der Islam: Glaube und Gesetz fiir eine
halbe Milliarde Menschen

Islam — an was denkt man, wenn man diesen
Namen hort? Vielleicht an tirkische Gast-
arbeiter, denen man anf der Strasse begeg-
net ist; vor allem aber an mehr oder weniger
ferne wund geheimnisvolle Léinder, an Mo-
scheen und Gebetsrufer, an Wiisten und Ka-
rawanen, an Olscheichs, die im Gold wiiblen
konnen, und an Bauern im Niltal, die miib-
selig ihren primitiven Pflug fiibren, an die
beftigen Aunseinandersetzungen zwischen Is-
raeli und Arabern (war nicht 1969, nach dem
Brand der Al-Aksa-Moschee in Jerusalem, als
die Erregung sich zur Weissglut steigerte,
gelegentlich die Rede vom «beiligen Krieg»?).
Altere erinnern sich auch noch, wie in Bri-
tisch-Indien immer Spannungen zwischen
Muslimen und Hindus waren wund dass 1947
der Staat Pakistan gegriindet wurde, weil
beide Gruppen nach der Unabbingigkeit nicht
in einem einzigen Staat zusammenleben woll-
ten. Man hat auch in Reisebeschreibungen
manches gelesen, von der Wallfahrt nach
Mekka, und in den Mirchen ans 1001 Nacht,
von Kalifenpalisten in Bagdad, von Ali Baba

und den 40 Rinbern, von Sinbad dem See-
fabrer mit seinen Abenteuern... Nachste-
henden Beitrag iiber Geschichte und Lebre
des Islam verfasste Prof. Dr. Joseph Hennin-
ger SVD, vom Steyler «Anthropos-Instituts fiir
Sprachwissenschaft, Volkerkunde und Reli-
gionswissenschaft, St. Augustin bei Sieghurg.

Was ist es mit dieser Religion, zu der
sich heute etwa 500 Millionen Menschen,
rund ein Sechstel der Menschheit, beken-
nen? «Es gibt nur einen Gott, und Mo-
hammed ist sein Prophet.» Dass Euro-
paer von «Mohammedanerns sprachen,
kam von der falschen Vorstellung, Mo-
hammed spiele dort die gleiche Rolle wie
Christus im Christentum. Seine Anhin-
ger wollen aber nicht anders genannt
werden als Muslime, d. h. «diejenigen,
die lsich (Gott) unterwerfen»; und Islam,



Unterwerfung, Gottergebenheit, st der
Name ihrer Religion. Freilich, Moham-
med hat diese Religion gegriindet — niche
umsonst steht sein Name in der kurzen
Bekennenisformel, die unzihligemal wie-
derholt wird —, aber er wollte nichts an-
deres sein als Prophet, Verkiinder einer
Lehre — kein Erloser, kein Gegenstand
der Verehrung.

. Mohammed — Personlichkeit und
Bedeutung

Wer war dieser Mann, der berithmteste
Sohn der Handelsstade Mekka in West-
arabien? Was ist es Geheimnisvolles um
diese Religion, die im 7. Jahrjundert nach
Christus plotzlich in Arabien, diesem ab-
gelegenen Winkel der damaligen Kuleur-
welt, wie aus dem Nichts aufbricht und
einen unerhdrten Siegeszug beginnt, die
dem christlichen Glauben so nahe scheint
und doch wieder durch Abgriinde von
ihm getrennt ist? Mohammed starb im
Jahre 632 n. Chr., und die letzten Jahre
seines Lebens stehen im vollen Licht der
Geschichte; wir wissen auch, dass er Kauf-
mann war und im Dienste einer reichen
Kaufmannswitwe, Chadidscha, Handels-
reisen gemacht hatte; aber die Berichte
iiber seine Kindheit und Jugend sind viel-
fach  unsicher, legendarisch  ausge-
schmiickt. Sein Geburtsjahr ist um 570
anzusetzen; etwa um 610 begannen bei
ihm seltsame Erlebnisse; er hatte Erschei-
nungen, er hdrte Stimmen, die ihn dring-
ten, seinen Landsleuten zu predigen, sie
vor dem kommenden Weltgericht zu war-
nen — und schliesslich war er iiberzeugt,
von Gott selbst Offenbarungen und Auf-
trige empfangen zu haben. Wahrschein-
lich hat er einmal eine christliche Mis-
sionspredige gehort (es gab in Arabien,
besondeds in seinen Randgebieten, im
Norden und iim Siidwesten, schon ansehn-
liche christliche Gemeinden); eine Mis-
sionspredigt dhnlicher Art, wie wir sie
in der Apostelgeschichte im 17. Kapitel
lesen konnen (Paulus auf dem Areopag),
in der die Grundwahrheiten von dem ein-
zigen Gott, der Auferstehung und dem
Weltgericht, dargelegt wurden; das hat
ihn erschiittert und zu seinen seelischen
Erlebnissen angeregt.

Zweifellos war seine subjektive Uber-
zeugung dabei aufrichtig; alle Deutun-
gen, die ihn zu einem Betriiger, cinem
Polisiker unter religioser Maske, €inem
Epileptiker oder einem Psychopathen ma-
chen wollen, sind unhaltbar — so befrem-
dend manches in seinem Leben fiir uns
auch sein mag. Seine Predigt wurde zu-
etst von den Reichen und Michtigen in
Mekka kaum ernst genommen, spiter von
den meisten bekimpft. So wanderte Mo-
hammed schliesslich ‘im Jahre 622 mit
der noch kleinen Schar seiner Anhinger
nach Medina aus, einer Oase nordlich
von Mekka. Dort organisierte er eine

Gemeinschaft, die zugleich religiosen
und politischen Charakter hatte, fiihrte
Krieg mit Mekka und konnte 630 im
Triumph dort einziehen.

Bei seinem Tode beherrschte die islami-
sche Gemeinschaft bereits den grossten
Teil Arabiens; in den folgenden hundert
Jahren eroberte sie den grossten Teil
Vorderasiens, die ganze nordafrikanische
Kiiste und Spanien bis zu den Pyrenden.
Mohammeds Nachfolger, die Kalifen (was
eigentlich «Stellvertreter» bedeutet), resi-
dierten zuerst in Medina, dann in Damas-
kus, schliesslich ein halbes Jahrtausend
lang (750 bis 1258) in der glinzenden
Stadt Bagdad am Tigris. Allerdings ging
die tatsichliche Macht immer mehr an
Herrscherfamilien in den einzelnen Pro-
vinzen des Riesenreiches iiber, das vom
Indus bis zum Atlantischen Ozean
reichte, und 1258 ‘machte der Ansturm
der Mongolen dem Kalifat von Bagdad
éin  Ende. Zweieinhalb Jahrhunderte
fiihree das Kalifac noch ein Schatten-
dasein unter dem Schutz der Mamluken-
Sultane von Agypten. 1517 riss dann der
tiirkische Sultan das Kalifat an sich und
behielt es bis 1922; dann wurde das
Sultanat abgeschafft und die Tirkei in
eine ‘weltliche Republik umgewandel,
womit auch das Kalifat ein Ende fand.
Man glaubt vielfach, dass die grossen
Eroberungen der Araber, Tlrken und an-
derer islamischer Volker immer die
Zwangsbekehrung zum Islam bezweckt
hitten («Glaube oder stirb!»). In Wirk-
lichkeit konnten Christen und Juden (in
Indien teilweise sogar Hindus) unter is-
lamischer Herrschafe ihre Religion bei-
behalten; aber sie waren Biirger zweiter
Klasse, ohne Militirpflicht, dafiir mit
hohen Steuern belastet und durch aller-
lei, manchmal kleinliche und lastige Son-
dervorschriften eingeengt. Das Verlan-
gen, aus dieser sozialen Zuriicksetzung
in die herpnschende Schicht der Muslime
aufzusteigen, fiihrte zu einer allmihli-
chen Aufsaugung der unterworfenen Be-
volkerung durch den Islam; so ist in
Nordafrika das dortige alte Christentum
im Laufe der Jahrhunderte restlos unter-
gegangen. Wer einmal den Islam ange-
nommen hatte oder von mustimischen El-
tern geboren war, stand unter dem uner-
bitelichen Gesetz, das den Abfall vom Is-
lam mit dem Tod bestrafte. Bei der wei-
teren Ausbreitung des Islam ausserhalb
der Grenzen des Kalifenreiches, etwa in
Indien, Zentralasien, China, Indonesien
und Afrika, spielten neben der Eroberung
auch andere Faktoren mit, so die wirt-
schaftliche und soziale Forderung durch
eine grosse Gemeinschaft.

1. Glaubenslehre des Islam

Welches ist nun der Inhalt dieser Reli-
gion, die sich so akeiv und lebenskriftig
gezeigt hat? Die Grundlehren des Islam

werden in sechs Hauptpunkten zusam-
mengefasst (diese sind grosstenteils schon
ausgesprochen im Koran, dem heiligen
Buche, das Mohammeds Verkiindigung
enthilt): Glaube an Allah, den einzigen
Gott, an den Jiingsten Tag (d. h. die
ganze Lehre von den letzten Dingen: Auf-
erstehung der Toten, Weltgericht, Para-
dies und Holle), an die Engel (und Teu-
fel), die (heiligen) Biicher, die Prophe-
ten und an die Vorherbestimmung. Im
Mittelpunke steht das nachdriickliche Be-
kenntnis der Einheit und Einzigkeit Got-
tes; er ist der Barmherzige, der Allgiitige,
vor allem jedoch der allmichtige Herr,
der Schopfer und Regierer der Welt, der
alles vorherbestimmt hat und alles wirke.
Wie dabei die menschliche Freiheit und
Verantwortung bestehen kann, wird aus
dem Koran nicht klar; die spitere islami-
sche Lehre hat alles miteinander zu ver-
binden gesucht, legt aber den grossten
Nachdruck auf Gottes absolute Oberherr-
schaft und die Unabhingigkeit seiner Ent-
scheidungen, denen sich der Mensch un-
terwerfen muss.

Zu den heiligen Biichern (Offenbarungs-
schriften) werden auch das Alte und das
Neue Testament gerechnet, zu den Pro-
pheten viele grosse Personlichkeiten aus
der Bibel, z. B. Noe, Abraham, Moses,
David, Johannes der Tdufer und Jesus.
Was Mohammed im Koran iiber Jesus
zu berichten weiss, stammt teils aus den
echten vier Evangelien, teils aus spiteren
Uberlieferungen legendarischer Art. Er
spricht von der jungfriulichen Empfing-
nis Christi, seiner Predigt vor den Juden,
seinen Wundern, zeigt grosse Hochach-
tung vor der Heiligkeit Jesu und seiner
Mutter Maria (von einem Vater Jesu st
nie die Rede; sein Werden wird einem
unmittelbaren Eingreifen Gottes, einem
schopferischen Allmachtswort zugeschrie-
ben). Geleugnet wird aber der Kreuzes-
tod Jesu; «es schien den Juden nur so»,
als ob sie ihn kreuzigten. In Wiirklich-
keit soll Jesus lebend zu Gott entriicke
worden sein und vor dem Weltgericht
wieder auf die Erde kommen — nicht als
Weltenrichter, sondern als Wegbereiter
fiir den endgiiltigen Triumph des Islam
(er soll auch die Juden und Christen zum
Islam bekehren). Der Islam erkennt
Jesus als Propheten an, (allerdings nicht
als den grossten — der grosste Prophet
ist Mohammed), aber nicht als Erloser und
nicht als Goteessohn.

Von der Dreiheit der géttlichen Personen
hatte Mohammed nur sehr unklare Be-
griffe (er nennt niemals Vater, Sohn und
Heiligen Geist zusammen, sondern an
dricter Stelle, statt des Heiligen Geistes,
Maria) und sieht darin Glauben an drei
verschiedene Gotter, also Vielgotterel,
Heidentum. Der Koran gile als letzte
und hochste Offenbarung; alle anderen
Offenbarungen sind dadurch iiberholt und

tiberboten.

643



Amtlicher Teil

Fir alle Bistiimer

Direktorium 1972

Jene Geistlichen, die das Direktorium
fiir das Jahr 1972 noch nicht bestellt ha-
ben, mogen das so rasch als moglich tun.
Die Bestellungen sind direkt zu richten
an: Buch- und Offsetdruckerei AG, Biind-
ner Tagblatt, 7000 Chur (vgl. SKZ Nr.
43/1971 8. 595).

Liturgisches Institut

Bistum Basel

Firmung 1972
Wie bereits mitgeteilt wurde, wird Bi-
schof Dr. Anton Hinggi in allen Pfar-
reien des Kantons Aargau im Jahre 1972
das Sakrament der hl. Firmung spenden.
Pfarréien mit iber 200 Firmlingen mo-
gen das dem bischoflichen Ordinariat
mitteilen, damit die Firmlinge in zwei
Gruppen aufgeteilt werden konnen. Die
Erfahrung hat gezeigt, dass 200 Firm-
linge ein Maximum darstellen.
Im Jahre 1972 wird wieder eine grosse
Zahl von Zwischenfirmungen notwendig
sein. Diie betreffenden Pfarreien mogen
sich, so bald wie mdglich, in Solothurn
melden.

Bischifliches Ordinariat

Ernennung

Heinz Fleischmann, bisher Vikar in
Dielsdorf ZH, zum Vikar-Provisor von
Davos-Platz.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Ernennungen
Germain Cuttat, Vikar in Thonex/GE,
wiird Pfarrer daselbst.

Francis Moret, Pfarrer in Thonex/GE,
wird Vikar daselbst, um sich vermehrt
der Pipstlichen Missionswerke und der
«Action Catholique» im Kanton Genf
anzunehmen.

Firmungen und Pastoralvisiten im Jahre
1972
Die Herren Pfarrer sind gebeten, der
Bischoflichen Kanzlei vor dem 15. De-
zember 1971 mitzuteilen, ob iihre Pfar-
rei im kommenden Jahr eine Firmfeier
wiinscht und gleichzeivig auch die pas-
senden Daten vorzuschlagen. Die Fir-
mungen werden iiberall da zugesichert,
wo e notwendig sind. Bei der Festle-
gung der Daten werden die Wiinsche
soweit moglich beriicksichtigt werden.
Der neue Plan der Pastoralvisiten wird
damit in Einklang zu bringen sein.
Bischifliche Kanzlei

Wie man sieht, muss Mohammed man-
ches von jiidischen und christlichen Ge-
wihrsminnern iibernommen haben, di-
reke oder indirekt; dabei hat er manches
missverstanden, hat aber alles in seinen
Visionserlebnissen zu einer Einheit ge-
formt und seinen arabischen Landsleu-
ten in ansprechender, fasslicher Form
dargeboten.

Ill. Der Islam als Gesetz

Der Islam ist nicht nur eine Glaubens-
lehre, er ist auch ein Gesetz, das den
Anspruch erhebt, das ganze Tun des Men-
schen nach dem Willen Gottes zu regeln.
Der Koran enthile sittliche Gebote, die
sich im grossen und ganzen mit den
zehn Geboten nach Moses decken. Ebenso
wie im Alten Testament werden Viel-
ehe, Sklaverei, Blutrache u. 4. gebilligt
oder geduldet, desgleichen der <heilige
Krieg» zur Ausbreitung der islamischen
Herrschaft iiber die «Ungldubigen» (nicht
notwendig zu ihrer Zwangsbekehrung).

644

Die fiinf grundlegenden religiésen Pflich-
ten, die «finf Pfeiler der Religion» sind:
das Glaubensbekenntnis; das offizielle
Gebet (fiinfmal tiglich); eine Steuer zu
religiosen und wohltitigen Zwecken; das
Fasten im Monat Ramadén, dem neunten
Monat des islamischen Jahres; und die
Wallfahrt nach Mekka, einmal im Leben
fir jeden Muslim vorgeschrieben, dem
Gesundheit und Vermdgen es erlauben.

An der islamischen Gesetzgebung und
noch mehr an der Praxis hat sich im
Laufe der Zeit manches geindert, beson-
ders nachdem die iislamischen Linder
seit dem 19. Jahrhundert in immer stit-
keren Kontakt mit dem Westen und sei-
nen Ideen kamen. Es entstanden Stro-
mungen, die den Islam reformieren oder
modernisieren wollen. In der Gesetzge-
bung der modernen islamischen Staaten
zeigt sich das Bestreben, die Vielehe ein-
zuschrinken (nach der traditionellen Ge-
setzgebung kann ein Mann bis zu vier
Frauen gleichzeitig haben; die Tiirkei und
Tunesien gestatten jetzt nur noch die

Einehe, andere Linder suchen die Vielehe
zu erschweren); ebenso wird das einsei-
tige Verstossungsrecht des Mannes ab-
geschafft, die Ehescheidung seiner Will-
kiir entzogen, einem Gericht vorbehalten
und dadurch erschwert. Diese neuesten
Entwicklungen stellen eine Anniherung
an das christliche Ideal der Einehe und
Dauerehe dar — auch wenn sie auf dem
Wege iiber ein weltliches europiisches
Zivilrecht erfolgen, dem man sich weit-
gehend angleicht. Es gibt aber immer
noch konservative Kreise, die diese
Neuerungen ‘mit Misstrauen betrachten
oder vollig ablehnen. So stark erschiittert
die islamische Glaubensiiberzeugung bei
vielen ist — eine Stiitze des Islam bildet
seine Verbindung mit dem Nationalis-
mus; viele, die dem Islam als Religion
entfremdet sind, halten am Islam als so-
zialer Einheit fest.

Entscheidend fiir das Verhiltnis zwischen
Islam und Chnistentum bleibt aber —
und hier ist die tiefste Kluft: der Gott
des Islam ist nur Herr, nicht Vater Jesu

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern

Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,
6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.
Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Eigentiimer und Verlag:

Grafische Anstalt und Verlag Raeber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,

Telefon (041) 22 74 22/3 /4,

Postkonto G0 - 162 01.

Abonnementspreise:

Schweiz:

jahtlich Fr. 40.—-, halbjihrlich Fr. 21.-.
Ausland:

jahrlich Br. 47—, halbjihrlich Fr. 25.—.

Einzelnummer Fr. 1.-.

Bitte zu beachten:

Fiir Abonnemente, Adressinderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und dhnliche Fragen:Verlag Raeber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Fiir simtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,
Telefon (041) 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.
Fiir Inserate: Orell Fiissli Werbe AG,

Postfach 1122, 6002 Luzern,
Telefon (041) 24 22 77.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.




Christi und darum auch nicht unser Va-
ter; es gibt keinen personlichen Mittler
zwischen Gott und den Menschen. Zwi-
schen Gott und den Menschen steht nur
das geoffenbarte Wort, der Koran — ein
Buch. So imponierend und ehrfurchts-
gebietend der islamische Eingottglaube
in seiner Reinheit und seiner Strenge ist
— ihm fehlt die Botschaft: «Durch Jesus
Christus kam die Gnade und Wahrheit.
Niemand hat Gott je geschaut. Der ein-
zige, der Gott ist und am Herzen des
Vaters ruht, er hat Kunde gebracht»
(Joh 1, 17. 18). Joseph Henninger

Eingegangene Biicher
Einzelbesprechung erfolgt nach Moglichkeit

Stachel Giinter[Esser G. Wolfgang: Was ist
Religionspidagogik? Reihe Unterweisen und
Verkiinden Band 13, herausgegeben von Giin-
tor ‘Stachel und Klemens Tilmann. Ziirich—
Einsiedeln, Benziger-Verlag, 1971, 327 Seiten.

Stachel, Ginter: Das Bild im Religionsunter-
richt. Mit 16 Farbtafeln und 8 Schwarz-weiss-

Bildern. Reihe Unterweisen und Verkiinden
Band 12, herausgegeben von Giinter Stachel
und Klemens Tilmann. Ziirich—Einsiedeln,
Benziger-Verlag, 1971, 155 Seiten.

Erfahrung wund Glaube: Handreichungen zu
einem Lehrplan fiir den katholischen Reli-
gionsunterricht an Grundschulen. Herausgege-
ben von Peter Jansen. Ziirich-Einsiedeln, Ben-
ziger-Verlag/Hannover, Schroedel-Verlag,
1971, 155 Seiten.

Boros, Ladislaus: Der nahe Gott. Reihe Er-
lostes Dasein. Mainz, Matthias Griinewald-
Verlag, 1971, 84 Seiten.

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Dr. P. Walbert Bithlmann, OFMCap., Gene-
ralsekretar ‘der Schweizer Kapuzinermissionen,
Via Piemonte 70, 1-00187 Roma

Wolfgang Grycz, Redaktor, Bischof-Kaller-
Strasse 3, D - 624 Konigstein/Taunus

Dr. Joseph Henninger SVD, Professor,
«Anthropos-Institut», St. Augustin bei Sieg-
burg

Lic. bibl. Josef Wick, Religionslehrer, Schul-
strasse 20, 9400 Rorschach

Kurse und Tagungen

Kapitel Aarau-Wohlen

Obligatorische W eiterbildungstagung,
«Mattli», 22.-24. November 1971. Ziel: Stu-
dium des Mt-Evangeliums im Hinblick auf
das Lesejahr A unter besonderer Berticksichti-
gung der  Wundererziblungen: exegetische
Erarbeitung und homiletische Verarbeitung.
Montag, 22. November 1971 (Beginn 10.00
Uhr): Einfithrung (Werner Baier). Der Stand
der synoptischen Frage (Prof. H. ]J. Venetz,
Freiburg). Einfithrung in die Theologie des
Mt-Ev (Venetz). Gruppenarbeit an Mt-Tex-
ten.

Dienstag, 23. November 1971: Bussfeier. Die
Wundererzihlungen (Prof. Barnabas Flam-
mer OFMCap, Solothurn). Gruppenarbeit iiber
Wunderperikopen. Rapporte iiber die Ergeb-
nisse — Stellungnahme der Referenten.
Mittwoch, 24. November 1971: Wie wir es
anpacken. Die Tagungsreferenten sagen uns,
wie sie vorgehen, wenn sie iber Wunder-
perikopen predigen (missen). Wie sag ich es:
Homiletische Gruppenarbeit iiber die tags zu-
vor exegetisch erarbeiteten Perikopen, Rap-
porte im Plenum tiber die Ergebnisse. Aus-
sprache. Eucharistiefeier.

Anmeldungen an Kath. Pfarramt Aaran (Tel.
064 - 22 81 23).

Krippenfiguren

Grosse Auswahl in Krippenfiguren (Grossen bis zu
100 cm.) in gediegener, geschnitzter Ausfiihrung. Die

Krippen sind bereits vorritig.

Apart und preisgiinstig sind auch die bemalten Figu-

ren aus Kunststein (656 cm).

Riclbenbeck

Spezialhaus fiir christliche Kunst

am Klosterplatz, 8840 Einsiedeln, Telefon (055) 617 31

Verkaufe dringend meinen

Luxus-
Fernseher

Grossbild, 1. Weltmarke, wie neu,
jede Garantie, wunderb. Bild, eleg.
Nussbaum, viele und letzte Schika-
nen, Automatik etc., mit grosser und
neuester Farbfernseh-Antenne.

Bei Sofort-Kauf Fr. 485.— statt ca.
Fr. 1300.—.

Sofortige private Eilofferten unter
Chiffre OFA 750 Lz, an Orell Fissli
Werbe AG, Postfach, 6002 Luzern

Alterer geistl. Herr

etwas leidend, sucht passende Stelle, wo er Gelegenheit hiitte,
Aushilfe zu leisten: Mit: hl. Messe, im Beichtstuhle und evtl. et-
was Kranken-Seelsorge. Freundl. Offerten erbeten unter Chiffre
Nr. Lz 761, an Orell Fussli Werbe AG,

Luzern.

Postfach 1122, 6002

Y

OTTO ZWEIFEL
GOLDSCHMIED
LUZERN

TEL. 233294

Kelche, Brotschalen

B. IMFELD KUNSTSCHMIEDE

6060 SARNEN

Vi

TEL. 041 66 55 01

MODERNE GESTALTUNG UND AUSFUHRUNG
SAKRALER EINRICHTUNGEN UND GEGENSTANDE

Kirchenglocken-Ldutmaschinen
System Muff

Neues Modell 63 pat.
mit automatischer Gegenstromabbremsung

Joh. Muff AG, Triengen
Telefon 045 -38520

bl

9001 St. Gallen

LEOBUCHHANDLUNG

Gallusstrasse 20 Telefon 071222917

Die grosste theologische
Fachbuchhandlung der Schweiz.

Machen Sie sich unsere vielseitige
Auswahl zu lhrem Nutzen.

645



646

Nur echt

mift dem
blauen Deckel

AETERNA’

Ewiglichiol-
Kerzen

Die ersten auf dem deutschen Markt aus 100%
reinem, gehidrtetem Pflanzendl, wie es ihrem
Sinn und liturgischer Vorschrift entspricht. Mit
Sorgfalt gefertigt in Deutschlands erfahrenstem
Herstellungsbetrieb. Seit 70 Jahren Ewiglichtol,
seit 12 Jahren Ewiglichtol-Kerzen.
Ruhige, gleichméaBige Flamme, Brenndauer etwa
1 Woche — je nach Raumtemperatur. Keine Riick-
stande, keine RuBbildung, vdllig geruchlos.
Verlangen Sie deshalb ausdriicklich:

AETERNA Ewiglichtil-Kerzen

Deutsche Oelfabrik Dr. Grandel & Co.
2000 Hamburg 11, Ellerholzdamm 50, Ruf 0411/311416

In der Schweiz zu beziehen durch die Firmen:

Albert Bienz, Wachswaren,
4000 Basel, Muespacherstrasse 37

Herzog AG, Kerzen- u. Wachswarenfabrik, 6210 Sursee
Jos. Wirth, 9000 St. Gallen, Stiftsgebaude

Rudolf Miiller AG, Kerzen- und Wachswarenfabrik
9450 Altstitten/St. Gallen

Das fiihrende

Fachgeschift

fur

Kirchenteppiche

Orientteppiche
Spannteppiche
Vorhange
Bodenbelage

LINSI

Linsi & Co. AG
6000 Luzern

beim Bahnhof
Tel. 041224212

Prazisions-Turmuhren
Schalleiter-Jalousien
Zifferblatter und Zeiger

Umbauten

auf den elektro-automatischen Gewichtsaufzug

Revision sidmtlicher Systeme
Neuvergoldungen
Turmspitzen und Kreuze
Servicevertriage

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN

Telefon (052) 41 10 26

Anregungen flir Gottesdienstgestalter (Liturgen und Kirchen-

musiker):

Gottesdienste

Eucharistiefeiern, Wortgottesdienste usw.) in der Kirche des

Priesterseminars

St. Luzi, Chur

Heftl: 39 GD aus dem Studienjahr 1969/70
Heft Il: 36 GD aus dem Studienjahr 1970/71
mit ausgiebigem Kommentar zur Gestaltung

Herausgeber und Auslieferung:
Linus David, Priesterseminar St. Luzi, Chur

Einzelheft: je Fr.5.90; beide Hefte zusammen: Fr. 11.50.




Josef Konrad
Scheuber

Miteinander geht’s besser
Radioansprachen Band 6
(neu), Fr. 9.80

Der begnadete Tag
Radioansprachen Band 5,

Fr. 9.80

Ein neuer Tag ist da
Radioansprachen Band 2,
Fr. 8.80

Ein Urschweizer erzihlt
Erzihlungen, Fr. 16.80

Singendes Land
Gedichte, Fr. 6.50

Tarcisius

Erzdhlung fiir Erstkommuni-
kannten, Fr. 6.80

RISBER

RAEBER VERLAG LUZERN

Katholische Kirchgemeinde Biilach

Wir suchen auf Schulbeginn 1972/73 (Ende April)
einen hauptamtlichen

Katecheten/Katechetin

zur Betreuung des Unterrichts und fur die Mitarbeit in
der Pfarreiseelsorge. Das genaue Arbeitsprogramm
wird in einem gemeinsamen Gesprach festgelegt. Wir
bieten ein angemessenes Salar, gute Pensionsversi-
cherung und zeitgemésse Sozialzulagen.

Anmeldungen sind zu richten an:
Tarcisi Venzin, Pfarrer, Kath. Pfarramt, 8180 Biilach,
Telefon 01 - 96 14 34

Die Pfarrei Langenthal sucht zur Mithilfe in Unterricht
und Pfarreiseelsorge eine vollamtliche

Pfarreihelferin

Besoldung gemiss den Richtlinien des Katecheti-
schen Zentrums Luzern. Stellenantritt auf Friihjahr
1972 oder nach Vereinbarung.

Auskunft erteilt: Pfarrer A. Lingg, Schulhausstr. 11 A,
4900 Langenthal, Tel. 063 - 2 14 09

Schweiz.
Kirchengesang-
buch KGB

Neueste Auflage, Kunstleder,
Naturschnitt, Einband schwarz
Volksausgabe. Verlagspreis ab
10 Stiick Fr. 6.—
Plastic-Schutzhiillen fiir KGB
mit Blindpriagung, 8 Farben,
stark.

per Stiick Fr. 1.50
ab 100 Stiick Fr. 1.45
ab 250 Stiick Fr. 1.40
ab 500 Stiick Fr. 1.30
ab 1000 Stiick Fr. 1.20
ab 2000 Stiick Fr. 1.—
ab 5000 Stiick Fr.—.90

. . ARS PRO DEO
STRASSLE LUZERN

- . b. d. Holkirche 041/223318

Die rém.-kath. Kirchgemeinde Thun beabsichtigt ab 1. 1. 1972
eine neue, kombinierte Stelle einer

Pfarreisekretarin | Katechetin

zu schaffen. Unsere Kirchgemeinde gliedert sich in zwei Pfar-
reien, die getrennte Sekretariate filhren. Religions-Unterricht
mus; wechselseitig in beiden Pfarreien nach Stundenplan erteilt
werden,

Wir bieten fortschrittliche Besoldung, geregelte Arbeitszeit und
gute Sozialleistungen nach den heute geltenden Richtlinien.
Falls es Sie interessiert, fiir eine aktive Kirchgemeinde titig zu
sein, so freut es uns, wenn Sie sich méglichst bald mit uns in
Verbindung setzen. Wir erteilen gerne jede weitere Auskunft
auch telefonisch unter Nr. 033 - 293 22.

Schriftliche Anmeldungen mit den iblichen Beilagen sind zu
richten an den Prisidenten der rom.-kath, Kirchgemeinde Thun:
Hans Kippeli, Hortinweg 6, 3600 Thun (Tel. 033 - 2 31 26).

Dipl. Kindergiartnerin

mit reichl. Erfahrung, auch in Katechetik, sucht seelsorgliche
Tatigkeit auf Herbst 1972. Stidtchen oder Dorf bevorzugt. Of-
ferten unter Chiffre OFA 762 Lz, Orell Fiissli Werbe AG, Post-
fach 1122, 6002 Luzern.

HEMDEN

Im Augenblick, da Hem-
denpreise merklich stei-
gen, machen wir lhnen
ein besonders giinstiges
Angebot:

Qualitits-Hemden

in den Grossen 35—43.
Unifarben, diskret gemu-
stert und in ausgeprig-
teren Dessins zu nur Fr.

19.80 22.80 25.80

Bestellen Sie lhre unver-
bindliche Auswahl.

Eine Chance! — Profitie-
ren Sie!

Roos

Herrenbekleidung
6003 Luzern
Frankenstrasse 9,
Telefon 041 -2203 88

Schweizer
Briefmarken

ein sché Weihnacht
Preislisten kostenlos und unverbind-
lich.

Briefmarkenversand

Franz und Violai Dérig, Réntg
strasse 61, Postfach 279, 8021 Ziirich
Tel. 01-441985

henk

Rént:

LIENERT
KERZEN
EINSIEDELN

W. Bless — D. Emeis
Befreiender Glaube

Ein Angebot fiir die Glaubensbil-
dung im Anschluss an den Hollan-
dischen Kathechismus.

112 Seiten, kart. lam., Fr. 12.—,

Zwei nambhafte Fachleute der Er-
wachsenenbildung zeigen hier theo-
logisch verantwortbare und mensch-
lich Uberzeugende  Denkwege zu
einem befreienden Glaubensverstand-
nis, verbunden mit einem prakti-
schen Modell fir die Bildungsarbeit.

647



Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in
Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch fiir Schwerhorige mittels Induktion ausgebaut,
einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
dusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.
Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen lhnen geeignete Gerite

zur Verfiigung, die héchste Anspriiche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue

Wiedergabe von Sprache und Musik
erfiillen. Ich verfiige iiber beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE

Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 041/417272

«1959 wurde eine WERA-Warmluftheizung mit Frisch-
luftzufuhr eingebaut, welche sich in jeder Beziehung
gut bewahrte.»

So wird vielerorts bezeugt, wie m-Kirchen-

heizungen mit Warmluft arbeiten.

Sie werden gut beraten durch

WERA AG, 3000 Bern 3

Liftungs- und Klimatechnik
Gerberngasse 23, Tel. 031-2277 51

NEUANFERTIGUNGEN UND RENOVATIONEN KIRCHLICHER
KULTUSGERATE + GEFASSE, TABERNAKEL -+ FIGUREN

KIRCHENGOLDSCHMIED
ST. GALLEN - BEIM DOM
TELEFON 071 - 22 22 29

joser’l’agl\simm

Weinhandlung

SCHULER & CIE

Aktiengesellschaft Schwyz und Luzern

Das Vertrauenshaus fiir Messweine und gute Tisch- und Fla-
schenweine, Tel. Schwyz 043 -32082 — Luzern 041 - 231077

IEL. KIRCHENORGELN BIETEN GROSSE VORTEILE

Preisklassen:
»
LIPP: Fr. 3685.— bis ca. 32000.—
DEREUX: Fr. 12 900.— bis ca. 25 000.—

Verlangen Sie
Dokumentationen und Referenzenl

bewzhren sich immer mehr!

Generalvertreter und Bezugsquellen-Nachweis

PIANO-ECKENSTEIN BASEL 3
Leonhardsgraben 48 Tel.: (061) 257788 P im Hof

ARS PRO DEO JAKOB STRNSSLE
Kirchenbedarf bei.der Hofkirche

Tel. 041-223318 6000 LUZERN

3904 Naters [ Wallis

Tel. 028/31015

648



	

