
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 139 (1971)

Heft: 46

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE KIRCHEN
Fragen derTheologie und Seelsorge

Amtliches Organ der Bistümer Basel,

Chur, St. Gallen, Lausanne—Genf—

Freiburg und Sitten

46/1971 Erscheint wöchentlich 18. November 139. Jahrgang Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

ZEITUNG

Kontestation in der Kirche
Zum Thema «Gerechtigkeit in der Welt» der Bischofssynode

Dass Kirche und Kirche nicht stets das-

selbe meint und darum Kirche nicht lim-
mer gleich reagiert, ist einem am Ver-
halten der Kirche gegenüber der Unge-
rechtügkeit in der Welt während der letz-

ten Monate in die Augen gesprungen. Als
die Weissen Väter Moçambique verlies-

sen 'aus Protest gegen die unwürdige Lage
der dortigen Menschen und der Kirche,
zeigte sich die Kirche —Vatikan wie 'be-

leid igt und bekundete nach aussen nur
eine Haltung: eisernes Schweigen. We-
der Osservatore Romano noch Agenzi'a
Fides haben einen dinzilgen Satz darüber
verbrochen. In den vergangenen Wochen
jedoch wurde im gleichen Vatikan, unter
beinahe ständiger Präsenz des Papstes,
von Bischöfen aus aller Welt eine Hai-
tung geäussert und eine Sprache gespro-
chen, die anders tönte. Auch der Osser-
vatore Romano kam nicht darum herum,
die Berichte lim wesentlichen abzudruk-
ken. Es gibt — Gott sdi Dank! neben
der diplomatischen auch noch die pro-
phetische Rolle der Kirche!

Nur nebenbei sei die Frage gestellt, ob
und inwieweit die Synode einen Fort-
schritt gegenüber «Gaudium et spes» be-
deute oder einfach die gleichen Dinige
mit andern Worten wiederholte. Unter-
schiede liegen schon im Ausgangspunkt:
die Idee für «Gaudium et spes» musste
sich während des Konzils durch einzelne

engagierte Gruppen erst bilden und es

brauchte einen langen, sehr mühsamen

Weg, bis jenes geradezu ominöse Schema

13 schliesslich als Pastoraikonsritution an-

genommen wurde. Bei der Synode aber

kam man zusammen, «?« vorsätzlich und

explizit über Gerechtigkeit in der Welt
und im Zusammenhang damit über die

himmelschreienden Ungerechtigkeiten zu
reden. Bei der DiskusJiön um die Pasto-
ralkonstiturion ging es um Direktiven,
um theologisch-ethische Abklärungen
und Abgrenzungen. Man versuchte von
den traditionellen Auffassungen in The-
sen-Form zu einer neuen zeitgemässen
Perspektive mit dialogischer Offenheit
zu gelangen. In der Synode stritt man
sich nicht sehr um doktrinäre Fragen. Es

giinig um 'konkrete Denunziation, Konre-
Station, Postulation, um Konfrontation
der Frohbotschaft mit der Realität dieser
Welt und um die entsprechenden Kon-
Sequenzen.

Die Analyse

Ob es noch nötlilg ist, eine Situations-
Schilderung zu geben? Ob es noch Men-
sehen in der Kirche geben kann, die
trotz der heutigen Information — In-
formation kann freilich einfach abflies-
sen, wenn sie micht auf von Interesse
gelockerten Boden fällt — nicht wissen,
wie es um zwei Drittel der Menschheit
steht? Jedenfalls als Ausgangs'basis stell-
ten das Arbeitsdokument der Synode und
ein den Synodalen ausgeteiltes Papier der
Päpstlichen Kommission «Justifia et
Pax» eine Anzahl Pakten zusammen, an
denen man nicht — wie der Priester
und Levit lin der Parabel — einfach vor-
übergehen kann:
— Der grösste Teil der Menschheit lebt
heute in Not, Elend und Unsicherheit.
— In dieser Stunde sterben Millionen
von Männern, Frauen, Kindern vor Hun-
ger oder leben uin ständiger Bedrohung
durch rötliche od'er schwächende Krank-
heiten. Mehrere Hundert Millionen ha-

ben überhaupt keine Hoffnung, Ihre Le-

bensbedingungen irgendwie zu verbes-

sern.
— In weiten Gegenden befinden sich
Massen von Menschen In der Unmöglich-
keit, durch einen angemessenen Lohn für
'ihre Arbeit das Lebensnotwendige zu er-
halten. Die Arbeitslosigkeit in Städten
und auf dem Land stellt bereits ein er-
schlitterndes Problem dar in Asien, Afrl-
ka, Lateinamerika, und ist daran, noch
viel schlimmer zu werden.
— Millionen von Menschen sind ge-
zwungen, ihre Hdi'mat zu verlassen, um
in Industriezentren Arbeit zu suchen.
Überdies gibt es 23—30 Millionen ob-
dachlose Fiiichlinge.
— Der Krieg wütet oder droht, die Auf-
riistung geht weiter und absorbiert einen
grossen Teil der Produktion, die für kon-
struktilve Zwecke verwendet werden

Aus dem Inhalt:

Kowtertoüo» ?» z/er KircAe

Bi/t<«z t/er t/ri//e« BLrc/jo/jrywot/e

Die Bi.fcAo/.fjywot/e t/er ,S7e/v t/e.r

Prf/zr/e.r

IPer r»t/cÂf ««r t/ie.fer /«r t/ie
iee/.rorge //«Trig?

Kire/ie i» Po/e»

Z/zr IPbr/ferütwz/ig/twg

Der Wtwz.- (x/dtzZ>e »W Gerepz
/«r ei»e Ârf/èe Al i//wrt/e AfewrcÄe«

/Irwr/icÄer Tei/

633



sollte. In den USA gibt man pro Kopf
der Bevölkerung 60 Dollar aus für Rü-

srung, aber nur 3 Dollar für Entwick-
lungsh'i'lfe.
— Zwei Drittel 'der Menschheit ver-
fügen über 12,5 % der Weltproduktion,
während der andere Drittel 87,5 % da-

von verschlingen kann.

— Ungefähr 10 % der Weltbevölkerung
leidet Hunger, während 50 % infolge
einseitiger Kost unterernährt sind.

— Es gibt 800 Millionen erwachsene

Analphabeten und nur rund die Hälfte
der Kinder erhält Schulunterricht.
— Während viele dieser Faktoren der
OhnmaCht der Menschen zuzuschreiben
sind, stammen andere Ungerechtigkeiten
von den Menschen selbst und von Sy-

stemen der Mechanismen, die s'ie aufge-
stellt hüben.

—- Totalitäre Regimes verhaften und
verurteilen Leute ohne Prozess, prakti-
zieren Torturen oder 'schützen j'ene, die
sie praktizieren.
— Die Rassendiskriminierung ist an vie-
len Orten das Los unterdrückter und
ausgebeuteter Minderheiten oder Mehr-
hei ten

Der Protest

Gegenüber solchen Tatsachen darf man
nicht stumm bleiben. Schweigen wäre
hier Komplexität. Qui racet, consentire
videtur. Protest kann hier im ursprüng-
liehen Sinn des Wortes pro-testare
«Zeugnis für» etwais bedeuten, nämlich
für LIei'l, Frieden, Erlösung im Sinn des

Neuen Testamentes.
In der offiziellen Reiatio erklärte Erz-
bisöhof Teopista A. y Vülderrama, wie
der Protest zu verstehen sei: «Unsere

heurige Jugend muss fest überzeugt sein,
dass 'soziale Reform nicht durch blosse

Kontestation und Protestation zustande

komme, sondern nur durch jene Konte-
station und Protestation, die auch Pro-

gramme der Erneuerung vorweisen, die
auf geistiger Bildung, wissenschaftlicher
Forschung und echter Reflexion grün-
den» (IV,4). Die Päpstliche Kommission
«Justifia et Pax» betonte ihrerseits:
«Wenn die Kirche den Glauben ins
wirkliche Leben der Menschen hinein
verkündet, muss sie dlie Risiken nicht
fürchten, die Sie auf sich nimmt. Diese
Risiken 'Sind jedenfalls geringer als jene,
das Wort ohne Einschlagskraft auf die
Menschen zu 'belassen...» (n. 30).
Es fehlte zwar an der Synode eine eigent-
liehe Jugend-Fraktion, die alles rad'ika-

Is'iert hätte, wie etwa an,, der Kirchen-
Versammlung in Uppsala oder an der
Konferenz Schweiz — Dritte Welt in
Bern. Aber auch so haben manche Syn-
od'ale 'in ihren Interventionen und 'in
den Arbeitskreisen kein Blatt vor den
Mund genommen. Von dem vielen Ge-

sagten, das während zwei Wochen auch

auszugsweise täglich 3—5 Seiten im Os-

servatore Romano füllte, wollen wir nur
diniige markante Voten herausgreifen.
Gard'inia'l F'lahiff/Gan'ada forderte dazu auf,
die Gläubigen zu Mut und Gerechtigkeit
zu erziehen gegenüber d'en totalitären
Regimes, die jene mit Torturen belegen,
die frei zu sprechen wagen (Oss. Rom.
23.X). ErZbisdhof Nsubu'ga/Uganda, se-

kundierc von Kard'inäl Malula/Zaire und
Bischof Sangu/Tan'zaniia, prangere den
Kolonialismus oder QuasLKolonialfemus
'in Südafrika, Rhodesien, Angola, Moçam-
'bique an. Die Leute dort würden von der
Synode eine klare Sprache erwarten, nicht
eine diplomatische, die die eigentliche
Wahrheit verhülle. Die UNO hätte slieh

bereits wiederholt diesbezüglich ausge-
sprachen und Sanktionen beschlossen (Sie
wird das nach dem Einzug Chinas noch

viel nachdrücklicher run! P.W.B.). Wo
sei die Kirche? (23.X).
Es fällt .in besonderer Weise auf, dass

man nicht bloss über andere hergefallen
ist, sondern manche Bischöfe die Zu-
stände im eigenen Land anklagten. Car-
d'inal Carberry/USA spricht gegen die
Rassendiskrimirtaüion in den Vereinigten
Staaten. Das gleiche tut Erzbischof Fitz-
gerald 'aus Südafrika (24.X).
Bischof Lamont/R'hodesien, der trotz
(oder wegen?) seiner harren Linie von
der Bischofskonferenz nach Rom beor-
dert wurde, führt aus: «Jene, die im Na-
men der Kirche das Unrecht der Rassen-

RassendiZkriminerung öffentlich ankla-

gen, werden wohl nicht m'ic Ehren über-
häuft werden, w'enn sie von der Synode

heimkehren, falls sie überhaupt helmkeh-
ren dürfen. Aber bedenkt, welchen Trost,
welche Hoffnung wir unsern bedrückten
Brüdern spenden können, und wie gut
es für die künftige Geschichtsschreibung
der Kirche sein wird, wenn wir 'in die-

setm Augenblick ohne Zweideutigkeit
und Kompromisse auf unserer Lehre be-

harren» (24.X).
Bischof Gutierrez Gran'ier/Bolivien
kommt von der harten Realität her und
wünscht AufscM'uss: «Unsere Argumen-
tation gegen die bewaffnete Gewalt fin-
d'et bei Menschen in einer Lage, die wirk-
lieh untragbar geworden ist, wenig Ge-
hör. Es fragen sich viele, ob Gewalt nicht
erlaubt sei, u'm dinem Zustand der Ver-
demiiri'gung und Sklaverei endlich ein
Ende zu setzen und eine neue, freie Ge-

sellsChaft aufzubauen, die die Rechte aller
anerkennt» (24.X). Ähnlicherweise for-
dort Bischof Dirivian/Indien, die Kit-
che solle den ungerecht unterdrückten
Menschen klar sagen, was an Gewalt er-
i'aubt sei und was nicht. Man solle nicht

sogleich von «Revolution» reden und
den Fall für erledigt halten» (25.X).
Gewalt und Gegengewalt schlagen Wun-
den. Aber ebenso unheimlich sind die
Geschwüre, die Bischof Biard/Maii auf-
deckt: der egoistische -und isolationnsti-

sehe Nationalismus der afrikanischen
Völker, der Favoritismus, Nepotismus,
Parasitismus, die Verschwendung öffent-
lieher Gelder auf Kosten der Armen
(23.X).
P. Van Asten, Generaloberer der Weissen

Väter, fordert im Namen der Union der
Generalöbern 'in Rom mehr Aurhentizi-
tät in der KirChe selbst, den Wechsel

starrer Denkstrukturen, einen andern Le-
bansstandard der Hierarchie, der Prie-

srer, der Laien, mehr Anteilnahme der
Priester und Laien bei den Entscheidun-

gen der Kirche, mehr Ehrlichkeit und
Offenheit, wo nicht von der Natur der
Sache das Secfetu'm erfordert sed (23.X).
Zu den wenigen, die solche Pro-Teste
nicht zu verstehen schienen, gehörte der

portugiesische Bischof Perek'a/Moçam-
bique, der sich entrüstet, weil man Ge-
wait irgendwie zu erlauben gedenke, und
wenn m'an schon verurteilen wolle, (näm-
lieh Moçambique) müsse man auch die
dortige Subversion und den Terrorismus
verurteilen. Jedoch hätte sich die Kir-
che nicht damit zu befassen, sondern
sich auf die innere Umkehr des Men-
sehen zu konzentrieren. «Haben wir Ver-
trauen aufeinander, lassen wir unsere
Brüder im Frieden arbeiten und beten
wir für Sie» (24.X). Die Antwort in der
Aula war Schmunzeln bis 'Entrüstung.
Welches aber war die eigentliche Ant-
wort der Synode?

Die Antwort

Das Schlusisdokument, das von der Mehr-
heit angenommen wurde (die «non pla-
cet» schwankten für dlie einzelnen Teile
zwischen 12 und 24) hat nur konsulta-
riven Charakter zuir Information des

Papstes. Aber dieser betonte in der
Schlussansprache, dass er diesen Uberle-

gungen und Anregungen gebührend
Rechnung tragen werde.

I.

Man frägt sich heute, db sich d'ie Kirche
mit ihrer gesellschäftskrJmschen Funktion
n'ich-t übernehme', ob es nicht eine
Flucht sei vor dem unbewältigten theo-
logischen Denken, ein Unbehagen im
eigentlich geistlichen Auftrag der Kir-
che, eine Ablenkung von den nicht auf-
gearbeiteten kirchlichen Problemen; ob
man nicht notwendig Gefahr laufe, in
den kompliziert gewordenen technisch-
wirtschaftlichen Bereichen nur mit Dilet-
tantismus und Inkompetenz mitzureden.
— Das Dokument gibt die Antwort und
sagt gleich einleitend mit klarer Sprache:
«Wenn wir den Ruf jener hören, die
Gewalt leiden und von ungerechten Sy-
Sternen und Mechanismen unterdrückt

' Vgl. den Beitrag: Übernehmen sich die
Kirchen? in: Herder Korrespondenz 1971,
305-308.

634



werden, sowie die Herausforderung der

Welt, die in ihrer Perversität dem Plan
des Schöpfers widerspricht» (p.5), dann

könne man nicht schweigen, zumal die

ungerecht Bedrückten selber meist kéi'ne

Stimme haben. Zudem müsse die Kir-
che nidht technische Lösungen für Poli-
tik und Wirtschaft geben, wohl aber

die Würde des Menschen und seiine

Grundrechte verteidigen (23).

II.

Eine zweite Frage, für die man 'sich fast

bis zum letzten Tag erhitzte, war die,
ob man endlich einmal die Dinge beim
Namen nennen und die Zustände im
südlichen Afrika, in Israel (gegenüber
den arabischen Flüchtlingen), in Brasi-

lien, in der Ukraine usw. ausdrücklich
verurteilen sölle. Man musste schl'iess-

lieh davon absehen, diesmal nicht aus

Diplomatie, sondern aus Gerechtigkeit,
denn wenn schon, miisste man alle vet-
urteilen, die 'unrecht tun, u'nd wer 'karrte

da sühon ungeschoren weg? Man müsste

auch Frankreich anprangern, das sich

mit Waffenhandel bereichert, auch die

Schweiz, die vom Boykott anderer Län-
der über Rhodesien profitiert usw. Man
darf jedoch annehmen, dass der Zweck
der Übung bereits irgendwie erreicht
wurde. Die Aula diente manchen Sy-

nodalen als Bühne und die konkreten

Anklagen haben bereits die nötige Publi-
ziltät gefunden und jedermann weiss, wie
die allgemeinen Aussagen im Dokument
nun zu verstehen Sind. Im übrigen, was
die instirutionelle-bierarchische Kirche
nicht run kann, steht nun der LokalkirChe
als Volk Gottes an zu tun. Das Beispiel
der Kontestation der Bischöfe liist für
jugendliche «pressure groups» ermuti-
gend, den Pro-Test weiterzuführen. Bs
fällt übrigens auf, wie 'in den versChie-
denen Dokumenten Wiederholt ausdrück-
lieh die Jugend angesprochen wird, z.B.
iim Arbeirsdokument, wo der Jugend
nachgerühmt wird, dass sie die Unge-
rechtiigkeit in der Welt besonders tief
empfinde und ein wachsendes Misstrauen
bekunde gegenüber lehrhaften Erkläirun-

gen, die sich als machtlos erweisen, um
die Befreiung des Menschen zu erw'ir-
ken (n.3).

« Im übrigen liegt für die Priester in der

Schweiz schon etliches Material vor zum
Studium und zur Inspiration für tien Ein-

stieg in die christliche Kontestation:
Schweiz-Dritte Welt. Berichte und Do-
kumente der Interkonfessionellen Konferenz

in Bern. Imba-Verlag, Freiburg i. Ue., 1971;

Auf dem Weg zu einer schweizerischen Ent-
wicklungspolitik. Missionsjahrbuch der

Schweiz 1971. SKM, Freiburg; das in Vor-
bereitung scehen'de Material des kommen-
tien Fastenopfers unter dem Thema: Frei
für die Solidarität; der Film «Bananera

Libertad», Selecta Film Freiburg; der Film
«Menschen», Missionsprokura Ölten.

III.

Eine dritte Diskussion drehte sich um
die Frage der Gewalt. Das Arbeitsdoku-
ment zeigte diesbezüglich Mut und Klug-
heit zugleich. Es schrieb: «Man darf in
diesem Zusammenhang den Jungen
in Erinnerung rufen, dass lin gewissen
Situationen, wo die Grundrechte der Per-

son schwer verletzt werden, die Zuflucht
zur Gewalt unrer Umständen legitim
sein könnte, um dli'ese Rechte geltend
zu machen, nachdem alle legalen Mittel
ohne Resultat angewandt worden seien.

Man müsse indes nie übersehen, dass

Gewalt geeignet ist, rttederzuréiissen, nicht
aufzubauen. Die Errichtung einer gerech-
ten Welt verlangt Kompetenz, ange-
messene Mittel, einen Geist der Initiative,
des Verständnisses, der Einheit, eine Er-

richtung, die nur zustandekommt, indem
man Stein auf Stein legt, das heisst, all-
mählich» (n.49). Von den Entwicklungs-
ländern wird gesagt, dass sliie sich ange-
sichts der wirtschaftlichen Beherrschung
durch das Ausland weitgehend in der
Lage der legitimen Selbstwehr befänden,
welche die Anwendung der geèigneten
Mittel erlaube, unter denen an erster
Scelle der Zusammenschluss der Ent-
wicklungsländer selbst zu nennen sei

(n.40).
"

Mit den wenigen bereits angeführten
Ausnahmen waren aber dite Synodalen
offertbar nicht 'in der Lage, über die Frage
der Gewalt zu reden. Bischof Jaramilla/
Kolumbien warnte vor der Versuchung
zur Gewalt, die nur von marxistischer
Inspiration herrühren könne, auch wenn
es leider eine Theologie der Gewalt oder
der Revolution gdbe (22.X). Ähnlich
äusserten sich andere Bilschöfe. In den
Arbeitskreisen kam man diesbezüglich
nicht über das Postulat hinaus, die Frage
der Theologie der Revolution zu Studie-

ren (30.X). Das Ergebniis war, dass im
Schlussdokument der ganze Fragenkom-
plex praktisch ausgelassen wurde —
sicher ein Armurszeugnis, dine Vogel-
Strauss-Politik. Die dielen Tausende von
Engagierten in vielen Ländern hätten da
sicher etwas anderes erwartet, wenn nicht
Anerkennung, so wenigstens Verständnis
für sie in Ihrer Lage.

IV.

Vom vielen, das nun posli'tiv ausgesagt
wird, gegen das Wettrüsten, die Rassen-

diskriminierung, die Tortur, den Kolo-
nialismus usw., wollen wir hier nur das

herausgreifen, was gegen innen gerich-
tet ist, uns selbst als Kirchenvolk angeht.
Es wird gewünscht, dass di'e Glieder der
Kirche auf allen Ebenen mehr Anteil
haben in der Vorbereitung der Entschei-
düngen der Kirche, sowie bei der Er-
nennung von den verschiedenen Raren
und Gremien (p.27). Der Lebensstil der
Bischöfe, Priester und Laien müsse einer

Kontrolle unterzogen werden. Bei den

armen Völkern sei zu fragen, ob di'e

kirchlichen Institutionen nicht oft einer
fruchtbaren Insel inm'kren einer Wüste
von Not gleichkämen. In den Wohl-
Standsländern hingegen stelle sich d'ie

Frage, ob die Christen jene Konsum-
askese üben, die man andern predigt und
dank der man viele Hungernde in der

Welt ernähren könnte (28 f). «Obwohl
es im allgemeinen schwer ist, konkrete
Grenzen zu setzen zwischen dem, was

notwendig ist und dem, was vom prophe-
tischen Zeugnis gefordert wird, muss

man doch klar den Grundsatz festhalten:

unser Glaube verlangt von uns Sparsam-
keit im Gebrauch, und die Kirche muss

so leben und di'e eigenen Güter verwafi-

ren, dass sie das Evangelium glaubwürdig
den Armen verkünden kann» (ebd.).
«Wenn die Kirche das Zeichen der Soli-
darität unter der Menschenfam'ilie wer-
den soll, muss Sie 'in ihrem eigenen Le-

ben eine grössere Zusammenarbeit zwi-
sehen den Kirchen der reichen und der

armen Länder entfalten, d'ie zum Aus-
druck kommt 'in der Gemeinschaft der
Liebe und in der gerechteren Verteilung
der menschlichen und materiellen
Kräfte.»
Solches ist nun freilich schon x-mal ge-
sagt und geschrieben worden. Alles hängt
ab von der «deduetio in actum», von der
am Schluss gesprochen wird: «Die Er-

schütrerung unseres Gewissens, die wir
gemeinsam erlebt haben, bleibt unwlrk-
sam, wenn sie nicht im Leben unserer
Lokalkirchen inkarniert wird.» Die Bi-
schofskonferenzen werden darum gebe-
ten, diese Perspektiven weiter zu ver-
folgen. Es geht nun, wie nach dem Kon-
zi'l, darum, von den Reden zu den Taten
zu schreiten, statt symbolische Handlun-
gen echte Zeichen zu setzen *.

Wie bei Papst Paul VI. die Sorge um
die Drirre Welt einen wesentlichen Be-
standteil seiner Verkündigung ausmacht,
so muss jeder, der berufen ist, das Wort
Gottes heure zu verkünden, selber offen
sein für diese Fragen und das christliche
Volk vom frommen Egoismus, vom blos-
sen Kreisen um das eigene Seelenheil be-
freien und es 'in die Dimension der Welt
hineinstellen, die nach dem Heilsplan
Gotres anders werden sollte, als sie heute
ist. IFG/f>err

IPkf Kerrie»
<A?r KTrcÄe ««rere

ZT/ £T, #«T Z//

w/VÄ/ z«/»
wr/fe#. D/V W£/TT z///c^, w/V

.TtfÄf t/V JÉ7£T/ /W Ztez/V^###^»
z#r IFV// */« t/ét dVr
«'»Mwer/orr /w/ew warn.

635



Bilanz der dritten Bischofssynode

Die dritte Bisehofssynode in Rom gehört
bereits der Geschichte an. Der 'beinahe
sechswöchige Verlauf list in der ganzen
Wellt mit grossem Interesse verfolgt wor-
den. Das sChon deswegen, weil die bei-
den Fragen: Zölibat der Priester und
Zulassung verheirateter Männer zum
Priescerrum, die Brennpunkte der De-
batte bildeten, publikumswirksam waren,
wiiie man heute zu sagen pflegt. Wer
aber von dieser Synode "sensationelle Be-
Schlüsse erwartete, wurde enttäuscht. Bis
zuletzt rechneten gewisse Kreise mit sen-
sationelfen Erklärungen des Papstes am
Schlüsse der Synode. Als im letzten Au-
genblick der Text der Schlussansprache
Pauls VI. d'en Journalisten ausgehändigt
wurde, in der dilnige Zeilen leer geblie-
ben waren, waren den Kombinationen
wiederum Tür und Tor geöffnet. Man
munkelte sogar von der bevorstehenden
Demission des Papstes und einer neuen
Konklave-Ordnung für die Wähl 'seines

Nachfolgers. Als sich auch diese Speku-
lationen als nichtig erwiesen, sprach man
von einer Niederlage der Synode. Wird
diese negative Beurteilung der dritten
Bischofssynod'e den Tatsachen gerecht?

Die Bischofssynode war kein
Konzil

Wiederholt ist die BisChofssynode in der
Öffentlichkeit mit einem Konzil ver-
wechselt worden. Und doch 'besteht zwi-
sehen beiden Institutionen ein wesent-
lieber Unterschied. Bin Konzil berät «»7
besch'liesst. Die Bischofssynode 'hat eine
beratende Funktion. Ihre Aufgabe und

Bedeutung ergibt sich gerade von dieser
Seite her. Und diese muss im Lichte der
Geschichte gesehen werden.
Bis zur Zeit der GlaUbensspaltung ha-
ben die Päpste die wichtigen Angelegen-
heiten der zentralen Kiirchenleitung mit
den Kardinälen iin d'en Konsistorien be-

sprachen. Das Kardinalskollegium galt
als «Senat» des Papstes. Sixtus V. (1585
bis 1590) hat im Zuge der Kurienreform
die Kardinalskonigregationen geschaffen.
Dadurch wurde das Kardinalskollegium
ein Bestandteil der päpstlichen Kurie.
Der kuiriale Beamtenapparat harre kein
Gegengewicht mehr, wie 'es im Mittel-
alter der Fall gefwesen war. Diese Auf-
gäbe erfüllt nun die Bischofssynode. Sie

ist kirchengesCbichtlidh gesehen die

' «Münchener katholische Kirchenzeitun'g»
Nr. 45 vom 7. November 1971 Seife 3.

' Sieheden Wortlaut des «Pu'blik-Gesprächs»
mit Kardinal Höffner in «Publik» Nr. 44
vom 29. Oktober 1971 Seite 13.

' Mit dieser Tabelle ist auch das Ergebniis
der Abstimmung der Synode vom 2. No-
vember zu vergleichen, das wir in der letz-
ten Nummer veröffentlicht haben (SKZ
Nr. 45/1971 S. 621).

Nachfolgerin des früheren «Senats» des

Papstes.

Die Bischofssynode stellt eine ganz neue
Art des Kontaktes zwischen dem Epi-
skopat und dem Papst dar. Das zeigte
gerade die Zusammensetzung der dritten
Bi'schofssynode. Sie vertrat den Episkopat
der gesamten Kirche nülcht nur die iure,
sondern auch de facto. Der weitaus
grösste Teil der 209 Synodalen war von
den 100 Bischofskonferenzen der Welt
frei geiwä'bk worden. Nur ein kleiner
Teil, 25 Mitglieder, waren vom Papst
ernannt worden. 'Dazu kamen 19 Synoda-
len, die alls Leiter kurialer Ämter von
Amtes wegen der Synode angehören.
Schon wegen dieser internationalen Zu-

sammensetzung war die dritte Bischofs-
synode ein einzigartiges Gremium, dem
sich höchstens die Uno an die 'Seite stel-
l'en liesse. Die Stimme der 209 Väter
durfte darum auch als die Stimme des

Episkopats der 'katholischen Kirche gel-
cen.

Noch in anderer Hinsicht war dite Sy-
node bedeutsam. Erstmals nähmen auch
Priester und Laienvertreter als Auditores
an den Beratungen der Väter teil. In den

Generalkongregationen harren sie kein
Stimmrecht; doch beteiligten Sie sich an
den Diskussionen der 12 Sprachgruppen.
Dort wurde ihre Mitarbeit Sehr geschätzt.
Die BisChofssynode 'hat eine beratende
Funktion. Aus diesem Grund wurden
zum Sch'lusS auch keine Texte veröffent-
licht. Kein Dokument der Synode ist
offiziell oder authentisch, bevor es nicht
vom Papst approbiert ist. Das erklärte
Kardinal Muinoz Vega, einer der Präsi-
denten der Synode, in der letzten Gene-
ralkongregation.
Aber auch in der beratenden Funktion
nimmt die Bischofssynode an der zen-
tralen Leitung der Kirche teil. Welcher
Papst, so dürfen wir fragen, würde es

mit 'seinem Gewissen vereinbaren kön-

nen, das mehrheitliche Votum der be-

ratenden Instanz zu missachten? Darum
betonte auch Paul VI. in seiner Sch'luss-

anspräche, dass er die Wünsche der Sy-
node genau prüfen und berücksichtigen
werde.

Ergebnisse der Synode

Noch 'ist es verfrüht, die dritte 'Bischofs-
synode in ihren Auswirkungen zu kom-
mentieren. Es wird geraume Zeit dauern,
bis alle Einzelheiten der Synode zum
Studium vorliegen. Aber schon jetzt las-
sen sich einige Ergebnisse feststellen.

Theologische Sicht des Priestertums neu
gefestigt

Dies hat Kardinal Döpfner In einem
Interview, das er der «'Münchener katho-
lisChen KirChenizöitung» gewährte, als

ganz wichtiges Ergebnis der Synode her-
vorgehoben'. In den Jahren nach dem
Konzil hatte man doch den Eindruck ei-
ner grossen Unsicherheit. Nun hat sich
der Wdtepis'kopat in grosser Einmütig-
keit zum wesentlichen Kern des über-
kornmenen Priesterbildes bekannt. Dabei,
so gestand er, habe er den Eindruck,
dass die weiterführenden Gedanken des
Zweiten Vati'kanums noch nicht genü-
gend eingewurzelt sind. Darum scheint
Kardinal 'Döpfner bei d'en Priestern ent-
scheidend zu sein, dass wir uns alle zu-
sammen um eine theologische und zeit-
gerechte Vertiefung unserer priesterii-
chen Berufung bemühen.

Kardinal Höffner, der als Relator die
Glaubensgrundlage über das Priesrertum
an der Synode darlegte, sagte in einem
«Publik-Gespräch», er habe den Text
der Wortmeldungen der 82 Bischöfe, die
nach ihm sprachen, vor sich gehabt. Das
Ergebnis war für Ihn und alle Bischöfe
beglückend: «In den Glaubensaus,sagen
über das prie'sterliche Amt 'stimmten alle
Bischöfe, auch die orientalischen, über-
ein, nämlich, dass das Priescertum vom
Christus gestiftet 1st, dass es durch die
Priesterweihe übertragen wird, dass ohne
die Priesterweihe niemand die Euchari-
stie feiern kann usw.» L In diesem Zu-
sammenhang ist auch die zweite Abstim-
mung der Synode vom 5. November
aufschlussreieh. Die Abschnitte, die in
der ersten Abstimmung vom 2. Novem-
ber die Zweidrittelmehrheit nicht er-
reicht hatten, wurden iin der verbesserten
Fassung beinahe einstimmig angenom-
men ®.

Das überkommene Priesrerbild mag ei'ni-

gen als veraltet erscheinen. Aber die
Übereinstimmung der Bischöfe in so we-

Zweite Abstimmung vom 5. November 1971 über fünf Abschnitte des Dokumentes
über das priesterllche Amt «>

3
Abgegebene Stimmen: 198 g s «

O rt
2 D,

1. Einleitung 190 7 1

4. Ursprung des hierarchischen Amtes 182 14 2
8. Evangelisation und priesterliches Leben 182 14 2

12. Theologische Begründung des Zölibats 169 22 7
14. Zulassung verheirateter Männer zum Priesterrum

Formel a 107
Formel b 87 2

636



tum. Die Krise muss von der Wurzel
her gesehen und behoben werden. Not-
wendig 'ist ein lebendiger, kirchlicher
und zugleich auch —- was lieh sehr ernst
nehme — ein zeitnaher Glaube.»

Dile dritte Bischofssynode hat in der Prie-
scerfrage nicht den leichteren, sondern
den schwierigeren Weg gewählt. Sie tat

es in der zuversichtlichen Hoffnung auf
den Beistand des Herrn, der seine Kirche
in Stunden der Krise nicht verlasse Auf
diesem Hintergrund muss auch die An-
spräche Pauls VI. gedeutet werden, die
der Papst zum Abschluss der Bischofs-
synode gehalten hat.

/ofwra« ZUgrAz IV//zger

Die Bischofssynode aus der Sicht des Papstes

sentlichen Fragen wie in der Lehre der
Kirche vom Priestertum galt zu allen
Zeiten als ein Argument von besonde-

rem Gewicht.

Festhalten am priesterlichen Zölibat in
der lateinischen Kirche

Als weiteres positives Ergebnis der drit-
ten Bischofssynode nuiss das ungesChmä-
lerte Pesthalten an der Ehelosigkeit der
Priester gewertet werden. Es war vor
altem Kardinal Höffner, der an der Sy-
nod'e darauf hingewiesen hat, dass der
Zölibat die institutionelle Sicherung
heute 'braucht. Die Ehelosigkeit der Prte-

ster, wie sie in der lateinischen Kirche
gesetzlich Verankert ist, war in den letz-

ten Jahren heftig umkämpft gewesen.
Darum drängt sich gerade heute ein be-

sonderer 'Schurz von Seiten der Kirche
aulf. Die Institutionen werden leider
heute als etwas Negatives hingestellt.
In Wirklichkeit bedeutet die Institution
des Zölibats eine Form der Geborgen-
heit, wie z. B. die Institution der Ehe.

Würde man den Zölibat, so argumen-
eierte Kardinal Höffner, als fakultativ
erklären und den verheirateten Priester
in der lateinischen KirChe zulassen,
miissre der zölibatäre Priester bei dem

heutigen Trend bald verschwinden. Zu
diesem Sohluss kam Kardinal Höffner
als Soziologe. Er wies auf das Beispiel
der altkatholischen Kirche in Deutsch-
land hin. Als 1878 der Zölibat der Prie-

ster freigegeben wurde, erklärte die Sy-

node ausdrücklich, «dass durch Ihren Be-
sdhluss der wahren kirchlichen Bedeu-

tung des freiwilligen, im Geiste des Op-
fers übernommenen Zölibats in keiner
Weite zu nahe getreten werden soll».
Heute gibt es, so sagte Kardinal Höff-
ner, in der ganzen altkatholischen Kirche
in Deutschland noch einen exter zwei
ehelose Priester. Darum ist die Stellung-
nähme der dritten Bischofssynode zugun-
sten des priesrerlichen Zölibats ein Er-

eignlis von grosser kirchlicher Tragweite.

Keine Priesterweihe für verheiratete
Männer

Im letzten Bericht haben wir uns aus-
führliich mit dem «neuralgischen Punkt»
der Synode befasst. Fasisen wir uns diu-

um hier ganz kurz. Die Bischofssynode
hat die Möglichkeit der Weihe verheirate-

ter Männer abgelehnt. Sie tait es wohl in

erster Linie, um nicht durch eine Hinter-
tiire den Zölibat zu gefährden. Wäre über-

haupt dadurch die Priesterkrise behoben

gewesen? Kardinal Döpfner gestand in

dem erwähnten Interview: «Garade in

diesen Tagen der Synode ist mir neu

deutlich geworden, dass es ein Irrtum
wäre zu meinen, dass mit der Aufgabe
des Zölibats durch die lateinische Kirche
die Fragen um das Priestertum gelöst

wären; oder etwa durch die Zulassung

reifet, bewährter Männer zum Priester-

Pnp.rZ Pn«/ KT. nennz z» Beginn reiner
Scß/«r.rBB.fßracße nra <Zie Synovien <Zie dritte
ßhcfio/iijwode eine • £r«</er/icße
Zan/z«. Die ErgeÄnirre der Bern/angen teertet
der Papr/ potitir, indem er int einzelnen
aar/aErZ;

Wir können sagen, dass diese Bischofs-
synode, die bei euch viel Arbeit und
Kraft in Anspruch nahm, für die Kirche
heilsam und fruchtbar gewesen ist. Denn
die Leiden und Freuden, die Hoffnungen
und Bedürfnisse, die heute in den ver-
sChtiedenen Teilen der Erde mit dem
christlichen Leben gegeben sind, sind
von eudh offen vor aller Augen darge-
legt worden. Nicht immer hattet ihr alle
die gleiche Ansicht, wenn es darum ging,
Methoden zur 'Lösung der vorgelegten
Probleme zu finden. Aber ihr wart vom
gleichen Bifer für d'en Glauben, von der
gleichen Liebe 'zur Kirche erfüllt, und
euer Ziel bestand darin, unter getreuer
Wahrung der Lehre des zweiten Vatika-
nischen Konzils neue Wege für die Ver-
kündigung des 'Evangeliums in der Welt
zu öffnen, die den geistigen Notwendig-
keifen unserer Zeit angepasst sind. Was
nun uns betrifft, so möchten wir euch
jetzt schon die Gew'issheit mitgeben, dass

wir eure Erörterungen bisher mit wacher
Aufmerksamkeit verfolgt haben und eu-
ren Ansichten ebenso gebührend Rech-

nung tragen werden, wenn es um Ent-
Scheidungen geht, die sich auf das Wohl
der GösamtkirCh'e beziehen. Und wir
werden darauf bedacht sein, dass die
Ordnung, welche die Arbeit der Synode
leitet, in Zukunft tei'chter 'gestaltet wird.
Wenn daher gewisse diesbezügliche Nor-
men weniger geeignet scheinen, so er-
suchen wir euch, eure Aussetzungen dem
Generalsekretariat der Synode mitzurei-
Jen.

Das priesterliche Dienstamt

Nun möchten wir unsere Auffassung
über zwei Probleme von höchster Be-
deutun'g, mit denen steh die Synode be-
fasst hat, zum Ausdruck bringen. Das
erste betrifft d'en />rzejZer/zcße« Dz'ezzjZ.

Er ist lange und unter jeder Hinsicht

erwogen und besprochen worden. Wir
wissen es, und ihr Hirten erlebt es fast

jeden Tag, wie vielseitig das Problem
des Priestertebens in der heutigen, so ver-
änderten und weiteren Veränderung aus-

gesetzten Gesellschaft geworden ist. Die
geistigen, psychologischen, sozialen und
materiellen Schwierigkeiten, von denen
so viele Priester in unserer Zeit bedrängt
werden, sind zur Genüge bekannt. Nicht
wertige von ihnen fragen sich besorgt
und ernstlich, was für eine Stellung sie
in der Welt unserer Zelt einnehmen sol-
ten.

Mit vollem Recht habt ihr aufmerksam
die Rolle abgewogen, welche den Prie-
stern in der apostolischen Aufgabe der
Bischofsgruppe zukommt, sodann die
wahre Natur dös priesterheben Dienst-
amtes. Das ergab sich beli dem beson-
dem Studium der Verbreitung des Evan-
geti'iims, bei dem der Priester den Men-
sehen unserer Zeit Christus, den Erlöser
der Welt, verkündet.

Aus euren Diskussionen ergibt sich, dass

.die Bischöfe der ganzen katholischen
Welt gewillt sind, das absolute Geschenk,
durch das sich der Priester Gott weiht,
ungeschmälert zu wahren. Ein nicht ge-
finger Teil dieses Geschenkes ist in der
lateinischen KirChe der heilige Zölibat.
Daher haben die Väter dieser Synode
auch unter Berufung auf die Erfahrun-
gen, die man diesbezüglich seit dem zwei-
ten Vatikanischen Konzil gesammelt hat,
die Lehre des Konzülls durchaus bejaiht,
nach der «der Zölibat... dem Priester-
tum in vielfacher Hinsicht angemessen
ist...» Da ihn «die Priester um des

Himmelreiches willen übernehmen, wer-
den sie in besonderer Weise Christus
gewéilht; sie folgen ihm leichter und un-
geteilten Herzens nach, widmen sich in
ihm und' durch ihn freier dem Dienst
für Gott und die Menschen, dienen sei-

nem Reich und dem Werk der Wieder-
geburt aus Gott ungehinderter und wer-
den so noch mehr befähigt, in reicherem
Masse den Dienst der Vaterschaft in
Christus zu übernehmen» '.

' Dekr. «Presbyterorum ordmis», N. 16.

637



Das Wort des Papstes an die Priester

Was also die Synode für richtig 'befun-
den hat, bestätigen wir. Damit soll die

Disziplin der orientalischen Kirchen
nicht angetastet -werden. Wenn wir diese

Worte sprechen, wenden wir uns allen
Priestern zu, die dieses Problem angeht.
Wie viele von ihnen bemühen sich, selbst

unter grossen 'Schwierigkeiten dem Herrn
mit unerschütterter Treue zu dienen und
das Hei der Seelen zu wirken! Wie
viele mühen sich im Verborgenen ab

und erdulden 'Schmerzen und Unrecht
und verschaffen so der Kirche höchste
Kräfte! Es 'geziemt sich wirklich, am
Ende dieser Synode so vielen guten Prie-
stern ein Lob zu spenden. Jeder einzelne

von ihnen möge wissen, dass der Papst
an seiner Seite steht, ihn mit aufrichtiger
Liebe liebt und für ihn betet.

Wir hegen daher volles Vertrauen, dass

die Prie9tar in übernatürlichem Geiste
der Stimme der KirChe entsprechend
freudig auf dem Wege weitergehen, den
sie durch Gottes Berufung frei gewählt
haben. Ihnen allen wünschen wir herz-
lieh alles Heil.

Die Kirche und die Frage der «Gerechtig-
keit in der Welt»

Das zweite wichtige Thema, das der Sy-
node zur Behandlung aufgetragen war,
betrifft die Gerechtigkeit, die auf dieser
Welt hergestellt werden muss. In euren
Erörterungen hat sich im Verlauf der
Synode klar gezeigt, welche Ausdehnung
das Gebiet dieser Bemühungen besitzt
und wie viele und grosse Sch'w'ierigkei-
ten damit verbunden sind. Das Konzil
hat sich eingehend damit 'befasst, und
auch wir haben ihm öfters unsere Auf-
merksamlkeit zugewandt, besonders in der

Enzyklika «Popülorum progressio».
Wenn ihr euch mit diesem Problem be-

fasst habt, so leitete euch dabei' gewiss
nicht die Ansicht, man könne diese dor-

nigen Fragen in kurzer Zeit voll lösen.

Nein, ihr habt dafür Zeugnis abgelegt,
dass die Kirche sich in den schwierig-
sten Momenten unserer Zeit bewusst list,
dass sie mit geeinten Kräften von neuem
darum ringen muss, dalss unter den Men-
sehen die Gerechtigkeit vollkommener
verwirklicht wird. Zu diesem Zwecke
muss sie eine umfassendere Kenntnis
der Bedürfnisse dieser Welt erlangen
und selber das Beispiel geben, sei es,

indem sie den Armen und Unterdrückten
ihre Sorge zuwendet, oder indem sie das

Gewissen der Menschen für das Handeln
nach der sozialen Gerechtigkeit verfeinert
oder endlich jede Art von Hilfe zur He-
bung der Armen aufgreift und fördert.
Damit bezeu'gt sie vor der Welt sieht-
bar 'ihre Nächstenliebe und spornt andere

an, diesen Weg 'ebenfalls zu beschreiten.
Es ist jedoch nicht überflüssig, darauf

* Konst. «Gau'dium et spes», N. 42.
" Konst. «Gaudiu'm et spes», I.e.

hinzuweisen, dass die 'besondere Sendung,
die Christus seiner Kirche gegeben hat,
nicht der politischen, wirtschaftlichen
oder sozialen Ordnung angehört. Ihr Ziel
ist vielmehr religiöser Natur®. Trotzdem
kann und soll sie zur Verwirklichung
auch der zeitlichen Gerechtigkeit bei-

tragen. Dies 'ist aber nicht der volle, ab-

solute Zweck der KirChe, sondern soll
dazu dienen, das Reich Gottes auf Erden
zu festigen. Denn der Herr hat uns ge-
sagt: «'Sucht zuerst das Reich Gottes»

(Mt 6,33).
Sollte die Tätigkeit der Kirche dieser

notwendigen, grundlegenden religiösen
Orientierung beraubt werden, 'so würde
sie völlig von den Geboten des Evan-

geliums abweichen und ihre Fähigkeit,
das Wohl der Staaten zu fördern, allmäh-
lieh verlieren. So sagt ja das Konzil aus-

gezeichnet: «Gerade aus der religiösen
Sendung (der Kirche) erfli'essen die Auf-
gäbe, das 'Lieht und die Kräfte, die der

Gestaltung und Festigung der mensch-
liehen Gemeinschaft nach dem Gesetze
Gottes dienen sollen» L

Schlussmahnung des Papstes

Nun stChen wir am SChluss dieser Ver-
Sammlung, bei der wiir eine echte ßrii-
derfithkeit der Gesinnung und gleichzei-
ti'g eiin fruchtbares Ergebnis erlebt ha-
ben. Wir 'sind durch gleiche Liebe zu
Christus und der Kirche verbunden. Wir
haben gesehen, dass jene Liebe in uns
lebt, die Ghristu's in der letzten Stunde
vor seinem Opfer 'uns bewahren 'hiess:

«Ein neues Gebot gebe lieh euch: dass

ihr einander liebt, wie ich euch geliebt
habe» (Jo 13,34). Wenn ihr nun zu

euren Kirchen zurückkehrt, so muss ein
jeder diese tief innere Haltung der Ge-

meinsarrtkeit, der brüderlichen Verbun-
denheit, des gleichen Ströhens, des Wlil-
lens, der Eintracht und des 'Friedens in
sich hegen und nähren. Wohl sind wir
räumlich getrennt, aber das Gespräch
mu'ss weitergehen.
Ebenso müssen wir eine entschlossene

Kraft bewahren, der ganzen Gemein-
schaft der Brüder zu dienen, haben Wir
doch einen neuen Eifer und standhaften
Willen erlangt, «der Berufung, die an

uns ergangen ist» (vgl. Eph 4,1), würdig
zu leben. Sie drängt uns, dem Klerus und
den Gläubigen, die unserer Sorge anver-
traut sind, ein Beispiel zu sein. Denn
diese blicken auf uns, um den Geist zu
erlangen, der sie das Evangelium getreu
verwirklichen läset. Wir müssen für un-
sere Herde gewissermassen der Sauer-

reig sein, indem wir ein Löben der Tu-
gend führen und den Anregungen des

Heiligen Geistes entsprechen. Xn heil'i-

gern Göbet und im Erwägen des Gottes-
wortes müssen wir die Kraft schöpfen,
damit die Gläubigen ihr Leben nach dem
Bild des Evangeliums gestalten.
Das ist eine Aufgabe, welche die Kräfte

der Menschen übersteigt. Wir stehen
aber -nicht allein; Ghxliscus ist im« uns.
Auf ihn müssen wir vor allem vertrauen;
denn «wir vermögen alles in lihm, der
uns stärkt» (Phi'l 4,13). Er, der uns aus-
erwählt hat, obwohl wir schwach sind,
wird uns nicht ohne die nötige Hilfe
lassen, damit wir die Hirtenaufgabe rieh-
tig erfüllen. Von ihm möchten wir er-
fasst werden wie Paulus (Phil 3,12);
nach seinem Beispiel 'sollen unsere Sitten
gestaltet werden, damit unser ganzes
Handeln von seiner Gnade durchwirkt
ist.
Damit all dies Wirklichkeit werde, möge
uns die Mutter der KirChe, die Gottes-
mutter und Jungfrau ihre Hilfe bieten;
sie hat ja wie nie jemand das Bi'ld des
Sohnes in sich 'zum Ausdruck gebracht.
Setzen w% daher unser festes unerschüt-
terliches Vertrauen auf sie, die wie einst
miiit Petrus und den Jüngern (vgl. Apg
1,14) dauernd betet, damit für die hl.
Kirche ein neuer Pfingsttag aufleuchte.

Liebe zur Kirche und zur Weit
Notwendig ist 'schliesslich di'e Liöbe zur
KirChe und zur Welt, in der sie als
Hdilssakrament zugegen ist. Di'e Kirche
als Volk Gottes, das auf dem Weg zum
Himmel ist, als Hüterin des geöffenlbarten
Gacteswortes und der Werkzeuge der Er-
lösung, die durch Sein kostbares Blut
gereinigte Braut Christi, erwartet von
uns ein solches Zeugnis der Treue.
Wenn wir die Kirche so lieben, so er-
weisen wir der Welt jene Liebe, dlile wir
ilh'r unserer Berufung wegen schulden.
Die Menschen unserer Zenit harren auf
ein Wort, das ihre Herzen befreit, di'e 'in
Qualen und Angst ihren Weg gehen.
Sie 'schauen auf die KirChe und fragen
sich, ob Sie ihren Erwartungen entspre-
chen kann oder ob sile anderswo Zu-
flucht suchen müssen. Mit aller 'Kraft
gilt es, zu etströben, dass die Menschen
auf uns Vertrauen setzen können. Dazu
müssen wir sie voir allem mlit väterlicher
und brüderlicher Zuneigung lieben.
Ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne!
In dieser Stunde, wo wir einander Löbe-
wohl sagen, sollen unsere Worte, die
euch von Eintracht, Kraft und Vertrauen
auf Christus und seine Mutter wie auch

von Liebe zur Kirche und zur Welt spre-
Chen, gewissenmaissen unsere Wegzeh-
rung auf euren Gang sein. Sorgt dafür,
dass eure Priester sich ihrer Aufgabe,
die sie durch kdine andere ersetzen kön-

nen, immer klarer bewusst werden.

Bringt euren Gläubigen ungetrübte Zu-
versieht und jene iFfeude, durch die sie
sich als lebendigen Teil der KirChe füh-
len. Sagt ihnen allen, dass wir auf sie
schauen und sie milt euch zusammen
segnen. Und die Hilfe des allmächtigen
Gottes möge uns alle und jeden einzel-
nen immer segnend umfangen. Amen.
(F»> zfz'e SKZ ifewetz;
ro» H. P.j

638



Wer macht uns dieses Kapital für die
Seelsorge flüssig?

Kommen wir überhaupt an?

Bs ist 'sicher, dass wir heute eine vor-
züglMte theoretische Literatur zur Ver-

fügung haben. Es ist Sicher, dass Kate-
cheten auf allen Stufen etwas verstehen

von Methodik und diese auch anwenden.

Sicher ist aber auch, dass viele Seelsor-

ger den Bindruck haben, weniger und

weniger anzukommen. Die gewaltigen
Mittel, die seit dem Konzil an geistiger
Arbeit investiert wurden, scheinen im
Tressor der Wissenschaft eingefroren zu
sein. Wer macht sie uns flüssig? So

lautet die Frage.
Diesselbe Frage stellt sich aber auch für
alle überkommenen Werke, die bis an-
hin die Intensivierung des religiösen Le-
bens zum Ziel hatten, sei es nun auf der
individuellen oder apostolischen und
m'issonanischen Linie. Darum wusste sich
auch das «Gebetsapöstolat» in Frage ge-
stellt. Es galt zu prüfen, ob es von sei-

nem Auftrag und von den Forderungen
der Zeit her noch eine Daseinsberechti-

gung habe, ob ihm überhaupt noch ein
Auftrag zukomme, und wenn ja, wie es

diesen Auftrag erfülle. Werke, die an
die hundert Jahre alt sind, müssen slich

diese Frage gefallen lassen. Entweder be-

antworten sie 'dite oben gestellte 'Frage
oder man zweifelt m'it Recht an ihrer
Aktualität. So machten w'itr uns denn an
Cilne Befragung unter bisher 'interessier-
ten Priestern und Laien, gingen aber
auch ausserhalb der Bewegung stehende
Personen um 'ihre Meinung an. Die
Mehrzahl der zahlreich eingegangenen
Antworten bejahten den Sinn des Wer-
kes auCh für heute. «Ich finde, das Ge-

bersapostolat ein wirksames Mittel, der

Not der Welt betend zu begegnen», die-

ser Satz gibt die Meinung der Mehrheit
wieder.

Eine neue Art der Begegnung

«Der Welt betend begegnen», diese

Worte umschreiben in vorzüglicher
Weise das Ziel des Gebetsapostolates.
Es geht hier um eine wesentliche Di-
mension des christlichen Auftrages über-

haupt. Wo diese fehlt, schrumpft das

Gebet zu einem privaten «Fromm-Sein»

zusammen, das besonders die Jugend an-

gesiichrs der Herausforderungen unserer
Zeit als Luxus und Last empfindet. Des-

halb legt das Gebetsapostolat die Pro-

bleme von Kirche und Welt in der Form
der päpstlichen Monatsmeinungen — in
Zukunft auch in der Form von Anlie-

gen der Lolcalkirchen — den betenden

Menschen vor. Es gibt damit allen zu
verstehen, dass sie eine

tragen, für diie Welt nicht nur zu arbei-

ten, sondern auch zu beten. Keiner darf
dieses Talent unbeniitzt liegen lassen.

Die Fürbitten im Wortgottesdiest erfül-
len zwar 'heute eine ähnliche Funktion.
Sie ersetzen dile Übungen des Gebers-

apostolates jedoch nicht. Sie ergänzen
diese vielmehr durch gemeinsames Be-

ten und tragen 'sie im das euchairistische

Opfer hinein. Das Gebetsapostolat setzt
nämlich eigene, wichtige Akzente, um
im einzelnen ein neues Bewusstsein zu
formen, nämlich die personale Hingabe
und die Sühne. Damit werden in den

Gläubigen wichtige Haltungen zum Op-
fer wie auch der Welt gegenüber zum
Bewusstsein gebracht.

Personale Hingabe im Glauben:
die tägliche Aufopferung

Mit der täglichen Aufopferung des Tage-
werkes können zwei wichtige Ziele er-
reicht werden. Das erste haiisst: Dzzr Le-
£e« Paulus schreibt an die Ephe-
ser: «Lebt in ständigem Beten und F'le-

hen; betet allezeit im Geiste» (Eph 6,12).
Wir wissen, welche Abenteuer des
menschlichen Geistes dieses Gebot her-
vorrief, denken wir nur etwa an die «Er-
Zählungen eines russischen Pilgers». Aber
wie kann man im Zeitalter der Industrie-
gesellschaft dem Gebot Christi nach-
kommen: «Wachet und betet allezeit»?
(Lk 21,36). Wird uns denn nicht iim

wirtschaftlichen und technischen Prozess
die ganze Aufmerksamkeit abgefordert?
Greifen wir zunächst auf eine gültige
Definition des Gebetsaktes zurück: Be-
ten ist dais Atmen der Seele. Atmen kann
man aber nicht nur am Sonntag oder
am Abend, das muss man immer. Wie
aber lässt sich solches Beten realisieren?
Pius XII. gab liln einer Ansprache an
italienische Eisenbahner vom September
1958 folgende Antwort: «Seht, eine ein-
fache und leichte Methode: Bringt am
Anfang des Tages dem göttlichen Her-
zen eure Gedanken, Worte, Handlungen,
Freuden und Schmerzen in Vereinigung
mit den Absichten dar, in denen Chri-
srus sich täglich auf d'en Altären opfert.
Diese Darbietung genügt, damit euer
Leben ein ständiges Gebet wird.»
Durch diese fmowle f/zzzgrfÄt? in einem
Gebetsakt, der unserer ontologischen
Situation !i!m Glauben entspricht, wird
also das erste Ziel, das Leben zu beten,
erreicht. Teilhaber am göttlichen Leben
in Christus zu 'sein, rnuss ja vom Men-
sehen bejaht werden, damit sich die
Dynamik dieser Lebensgemeinschaft ent-
falten kann. Nur so kommt es zu jener
Um-situierung des Menschen, die ihn zu
einem Leben mit Christus befähigt. Um-

situierung ist ihrerseirs ein lebenslang-
liehet Prozess. Sie kommt durch Bin-
Übung, nicht durch blosses Belehrt-Wer-
den zustande.

Gleichzeitig erreichen wir damit ein
zweites Ziel: Es wird das freudige Be-
wusstsein geweckt, dass unser ganzes Le-
ben als Gabe an Gott einen unersetz-
liehen Wert hat. Den Gläubigen, also

auch den Laien, wird die Religion als

ein Werrerlebnis vermittelt. Christus will
ja auch in den Laien seinen ptiesrerliichen
Dienst zum Heil der Welt fortsetzen.
Durch die Taufe und Firmung empfan-
gen sie Befähigung und Auftrag dazu.
Es sind nämlich alle ihre Werke, Ge-
bere und apostolischen Unternehmungen,
ihr Ehe- und Familienleben, die tägliche
Arbeit, die geistige und körperliche Er-

holung, wenn sie im Geiste getan wer-
den, aber auch die Lasten des Lebens,

wenn man sie geduldig erträgt, «geistige
Opfer, wohlgefällig vor Gott durch Je-
sus Christus (1 P 2,5). Bei der Feier der
Eucharistie werden sie m'it der Darbrin-
gung des Herrenleibes dem Vater in Ehr-
furcht dargeboten. So weihen auch die
Laien, überall Anbeter im heiligen Tun,
die Welt selbst Gott» (LG Nr. 34). H«-
Le/cr z>« T«« zu sein, dieses Wert-Be-
wusstsein zu schaffen, ist m'it ein Sinn
der täglichen Aufopferung.

Das persönliche Einstehen für
menschliche Freiheit: die Sühne

Das Woirt «Sühne» 1st zwar belastet, aber
wlilr haben kein anderes, das den gemein-
ten Sachverhalt besser ausdrückt. Um
die Sühne und deren Lebenswert wie-
der besser zu verstehen, müssen wir uns
darauf besinnen, dass die Sünde eine
/reze Tat ist. Nun aber kann Gott die
notwendigen Folgen einer freien Tat —
hier Leid und Tod — nicht aufheben,
ohne die Freiheit selbst zu einem harm-
losen Kinderspiel zu degradieren. Wir
reden oft von einem «gütigen» Gott,
der doch unsere Sünden übersehen, Krieg,
Hunger und Armut abschaffen könnte,
und merken nicht, dass wir da von einem
Gott reden, der unsere besten, von ihm
geschaffenen Werte, nämlich Freiheit
und Liebe, zerstören 'sollte. Niemand hat

eindringlicher von der Güte des Vaters
gesprochen als Christus. Doch gerade er
nahm die Sühne ernst. Die notwendigen
Folgen der Sünde müssen auch vom ein-
zelnen ausgelitten werden. Wir können
sie aber zzwwme«, indem wiir sie als

Ausdruck der Lze£e und nicht mehr bloss
als 'notwendige Folge der Sünde tragen.
Das und nichts anderes bedeutet Sühne.
Es geht mit anderen Worten um die
Ehrlichkeit im Menschseim, um eine
authentische Äusserung des Glaubens,
um Einübung in wahre Freiheit.
Damit kommen wir zu jenem Punkt, wo
eine Antwort auf die Frage aufscheint:

639



Warum komim'en wir nidit an?. Das Ge-

betsapostolat hat zwar keine Methoden,
etwa der Rethoriik, anzubieten. Es weist
auf die Situation selbst bin und fragt:
Liegt der Fehler immer beim Klerus,
wenn er nicht ankommt? Sicher auch.

Wir dürfen aber das Gegenüber (nicht

vergessen: Höhrer, die Obren haben und
nicht hören, Augen und doch nicht se-
hen. Unser Fehler liegt vielleicht darin,
dass wir weiterfahren, Tauben zu predi-
gen und Blinden Bilder zu zeigen, statt
Ohren und Augen zu öffnen. Das aber
kann nur dlile Sühne. Denn nur sie be-

freit das Herz des Menschen, das (in die
Sünde verstrickt iist, zu jener Offenheit,
diie es für Christus empfänglich machen.
Die beste Suppe und der schönste Löffel
nützen nichts, wenn der Mensch nicht
schlucken will. Es ist der sühnende

Mensch, der sich und andere zu jener
Freiheit öffnet, das Wort Gottes aufzu-
nehmen und Gott persönlich zu begeg-
nen. Die Antwort des Gebersapöstola-
tes auf die heutige Situation kann in
einem Satz zusamm'engefasst werden:
lüzr z/z'e Hzz/o/>/<?-

r««g //«rer «/r <9/>/ergz/£e «« «I
re/ze« er ro tf/r <?z«, z/«-/«z/ che

OMtvz z/W Hz/gg« geh'//«« teeWe«.

Dann erst können alle übrigen pastoralen
Methoden sinnvoll einsetzen. Wenn wir
vor erwachsenen Menschen die Übung
des Gebetsapostolates in eben ausgeführ-
ten Sinn darlegen, werden Schränken
fallen, die bisher als unüberwindlich gal-
ten. Diese Behauptung 'ist kein Ver-
sprechen einer spekulativen Pastoraltheo-

logie sondern eine bewährte Erfahrungs-
tatsache.

Jugend und Dienst an der Welt

Das Gebersapostolat kann nicht nur für
Heranwachsende und Erwachsene eine
Hilfe sein. Bs lässt sich auch in den
Dienst der SchulkateChese stellen. Mit
dem einfachen Mittel der Monatszettel '

können die Schüler zur betenden Mi/-
fera«/wor///«g für die Kirche gewonnen
werden. Und weil es um £e/eWe Mit-
Verantwortung in einer geme'iasamen Be-

gegnung mit der Welt geht, bedeutet
das auch eine /»woWz'c/u? Begeg«//«g
«zi/ Chm/zzr. Er 'ist die Wahrheit, d'i'e

man nicht auswendig lernen kann, noch
eine bloss innergeschichtl'iche Grösse,
sondern der Erlöser. Wenn wir den«Reii-

* Sie sind zu beziehen durch das Kloster
der Kbi/a/zo«, 4500 5o/o/7>zzr». Vom No-
vcmber 1971 an sind sie neu gestaltet, mit
einem Becrachcunigsbild versehen, vom
Januar 1972 an werden sie auch die Mo-
natsmeinungen für die Synode enthalten.
Es ist heute für jedes Kin'd leicht, im Mo-
nat zehn Rappen für diesen Zettel aufzu-
bringen. Schüler mit dem Verteilen der
Zettel und dem Einziehen des Betrages zu
beauftragen, würde das Bewusstsein der
Mitverantwortung stärken.

gionsunterricht» des Islam betrachten,
stellen wir erstaunt fest, wie wenig da
der Intellekt angesprochen wird. Was
man einübt, ist die «Salât», jene mehr-
malige Verneigung nach Mekka, die je-
der von der Pubertät an bis zu seinem
Tod täglich unter Rezitation einfachster
Gebete vollziehen muss. Eine Geste —
so sie nicht bloss automatisch vollzogen
wird — bildet nämlich eine fruchtbarere
Grundlage für persönliches Denken als

nur begriffliches Wissen. Gebet aber
soll den Mensdhen zum Denken brin-
gen, damit der Mensch voll bewusst und
verantwortungsvoll in der Welt zu l'e-

ben beginnt, in der Welt, in der Christus
lebt und durch uns Christus wirken Will.

Wir suchen Helfer

Bisher existierte das Gebetsapostolat als

lose Vereinigung. Die bilsheri'ge Form
scheint heute nicht mehr zu genügen.
Die Diözesandirektoren haben sich dar-
um zu einer HrAei/rgr/z/i/ze zusammen-
geschlossen mit dem Ziel, eine Dienst-

Kirche in Polen
Wachsende Rolle der Laien

Po/#«
«Diger/ efer Oj/rau» Nr. 70/7977. (TM.j

Eine monolithische Einheit, geführt und
symbolisiert durCh ihren Primas, Stefan
Kardinal Wyszynski, so bietet sich dem
ausländischen Betrachter Polens 'katho-
li'sche Kirche dar.

Unleugbare Verdienste des Primas

In der Tat wartet diese Kirche mit im-
ponierenden Statistiken auf. Mit 17 836
Priestern (1968) gegenüber 11 239 im

Jähre 1937, mit 27 897 gegenüber frei-

her 16 822 Ordensschwestern zeigt sie

Wachscumszählen, die uns in Erstaunen

setzen. Wo gibt es eine Kirche, die —
in einer Zeit abnehmender Berufe —
eine solche Entwicklung erlebt, so viele
Hunderttausende zu religiösen Manife-
starionen zusammenruft, so stark in der
nationalen Tradition wurzelt und ausser-
dem in der Lage 1st, als einzige Kraft
der politischen Führung des Landes die
Stirn zu bieten?
Zweifellos hat Kardinal Wyszynski, der

am 3. August seinen 70. Geburtstag
feierte und seit über 25 Jahren im bi-
schöflichen Amt ist, bedeutenden Anteil
an dieser Stärke einer Kirche, deren Bild
weitgehend von ihm geprägt ist. Mit
dem Mut zum kalkulierten Risiko, doch

stelle zu 'schaffen. Die Aufgabe wird
sein, die Methode des Gebetsapostolates
in weiteren Kreisen bekannt zu machen
und Hilfsmittel zur Verfügung zu steh
len. Sie ist dankbar für Anregungen und
Hilfe, von welcher Seite sie auch kom-
men mag. Mitbrüder im Amt und Laien
im kirchlichen Dienst sind besonders
dazu eingeladen.

Die Dzoze.M«z/z>e£/ore«.'

Basel: Lar/e«Aerger, Dozent, Bram-
berghöhe 6, 6004 Luzern

Chur: Prof. Dr. CEw/e«, Prie-
sterseminar, 7000 Chur

Lausanne, Genf und Freiburg: Abbé P.

ßmero, Les Bui'ssonnets, 1700 Freiburg
St. Gallen: /lzzgz/j7 IFczgzzer, Spiritual,
Berg Sion, 8731 Uetli'burg
Sitten: Dr. C/ez«e«r Domherr,
Place de la Cathédrale 1950 Sitten

Far z/rft Nrf/zoaaAe^re/ari«/.' P. E/zm«/
BzVrer, Bad Schönbrunn, 6311 Edlibach
ZG

auch mit einer Klugheit, die ihm gebot,
d'i'e eigene Stärke nicht zu überschätzen,
hat er das Schiff der Kirche durch un-
ruhige Zeiten gesteuert. Dieses Verdienst
ist ebenso unleugbar wie die Tatsache,
dass alle seine Handlungen nicht per-
sönilichem Ehrgeiz, sondern der Sorge um
das Wohl der Kirche entspringen.

Episkopat hinter verschlossenen Türen

Dennoch scheint es, als seien heute ge-
wisse Korrekturen an diesem Bild der
Kirche Polens angebracht, als reiche es

nicht aus, die bisherigen Formen pol-
nischer Volksfrömmigkeit xind Seelsorge
zu konservieren, um für die Verände-
ru-ngen heute und morgen gerüstet zu
sein. Unbestreitbar haben sich die pol-
ni'schen Bischöfe, auch der Pri'mas, zum
Ii. Vatikanischen Konzil und seinen For-
derungen bekannt, aber die nachkonzili-
are Erneuerung scheint allzu langsam vor-
anzukommen. Zuwenig wird sich ausser-
dem die Kirche darüber klar, dass diie

Gleichung Pole-Katholik nicht mehr un-
besehen übernommen werden kann.
Schon im Millenniumsjahr 1966 hat der
engagierte katholische Journalist Jerzy
Turowicz diese auch von vielen Männern
der Kirche noch'immer vertretene Gleich-
Setzung als überholt bezeichnet und un-
ter Hinweis auf die übrigen Gruppen
der Gesellschaft als intolerant verwor-
fen. Wenn Polens Kirche in der Welt
von morgen bestehen will, muss sie es

640



lernen, in einer pluralistischen Welt zu

leben, in der «Nichtglaubende, die in der

alten sozialen Struktur am Rande der

Gesellschaft leben, immer stärker zu

Wort kommen».
Polens Priester und Bischöfe befinden
sich in einer besonderen kirchenpoliti-
sehen Situation, die es ihnen oft nicht

gestattet, die Auseinandersetzung um die

nachkonziliare Erneuerung, um innere
Probleme und Schwächen mit gleicher
Schärfe und Offenheit zu führen wie in

Ländern, in denen die Kirche von Kon-
flikten m'it dem Staat frei ist.

Es ist bekannt, dass hinter den Türen
der Bischofskonferenz entgegengesetzte
Meinungen aufeinanderprallen, aber die
äussere Lage der Kirche lässt es den Bi-
schöfen ratsam erscheinen, nach aussen

hin Geschlossenheit zu demonstrieren.
Dass Erzbischof Kominek (Breslau), Kar-
dinal Wojtyla von Krakau oder gar der

sehr aufgeschlossene Bischof Tokarczuk

aus dem südostpolnischen Przemysl 'in

Stil-, Methoden- und Sachfragen nicht
immer mit den Primas übereinstimmen,
dürfte feststehen. Politisch bedingter
Mangel an Transparenz verhindert je-
doch, dass diese MeinungsunrersChiede
nach aussen dringen.

Stimmen der Bischöfe

So bleiben als vorrangige Informations-
quellen über die inneren Probleme der
Kirche neben dem persönlichen Gespräch
die Diskussionsbeitiräge 'in der kathol-i-

schon Presse, meist von Laien und
Priestern, seltener von Bischöfen ge-
schrieben. Erzbischof Kominek zum Bei-
spiel forderte von der Kirche, dass «sie

über ihren Schatten von gestern springe»,
und sich nicht auf Stagnation und Un-
beweglichkeit einistclle, gleichzeitig je-
doch beschwor er die Notwendigkeit,
masszuhalten, «trotz der Ungeduld eini-

ger ihrer Mitglieder».
Bischof Tokarczuk dagegen verlangte die
Abkehr vom Ideal d'es «blinden Gehör-

sams», ein neues Verhältnis von Bischof
Lintel Priestern, die zu eigenem Miitden-
ken bereit und berechtigt sein sollten,
sowie eine veränderte Haltung des Prie-

sters zum Laien, der aus seiner passiven
Rolle heraus müsse. Mehrere junge Prie-

ster stellen in der Posener Kirchenzeitung
«Przewodnik katolicki» neben der Stärke
der polnischen Volkskirche ihre Schwä-

chen heraus. Sie zweifelten, ob man es

bei den katholischen Massen mit einem
«reifen religiösen Bewusstsein, mit einer

konsequent getroffenen Wahl» zu tun
habe.

Nichtinformierte Christen?

Da immer mehr Menschen vom Land

in die Städte ziehen, in ein völlig anderes

Milieu kommen und ihr Bild von der

Welt durch bessere Ausbildung, Presse

und Fernsehen zunehmend umfassender

wird, muss die Kirche diesen Wandlun-

gen Rechnung tragen, das alte «statische»
Bild von Gott und Schöpfung durch ein

dynamisches ersetzen und unterscheiden,
was «daran Glaubenswahrheit und was
menschliche Mutma'ssung ist» (Bischof
Tokarczuk).
Während did KirChe an Sonn- und
Feiertagen überfüllt sind, sieht es

mit der Katechese, dem religiösen Wis-
sen und dem Grad bewusst erarbeiteten
Glaubens offenbar nicht gleich gut aus.

Die Darstellungen zu diesem Thema in
der katholischen Laienpresse sind offen
und voller Selbstkritik.
Mit Recht beklagt die katholische Mo-
natszeicsChrift «Wiez» (2/1971) die
Mängel der Katechese, über die man un-
endlich Viel schreiben könne. Von «wun-
derl'ichen Anschauungen und Methoden
mancher Religionslehrer» wird berich-
tet. Trotz mehrmaliger Hinweise, dass

es nicht genüge, wenin din Kind vor der
er'sten hl. Kommunion eine bestimmte
«Zahl von Fragen aus einem vorsintflut-
liehen Katechismus» auswendig lerne, be-

harre doch so mancher LChrer auf der
alten Methode. Überdies seien die Geilst-
liehen mit bis zu 30 Wochenistunden
neben ihren sonstigen Aufgaben einfach
überfordert, und der Fehlbestand an
Katecheten betrage 40 Prozent.

Aufgaben für Laientheologen

Mehrere tausend zusätzlicher gut ausge-
bilderer Religionslehrer werden als Mini-
mum angesehen. Selbstverständlich müsse
man diese Laien angemessen bezahlen,
und die meisten Pfarreien sdien auch
dazu in tier Lage. Die Warschauer Aka-
demie für katholische Theologie bietet
bereits tätigen Religionslehrern Fortbil-
dungsmöglichkeiren, aber viele fürchten,
dass «'ihre Chefs» (Pfarrer) «ihnen nicht
erlauben zu studieren».
Ein Krakauer Priester kritisiert, dass

«den Kindern die Religion auf alte Wt'i-
se» beigebracht wird. «Die Katecheten
bilden einen Clan, sie lassen sich nicht
kritisieren Ein zweites ist die kate-
chetische Fortbildung der Erwachsenen.
Es ist bekannt, wie es bei uns um das

religiöse Wissen, um das religiöse Be-
wusstsoin steht, dass es auf einem be-
schämenden Niveau ist... Das Interesse
an einer noch durch infantile Formen
geformten Religion geht zurück» («Kie-
rurtk'i», 8/1970). Zwar würden Schlag-
worte gebraucht von dilnem KarholiziS-
mus, der erneut ist durch den Geist des

Konzils, aber: «die Losungen sind da,
eine entsprechende Arbeit... wird nicht
geleistet».
Ein weiteres Reservoir könnten in Zu-
kunft jene Theologen sein, die ihr Sru-
d'ilum fortserzen wollen, aber nicht Prie-
ster werden. Diese bis vor kurzem in
Polen noch unbekannte Erscheinung des

Laientheologen kommt für die Kirche

überraschend, und ihre Zahl nimmt zu.
Die Kirche 'braucht diese qualifizierten
Kräfte, auch wenn die Hierarchie in die-

ser Frage noch zögert. (Das Angebot an

einen Laientheologen, ihn als Kirchen-
diener und Totengräber zu beschäftigen,
dürfte allerdings eine einmalige Entglei-
sung darstellen.)

Laien und kirchliche Erneuerung

Dass überdies auch in Polen nicht alle

am Religionsunterricht teilnehmenden

Jugendlichen eo ipso gläubig sind, be-

wies eine religionssoziologische Unter-
suchung unter 120 Abiturienten. 5 Schü-
1er leugneten die Existenz Gottes, und

unter den gläubigen Schülern waren 13

Jungen und 17 Mädchen, die die Un-
Sterblichkeit der Seele verneinten
(«Wiez», 2/1971).
Als Erbe der Vergangenheit in Polen
dürfte die Tatsache gewertet werden,
dass noch häufig Kirche und Geistlich-
keit gleichgesetzt werden — eine G'lei-

chung, die auch von den meisten Laien
noch akzeptiert und bejaht wird. Dass

diese Haltung die Passivität fördert, ver-
steht sich von selbst.

Erfreulicherweise gibt es ernste Bestre-

bungen auf Seiten des Klerus und der
Laien, die letzteren stärker ins Leben
der Kirche dinzübeziehen. Vor allem ka-
rholische Intellektuelle und Priester, die
sich um die Zeitschriften «Znak»,
«Wiez» und «Tygodnik powszechny»
gruppieren und in den Klu'bs der katho-
tischen Intelligenz zu finden sind, for-
dern ein stärkeres Engagement des Laien
in der Kirche. Mit Vehemenz verlangen
sie, endlich Ernst zu machen mit der

Erneuerung der Kirche, die eine Gemein-
schaft der Liebe sein soll mit geänderten
Strukturen und einem gewandelten Ver-
waltungsstil, der den Akzent auf Mitver-
antwortung legt.
Obwohl man dich bewusst ist, dass die

Bedingungen in Polen sich von denen
in Westeuropa unterscheiden und die

Verwirklichung des Konzils den Um-
ständen angepasSt werden muss, so hält
man doch daran fest, dass «die grund-
legenden Linien und Richtungen der Er-

neuerung in Polen die gleichen sein müs-
sen wie in der allgemeinen Kirche».
Noch stösst die Realisierung dieser Wün-
sehe auf Schwierigkeiten. Zu zahlreich
scheinen im Klerus noch «die Anhänger
jener monarchischen' Konzeption der
Kirche, die Sie ausschliesslich in die
Kategorien von Autorität begreifen» und
dazu neigen, den Dialog in der Kirche
lediglich «als kleineres Übel» zu ge-
statten, wie J. Turowicz bemerkt. Bin
echter Dialog aber verlange «Gleichheit
der Partner». Der neue nachkonziliare
Stil der Kirche setze «eilnen Wandel der
Mentalität, einen Wandel im innerkirCh-
liehen Klima sowie institutionelle Struk-
euren» voraus.

641



Neue Strukturen?

Von diesen neuen Strukturen ist eiriiges
geschaffen, manches im Aufbau. Wäh-
rend Ptiesterräre schon in allen Diözesen
bestehen, gibt es Pastoralräte, die aus
Laien und Priestern zusammengesetzt
sein sollen, erst In der Hälfte der Bistü-

mer; ausserdem sind zu wenig Laiien in
ihnen vertreten, in manchen fehlen sie

ganz.

Somit zeigt sich, dass Polens katholische
Kirche ihre Stärken, aber auch ihre

Zur Wortverkündigung

Der Text handelt in der Zeit vor der

Passion. Er lilst ein Stück der eschatolo-

gischen Rede über endgültige Zeichen/
Geschehnisse, die bald passieren 'sollen.

Den Abschnitt, den wir als Evangelium
haben, bringt ein Gleichnis von der Sint-

flut, und eine Mahnung zur Wachsam-
keit. Grundmann betitelt In seinem Mat-
thäus-Kom'mentar den Abschnitt anders

und sagt: Die Parusie/die Wiederkunft
des Menschensöhnes geschieht plötzlich
und unüberhöfbar!

* * *
Wann kommt nun das Ende, von dem

Mt in Seinem 24. Kapitel vorgängig un-
senm Abschnitt schon 36 Verse lang re-
d'ec? Jesus gibt Antwort? Bei aller Ge-

wteheit über das «diass» bleibt das

«wann» ungewiss.

v 37—39

Am Ende erscheint der Menschensohn.

Plötzlich, unvermittelt. Die Tage des

Noe verdeutlichen, wie das gemeint ist.

Jene Menschen sind vor der Sintflut in
der Befriedigung der elementaren Be-

dürfnisse 'Hunger, Durst, Geschlecht auf-

gegangen. Über eine solche Menschheit
braCh die Flut Uberraschend herdi'n; wäh-
rend der wartende und vorbereitete Noe

gerettet wurde, kam'en die andern um.
Das Leben /in dieser Welt: das Essen,
d'a's Trinken und das Heiraten hat nichts
'Despektierliches an sich. Aber es kann
einen verleiten, darin aufzugehen. Es

kann einem ein Sicherheitsgefühl ein-
träufeln, das verfänglich ist. Für die
Leute damals hat 'die vermeintliche
Sicherheit Verderben gebracht. Das kann
auch bei der Ankunft des Menschen-
sohnes passieren. So wird es passieren,

sagt Mt zwei Mal, und rahmt mit dlile-

sem Drohwort den Vergleich aus der
Zeit des Noah ein.

Schwächen hat, selbst wenn manche
Kreise geneigt 'scheinen, die letzteren zu
übersehen. Die verstärkte Mitverantwor-
tung der Laien, bisher auf eine relativ
kleine Zahl beschränkt, wiird der Erneue-

rung dieser Kirche zugute kommen und
diese schwachen Punkte überwinden hei-
fen.
Sollte der Staat von der bisher geübten
Benachteiligung aktiver Gläubiger äbge-
hen, könnte der Kreis engagierter Laien
in kirchlichem Leben beträchtlich erwei-
tert werden. lPo//g««g Grycz

v 40—41

«Dann» Bei dieser Wiederkunft tritt
eine Scheidung ein. Einer wird ange-
nommen (als zu Jesus gehörig), der an-
dere beiseitegelassen. Männer, die rrti't-
einander auf dem Acker arbeiten; Frauen,
die gemeinsam /in der Handmühle mah-
len, werden au'seinandergerissen. Um
klarzustellen, wer auf der Seite Jesu steht
/stand/stehen wird.

v 42—44

Die Ankunft des Menschensöhnes bringt
das Gericht. Dann kann sich keiner hin-
ter dem andern verstecken. Es wird ge-
richtet, geschieden, durchleuchtet. «Wa-

Ij/«;» - a« war </««At ?»a«, we»» /»a« <//«je«

arA«/t«r, //««e» »za« a«/ der Rtratr« A«g«g-
»0/ /J/; vor rf/Ztfw rf£#r <2/2 #z^>r o^r
/«r«« ««</ geAe/'ßZß/jßo//« ZdWer, a» /Ko-
jcA««» ««// (7«Aet.rr«/er, a« U^a'jt«« ««</ Ka-
rawa«««, a« Ö/jcA«/«A.r, d/'e «» Go/d wa'A/«»

22« üfo#m2 27# wä/i-
j«//g /Are« pr/az/tzW» P//«g /«Are», a« d«e

Ae/t/g«» d»te/«a«derre/z»»ge» zw/jeA«« 1j-
ra«// «r/d /IraAer« (war «/«At 7969, «a«A der«
ßra«d der d/-/1Aja-/KoreAee /« /«rata/«?», ah
die £rr«g««g j/cA zar U^/jJg/at Jt«/gerte,
g«/«ge»t//eA die Rede «or« «A«///g«ß Krieg»?),
d'itere eri««er» jieA a«eA »ocA, wie i« Sri-

5£/27272#72ge?2

Afaj///»«« »«d Hi«d«r war«« ««d da« 1947
der .Staat PaA/rta» g«gr«W«Z ward«, weil
Aeide GraRR«« »acA der 1/ßaAAäßgigAeif ßicAt
i« eißer» e/»z/g«» Staat zaraßtßteß/eAeß wo//-
feß. /Wa« Aat aaeA i« Re/reAercAreiAaßgeß
ßta«cAer ge/ere«, «o» der l%///«ArZ «acA
/M«AAa, a«d i« de» /WärcAe« aar 7001 NacAz,
ao« Ka///«»R«/a.rZ«ß i» Bagdad, ao» d/i BaAa

eher also, ihr wisst ja nicht, an welchem
Tag euer Herr kommt» — «Herr, als
Titel für den Mensch'ensohn, der nach
Mt 25,3 Iff das Recht hervorkehren/auf-
richten wird 'beim letzten Gericht. «Dass

et kommt, ist gewiss. Darum wachet!
Wann er 'kommt, list ungewiss. Eben da-

rum wachet! » so formuliert Grundmann.
Ein Gleichnls/wort verdeutlicht die Mah-
niung. DaS Bild vom Dieb hat sich deut-
lieh eingeprägt: Im IThess 5,2.4 und im
2Petr 3,10 ausgerichtet auf den Jüng-
sten Tag; in der Offbg 3,5; 16,15 ist
das Bild vom Dieb bezogen auf den kom-
menden Christus.
Die Jünger sind angesprochen. Zu jeder
Stunde — jederzeit sollen sie bereit sein.
Es weiss ja keiner, wann genau das/sein
Ende da ist. Sie können sich nicht in den
Genuss der Gegenwart einsdhüessen,
sanist verschliessen 'sJile sich der Zukunft,
dem Kommen des Menschensöhnes, dem
Kommen des Gottesreiches. Wer für die-
ses Komlmen offen sein will, strebe dar-
nach in Wachen und Bereitschaft.
Diese Worte sind zugeschnitten auf den
Advent. Auf eine Zuriistung von uns
Christen auf die Ankunft Gottes in Jesus
Christus. Nicht lediglich, und nicht ein-
mal zuerst zum Zurückschauen: vor 2000
Jahren war er einmal da. Sondern um vor-
wärts zu schauen: auf die Begegnung
mit Ihm, mit Seinem Reich in der Voll-
endung, in Wahrheit und Gerechtigkeit,
in Liebe und Frieden.
Beréit sein, wachen thei'sst dann nicht
einfach ,abwarfen', sondern 'einspuren auf
Jesu Kommen, iin Gerechtigkeit und
Wahrheit.
Ein ganzes Programm für den Advent!

/ore/ lU/cA

2/072 40 vow 5V/22/07# 5Vf?"

/«Ar«r /»/V je/««» ZlAe«z«««r«. NacAjZ«-
A««</«» Beitrag «Aer G«j«A/cAz« ««</ Z,«Ar«
der 1j/««z ««r/awZ« Pro/. 1>r. /oj«rA AI««»/«-
ger ,5VD, «or» Äey/er «dßtAroRoj-IßJt/tat» /«V
5pracAw/jje».reA«/t, Po7A«rAaß</« «»</ R«//-
g/072J"2V2J\r072J0£<2/^ 5*/. /{/2g«J"/272 &02 5/0g£/27*g.

Was ist es mit dieser Religion, zu der
sich heute etwa 500 Millionen Menschen,
rund ein Sechstel der Menschheit, beken-
nen? «Bs gibt nur einen Gott, und Mo-
hammed ist sein Prophet.» Dasis Euro-
päer von «Mohammedanern» sprachen,
kam von der falschen Vorstellung, Mo-
hammed spiele dort die gleiche Rolle wie
Christus im Christentum. Seine Anhän-
ger wollen aber nicht anders genannt
werden als Muslime, d. 'h. «diejenigen,
die isich (Gott) unterwerfen»; und Islam,

Evangelium vom ersten Adventssonntag (28. November 1971):
Mt 24,37-44

Der Islam: Glaube und Gesetz für eine
halbe Milliarde Menschen

642



Unterwerfung, Gottergebenheit, -ist der

Name ihrer Religion. Freilich, Moham-
med hat diese Religion gegründet - nicht
umsonst steht sein Name in der kurzen

Bekennt:n-isformel, die unzähligemal wie-
derholt wird -, aber er wollte nichts an-

d'eres sein als Prophet, Verkünder einer

Lehre - kein Erlöser, kein Gegenstand
der Verehrung.

I. Mohammed - Persönlichkeit und
Bedeutung

Wer war dieser Mann, der berühmteste

Sohn der Handelsstadt Mekka in West-
arabien? Was ist es Geheimnisvolles um
diese Religion, die im 7. Jahrjundert nach

Christus plötzlich in Arabien, diesem ab-

gelegenen Winkel der damaligen Kultur-
weit, wie aus dem Nichts aufbricht und

einen unerhörten Siegeszug beginnt, die
dem christlichen Glauben so nahe scheint
und doch wieder durch Abgründe von
ihm getrennt ist? Mohammed starb im

Jahre 632 n. Chr., und die letzten Jahre
seines Lebens stehen im vollen Licht der

Geschichte; wir wissen auch, dass er Kauf-

mann war und im Dienste einer reichen
Kaufmannswitwe, Chadidscha, Handels-

reisen gemacht hatte; aber die Berichte
über seine Kindheit und Jugend sind viel-
fach unsicher, legendarisch ausge-
schmückt. Sein Geburtsjahr ist um 570

anzusetzen; etwa u-m 610 begannen bei

ihm seltsame Erlebnisse; er hatte Erschei-

nungen, er hörte Stimmen, die ihn dräng-

ten, seinen Land'sleuten zu predigen, sie

vor dem kommenden Weltgericht zu war-
nen - und schliesslich war er überzeugt,

von Gott selbst Offenbarungen und Auf-

träge empfangen zu haben. Wahrschein-
lieh hat er einmal eine christliche Mis-

sionspredigt gehört (es gab in Arabien,
besonders -in seinen Randgebieten, im

Norden und )im Südwesten, schon ansehn-

liehe christliche Gemeinden); eine Mis-

sionspredigt ähnlicher Art, wie wir sie

in der Apostelgeschichte im 17. Kapitel
lesen können (Paulus auf dem Areopag),
in der die Grundwahrheiten von dem ein-

zigen Gott, der Auferstehung und dem

Weltgericht, dargelegt wurden; das hat

ihn erschüttert und zu seinen seelischen

Erlebnissen angeregt.
Zweifellos war seine subjektive Über-

zeugung dabei aufrichtig; alle Deutun-

gen, die ihn zu einem Betrüger, einem
Politiker unter religiöser Maske, einem

Epileptiker oder einem Psychopathen ma-

chen wollen, sind unhaltbar - so befrem-
dend manches in seinem Leben für uns

auch sein mag. Seine Predigt wurde zu-

erst von den Reichen und Mächtigen in

Mekka kaum ernst genommen, später von
den meisten bekämpft. So wanderte Mo-

hammed schliesslich im Jahre 622 mit
der noch kleinen Schar seiner Anhänger
nach Medina au's, einer Oase nördlich

von Mekka. Dort organisierte er eine

Gemeinschaft, die zugleich religiösen
und politischen Charakter hatte, führte
Krieg mit Mekka und konnte 630 im
Triumph dort einziehen.
Bei seinem Tode beherrschte die islami-
sehe Gemeinschaft bereits den grössten
Teil Arabiens; in den folgenden hundert
Jahren eroberte sie den grössten Teil
Vorderasiens, die ganze nordafrikanische
Küste und Spanien bis zu den Pyrenäen.
Mohammeds Nachfolger, die Kalifen (was

eigentlich «Stellvertreter» bedeutet), resi-
dierten zuerst in Medina, dann in Damas-
kus, schliesslich ein halbes Jahrtausend
lang (750 bis 1258) in der glänzenden
Stadt Bagdad am Tigris. Allerdings ging
die tatsächliche Macht immer mehr an
Herrscherfamilien in den einzelnen Pro-
vinzen des Riesenreiches ü-br, das vom
Indus bis zum Atlantischen Ozean
reichte, und 1258 machte der Ansturm
der Mongolen dem Kalifat von Bagdad
e*in Ende. Zweieinhalb Jahrhunderte
führte das Kalifat noch ein Schatten-
dasein unter dem Schutz der Mamluken-
Sultane von Ägypten. 1517 ri'ss dann der
türkische Sultan das Kalifat an sich und
behielt es bis 1922; dann wurde das

Sultanat abgeschafft und die Türkei iin
eine weltliche Republik umgewandelt,
womit auch das Kalifat ein Ende fand.
Man glaubt vielfach, dass die grossen
Eroberungen der Araber, Türken und an-
derer islamischer Völker immer die
Zwangsbekehrung zum Islam bezweckt
hätten («Glaube oder stirb!»). In Wirk-
1 ichkcit konnten Christen und Juden (in
Indien teilweise sogar Hindus) unter is-
lamischer Herrschaft ihre Religion bei-
behalten; aber sie waren Bürger zweiter
Klasse, ohne Militärpflicht, dafür mit
hohen Steuern belastet und durch aller-
lei, manchmal kleinliche und lästige Son-

dervorschriften eingeengt. Das Verlan-

gen, aus dieser sozialen Zurücksetzung
in die herrschende Schicht der Muslime
aufzusteigen, führte zu einer allmähli-
chen Aufsaugung der unterworfenen Be-

völkerung durch den Islam; so ist in
Nordafrika das dortige alte Christentum
im Laufe der Jahrhunderte restlos unter-

gegangen. Wer einmal den Islam ange-
nommen hatte oder von muslimischen El-

tern geboren war, stand unter dem uner-
bitrlichen Gesetz, das den Abfall vom Is-

lam mit dem Tod bestrafte. Bei der wei-
teren Ausbreitung des Islam ausserhalb
der Grenzen des Kalifenreiches, etwa in
Indien, Zentralasien, China, Indonesien
und Afrika, spielten neben der Eroberung
auch andere Faktoren mit, so die wirt-
schaftliche und soziale Förderung durch
eine grosse Gemeinschaft.

II. Glaubenslehre des Islam

Welches ist nun der Inhalt dieser Rdi-
gion, die sich so aktiv und lebenskräftig
gezeigt hat? Die Grundlehren dös Islam

werden in sechs Hauptpunkten zusam-
mengefasst (diese sind grösstenteils schon

ausgesprochen im Koran, dem heiligen
Buche, das Mohammeds Verkündigung
enthält): Glaube an Allah, den einzigen
Gott, an den Jüngsten Tag (d. h. die

ganze Lehre von den letzten Dingen: Auf-
erstehung der Toten, Weltgericht, Para-
dies und Hölle), an die Engel (und Teu-
fei), die (heiligen) Bücher, die Prophe-
ten und an die Vorherbestimmung. Im
Mittelpunkt steht das nachdrückliche Be-

kenntnis der Einheit und Einzigkeit Got-
tes; er ist der Barmherzige, der Allgütige,
vor allem jedoch der allmächtige Herr,
der Schöpfer und Regierer der Welt, der
alles vorherbestimmt hat und alles wirkt.
Wie dabei die menschliche Freiheit und

Verantwortung bestehen kann, wird aus
dem Koran nicht klar; die spätere islami-
sehe Lehre hat alles miteinander zu ver-
binden gesucht, legt aber den grössten
Nachdruck auf Gottes absolute Oberherr-
schaft und die Unabhängigkeit seiner Eni-
Scheidungen, denen sich der Mensch un-
terwerfen muss.

Zu den heiligen Büchern (Offenbarungs-
Schriften) werden auch das Alte und das

Neue Testament gerechnet, zu den Pro-

pheten viele grosse Persönlichkeiten aus
der Bibel, z. B. Noe, Abraham, Moses,

David, Johannes der Täufer und Jesus.
Was Mohammed im Koran über Jesus

zu berichten weiss, stammt teils aus den
echten vier Evangelien, teils aus späteren
Überlieferungen legendarischer Art. Er
spricht von der jungfräulichen Empfäng-
nis Christi, seiner Predigt vor den Juden,
seinen Wundern, zeigt grosse Hochach-

tung vor der Heiligkeit Jesu und seiner
Mutter Maria (von einem Vater Jesu 1st

nie die Rede; sein Werden wird einem
unmittelbaren Eingreifen Gottes, einem
schöpferischen Allmachrswort zugeschrie-
ben). Geleugnet wird aber der Kreuzes-
tod Jesu; «es schien den Juden nur so»,
als ob sie ihn kreuzigten. In Wirklich-
keit soll Jesus lebend zu Gott entrückt
worden sein und vor dem Weltgericht
wieder auf die Erde kommen - nicht als

Weltenrichter, sondern als Wegbereiter
für den endgültigen Triumph des Islam
(er soll auch die Juden und Christen zum
Islam bekehren). Der Islam erkennt
Jesus als Propheten an, (allerdings nicht
als den grössten - der grösste Prophet
ist Mohammed), aber nicht als Erlöserund
nicht als Gottdssohn.

Von der Dreiheit der göttlichen Personen
hatte Mohammed nur sehr unklare Be-

griffe (er nennt niemals Vater, Sohn und
Heiligen Geist zusammen, sondern an
dritter Stelle, statt des Heiligen Geistes,
Maria) und sieht darin Glauben an drei
verschiedene Götter, also Vielgötterei,
Heidentum. Der Koran gilt als letzte
und höchste Offenbarung; alle anderen
Offenbarungen sind dadurch überholt und
überboten.

643



Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

Direktorium 1972

Jene Geistlichen, die das Direktorium
für das Jahr 1972 noch nicht bestellt ha-

ben, mögen das so rasch als möglich tun.
Die Bestellungen sind direkt zu richten
an: BuCh- und OffsetdruCkerei AG, Bund-
ner Tagblatt, 7000 Chur (vgl. SKZ Nr.
43/1971 S. 595).

Bistum Basel

Firmung 1972

Wie bereits mitgeteilt wurde, wird Bi-
sohof Dr. Anton Hänggi in allen Pfar-
reien das Kantons Aargau im Jahre 1972
das Sakrament dar hl. Firmung spenden.
Pfarreien mit über 200 Firmlingen mö-

gen das dem bisdhöfl'idien Ordinariat
mitteilen, damit die Birmlinge in zwei
Gruppen aufgeteilt werden können. Die
Erfahrung hat gezeigt, dass 200 Firm-
linge ein Maximum darstellen.

Im Jahre 1972 wird wieder eine grosse
Zahl von Zwi'schenifirmungen notwendig
sein. Die betreffenden Pfarreien mögen
sich, so bald wie möglich, in Solorhurn
melden.

Birc/>ô'//z'c/)er

Wie man sieht, muss Mohammed man-
ches von jüdischen und christlichen Ge-
währsmännern übernommen haben, di-
rekt oder indirekt; dabei hat er manches
missverstanden, hat aber alles in seinen
Visionserlebnissen zu einer Einheit ge-
formt und seinen arabischen Landsleu-
ten in ansprechender, fasslicher Form
dargeboten.

III. Der Islam als Gesetz

Der Islam ist nicht nur eine Glaubens-
lehre, er ist auch ein Gesetz, das den

Anspruch erhebt, das ganze Tun des Men-
sehen nach dem Willen Gottes zu regeln.
Der Koran enthält sittliche Gebote, die
sich im grossen und ganzen mit den
zehn Geboten nach Moses decken. Ebenso

wie im Alten Testament werden Viel-
ehe, Sklaverei, Blutrache u. ä. gebilligt
oder geduldet, desgleichen der «heilige
Krieg» zur Ausbreitung der islamischen
Herrschaft über die «Ungläubigen» (nicht
notwendig zu ihrer Zwangsbekehrung).

Bistum Chur

Ernennung

77e/«z bisher Vikar in
Dielsdorf ZH, zum Vikar-Provisor von
Davos-iPlatz.

Bistum Lausanne, Genf und
Freiburg

Emennungen
Gwm« Vikar in Thônex/GE,
wlilrd Pfarrer daselbst.

Fftwzcir MorcZ, Pfarrer in Thônex/GE,
wirdi Vikar daselbst, um sich vermehrt
der Päpstlichen Missionswerke und der
«Action Catholique» im Kanton Genf
anzunehmen.

Firmungen und Pastoralvisiten im Jahre
1972

Die Herren Pfarrer sind gebeten, der
Bischöflichen Kanzlei vor dem 15. De-
zember 1971 mitzuteilen, ob iilhre Pfar-
rei im kommenden Jahr eine Firmfeier
wünscht und gleichzeitig auch die pas-
senden Daten vorzuschlagen. Die Eir-

mungen werden überall da zugesichert,
wo "dite notwendig sind. Bei der Festle-

gung dar Daten werden d)ie Wünsche
soweit möglich berücksichtigt werden.
Der neue Plan der Pastoraivisiten wird
damit In Einklang zu bringen sein.

BÀrc/>o'//icÂe

Die fünf grundlegenden religiösen Pflich-
ten, die «fünf Pfeiler der Religion» sind:
das Glaubensbekenntnis; das offizielle
Gebet (fünfmal täglich); eine Steuer zu
religiösen und wohltätigen Zwecken; das
Fasten im Monat Ramadan, dem neunten
Monat des islamischen Jahres; und die
Wallfahrt nach Mekka, einmal im Leben
für jeden Muslim vorgeschrieben, dem
Gesundheit und Vermögen es erlauben.

An der islamischen Gesetzgebung und
noch mehr an der Praxis hat sich im
Laufe der Zeit manches geändert, beson-
ders nachdem die Islamischen Länder
seit dem 19. Jahrhundert in immer stär-
keren Kontakt mit dem Westen und sei-

nen Ideen kamen. Es entstanden Strö-

mungen, die den Islam reformieren oder
modernisieren wollen. In der Gesetzge-
bung der modernen islamischen Staaten

zeigt sich das Bestreben, die Vielehe ein-
zuschränken (nach der traditionellen Ge-
setzgebung kann ein Mann bis zu vier
Frauen gleichzeitig haben; die Türkei und
Tunesien gestatten jetzt nur noch die

Einehe, andere Länder suchen die Vielehe
zu erschweren); ebenso wird das einsei-
tige Verstossungsrecht des Mannes ab-

geschafft, die Ehescheidung seiner Will-
kür entzogen, einem Gericht vorbehalten
und dadurch erschwert. Diese neuesten
Entwicklungen stellen eine Annäherung
an das christliche Ideal der Einehe und
Dauerehe dar - auch wenn sie auf dem

Wege über ein weltliches europäisches
Zivilrecht erfolgen, dem man sich weit-
gehend angleicht. Es gibt äber immer
noch konservative Kreise, die diese

Neuerungen mit Misstrauen betrachten
oder völlig ablehnen. So stark erschüttert
die Islamische Glaubensüberzeugung bei
vielen ist - eine Stütze des Islam bildet
seine Verbindung mit dem Nationalis-
mus; viele, die dem Islam als Religion
entfremdet sind, halten am Islam als so-
zialer Einheit fest.

Entscheidend für das Verhältnis zwischen
Islam und Christentum bleibt aber -
und hier ist die tiefste Kluft: der Gott
des Islam ist nur Herr, nicht Vater Jesu

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Rei/rfin'o».'

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Pxcxf.,

St.-Leodegar-Strasise 9, 6000 Luzem
Telefon (041) 22 78 20.
Mitredaktoren: Dr. Karl Schiller, Dekan,
6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.

Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,

9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

ErgestÄOTsr «»d Ter/dg.'
Grafische Anstalt und Verlag Raeber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzem,
Telefon (041) 22 74 22/3 /4,
Posekonto 60 - 162 Ol.

Schweiz:
jährlich Fr. 40.-, halbjährlich Fr. 21.-.
Ausland:
jährlich Fr. 47-, halbjährlich Fr. 25.-.
Einzelnummer Fr. 1.-.

Bitte zu beachten:

Für Abonnemente, Adressänderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ähnliche Fragen:Verlag Raeber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luizern, Tel. (041) 22 74 22.

Für sämtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzem,
Telefon (041) 22 78 20.

Redaktionssohluss: Samstag 12.00 Uhr.

Für Inserate: Orell Füssli Werbe AG,
Postfach 1122, 6002 Luzem,
Telefon (041) 24 22 77.
Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

644



Christi und darum auch nicht unser Va-

ter; es gibt keinen persönlichen Mittler
zwischen Gott und den Menschen. Zwi-
sehen Gott und den Menschen steht nur
das geoffenbarte Wort, der Koran - ein

Buch. So imponierend und ehrfurchts-

gebietend der islamische Eingottglaube
in seiner Reinheit und seiner Strenge ist

- ihm fehlt die Botschaft: «Durch Jesus

Christus kam die Gnade und Wahrheit.
Niemand hat Gott je geschaut. Der ein-

zige, der Gott ist und am Herzen des

Vaters ruht, er hat Kunde gebracht»

(Joh 1, 17. 18). f/ewwiwger

Eingegangene Bücher
Einzelbesprechung erfolgt nach Möglichkeit

S/dcM Cr««ter/Errer G. ICWas ist
Religionspädagogik? Reihe Unterweisen und
Verkünden Band 13, herausgegeben von Gün-
tor Stachel und Klemens Tilmann. Zürich-
Einsiedels, Benziger-Verlag, 1971, 327 Seiten.

G««/er: Das Bild im Religionsunter-
rieht. Mit 16 Farbtafeln und 8 Schwarz-weiss-

Bildern. Reihe Unterweisen und Verkünden
Band 12, herausgegeben von Günter Stachel
und Klemens Tilmann. Zürich-Einsiedeln,
Benziger-Verlag, 1971, 155 Seiten.

Er/dirattg ««<7 GAtaie.- Handreichungen zu
einem Lehrplan für den katholischen Reli-
gionsunterricht an Grundschulen. Herausgege-
ben von Peter Jansen. Zürich-Ei nsiedeln, Ben-
ziger-Verlag/Hannover, Schroedel-Verlag,
1971, 155 Seiren.

Boro-f, ZWÂr/<z#jï Der nahe Gott. Reihe Er-
löstes Dasein. Mainz, Matthias Grünewald-
Verlag, 1971, 84 Seiten.

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Dr. P. Walbert Bühlmann, OFMCap., Gene-
ralsekretär der Schweizer Kapuzinermissianen,
Via Piemonte 70, 1-00187 Roma

Wolfgang Grycz, Redaktor, Bischof-Kaller-
Strasse 3, D - 624 Königstein/Taunus

Dr. Joseph Henminger SVD, Professor,
« Anohropos-Institut», St. Augustin bei Sieg-
bürg

Lie. bibl. Josef Wiek, Religionslehrer, Schul-
Strasse 20, 9400 Rorschach

Kurse und Tagungen

Kapitel Aarau-Wohlen

«Mattli», 22.-24. November 1971. Zfcf: Scu-

diurn des Mt-Evangeliums im Hinblick auf
das 'Lesejahr A unter besonderer Berücksichti-

gung der exegetwcÄe
Erarbeitung und Verarbeitung.

Alow/dg, 22. November 1971 (Beginn 10.00

Uhr): Einführung (11^m/er ZWer). Der Stand
der synoptischen Frage (Prof. 7/. /.
Freiburg). Einführung in die Theologie des

Mt-Ev (Venetz). Gruppenarbeit an Mt-Tex-
ten.

23. November 1971: Bussfeier. Die
Wundererzählungen (Prof. FT*/«-

wer OFMCap, 'Solothurn). Gruppenarbeit über
Wunderperikopen. Rapporte über die Ergeb-
nisse — Stellungnahme der Referenten.

24. November 1971: Wie wir es

anpacken. Die Tagungsreferenten sagen uns,
wie sie vorgehen, wenn sie über Wunder-
peri'kopen predigen (müssen). Wie sag ich es:
Homiletische Gruppenarbeit über die tags zu-
vor exegetisch erarbeiteten Perikopen. Rap-
porte im Plenum über die Ergebnisse. Aus-
spräche. Eucharistiefeier.

an Kath. Pfarramt /Gr«*» (Tel.
064- 22 81 23).

Krippenfiguren
Grosse Auswahl in Krippenfiguren (Grössen bis zu
100 cm.) in gediegener, geschnitzter Ausführung. Die

Krippen sind bereits vorrätig.

Apart und preisgünstig sind auch die bemalten Figu-
ren aus Kunststein (65 cm).

Spezialhaus für christliche Kunst
am Klosterplatz, 8840 Einsiedeln, Telefon (055) 617 31

Verkaufe dringend meinen

Luxus-
Fernseher
Grossbild, 1. Weltmarke, wie neu,
jede Garantie, wunderb. Bild, eleg.
Nussbaum, viele und letzte Schika-

nen, Automatik etc., mit grosser und

neuester Farbfernseh-Antenne.

Bei Sofort-Kauf Fr. 485.-
Fr. 1300.—.

statt ca.

Sofortige private Eilofferten unter
Chiffre OFA 750 Lz, an Orell Füssli
Werbe AG, Postfach, 6002 Luzern

Älterer geistl. Herr
etwas leidend, sucht passende Stelle, wo er Gelegenheit hätte,
Aushilfe zu leisten: Mit: hl. Messe, im Beichtstuhle und evtl. et-
was Kranken-Seelsorge. Freundl. Offerten erbeten unter Chiffre
Nr. Lz 761, an Orell Füssli Werbe AG, Postfach 1122, 6002

Luzern.

S7
OTTO ZWEIFEL
GOLDSCHMIED
LUZERN
TEL. 233294
Kelche, Brotschalen

B. IMFELD Kl/NSrSCHM/EDE
6060 SARNEN TEL. 041 66 55 Ol

il MODERNE GESTALTUNG UND AUSFÜHRUNG
SAKRALER EINRICHTUNGEN UND GEGENSTÄNDE

Kirchenglocken-Läutmaschinen
System Muff

Neues Modell 63 pat.
mit automatischer Gegenstromabbremsuno

Joh. Muff AG, Triengen
Telefon 045 - 38520

LEOBUCHHANDLUNG
Gallusstrasse 20
9001 St. Gallen

Telefon 071 / 22 2917

Die grösste theologische
Fachbuchhandlung der Schweiz.

Machen Sie sich unsere vielseitige
Auswahl zu Ihrem Nutzen.

'645



Nur echt

mit dem
bleuen Deckel

"Y /:> t

AETERNA
Ewicjlichtöl-

Die ersten auf dem deutschen Markt aus 100%
reinem, gehärtetem Pflanzenöl, wie es ihrem
Sinn und liturgischer Vorschrift entspricht. Mit
Sorgfalt gefertigt in Deutschlands erfahrenstem
Herstellungsbetrieb. Seit 70 Jahren Ewiglichtöl,

seit 12 Jahren Ewiglichtöl-Kerzen.
Ruhige, gleichmäßige Flamme, Brenndauer etwa
1 Woche — je nach Raumtemperatur. Keine Rück-

stände, keine Rußbildung, völlig geruchlos.
Verlangen Sie deshalb ausdrücklich:

AETERNA Ewiglichtöl-Kerzen
Deutsche Oelfabrik Dr. Grandel & Co.

2000 Hamburg 11, Ellerholzdamm 50, Ruf 0411/311416

In der Schweiz zu beziehen durch die Firmen:

Albert Bienz, Wachswaren,
4000 Basel, Muespacherstrasse 37

Herzog AG, Kerzen- u. Wachswarenfabrik, 6210 Sursee

Jos. Wirth, 9000 St. Gallen, Stiftsgebäude
Rudolf Müller AG, Kerzen- und Wachswarenfabrik
9450 Altstätten/St. Gallen

Das führende

Fachgeschäft
für

Kirchenteppiche

Orientteppiche
Spannteppiche
Vorhänge
Bodenbeläge

LIN5I
Linsi & Co. AG

6000 Luzern

beim Bahnhof

Tel. 041 / 22 42 12

Präzisions-Turmuhren
Schalleiter-Jalousien
Zifferblätter und Zeiger

Umbauten
auf den elektro-automatischen Gewichtsaufzug
Revision sämtlicher Systeme
Neuvergoldungen
Turmspitzen und Kreuze

Serviceverträge

TURMUHRENFABRIK MÄDER AG, ANDELFINGEN
Telefon (052) 41 10 26

Anregungen für Gottesdienstgestalter (Liturgen und Kirchen-
musiker):

Gottesdienste
Eucharistiefeiern, Wortgottesdienste usw.) in der Kirche des
Priesterseminars

St. Luzi, Chur
Heft I : 39 GD aus dem Studienjahr 1969/70
Heft II: 36 GD aus dem Studienjahr 1970/71
mit ausgiebigem Kommentar zur Gestaltung

Herausgeber und Auslieferung:
Linus David, Priesterseminar St. Luzi, Chur

Einzelheft: je Fr. 5.90; beide Hefte zusammen: Fr. 11.50.

646



Josef Konrad
Scheuber

Miteinander geht's besser
Radioansprachen Band 6

(neu), Fr. 9.80

Der begnadete Tag
Radioansprachen Band 5,

Fr. 9.80

Ein neuer Tag ist da
Radioanspracnen Band 2,

Fr. 8.80

Ein Urschweizer erzählt
Erzählungen, Fr. 16.80

Singendes Land
Gedichte, Fr. 6.50

Tarcisius
Erzählung für Erstkommuni-
kannten, Fr. 6.80

RAEBER VERLAG LUZERN

Schweiz.
Kirchengesang-
buch KGB
Neueste Auflage, Kunstleder,
Naturschnitt, Einband schwarz

Volksausgabe. Verlagspreis ab

10 Stück Fr. 6.—

Plastic-Schutzhüllen für KGB

mit Blindprägung, 8 Farben,

stark.

per Stück
ab 100 Stück
ab 250 Stück
ab 500 Stück
ab 1000 Stück
ab 2000 Stück
ab 5000 Stück

Fr. 1.50

Fr. 1.45

Fr. 1.40

Fr. 1.30

Fr. 1.20

Fr. 1.—
Fr.—.90

Katholische Kirchgemeinde Bülach

Wir suchen auf Schulbeginn 1972/73 (Ende April)
einen hauptamtlichen

Katecheten / Katechetin

zur Betreuung des Unterrichts und für die Mitarbeit in

der Pfarreiseelsorge. Das genaue Arbeitsprogramm
wird in einem gemeinsamen Gespräch festgelegt. Wir
bieten ein angemessenes Salär, gute Pensionsversi-

cherung und zeitgemässe Sozialzulagen.

Anmeldungen sind zu richten an:
Tarcisi Venzin, Pfarrer, Kath. Pfarramt, 8180 Bülach,
Telefon 01 - 96 14 34

Die Pfarrei Langenthal sucht zur Mithilfe in Unterricht
und Pfarreiseelsorge eine vollamtliche

Pfarreihelferin

Besoldung gemäss den Richtlinien des Katecheti-

sehen Zentrums Luzern. Stellenantritt auf Frühjahr
1972 oder nach Vereinbarung.

Auskunft erteilt: Pfarrer A. Lingg, Schulhausstr. 11 A,

4900 Langenthal, Tel. 063 - 2 14 09

Die röm.-kath. Kirchgemeinde Thun beabsichtigt ab 1. 1. 1972
eine neue, kombinierte Stelle einer

Pfarreisekretärin / Katechetin
zu schaffen. Unsere Kirchgemeinde gliedert sich in zwei Pfar-
reien, die getrennte Sekretariate führen. Religions-Unterricht
muss wechselseitig in beiden Pfarreien nach Stundenplan erteilt
werden.

Wir bieten fortschrittliche Besoldung, geregelte Arbeitszeit und
gute Sozialleistungen nach den heute geltenden Richtlinien.
Falls es Sie interessiert, für eine aktive Kirchgemeinde tätig zu
sein, so freut es uns, wenn Sie sich möglichst bald mit uns in
Verbindung setzen. Wir erteilen gerne jede weitere Auskunft
auch telefonisch unter Nr. 033-2 93 22.

Schriftliche Anmeldungen mit den üblichen Beilagen sind zu
richten an den Präsidenten der röm.-kath. Kirchgemeinde Thun:
Hans Käppeli, Hortinweg 6, 3600 Thun (Tel. 033-2 31 26).

Dipl. Kindergärtnerin
mit reichl. Erfahrung, auch in Katechetik, sucht seelsorgliche
Tätigkeit auf Herbst 1972. Städtchen oder Dorf bevorzugt. Of-
ferten unter Chiffre OFA 762 Lz, Orell Füssli Werbe AG, Post-
fach 1122, 6002 Luzern.

HEMDEN
Im Augenblick, da Hern-

denpreise merklich stei-

gen, machen wir Ihnen

ein besonders günstiges
Angebot:

Qualitäts-Hemden
in den Grössen 35—43.

Unifarben, diskret gemu-
stert und in ausgepräg-
teren Dessins zu nur Fr.

19.80 22.80 25.80

Bestellen Sie Ihre unver-
bindliche Auswahl.

Eine Chance! — Profitie-
ren Sie!

Roos
Herrenbekleidung
6003 Luzern
Frankenstrasse 9,

Telefon 041 -22 03 88

Schweizer
Briefmarken
ein schönes Weihnachtsgeschenk.
Preislisten kostenlos und unverbind-
lieh.
Briefmarkenversand
Franz und Violaine Dörig, Röntgen-
Strasse 61, Postfach 279, 8021 Zürich
Tel. 01 - 44 19 85

LIENERT

KERZEN

EINSIEDELN

W. Bless — D. Emeis
Befreiender Glaube
Ein Angebot für die Glaubensbil-
dung im Anschluss an den Hollän-
dischen Kaihechismus.
112 Seiten, kart. lam., Fr. 12.—.

Zwei namhafte Fachleute der Er-
wachsenenbildung zeigen hier theo-
logisch verantwortbare und mensch-
lieh überzeugende Denkwege zu
einem befreienden Glaubensverständ-
nis, verbunden mit einem prakti-
sehen Modell für die Bildungsarbeit.

Herder
647



Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in

Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch für Schwerhörige mittels Induktion ausgebaut,

einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
äusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.
Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen Ihnen geeignete Geräte
zur Verfügung, die höchste Ansprüche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue
Wiedergabe von Sprache und Musik

erfüllen. Ich verfüge über beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE
Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 041 /41 72 72

«1959 wurde eine WERA-Warmluftheizung mit Frisch-
luftzufuhr eingebaut, welche sich in jeder Beziehung
gut bewährte.»

So wird vielerorts bezeugt, wie ^//^ktlJ-Kirchen-
heizungen mit Warmluft arbeiten.

Sie werden gut beraten durch

WERA AG, 3000 Bern 3
Lüftungs- und Klimatechnik

Gerberngasse 23, Tel. 031 -22 77 51

NEUANFERTIGUNGEN UND RENOVATIONEN KIRCHLICHER

KULTUSGERÄTE + GEFÄSSE, TABERNAKEL + FIGUREN

m
josefl&NNheimeR

KIRCHENGOLDSCHMIED
ST. GALLEN - BEIM DOM

TELEFON 071 - 22 22 29

Weinhandlung

SCHULER &CIE
Aktiengesellschaft Schwyz und Luzern

Das Vertrauenshaus für Messweine und gute Tisch- und Fla-
schenweine, Tel. Schwyz 043- 3 20 82 — Luzern 041 - 2310 77

Die schönsten Weihnachtskrippen von:

ARS PRO DEO JAKOB STRASSLE
Kirchenbedarf bei der Hofkirche

Tel. 041-223318 6000 LUZERN

|EL KIRCHENORGELN BIETEN GROSSE VORTEILE

Preisklassen:

LIPP: Fr. 3 685.-bis ca. 32 000.-
DEREUX: Fr. 12 900.—bis ca. 25 000.-

Verlangen Sie
Dokumentationen und Referenzen!

bewähren sich immer mehr!

Generalvertreter und Bezugsquellen-Nachweis

PIANO-ECKENSTEIN BASEL 3

Leonhardsgraben 48 Tel.: (061) 25 7788 P im Hof

3904 Naters/ Wallis

Tel. 028/31015

648


	

