Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 138 (1970)
Heft: 31

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

FragenderTheologieund Seelsorge
Amtliches OrganderBistiimerBasel,
Chur,St.Gallen und Lausanne-Genf-

Freiburg

RCHEN
EITUNG

31/1970 Erscheint wéchentlich 6. August 1970

138. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Die Nachkonzilszeit — eine Zeit der Bewihrung

Am vergangenen 15. Juli fand die letzte
Generalaudienz in der Peterskirche zu Rom
statt, bevor der Papst nach Castel Gandolfo
iibersiedelte, wo er seine Sommerferien ver-
bringt. In seiner Ansprache behandelte Paul
V1. eines der brennendsten Themen, das ge-
genwirtig die ganze Kirche beschiftigs: die
Nachkonzilszeit. Der Heilige Vater hob be-
sonders die positiven Seiten dieser Zeit der
Bewibrung bervor, die die Kirche zur Stunde
durchlebt. Treue zum Konzil, zur Kirche und
2u Christus miissen den echten Christen in
der nachkonziliaren Epoche auszeichnen, be-
tonte dabei der Heilige Vater. Im einzelnen
fibrte Papst Paul V1. aus:

Wir wollen den Blick vom Konzil auf
die Nachkonailszeit wenden. Das heisst
auf die Ergebnisse, die es gezeitigt hat,
auf die Folgen, die sich aus ihm ergeben,
auf die Aufnahme, welche die Ereignisse
und die Lehren des Konzils in der Kirche
und der Welt gefunden haben. Als ge-
schichtliche Episode gehort das Konzil
schon der Vergangenheit an; die Nei-
gungen der modernen Zeit gehen darauf
aus, die Gegenwart oder noch besser
die Zukunft ins Auge zu fassen.

Der Nachkonzilszeit gilt daher heute
das grosse Interesse. Was fiir Wirkungen
hat das Konzil gezeivigt? Was fiir wei-
tere kann und soll es hervorbringen?
Wir sind alle iiberzeugt, dass die fiinf
Jahre seit seinem Abschluss nicht genii-
gen, um iiber seine Titigkeit, seine Be-
deutung und Auswirkung ein genaues,
endgiiltiges Urteil zu erlauben. Ebenso
iiberzeugt sind wir auch, dass man nicht
behaupten kann, mit dem letzten Tag
seiner Dauer sei es abgeschlossen, wie
es bei so vielen andern [Ereignissen der
Fall ist, die die Zeit in ihrem Lauf be-
gribt, so dass nur die Gelehrten, die sich
den toten Dingen widmen, die Erinne-
rung daran lebendig bewahren. Das Kon-
zil ist ein Ereignis, das nicht nur im

Gedichtnis, sondern auch im Leben der
Kirche weiter lebt und bestimmt ist, in
und ausser ihr noch lange Zeit zu dauern.

Spannungen und Wandlungen

Die erste Seite an der Nachkonazilszeit
wiirde eine lange Erwigung verdienen,
wenn es auch nur dazu wire, festzustel-
len, ob das Erbe des Konzils bloss eine
Dauer ist, oder ob es auch einen in Ent-
wicklung begriffenen Prozess darstellt.
Man mochte sich also klar werden, wel-
che Lehren es uns als fest und bestindig
hinterlassen hat, wie das im allgemeinen
nach den alten Konzilien der Fall war, die
mit dogmatischen Definitionen abschlos-
sen, die im Glaubensschatze noch heute
und fiir immer giltig sind, und was fiir
Lehren es dagegen verkiindet hat, die
entwickelt und in spiterer Fruchtbarkeit
erprobt werden miissen. Es ist anzuneh-
men, dass die des zweiten Vaticanums vor
allem dieser Gruppe angehoren, ist es
doch als vorwiegend pastorales, also dem
Handeln zugewandtes Konzil bezeichnet
worden. Diese Untersuchung ist bedeu-
tungsvoll und niche leicht und lisst sich
nicht ohne Hilfe des kirchlichen Lehr-
amtes allmihlich durchfiihren.

Eine weitere Seite, der sich heute die
allgemeine Aufmerksamkeit zuwendet,
ist der heutige Zustand der Kirche im
Vergleich mit dem vor dem Konzil. Da
man sagen kann, der heutige Zustand
der Kirche sei durch viele Erregungen,
Spannungen, Neuerungen, Umwilzungen,
Diskussionen usw. gekennzeichnet, wer-
den die Meinungen sich sogleich scheiden.
Die einen trauern der angeblichen Ruhe
von gestern nach, andere freuen sich
itber die Verinderungen, die endlich in

Gang gekommen sind; einzelne sprechen
von einer Zersetzung der Kirche, wih-
rend andere von der Entstehung einer
neuen Kirche traumen. Die einen finden,
die Neuerungen seien zu zahlreich und
kommen in zu rascher Aufeinanderfolge,
sie stellen beinahe eine Vernichtung der
Tradition und des Fortbestehens der
echten Kirche dar, wihrend andere die
Entwicklung der schon erfolgten oder
begonnenen Reformen als langsam und
trige und vielleicht reaktionir anklagen.
Mehr als einer méchte die Kirche in
ihrer urspriinglichen Gestalt wiederher-
stellen und bestreitet die Berechtigung
ihrer logischen geschichtlichen Entwick-
lung, wihrend andere diese Entwicklung
in die profanen Bereiche des heutigen
Lebens vorantreiben und bis zu einer
Entsakralisierung und Sikularisierung der
Kirche gelangen mochten, wobei die
Strukturen zugunsten einer einfachen,
dem Zufall anheimgestellten, zusammen-
hanglosen charismatischen Vitalitit auf-
gelost wiirden, und anderes mehr. Die

Aus dem Inhalt:

Die Nachkonzilszeit — eine Zeit der
Bewdihrung

Religiose Verfolgung:

Schuld oder Schicksal?

Demokratische Mitverantwortung in der
Kirche

Die niederlindischen Bischife iiber die
Besprechungen Kardinal ~Alfrinks mir
dem Papst

Neuansitze zum Verstindnis der Unauf-
loslichkeit der Ebe im Kirchenrecht
Amtlicher Tesl

445



heutige Zeit ist eine Zeit stiirmischen
Ubergangs. Das Konzil hat uns anf man-
chen Gebieten fiir den Augenblick nicht
die erwiinschte Ruhe gebracht, sondern
vielmehr Storungen und Probleme ge-
weckt, die jedoch fiir das Wachstum des
Gottesreiches in der Kirche und den ein-
zelnen Seelen ohne Zweifel nicht nutz-
los sind. Halten wir aber fest: wir erleben
einen Augenblick der Priifung. Wer im
Glauben und in der Liebe stark ist, kann
an dieser Erprobung Freude empfinden.

Wachsamkeit tut not

Fithren wir diese Gedanken nicht weiter
aus. Die Zeitschriften und Buchliden
werden mit Veroffentlichungen tiber die
fruchtbare kritische Phase der Kirche 'in
der Geschichte der Nachkonzilszeit {iber-
fluter. Da gilt es, wachsam zu sein und
den Geist der Wissenschaft, des Rates,
des Verstandes und der Weisheit heute
mit besonderem Eifer anzurufen, Manch
neuer Girstoff ist ringsum am Werk;
bewirkt er Gutes oder Schaden? Neue
Versuchungen, neue Pflichten stehen vor
uns auf. Wiederholen wir die Mahnung
des hl. Paulus: «Freut euch immerdar!
Betet ohne Unterlass! Dankt (Gott) in
allem; das ist der Wille Gottes, der euch
in Jesus Chzistus geoffenbant wurde.
Loscht den Geist nicht aus! Vernachlds-
sigt die Prophezeiungen nicht! Priift
alles; iibernehmt, was gut ist! Haltet
euch fern von jeder Form des Bosens
(1 Thess 5, 16-22).

Treue zum Konzil, zur Kirche
und zu Christus

Wir mochten hier nur noch die Emp-
fehlung einer dreifachen Treue hinzu-
fiigen. Trene zum Konzil: bemithen wir
uns, seine so reichen und herrlichen Leh-
ren besser zu kennen, zu studieren, zu er-
forschen und zu durchdringen. ‘Gerade
der Umstand, dass sie so reichhaltig, so
gehaltvoll, so massgeblich sind, hat viel-
leicht vielen den Mut genommen, eine so
hohe, verpflichtungsvolle Lehre zu lesen
und zu erwigen. Viele, die vom Konzil
reden, kennen seine wundervollen, ge-
waltigen Dokumente nicht. Einzelne
Kopfe, denen mehr am Aufbegehren und
an iiberstiirzten, revolutioniren Ande-
rungen liegt, wagen zu behaupten, das
Konzil sei nunmehr iiberholt und diene
ihrer Ansicht nach nur dazu, niederzu-
reissen, nicht aufzubauen. Wer dagegen
im Konzil das Werk des Heiligen Geistes
und der verantwortlichen Stellen der
Kirche sieht (es sei an die theologische
Einschitzung des ersten Konzils, des
Apostelkonzils von Jerusalem erinnert:
«Visum est . . Spiritui Sancto et nobis»
[es hat dem Heiligen Geiste und uns
gefallen} . . . Apg 15, 28), wird den

446

Band des Konzils oftmals und ehrfiirchtig
zur Hand nehmen und sich bemiihen, es
zur Nahrung und zum Gesetz fiic-sich
und seine Gemeinschaft zu machen.

Zweite Treue: Trewe zur Kirche, Wit
miissen sie verstehen, lieben, fordern,
ihr dienen. Weil sie das Zeichen und
Mittel des Heils ist. Aber auch, weil sie
Gegenstand  der opferbereiten Liebe
Christi ist, der «dilexit Ecclesiam et se
ipsum tradidit pro ea»: er hat die Kirche
geliebt und sich fiir sie hingegeben
(Eph 5, 25). Und schliesslich, weil wir
die Kirche sind, der mystische Leib
Christi, in den wir lebendig eingegliedert
sind und in dem wir unser ewiges Gliick
besitzen werden. Ihr wisst, dass heute
diese Treue zur Kirche von vielen ver-
raten, in Frage gestellt, nach eigenem
Belieben gedeutet, gering geschitzt wird.

Man begreift sie in ihrer tiefen, echten .

Bedeutung nicht, bekennt sich nicht mit
der Verehrung und Hochherzigkeit zu
ihr, die sie verdient und die fiir uns
nicht eine Abtotung, sondern eine Erpro-
bung und Ehre bedeutet.

Und endlich die Trewe zu Christus. Sie
ist der Kernpunkt, der alles umschliesst.
Wir erinnern euch nur an die Worte des
Simon Petrus, dessen geringer, aber
wahrer Nachfolger wir sind und an des-
sen Grabstitte wir uns hier befinden:
«Herr, zu wem sollen wir gehen? Einzig
du hast Wonte des ewigen Lebens» (Joh
6, 69).

Treue zu Christus. Dies muss das Nach-
konzilsprogramm sein, geliebte Briider
und ‘Séhne. Unser Apostolischer Segen
begleite euch in der Erfiillung dieser
Aufgabe,

(Fiir die SKZ aus dem Ltalienischen iibersetzt
von H, P.)

Religiose Verfolgung: Schuld oder Schicksal?

Glaubenskimpfe scheinen in weiten Tei-
len unseres Planeten der Vergangenheit
anzugehoren, Die Vorginge in Nordir-
land werden ausserhalb dieses Landes all-
gemein abgelehnt. Der Kampf har sich
vom weltanschaulichen Platz auf die ge-
sellschaftliche wund soziale Ebene ver-
schoben. Handelt es sich hier um eine
voriibergehende oder endgiiltige Wand-
lung in der Geschichte? Dass im Vorder-
grund unseres Bewusstseins andere Fra-
gen als die des Glaubens stehen, darf
nicht dariiber hinwegtiuschen, dass der
Kampf gegen jede Form von Religion,
die christliche miteingeschlossen, keines-
wegs beendet ist. In einer Reihe von Staa-
ten wird dieser Kampf systematisch auf
allen Ebenen der Institution und des ge-
sellschaftlichen Lebens fortgesetzt. Diese
Tatsache einfach zu verdringen wiire
nicht nur ein jimmerliches Versagen vor
unserem eigenen Gewissen, sondern auch
ein gemeiner Verrat an unseren verfolg-
ten Briidern.

Ein Trugbild der Geschichte?

In den Evangelien, der Apostelgeschichte
und den Briefen finden wir nicht nur
vetbale Hinweise auf eine Verfolgung
«um des Himmelreiches willen» sondern
auch handfeste Beispiele. Der Griinder
der Kirche war selber das erste Opfer.
Ausserlich gesehen wurde er mit poli-
tischen Argumenten zur Strecke gebracht.
Dieser typische Zug kehrt fast in allen
Verfolgungen bis an die Schwelle der
Neuzeit wieder. Das Ineinander von
Religion und Staat machte eine saubere
Trennung beinahe unmaoglich. So leitete
z. B. das Opferedikt des Kaisers Decius

(249-251), das alle Untertanen zum
Staatskult verpflichtete, eine der grau-
samsten Verfolgungen ein. Das dndert je-
doch nichts an der Tatsache, dass es sich
fiir die Christen, die ja unaufhérlich ihre
zivile Loyalitit beteuerten, um eine reine
Glaubensverfolgung handelte.

Es wiire freilich falsch, jede Auseinander-
setzung zwischen Kirche und Staat unter
den Begriff «Glaubenskampf»> stellen
zu wollen, Es konate hier bisweilen um
sehr handfeste politische oder materi-
elle Interessen gehen. Der mittelalter-
liche Kampf zwischen Kaisern und Pip-
sten — immer im Schoss der Kirche -
bietet dafiir mehr als ein Beispiel. Es
wiirde sich auch heute, hundert Jahre
nach dem Untergang des Kirchenstaates,
keine Freiwilligenarmee mehr finden las-
sen, um kirchliche Ternitorien zu vertei-
digen.

Der neunesten Zeit blieb es vorbebalten,
die Religion um ibrer selbst willen zu
verfolgen. Bin militanter Atheismus har
sich dieses Ziel gesetat und es wire -
ticht zu glauben, dass er je davon lassen
wird, solange er sich nicht selber verleug-
net. Kann auch, geschichtlich gesehen
und je nach Land verschieden, die Kirche
einen mehr oder weniger grossen Teil
der Schuld daran tragen, es dndert nichts
an der Tatsache, dass Gotteshass aucl
eine vollig entmachtete und ihrer mate-
riellen Mittel beraubte Christenheit ver-
folgt.

Die vergessenen Helden

«Helden» werden heute klein geschrie-
ben, weil man damit unweigenlich den



Gedanken des Soldatischen und Kriege-
rischen verbindet. Wenn gar noch Flug-
zeugentfithrer und Attentiter als Helden
gefeiert werden, hat der Begriff vollends
bankrott gemacht. Wir sind in Gefahr,
2u ibersehen, dass es auch ein Heldentum
der Licbe und des Duldens, auch um des
Glaubens willen, gibt. Es gehort heute
zum guten Ton, sich unermiidlich iiber
die Diktaturen in Spanien oder Portugal,
die Foltermethoden in Brasilien oder
Siidvietnam zu emporen. Diese Empo-
rung ist aber nur dann legitim, wenn sie
universell gemeint ist, also sich gegen
jede Schindung der Menschenrechte in
jedem Land wendet. Und hier eben, mei-
nen wir, klafft bei vielen eine bedenkli-
che Gedichtnisliicke. Es geht nicht dar-
um, den Meinungs- und Polizeiterror von
Regimen in mehrheitlich katholischen
Lindern zu leugnen oder ihn gar recht-
fertigen zu wollen. Terror, von Leuten
ausgeiibt, die sich Christen nennen, ist das
Widerwintigste und Abscheulichste, was
es iiberhaupt gibt. Aber man wvergisst
darob leicht die anderen Opfer, jene des
religiosen Terrors. Thre Zahl geht in die
Dutzende von Millionen. Sie sind tag-
tiglich den Schikanen und Launen der
zentralen und ortlichen Funktionire aus-
geliefent. Man verbietet oder erschwert
ihnen die religivse Kindererziehung, die
Ausiibung des Kults, den Zugang zum
sozialen Aufstieg, zu Ordensstand und
Priestertum. Wenn man die blutige Ver-
folgung weithin eingestellt hat, weil sie
sich psychologisch und weltpolitisch nicht
bezahlt machte, so fithrt man sie anonym
und systematisch auf dem Verwaltungs-
wege weiter. Wer hier jahrelang durch-
hilt gehort nicht nur religids gesehen
sondern auch unter rein menschlichem
Aspekt zu den Grossen. Wann haben wir
dariiber das letzte Mal in der Tagesschau
oder im Echo der Zeit davon gehort?
Ich wenigstens bin versucht zu sagen:
Lang, lang ist’s her. . .

Was haben sie uns zu sagen?

Diese Menschen sind schlicht und ein-
fach das, was wviele heute nicht mehr
wahr haben wollen: Zexgen fiir die Wabr-
beit, Sie zerreden sich nicht den Mund da-
riiber, was Wahrheit eingentlich sei und ob
wir dariiber je zur Gewissheit kimen.
Nein, sie leben sie. Sie sind bereit, mit
ihrer ganzen Person dafiir einzustehen. Die
Wahrheit Christi in ihrem Leben zum
Leuchten zu bringen. Sie sind ein leben-
der Protest gegen die religiose Ver-
weichlichung und  Oberflichlichkeit.
Wenn jemand fragen sollte: «Wo gibt
es denn noch Christen, die diesen Namen
verdienen?», dann 'ist auf diese stummen
Millionen hinzuweisen. Sie sind der
harte Kern der Kirche und der Christen-
heit, nicht zerquilt ob intellektueller
Zweifel, sondern niichtern bereit zum

Einsatz. Sie sind eine stindige Heraus-
forderung nicht nur fiir ihre Verfolger,
sondern auch fiir uns. Dafir konnen wir
ihnen nicht dankbar genug sein. Auf sie
miisste gerade unsere Jugend hingewie-
sen werden. Denn Beispiele solcher Ant
liberzeugen auch heute noch.

Aber neben den Verfolgten stehen die
Verfolger. Whie sollen wir iiber sie den-
ken? Wie ihnen geistig begegnen?
Christus hat uns eine Antwort gegeben,
die uns weiterer Uberlegungen zwar nicht
enthebt, aber doch die Richtung weist:
«Liebet eure Feinde und betet fiir eure
Verfolger» (Mt. 5, 44). Richter iiber Ge-
sinnung kann niemals ein Mensch, das
kann nur Gott sein. Mag Unwissenheit,
Vorurteil oder Bosheit hinter dem Ver-
folger stehen, eines ist sicher:Er bedarf
der Liebe und Vergebung. Er braucht
Erleuchtung und Aufgeschlossenheit. Da-

fiir reichen alle natiirlichen Mittel, die
nicht zu vernachlissigen sind, keineswegs
aus. Geber und Opfer der Verfolgten
allein konnen schliesslich dem Verfolger
den Weg zur Wabrbeit und Freiheir
bahnen. Das muss man zwar heute behut-
sam sagen. Aber verschweigen kann man
es nicht.

Denn dieser Weg von Schweigen und
Opfer ist hart, ungeheuer hart. Er rithre
an die Zerreissprobe allen Glaubens, ans
Kreuz. Was kdnnen wir, die Mitzeugen
der einen Wahrheit, Besseres tun, als
den Verfolgern die Erkenntnis eben die-
ser Wahrheit zu erbitten? Und was kon-
nen wir im Angesicht teuflischer Bosheit
Grosseres tun, als um Gnade fiir Opfer
und Henker zu bitten? ~ Markus Kaiser
Gebetsmeinung fir August 1970: «Dass jene,

die Christus und die Kirche verfolgen, zur Er-
kenntnis der Wahrheit gelangen.»

Demokratische Mitverantwortung in der Kirche

(Schluss)

Praktische Folgerungen

Versuchen wir nun einige praktische An-
satzpunkte aufzuzeigen, Moglichkeiten,
das theologisch iiber demokratische Mit-
verantwortung in der Kirche Gesagte zu
konkretisieren.

Worin sehen wir mehr grundsitzlich
Moiglichkeiten  einer  demokratischen
Fortentwicklung in der Kirche?

Bewusstseinsbildung

Ein erstes scheint uns eine entsprechende
Bewusstseinsbildung bei den Amtstrigern
und beim Kirchenvolk zu sein. Der Ge-
danke, dass wir alle Kirche sind, ist noch
lange nicht Allgemeingut in der katho-
lischen Kirche geworden, weder unten
noch oben. Beachten wir nur einmal. mit
welcher Selbstverstindlichkeit auch heute
noch in kirchlichen Erlassen, in Hinten-
briefen und Ansprachen «Kirche» ein-
fach mit dem Amt und der Hierarchie
gleichgesetzt wird. Es ist iiberhaupt inter-
essant zu beobachten, wie undifferen-
ziert mit dem Ausdruck «Kirche» um-
gesprungen wird: «Die Kirche lehrt, die
Kirche hat gesagt, die Kirche tut das
und das. . . .» so tont es doch immer
noch am laufenden Band. Kirche das
Volk Gottes, das ist eine Konzilsaussage,
die mit allen Mitteln ins Volk getragen
werden muss und die auch in ihren Kon-
sequenzen und Implikationen ernst zu
nehmen ist.

Vor aller Differenzierung steht die Tat-
sache, dass die Kirche ein Volk der fun-
damental Gleichen ist. Es gibt die funda-
mentale Gleichheit und Gleichberechti-

gung aller in der Kirche und sie steht
vor aller Verschiedenheit der Funktionen
und Amter. «Einer ist euer Meister, ihr
alle aber seid Briider» (Mt. 23, 8). Wir
kennen alle die entsprechenden Worte
unseres Herrn!

Wir leiden heute noch alle unter den
Nachwirkungen einer Uberzeichnung des
kirchlichen Amtes in unserer Kirche.
Nur so ist es doch zu erkliren, dass noch
heute bei einem grossen Teil unserer
Christen die Kirche bewusstseinsmissig
einfachhin mit dem Amt und den Amts-
trigern gleichgesetzt wird. Von Mitverant-
wortung kann unter solchen geistigen Vor-
aussetzungen nicht die Rede sein. Mit
Berufung auf die Sendung und Erwih-
lung durch Gott hatte man das Amt in
einer unguten Weise aus dem Kirchen-
volk ausgesondert, es hypostasiert, thm
seine Rechtfertigung in sich selber ge-
geben und damit nicht mehr nach der
Verantwortbarkeit seiner Entscheidungen
vor der kirchlichen Gemeinschaft gefragt.
Das bisherige Amtsverstindnis sah im-
mer nur die Vollmachtenverleihung von
oben, von Gott her, nicht aber eine echte
Vollmachtenverleihung auch von unten,
von der ganzen Gemeinde her.

Neue Zuordnung von Amt und Glaubigen

So geht es heute um eine neue Zuord-
nung von Amt und Gliubigen in der
Kirche und in diesem Zusammenhang
um eine viel stirkere Integration des
Amtes in den gesamtkirchlichen Vollzug.
Sodann dringt sich eine Kollegialisierung
aller Amtsstrukturen auf, eine Auswei-
tung des Begriffs der Kollegialitit von
Bischofen iiber die ganze Kirche. Kollegia-

447



litit gilt nicht nur im Bereich des Bi-
schofsamtes und im Verhiltnis der Bi-
schofe zum Papst, Kollegialitit gilt auch
innerhalb der Diozese und innerhalb der
Pfarrei und miisste als ein Grundprinzip
in der ganzen Kirche wirksam werden.
Hier ist eine konziliarer Ansatz aufzu-
nehmen und sinngerecht auszuweiten.
Wiederholt wurde in letzter Zeit betont
(von Kasper, Rahner und Ratdinger)'’,
dass es sich bei der Lehre von der Kol-
legialitit um ein auf die ganze Kirche
anwendbares Strukturprinzip handle. Soll
es aber nicht nur bei verbalen Beteuer-
ungen bleiben, muss dieses Prinzip in
Pfarreien und Didzesenwohl so angewen-
det werden, dass es zu tatsichlichen For-
men der Zusammenarbeit zwischen Per-
sonen, die in verschiedener Weise in der
Kirche Aufgaben und Amter ausiiben,
kommt. Kollegiale Formen der Fiihrung
und der Mitverantwortung bis hinauf in
die oberste Spitze erweisen sich bei der
heutigen Kompliziertheit aller Sachfragen
immer dringender. «Einsame Entschei-
dungen sind beim gegenwirtigen Span-
nungszustand in der Kirche sicher kein
geeignetes Mittel mehr, den Wichter-
dienst der Einheit wahrzunehmen.»'®

Die Ortsgemeinden

Es darf endlich nicht vergessen werden,
dass auch die Aufwertung der Ortsge-
gemeinde durch das Konzil zu einem
Abbau eines. iiberzogenen Zentralismus
in der Kirche und damit zu einer ge-
sunden Demokratisierung fiihren kénnte,
Wenn einmal wieder die Ortsgemeinde
im Sinn des NT vor der Gesamt- und
Weltkirche im Bewusstsein der Gliubi-
gen steht, dann wird im Sinn eines um-
fassenderen Foderalismus auch ein de-
mokratischeres Denken und Handeln
eher zum Zuge kommen. «Die Ortskir-
chen sind ja nicht einfach Verwaltungs-
stellen eines grossen Apparates, sondern
die lebendigen Zellen, in deren jeder
das ganze Lebensgeheimnis des einen
Leibes der Kirche anwesend ist, so dass
jede mit Recht schlicht «Ecclesia» heis-
sen darf»'".Dabei kommt dann den
Querverbindungen zwischen den einzel-
nen Ortsgemeinden wieder eine grosse
Bedeutung zu. Nicht nur das Verhilenis
der Pfarrei zum Bistum und des Bistums
zu Rom hat zu funktionieren, sonden
genau so wichtig sind die Verbindungen
von Gemeinde zu Gemeinde, und von
Bistum zu Bistum. Nach Auffassung der
alten Kirche ist der Bischof nur Bischof
dadurch, dass er in der Gemeinschaft mit
den andern Bischofen steht, das Katho-
lische ist ohne das Apostolische nicht
denkbar und umgekehet. Die alten Teil-
synoden sprechen hier eine deutliche
Sprache. Sie gingen den Gesamtkonzilien
voraus und waren naturgemdss immer
viel zahlreicher als jene. In ihnen zeigte

448

sich die synodale Struktur der alten Kir-
che! Es gibt nicht nur ein einziges Zent-
rum, auf das hin alle Teilkirchen bezo-
gen sind (monarchische Struktur), son-
dern es gibt immer auch die Querver-
bindungen, ein Netz von Kommunionen,
das die Kirche bildet und das in den
Bischofen und 'in ihrer ‘Gemeinsamkeit
seine Fixpunkte hat (synodale Struktur).
Die Kirche erscheint so als eine Kom-
munion des Brotes und des Wortes, des
Leibes und des Logos Christi.

«So miissen wir ‘hier im Zeichen der
Kollegialitit den Weg zu Ende gehen
und hinter dem Konzil so sehr betonten
Kollegium der Bischofe die Briiderlich-
keit der ganzen Kirche entdecken als
den tragenden Grund des Ganzen. Kolle-
gialitit kann ihre volle pastorale Frucht-
barkeit erst entfalten, wenn sie riickbe-
zogen erscheint auf die Grundgegeben-
heit derer, die vom «Erstgeborenen des
Vaters» her einander zu Briidern gewor-
den sind»'. Der Gedanke der Kollegia-
litit muss also auf die Gesamrkirche
ausgeweitet und durch denjenigen der
Briiderlichkeit erginzt werden.

Pluralismus

Aus dieser neuen Bewusstseinlage ergibt
sich nun als zweites das mutige Ja zu
einem gesunden Pluralismus in unserer
Kirche. Die Zeit einer uniformen, ein-
seitig verstandenen Einheitsideologie ist
endgiiltig vorbei. Eine grossere Vielge-
staltigkeit, eine grossere Streuung der
kirchlichen Aufgaben und Funktionen
ist nicht zu umgehen. Sie fiihrt dann
auch zu einer grosseren Eigenverantwor-
tung der einzelnen Christen und der ein-
zelnen Gruppen. Wir miissen wieder
etwas entdecken von der Vielfalt der
Kirche in der Vielfalt der Jiinger, Zeugen
und Diener", von der noch bei Paulus
so oft die Rede ist und miissen die Gde
und gefihrliche Zweiteilung der Kirche
in Priesterschaft und Laien von den
Quellen her iiberwinden, Wir haben
schon davon gesprochen, dass die Lehre
von den Charismen uns die theologische
Grundlage bietet. Die Vielfalt in der
Kirche gehdrt genau so zu ihrer Wesens-
bestimmung wie die Einheit. Jesus
Christus hat nicht einfach ein monoli-
thisches Amt geschaffen und alles iibrige
diesem Amte untergeordnet, sondern er
hat die Kirche gewollt als eine vielfiltige
Gemeinschaft der Jiinger, Zeugen und
Diener. Nur so ist echte Mitverantwor-
tung in der Kirche wieder zu erreichen.

Wenn auch die fundamentale Stellung
des Petrus fiir die Kirche durchaus nicht
bestnitten werden soll, so darf doch das
Fels-Sein des Petrus nicht als Konzen-
tration aller in der kirchlichen Gemein-
schaft wahrzunehmenden Aufgaben ver-
standen werden. Wenn Petrus eine Son-
derstellung innehat, so nur innerhalb des

schon konstituierten Jinger-Zeugen- und
Dienerkreises. Das Petrusamt bedeutet
Dienst an der Einheit, keineswegs aber
notwendig Zentralismus und Gesamt-
regierung der ganzen Kirche von einem
Punkte aus. So etwas kann u. U. fiir eine
bestimmte Zeitepoche gut niitzlich sein,
jabrhundertelang hat es so etwas wie
eine zentrale Kirchenleitung nicht ge-
geben.

Querverbindungen

In diesen Zusammenhang gehort dann
auch die von Ratzinger so sehr betonte
Forderung echter und lebendiger Qwer-
verbindungen zwischen den Ortsgemein-
den, niherhin zwischen Didzesen und
Pfarreien. Ratzinger schreibt: «Es diirfte
in der Zukunft keinen Egoismus der
Dibzesen und der Gemeinden geben, die
sich um sich selber kiimmern, alle andern
aber einfach Gott und dem Heiligen
Stuhl iiberlassen. Sondern es gibt eine
gemeinsame Verantwortlichkeit aller fiir-
einander. . Katholischsein heisst dann in
Querverbindungen stehen. Es bedeutet,
einander in Noten zu helfen; es bedeutet
von dem Guten des andern zu lernen und
das eigene Gute freigebig auszuteilen,
es bedeutet, den Versuch sich gegenseitig
kennen zu lernen, einander zu verstehen,
und gelten zu lassen . . . Es wird darum
gehen, praktische Vollzugsformen des
gegenseitigen Austausches und der ge-
genseitigen Fiirsorge zu finden (Finanz-
ausgleich, Gastfreundschaft)»®.

Wenn wir das Gesagte noch etwas mehr
konkretisieren, bieten sich fiir den Au-
genblick zwei Dinge an: Das nachkon-
ziliare Ritesystem und die Spontangtup-
pen!

Das Ratesystem

Ein nachkonziliares Ratesystem ist in den
letzten Jahren auf gesamtkirchlicher, aber
vor allem auch auf diGzesaner und ge-
meindlicher Ebene aufgebaut worden.
Wir haben Priester- und Laienrite, Seel-
sorge- und Di6zesanrite und #hnliche
Gremien in reicher Fiille erhalten, Sie
scheinen, allen Anfangssch-wierigkeiten
zum Trotz, durchaus geeignete Instru-
mente einer grosseren Mitverantwortung
und einer Demokratisierung in der Kiche
zu sein. Nur miissen wir uns klar sein,

15 J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Ent-
wiirfe zu einer Ekklesiologie (Patmos.). Vor
allem der Beitrag: «Die pastoralen Impli-
kationen der Lehre von der Kollegialitit der
Bischofes. Seiten 201-210. Dann K. Rah-
ner, a. a. O. und W. Kaspar, Kollegiale
Strukturen in der Kirche, «Sein und Sen-
dung», Jan./Febr. 1969, Seite 15.

16 «Herderkorrespondenz>  Juni 1969, Seite
253.

17 ], Raszinger, a. a. O., Seite 205.

18 J, Ratzinger, a. a. O., Seite 210.

19Parrick V. Dias, Vielfalt der Kirche in der
Vielfale der Jinger, Zeugen und Diener
(Freiburg i. Br. 1969).

20 . Ratzinger, a. a. O., Seite 215.



dass wir hier noch sehr am Anfang
stehen und dass auch diese verschie-
denen Rite nicht die Losung darstel-
len. Immerhin, hier ist etwas wichti-
ges geschehen. Es sind mehr oder weniger
reprasentative Korperschaften da, deren
die Kirche als €in Sozialsystem zur wirk-
samen Meinungs- und Willensbildung
bedarf. Denn diese Willensbildung kann
micht nur Sache der freien Krifte sein.
Es miissen konkrete und bis zu einem
gewissen Grad auch ‘institutionalisierte
Formen der Mitsprache und der Mitver-
antwortung gefunden werden.

Die «Crux» dieser Rite ist bis anhin
die Weise ihrer Bestellung: Wie kommen
wir auf wirklich demokratischem Weg
zu einer echten Reprisentation des Kir-
chenvolkes? Und zwar so, dass auch
unsere vielen Randsiedler miteinbezogen
werden konnten!

Und das zweite: Ist die Sache mit diesen
diozesanen und pfarreilichen Riten niche
solange ein Stiick weit illusorisch, als man
thnen nur beratenden und nicht 'be-
schliessenden Charakter zuerkennt? Hier
wird immer noch eine typisch klerikale
Angst deutlich spiirbar, Wenn im Letzten
und Eigeatlichen immer doch der Bi-
schof in einsamer Hohe allein entschei-
den kann und sich die wichtigsten Dinge
selber vorbehilt, kann von echter Mitver-
antwortung kaum die Rede sein, und
alles Reden von Demokratie wirke nicht
so recht glaubwiirdig. Theologisch nimmt
man die Verantwortung aller fiir die
Kirche nicht geniigend ernst. Natiirlich
miissten gewisse Grenzen der Mitent-
scheidung  gezogen werden, aber nur
solche, die sich aus dem unverdusserli-
chen dogmatischen Selbstverstindnis der
Kirche im Hinblick auf Glaubens- und
Sittensachen notwendig ergeben. Hier be-
hilt das Amt sein Bigengewicht. Im
tibrigen weiten Bereich aller anderen
Entscheidungen sollte es aber nur han-
deln im Rahmen der Mitwirkung der
Gesamtgemeinde. Dabei miisste meiner
Meinung nach das Hauptgewicht nicht
unbedingt auf bestimmten demokrati-
schen Wahltechniken liegen. Diese wer-
den fiir die Kirche in dem Moment ge-
fihrlich, wenn im Grunde kirchenfremde
Elemente politische Zwecke damit ver-

binden.

Die Spontangruppen

Zum Ritesystem sollte als zweites dazu
kommen die Arbeit der Spontangruppen.
Sie zu ‘integrieren und ernst zu nehmen
ist freilich nicht leicht. Trotzdem ist zu-
zugeben, dass solche Spontangruppen, als
Erginzung und Gegengewicht zu den
Riten, durchaus ihre Bedeutung haben
konnen und sollen im Ganzen einer de-
mokratischen Meinungs- und Willenshil-
dung in unserer Kirche. «Ohne Initia-
tiven von unten bleibt der gewiinschte

Die niederlandischen Bischofe liber die Besprechungen
Kardinal Alfrinks mit dem Papst

Das Sekretariat der Niederlindischen Bischofs-
konferenz teilt mit:

Die Bischofe haben sich dieser Tage
iiber den letzten Besuch des Kardinals
Alfrink in Rom und die dort durchge-
fihrten Besprechungen beraten. Der
Kardinal hat ausfiihrlich mit dem Papst
und dessen nichsten Mitarbeitern — den
Kardinilen Villot, Seper, Willebrands
Wright sowie den Bischifen Benelli, Ca-
saroli und Schroeffer — gesprochen. The-
ma dieser Unterredung war die Lage der
Kirche in den Niederlanden hinsichtlich
des Priesterzélibats und die Auffassung
der Bischofe gemiiss ihrer Erklirung vom
19. Januar dieses Jahres. Die Bischofe
sprachen darin die Meinung aus, dass es
ihrer Glaubensgemeinschaft niitzen wiir-
de, wenn neben Priestern, die in deut-
licher Freiheit den Zolibat gewidhlt ha-
ben, in der lateinischen Kirche auch der
verheiratete Priester zugelassen werden
konnte, sowohl in dem Sinne, dass ver-
heiratete Minner die Priesterweihe emp-
fangen, als auch, dass in bestimmten Fal-
len und unter bestimmten Bedingungen
Priester, die geheiratet haben, wieder in
die Ausiibung ihres Amtes eingesetzt
werden.

In dieser Auffassung wurde der wichtige
Went des zolibatiren Priesterlebens fiir
die Kirche immer anerkannt. Es wurde
nach Wegen gesucht, die Kirche in den
Niederlanden ausreichend mit Priestern
zu versorgen, und der bestehenden Not
vieler Priester entgegenzukommen. Es
wat keine Rede davon, dass man die Auf-
hebung des Zolibats befiirwortete, und
mehr als einmal haben die Bischofe ihre
grosse Anerkennung fiir die Priester
ausgesprochen, die um des Gottesreiches
willen mit Hingabe und Opferbereit-
schaft ihrem eolibatiren Leben treu blei-
ben. Das Mitleben und die Sorgen der
Bischofe umfassen beide Priestergrup-
pen.

Kardinal Alfrink hat zweimal ein lan-
ges Gesprich mit dem Papst gehabt, der
mit vollem Interesse, mit Wohlwollen
und Verstindnis den Darlegungen des

Kardinals tber die niederlindische Situa-
tion und die Sorgen der Bischofe ange-
hort hat. Der Kardinal allerdings sah sich
in diesen Gesprichen wiederum der deli-
katen und dusserst schwierigen Lage des
Papstes gegeniibergestellt, der sein Hir-
tenamt fiir die Gesamtkirche ausiiben
muss. Aus dieser Kirche wird der Papst
auch hinsichtlich des Zolibates mit ent-
gegengestellten Wiinschen und Auffas-
sungen angegangen, denen gegeniiber er
als Papst seine eigene Verantwortung
trigt. Ein jeder Glaubige wird dies ver-
stehen.

Der Papst verkennt die vom Kardinal
dargelegten Probleme keineswegs, ist
aber trotzdem der Meinung, dass die
Griinde, das herkommliche Band zwi-
schen Priesterweihe und Zolibat beizu-
behalten, auch heute noch gelten, mehr
vielleicht noch als in anderen Zeiten.
Der Papst betrachtet es als eine schwere
und gebieterische Forderung seines apo-
stolischen Amtes, dies nach wie vor zu
verkiinden. Fiir den Papst handelt es sich
hier um eine wohlerwogene Gewissens-
iiberzeugung, in der er sich im allgemei-
nen durch die Bischofe unterstiitze sieht,
wenn er auch weiss, dass es Bischofe gibt,
die anderer Meinung sind. Der Papst be-
harrt auf dem, was er in seinem Brief an
den Kardinalstaatssekretir Villot vom 2.
Februar dieses Jahres ausgesprochen hat
hinsichtlich der Moglichkeit, verheiratete
Minner reiferen Alters zu Priestern zu
weihen, um damit ausserordentlichen Si-
tuationen entgegenzukommen. '

Dies wire eine Massnahme, die nach
oben erwihntem Schreiben in kollegialer
Beratung studiert und untersucht wer-
den konnte. Die Bischofssynode im Jahre
1971, fiir die das amtliche Priestertum
als Tagesordnungspunke festgestellt wor-
den ist, wire eine geeignete Moglichkeit,
sich niher zu diesem Thema zu beraten.
Es wurde von beiden Seiten der Wunsch
vorgebracht, die Besprechungen zwischen
dem niederlindischen Episkopat und dem
Heiligen Stuhl fortzusetzen.

Utrecht, den 30. Juli 1970.

Pluralismus in der Kirche fragwiirdig.
Bs mag bedauerlich sein, dass die gegen-
wirtig sich iiberall bildenden Spontan-
gruppen mehrheitlich einer kirchlichen
Protesthaltung entstammen und sich in
ihrer Mehrzahl im Gegensatz zur be-
stehenden Kirchlichkeit verstehen und
sich am Rande der Kirche ansiedeln. Den-
noch haben sie im Blick auf eine demo-
kratiegemisse Meinungs- und Willensbil-
dung eine wichtige Funketion. Die Zeit

wo die grossen Verbinde und Vereine
allein reprisentativ fiir die Kirche stan-
den, iist vorbei. Die Bedeutung der klei-
nen, auch nicht fest organisierten Grup-
pen ist nicht zu iibersehen. Solche Spon-
tangruppen zwingen uns zum Nachden-
ken. Sie tragen nicht die Last und Ver-
antwortung der Institution, konnen des-
halb auch weiterreichende Reformen auf-
greifen, diskutieren und im Experiment
erproben. Die Lebendigkeit des kirchli-

449



chen Lebens wird in absehbarer Zukunft
weitgehend davon abhingen, wieweit es
der offiziellen Kirche gelingt, durch einen
durchldssigeren  Fihrungsstil solchen
Gruppen,auch wenn sie noch sounbequem
und aufsissig sind, ein Lebensrecht inner-
halb der Kirche zuzugestehens®',

Wir miissen uns gerade auch in dieser
Frage, die vor allem im Hinblick auf un-
sere Jugend so wichtig ist, durchringen
zu einer grosseren Streuung kirchlicher
Funktionen und zu einer echten Bigen-
verantwortung der einzelnen Christen und
der christlichen ‘Gruppen. Unsere Kirche
wird ihren moglichen Lebensraum erst
voll fiir sich gewinnen, wenn sie davon
abkommt, alles was kirchlich ist und
kirchlich geschieht, in die Verantwor-
tung des Amtes zu stellen, auch dort, wo
dieses keine notwendige oder ihm allein
reservierte oder reservierbare Funktion
erfiillt. Solche Gruppen konnen sich in
der Kirche erst dann entfalten, wenn

wir in der Kirche nicht nur einen Plura-
lismus der Stromungen und Spiritualiti-
ten, sondern auch einen echten Pluralismus
der Strukturen und Funktionen akzep-
tieren, ein Pluralismus, der aber nicht
einseitig nur von den Erfordernissen der
geltenden Amtsstrukturen- und Gegeben-
heiten her beurteilt wird, sondern in der
Praxis stirker von den tatsichlichen
Sachbediirfnissen ausgehen kann.

Die Diskussion tiber kirchliche Struktur-
reformen hat begonnen! Die Vorstellung
vom stets gleichbleibenden rechtlichen
Gefiige und pastoralen System ist ins
Wanken gekommen. Wir miissen uns
auch bei uns diesen Fragen mutig und
offen stellen, im Bewusstsein, dass auch
hinter solchen Fragen die Frage sich ver-
birgt nach einer zeitgerechten Zeugnis-
und Prizenzform der Christen fin der
heutigen Gesellschaft!  Josef Bommer

2t «Herder Kotrespondenz», April 1969, Seite
148.

Neuansitze zum Verstindnis
der Unaufléslichkeit der Ehe im Kirchenrecht

X. Teil der Artikelreihe: Fragwiirdige Unaufloslichkeit der Ehe?

(Fortsetzung)

Il. Ausweitung der kirchlichen
Dispensgewalt

Zu einem neuen Verstindnis der Unauf-
loslichkeit wird als Ansatzpunke im Kir-
chenrecht neben der Vestiefung der ehe-
rechtlichen Begriffe die Ausweitung der
kirchlichen Dispensgewalt vorgeschlagen.
Die von der Kirche bejahte Losungsvoll-
macht iiber die mnicht vollchristlichen
Ehen zu Gunsten des Glaubens und iiber
die nichtvollzogenen christlichen Ehen
soll ausgedehnt werden auch auf die voll-
zogenen christtichen Ehen.

1. Die These und ihre Begriindung
Der Ausgangspunkt: die bisherige Lehre

Die Befiirworter dieser Forderung gehen
aus von der bisherigen Lehre der katholi-
schen Kirche, wonach Christus die grund-
sitzliche Unauflgslichkeit fiir alle Ehen
wiederhergestellt, zugleich aber seiner
Kirche durch besondere Verleihung die
Vollmacht iibertragen hat, mit stellver-
tretender 'Gewalt, im Namen ‘Gottes, von
seinem ‘Gesetz Ausnahmen zu gewihren
und in Sonderfillen dessen verpflich-
tende Kraft durch Dispens aufzuheben.
In der Auflosung der Ehe durch eine
offentliche Gewalt sieht die Kirche kei-
nen Gegensatz von der von Christus ver-

450

kiindeten Unaufldslichkeit, denn sie
macht die <«all-important distinction bet-
ween extrinsic and intringic indissolu-
bility»*. Sie ist der Uberzeugung, dass
die Aussagen Jesu iiber die Unaufldslich-
keit nur im Sinne der inneren Unauf-
losbarkeit gemeint sind, d. h. Jesu hat
nur die snnere Anflosung der Ehe durch
freien Willensentschluss der Ehegatten
selbst absolut verboten, nicht aber deren
dgnssere Anflosung durch eine von Gott
dazu bevollmichtigte offentliche Auto-
ritdt . Sie hat immer deutlicher erkannt,
dass Goue ihr tatsichlich die Auflésungs-
vollmacht iiber die nichtchristlichen Ehen
zugunsten des Glaubens und iiber die
nichtvollzogenen christlichen Ehen ver-
liehen hat. Eine ausdriickliche Erwih-
nung (explicit reference) dieser Dispens-
gewalt ldsst sich aus dem NT allerdings
nicht nachweisen, wie Pospishil richtig
vermerkt ®!, Die Kirche leitet sie aber
ab aus der allgemeinen und uneinge-
schrinkten Binde- und Losegewalt, die
Christus ihr anvertraut hat: «Ich will
dir die Schliisssel des Himmelreiches
geben; was immer du auf Erden binden
wirst, wird auch im Himmel gebunden
sein und was immer du auf Erden 16sen
wirst, wird auch im Himmel gelost sein»
(Mt 16, 19). In dieser allgemeinen
Schliisselgewalt sieht sie einschlussweise
(implicite), aber formell auch die stell-

vertretende Losegewalt iiber das Eheband
enthalten.

Die neue Schlussfolgerung

Aus diesen allgemein anerkannten Pri-
missen, die der heutigen Praxis der ka-
tholischen Kirche zugrunde liegen, zie-
hen verschiedene Autoren die Schluss-
folgerung, dass die vollzogenen christ-
lichen Ehen von der kirchlichen Lose-
gewalt nicht ausgenommen werden kdn-
nen und diirfen, Sie argumentieren etwa
SO:

Die Schliisselgewalt der Kirche ist allgemein
und uneingeschrinkt von ihrem Wortlaut her.
Man hat bisher darin einen positiven Beweis
fir die Losegewalt iiber die nichtchristlichen
und nichtvollzogenen Ehen anerkannt und
gesagt: solange nicht bewiesen werden kann,
dass die nichtchristlichen und nichtvollzo-
genen Ehen von dieser allgemeinen Losege-
walt auszunehmen sind, muss man zugeben,
dass sich die papstliche Vollmacht auch darauf
erstreckt 292, Wenn das fiir die nichtchristli-
chen und nichtvollzogenen Ehen gilt, dann
gilt es genauso auch fiir die vollzogenen
christlichen Ehen. Es lisst sich in der Schrift
nirgends ein formelles und ausdriickliches Ge-
bot Christi nachweisen, dass einzig die voll-
zogenen christlichen Ehen sowohl innerlich
als auch dusserlich absolut unaufléslich sei-
en 233, Alle Ehen stehen unter dem gleichen
Gesetz der Unaufloslichkeit, alle Ehen unter-
stehen aber auch der gleichen Losegewalt
der Kirche. Es gibt keinen stichhaltigen Grund,
die vollzogenen christlichen Ehen davon aus-
zunehmen. Die Sakramentalitic der christli-
chen Ehe bildet kein Hindernis fiir ihre
Auflosung durch die kirchliche Dispens-
gewalt, denn tatsichlich 16st die Kirche sakra-
mentale Ehen auf, solange sie nicht vollzo-
gen sind — trotzdem sie diesen Ehen gerade
auf Grund ihrer Sakramentalitit eine be-
sondere Festigkeit zuschreibt.

Der Vollzug der Ehe allein bildet auch
keine Grenze fiir die Losegewalt, denn nicht-
christliche vollzogene Ehen konnen aufgeldst
werden. Weder die Sakramentalitit noch der
Vollzug fiir sich allein macht die Ehe absolut
unaufloslich. Wieso soll sie durch die Verbin-
dung der beiden Faktoren ginzlich unauf-
loslich werden? Was fiige der Vollzug denn
der sakramentalen Ehe noch hinzu, dass sie
nun absolut unaufléslich wire? Wird sie
etwa durch den Vollzug erst zu einer voll-
stindigen Ehe? Oder macht der Vollzug sie
noch sakramentaler und darum noch unauf-
loslicher? Nichts von alledem ldsst sich iiber-
zeugend nachweisen. Also darf und soll die
Schliisselgewalt der Kirche auch auf die voll-

zogenen christlichen (sakramentalen) Ehen
ausgedehnt werden 234,

20 W. R. O’Connor, The indissolubility of
a ratified, consummated marriage, in: EThL
13 (1936) 696.

230 O'Connor weist das durch eine eingehen-
de Analyse aller Aussagen Jesu nach. Seine
Ansicht wird heute von katholischen Au-
toren allgemein geteilt.

231 Pospishil, 131.

2280 etwa Cappello, Vgl. SKZ 137 (1969)
Nr. 51 S. 764 Anm. 115.

233 0’Connor, 715: « . .there could not be
found in the Scriptures a formal and ex-
press command of Christ to the effect that
Christian, consummated marriage alone is
extrinsically as well as intrinsically indis-
soluble.»

234 So argumentiert z. B. ausfithclich R. Char-
land, Le pouvoir de I'Eglise sur les liens
de mariage, in: RDC 17 (1967) 39.



2. Widerlegung der Einwénde

Es ist begreiflich, dass gegen diese
Schlussfolgerung mancherlei Einwinde
vorgebracht werden, denn sie hitte in
ihrer praktischen Anwendung zur Folge,
dass die Kirche grundsitzlich alle Ehen
auflosen konnte. U. Navarrete hat letzt-
hin in einem ausfiihrlichen Artikel alle
Argumente zusammengestellt, die von
neueren Autoren fiir die Auflosbarkeit
vollzogener sakramentaler Ehen vorge-
bracht werden, und sucht sie zu entkrif-
ten ¥,

a) Der Symbolismus Christus —
Kirche — zwingender Beweis?

Einen ersten Beweis fiir die absolute,
auch dussere Unaufloslichkeit der voll-
zogenen christlichen Ehe will man im
Neuen Testament finden, im Symbolis-
mus der chnistlichen Ehe, die nach Paulus
ein Abbild der Liebe zwischen Christus
und seiner Kirche sein soll (Eph 5,21 bis
33).

Der doppelte Symbolismus

Die scholastische Theologie unterschied
einen doppelten Symbolismus. Die kot-
perlich nicht vollzogene Ehe als nur
geistige 'Gemeinschaft sei ein Abbild
der geistigen Einheit zwischen Christus
und der Kirche, d. h. den Gliedern der
Kirche im Stande der Gnade. Wie diese
Bindung aber durch die schwere Siinde
aufgelost wird, so konne auch die nicht-
vollzogene [Ehe noch geldst werden, trotz-
dem sie sakramental ist. Die geschlecht-
lich vollzogene Ehe aber sei das Abbild
der physischen, kérperlichen Verbindung
Christi mit seiner Kirche, die durch die
Menschwerdung entstand und fiir im-
mer bleibt. Erst die korperlich vollzogene
Ehe sei ein vollstindiges Abbild der Ver-
bindung zwischen Christus und seiner
Kirche, die ja zugleich geistig und
physisch ist. Erst in ihr komme dieser
Symbolismus zur letzten Vollstindig-
keit *,

In der Verbindung von Sakramentalitit
und Vollzug sei darum die «ultima ratio»
fir die absolute Unaufloslichkeit der
Ehe gegeben®’. Deshalb miisse sie und
nur sie von der kirchlichen Losegewalt
ausgenommen bleiben.

Die Frage nach der Beweiskraft

Es ist leicht aufzuzeigen, dass mit solchen
Unterscheidungen und  Schlussfolgerun-
gen weit iiber das hinausgegangen wird,
was Paulus wirklich sagen wollte. Ein-
mal schreibt Paulus den von ihm aufge-
zeigten Symbolsinn jeder Ehe zu, nicht
nur der (Ehe unter Christen, denn er
bezieht das Geheimnis, das er gross
nennt im Hinblick auf Christus und die
Kirche, durch sein Zitat aus Gen 2, 24
im vorangehenden Satz ausdriicklich auf

alle Ehen als intime Einheit von Mann
und Frau**® «On risque de trop prouver
sans le vouloir, car dans Eph 5, 32 il ne
sagit pas spécifiquement du mariage
chrétien.»*® Wenn man aus diesem Sym-
bolsinn der Ehe ihre absolute Unauf-
loslichkeit ableiten wollte, dann miisste
man sie konsequenterweise auch fiir die
nichtchristlichen Ehen fordern.

Und zudem hinkt der doppelte Sym-
bolismus, denn die nichtvollzogene Ehe
ist auch, und sogar in erster Linie, ein
Abbild der Vereinigung Christi  mit
seiner Kirche, die sich in und durch die
Gnade verwirklicht. Diese geistige Ver-
bindung kann zwar zwischen dem ein-
zelnen Christen und dem Herrn durch
die Siinde zerbrochen werden, aber
zwischen Christus und der Kirche als
Ganzem ist sie unzerstorbar. Daraus
miisste man logischerweise schliessen,
dass auch die nichevollzogenen Ehen ab-
solut unauflosbar sind 2.

Die Unterscheidung eines doppelten Symbolis-
mus findet in den Worten des Paulus iiber-
haupt keinen Anhaltspunkt. «C'est une belle
raison de convenance, ce n’est pas une preuve
démonstrative»31. Auf keinen Fall kann mit
diesem Text bewiesen werden, dass der voll-
zogenen christlichen Ehe eine besondere und
grossere  dussere Unaufloslichkeit  zukomme
als jene Unauflosbarkeit, die Jesus allgemein
fiir alle Ehen verkiindete, von der man aber
doch — auf Grund der kirchlichen Losege-
walt — die nichtchristlichen und die nichtvoll-
zogenen Ehen glaubt ausnehmen zu diirfen.
Man kommt nicht um die Schlussfolgerung
herum: «Le symbolisme du mariage ne con-
stitue pas lui-méme une limite au pouvoir
vicarial, pas plus que la sacramentalité et la
consommation » 312,

b) Die bisherige Praxis —
Schlusspunkt der Entwicklung?

Weil man eingestehen muss, dass sich
kein innerer Grund fiir jene besondere
absolute Unaufloslichkeit aufzeigen lisst,
die man der vollzogenen christlichen Ehe
iiber jene von Christus allgemein fiir
alle ‘Ehen verkiindete Unauflosbarkeit
hinaus zuschreiben will, darum wird ein
Riickzug gemacht auf die Position: wenn
wir auch die genauen Grinde nicht ken-
nen, warum den vollzogenen christlichen
Ehen eine ganz besondere Unaufloslich-
keit zukommt und sie daher nicht unter
die Losegewalt der Kirche fallen, so steht
doch die Tatsache selbst unbestreitbar fest,
dass Christus fiir diese Ehen die absolute
innere und #ussere Unauflosbarkeit ge-
fordert hat. Das ergibt sich aus der Pra-
xis der Kirche, genauer gesagt, aus
ihrem bisherigen Verstindnis der Heili-
gen Schrifit *,

Die unbestreitbare Tatsache

Es lisst sich mit absoluter Gewissheit
geschichtlich nachweisen, dass unter den
Theologen und Kanonisten von den
Anfingen der scholastischen Theologie
und des kanonischen Rechtes, also vom

11. Jh. an, bis in unsere Zeit eine un-
angefochtene und unerschiitrerte  Uber-
einstimmung iiber den Grundsatz der
absoluten Unaufloslichkeit der vollzo-
genen christlichen Ehe bestand. Die
Kirche allein als von Gott bevollmich-
tigte Hiiterin und Deuterin des gotcli-
chen Rechtes kann eine authentische
Interpretation  der  ihr  anvertrauten
Schliissel- und Bindegewalt geben. Sie
hat sich die Losegewalt liber vollzogene
christliche Ehen nie zugeschrieben und
sie auch nie ausgeiibt. Wiederholt haben
sich Pipste im Verlaufe der Geschichte
entschlossen dem Ansinnen von Flirsten
und Regenten widersetzt, die von ihnen
die Gutheissung ihrer Scheidung oder
die Auflosung ihrer Ehe forderten. Sie
haben so gehandelt, trotzdem sie aus
ihrer Weigerung flir die Kirche schwere,
ausdriicklich angedrohte Nachteile zu be-
fiirchten hatten ", Man muss daher zu-
gestehen:

«Or I’Eglise, jusqu’a maintenant, a toujours
nié avoir le pouvoir de dissoudre le lien de ce
genre de mariage, et, de fait, a refusé de le
faire. . . Il faut en conclure que I’Eglise n'a
pas ce pouvoir»345,

Gewiss hat die Kirche im Verlaufe der Jahr-
hunderte den Umfang der ihr zustehenden
Losegewalt iiber die Ehe immer deutlicher
erkannt, aber die progressive Erkenntnis
ihrer Vollmacht bezog sich nur auf die nicht-
christlichen und nichtvollzogenen Ehen. Die
bisherige Entwicklung in diesem Bereich war
im Grunde genommen gar kein wirklicher
Fortschritt im Bewusstsein iiber den Umfang
der kirchlichen Losegewalt (non verus progres-
sus in conscientia Ecclesiae circa ambitum
propriae potestatis), sondern nur ein Fort-
schritt in der Anwendung ihrer Vollmacht
wegen neuen pastorellen Bediirfnissen (pro-
gressus in applicatione potestatis) 246, Gegen-
tiber den nichtchristlichen und nichtvollzo-
genen Ehen befand sich die Kirche zuerst
nur im Zustand des fehlenden Bewusstseins
der ihr zustehenden Losegewalt (in statu
carentiae conscientiae); gegeniiber den voll-
zogenen christlichen Ehen aber hatte sie im-
mer ein positives Bewusstsein von ihrer Nicht-
zustindigkeit (in statu conscientiae positivae
de propria incompetentia) 7. Man muss es
als unmoglich ausschliessen, dass die Kirche
in diesem Bereich in Zukunft ein dem bis-
herigen entgegengesetztes Bewusstsein erlan-

288 [J, Navarrete, lIndissolubilitas matrimonii
rati et consummati. Opiniones recentiores
et observationes, in: Periodica 58 (1969)
415-489.

236 S, Thomas, Suppl., q. 66, a. 2.

37 R, Cappello, De Matrimonio (Rom 61950)
Nr. 755.

238 O’Connor, 694.

M9P, Adnés, Le mariage chrétien, Tournai
21963, 137. Vgl. auch das andere Zitat aus
Adnés: SKZ 138 (1970) Nr, 6 S. 87 Anm.
139.

M0 Adnés, 169.

21 Adnes, 169.

242 Charland, 42.

243 Navarrete, 464 bringt dieses ,Argument’.

24 Adnés, 162 zihlt eine ganze Reihe sol-
cher Fille auf.

35 Adnés, 162.
246 Navarrete, 486.
247 Navarrete, 477

451



gen konnte, denn das wiare nicht mehr eine
Entfaltung der bisherigen Erkenntnis, sondern
cine eigentliche Korrektur der bisherigen
Lehre 318,

Die umstrittene Deutung

Es ist begreiflich, dass die Befiirworter
der uneingeschrinkten kirchlichen Lose-
gewalt gegen diesen Einwand geltend
machen, dass hier geschichtliche Tat-
sachen und eine bestimmte Deutung un-
berechtigterweise miteinander vermengt
werden. Die Tatsache, dass die Kirche
sich bisher keine Vollmacht iiber die
vollzogenen christtichen Ehen zuerkannte
und sie auch nicht ausiibte, ist unbestreit-
bar. Aber die Kirche hat bisher noch
nie eine Definition ihrer Losegewalt tiber
die Ehen gegeben **.

Die bisherige Entwicklung war nicht nur eine
fortschreitende Anwendung der kirchlichen
Vollmacht, sondern ebenso ein Fortschritt in
der Erkenntnis der eigenen Zustindigkeit.
Auch gegeniiber den nichtchristlichen und
nichtvollzogenen Ehen hatte die Kirche zu-
erst ein positives Bewusstsein der Nichtzu-
stindigkeit, besonders gegeniiber der Auflo-
sung von Ehen unter Nichtchristen ohne
Konversion des einen Partners und gegen-
iber der Auflésung nichtvollzogener Ehen
aus andern Griinden als durch feierliche
Ordensgeliibde. Mit Recht mahnt Abate: «La
recente prassi della S. Sede, che conosce
delle applicazioni dell’esercizio del potere
ministeriale in casi che, nel passato, sem-
bravano insolvibili, deve essere di avviso
che in questa materia non & prudente formu-
lare delle asserzioni categoriche 230, Die bis-
herige Praxis der Kirche schliesst eine Wei-
terentwicklung des kirchlichen Bewusstseins,
eine Ausweitung der kirchlichen Losegewalt
auch auf vollzogene christliche Ehen night
aus, besonders da sich dagegen keine ein-
deutige und iiberzeugende innere Begriindung
aus der Heiligen Schrift oder Glaubenslehre
beibringen lisst.

c) Frei gewahlte Bindegewalt —
endgiiltige Entscheidung?

Binde- statt Losegewalt

O'Connor gesteht offen, dass sich dem an-
gerufenen Symbolsinn der christlichen Ehe
und auch aus der bisherigen Praxis und Lehre
der Kirche kein zwingender Grund ergebe,
um die vollzogene christliche Ehe von der
Schliisselgewalt der Kirche auszunehmen,
denn diese ist von ihrem Wortlaut her all-
gemein und uneingeschrinkt. Sie erstreckt
sich daher grundsitzlich auch auf die voll-
zogenen christlichen Ehen. Nach seiner An-
sicht gibt es nur eine Erklirung fiir die
heutige Praxis, nimlich den positiven Willens-
entschluss der Kirche, gegeniiber diesen Ehen
nur ihre Bindegewalt anzuwenden und von
der ihr ebenfalls zustehenden Losegewalt
keinen Gebrauch zu machen. In actu primo
bilden auch die vollzogenen christlichen Ehen
keine Ausnahme von der uneingeschrinkten
Vollmacht der Kirche. In actu secundo aber
sind sie dusserlich unaufloslich, einfach weil
die Kirche ihnen gegeniiber die ihr von Gott
tibergebene Binde- anstatt der Losegewalt
anwendet 251,

Das iist keine zufillig erfolgte Wahl, son-
dern zwei Griinde haben die Kirche dabei
bewogen: erstens das von Christus ver-
kiindete Ideal der Unauflostichkeit der
Ehe, das sie wenigstens fiir die vollzo-

452

genen christlichen Ehen restlos aufrecht-
erhalten wollte, und zweitens der beson-
dere Symbolsinn der christlichen Ehe.
Christus verhiess seiner Kirche seinen
dauernden Beistand, nicht nur in der
Ausiibung der Lose-, sondern auch in der
Anwendung der Bindegewalt. Deshalb
ist nicht zu befiirchten, dass die Kirche
sich in Zukunft einmal zur entgegenge-
setzten Praxis entschliessen werde 252,

Frage der Beweggriinde

Es ist leicht ersichtlich, dass auch O’Connor
kein unumstdsslicher Beweis fiir die absolute
dussere  Unaufloslichkeit der  vollzogenen
christlichen Ehe gelingt. Da er der Kirche
grundsitzlich die Binde- und die Losevoll-
macht auch iiber diese Ehen zuerkennt, mache
er die kirchliche Praxis zu einer Frage nach
den Beweggriinden in der Wahl zwischen den
beiden Moglichkeiten. Ihm selbst — er schrieb
seinen Artikel 1936 — schien eine Anderung
der Praxis noch undenkbar. Andere kamen
unterdessen zu andern Folgerungen. Charland
rechnete — wie O'Connor — den Symbolsinn
und das christliche Ideal der Unaufloslichkeit
zuerst noch zu den «motifs supérieurs les
plus impérieux> fiir die Kirche, um an der
bisherigen praktischen Grenze ihrer Losege-
walt festzuhalten 283, Aber er gab schon zu:
«L Eglise ne dépasse pas les limites de son
pouvoir vicarial et ne se trompe pas en liant
aujourd’hui le mariage ratum et consum-
matum; elle ne les dépasserait pas demain et
ne se tromperait pas en déliant> (S. 43). In
einem weiteren Artikel, nur ein Jahr spiter
geschrieben, befiirwortet er auch fiir vollzo-
gene christliche Ehen «la dispense accordée
avec discrétion et jugement» als ein Mittel, das
den dringenden Bediirfnissen der heutigen
Zeit besser angepasst sei als langwierige
Nichtigkeitsprozesse und komplizierte Unter-
suchungen iiber den Nichtvollzug der Ehe 234,
Und Pospishil schreibt sein Buch ausdriicklich
mit dem Ziele, dass die Kirche ihre unein-
geschrinkte Losegewalt erkenne und mit stell-
vertretender Gewalt auch fiir vollzogene
christliche Ehen unter Umstinden die Schei-
dung und Wiederverheiratung erlaube 255, Er
zahlt verschiedene soziale und gesellschaft-
liche Verinderungen auf, welche die Kirche
bewegen sollten, von dieser Losegewalt iiber
alle Ehen auch tatsichlich Gebrauch zu
machen, nachdem sie ihr grundsitzlich zu-
komme. Die Kirche kann vollzogene christ-
liche Ehen auflosen; sie hatte frither manche
Griinde, davon abzusehen; sie hat aber heute
ebensoviele Griinde, es zu gewiahren, sie soll
es also auch tun.

3. Kritisches zu diesem Vorschlag

Ehrlicherweise muss man eingestehen,
dass die heutige Theologie und auch das
kanonische Recht keine vollig befriedi-
gende Begriindung dafiir zu geben ver-
mogen, warum die vollzogene christliche
Ehe und nur sie von der Losegewalt der
Kirche ausgeschlossen sein soll 28, Die
Ausweitung der kirchlichen Dispensge-
walt erscheint als die logische Schlussfol-
gerung aus jenen Prinzipien, die der heu-
tigen Dispenspraxis zugrunde liegen, als
das zu-Ende-Gehen eines Weges, den
man seit langem eingeschlagen hat. Die
Losegewalt auch itber vollzogene christ-
liche Ehen wiirde die bisherige wenig

iberzeugende kategoriale Abstufung der
Unaufloslichkeit  iiberwinden und die
Unzuldnglichkeiten und Anstossigkeiten
in den heutigen Untersuchungen der
Giilrigkeit und des Vollzuges der Ehe
weitgehend beseitigen. Es entstinde aller-
dings die neue, nicht leicht zu losende
Frage nach den Massstiben und Krite-
rien, nach denen diese grundsitzlich un-
eingeschrinkee Losegewalt ausgeiibt wer-
den sollte.
Schwerwiegender scheint mir aber das
Bedenken zu sein, dass auch bei dieser
Losung rechtiche Kategorien vorherr-
schen, dass auch hier die Unaufloslichkeit
der Ehe als Gesetz und die Lésemdglich-
keit als rechtliche Dispensgewalt verstan-
den werden. Dieser Vorschlag st in sich
die logische Folgerung aus den bisher
anerkannten Praemissen, aber diese
selbst, nimlich die gesetzliche Auffas-
sung von der Unaufloslichkeit und der
Gedanke einer stellvertretenden Dispens-
gewalt {iberhaupt, stimmen meines [Er-
achtens zu wenig mit dem Grundton der
neutestamentlichen Botschaft {iberein, um
als ‘Grundlage fiir ein neues Verstind-
nis der Unaufloslichkeit in Frage zu
kommen.
Im ndchsten Abschnitt wollen wir sehen,
ob sich aus der Exegese befriedigendere
Neuansitze zum Verstindnis der Unauf-
lslichkeit ergeben.

Robert Gall

248 Ngvarrete, 457, Anm. 83 d.

20 Fs ist nicht erwiesen, dass das Konzil von
Trient in seinen Canones iiber die Ehe
formell auch diese Art der Unauflosbac-
keit im Auge hatte und ablehnte.

20 4, Abate, Lo scioglimento del vincolo
coniugale (Roma 21965) 43.

21 Q’Connor, 721: «In actu primo therefore
even ratified, consummated marriages form
no exception to this unlimited power and
control given by Christ to the Church. In
actu secundo however these marriages are
extrinsically indissoluble de jure divino
simply because the Church has used her
divinely given binding power upon them
instead of her loosing power.» — Charland,
43 und Pospishil, 132 iibernehmen diese
Ecklirung ebenfalls.

22 O’Connor, 721[722.

263 Charland, 43.

264 R, Charland, La dispense du mariage non
consommé, in: RDC 18 (1968) S1.

285 Pospishil, 17.

2586 Auch Navarrete, der die oberwihnten
Einwinde gegen die Ausdehnung der kirch-
lichen Dispensgewalt als wirkliche Gegen-
beweise gegen diese These bewertet, ge-
steht schlussendlich doch: « . . cur nempe
hoc matrimonium et solummodo hoc sit
exclusum a potestate Ecclesiae. Huc usque
explicatio plens satisfaciens quae simul co-
ordinet omnia elementa huius complexae
quaestionis nondum habetur» (p. 489).
Schon vorher gesteht er: «nec solutio ad-
aequata in statu actuali theologiae de matri-
monio inveniri potest» (p. 464). Die in
diesen Worten indireke ausgesprochene
Hoffoung auf eine spitere Losung konnte
ich nicht teilen.



Amtlicher Teil

Fur alle Bistiimer

Aufnahme in die volle kirchliche
Gemeinschaft und Firmung
Die Gottesdienstkongregation hat zu Be-
ginn dieses Jahres der Bischofskonferenz
gestattet, den «Ritus admissionis valide
fam baptizati in plenam communionem
Ecclesiae»  (Aufnahme in die volle
kirchliche Gemeinschaft) «ad experimen-
tum» zu verwenden, Dieser Aufnahme-
ritus, der als Anhang zur «Ordnug der
Kindertaufe» (Benziger-Herder) etschie-
nen ist, sieht unter Nr.7 vor, dassder Bi-
schof dem Priester, der einen Konvertiten
in die volle kirchliche Gemeinschaft auf-
nimmt, diesem aufgrund einer entspre-
chenden Delegation durch den Bischof
die Firmung spenden kann.
Laut Mitteilung der Gottesdienstkongre-
gation ist diese Frage der Firmspendung
durch den aufnehmenden Priester noch
nicht entschieden, so dass der Bischof
die entsprechende Ermichtigung nicht
erteilen kann. Die Konvertiten kénnen
deshalb das Firmsakrament nicht im Zu-
sammenhang mit ihrer Aufnahme in die
romisch-katholische Kirche empfangen,
sondern weiterhin erst zu einem spiteren
Zeitpunke, wie dieser sich aus dem Plan
der Firmreisen ergibt.

Liturgisches Institut

Theologisch-pastoraler
Weiterbildungskurs

24.-28. August 1970 im Franziskushaus,
Dulliken bei Olten und 14.-18. September
im Kurhaus Oberwaid bei St. Gallen.

Thema: Frage nach Gott.

Montag: Die Herausforderung durch den wach-
senden Atheismus und «atheistisches Christen-
tums. Prof. Dr. Luigi Clerici, Schoneck-Immen-
see.

Dienstag: Gott und Welt. Verzicht auf den
transzendenten Gott in einer evolutiv verstan-
denen Welt? Dr. Peter Schellenbaum, Mittel-
schulseelsorger, Ziirich.

Gott und Tod. Ist fiir die junge Generation die
Sinnfrage des Lebens ein Weg zu Gott? Dr. Pe-
ter Schellenbaum, Mittelschulseelsorge, Zirich.

Mittwoch: Glaube an eine Vorsehung. Sinn des
Bittgebets heute. Prof. Dr. Eduard Christen,
Chur.
Gott im Nachsten. Prof. Dr. Eduard Christen,
Chur.

Donnerstag: Anregungen zur heutigen Verkiin-
digung der Gottesfrage aus der neueren deut-
schen Literatur. Mit Gruppenarbeit an Texten.
Rektor Dr. Hans Kromler, Immensee.

Freitag: Was heisst «Jesus ist Gott>? Prof. Dr.
Luigi Clerici, Schoneck-Immensee.
«Gottesdienst> in einem entsakralisierenden
Zeitalter. Prof. Dr. Luigi Clerici, Schéneck-Im-
mensee.

Die Kurse beginnen um 16.00 Uhr des
ersten und schliessen um 16.00 Uhr des
letzten Tages. Anmeldung und genaues
Programm bei der Leitung des betreffen-
den Hauses: Franaiskushaus, Bildungszen-
trum, 4657 Dulliken bei Olten (Telefon
062 - 22 20 22). — Kurhaus Oberwaid, Ror-
schacherstrasse 311, 9016 St. Gallen (Te-
lefon 071 -24 23 61).

Bistum Chur

Stellenausschreibung

Die neugegriindete Pfarrei Buttikon wird
hiemit zur Neubesetzung ausgeschrieben.
Interessenten mogen sich bis zum 20. Au-
gust 1970 bei der Bischoflichen Kanzlei
in Chur, Abt. Personelles, melden.

Wahlen und Ernennungen

Viktor Amman, bisher Pfarrektor in
Wiilflingen (Winterthur) wurde am 30.
Juni 1970 zum Pfarrer von Herrliberg
(ZH) gewihlt. Die Installation fand am
26. Juli statt,

In data 30 luglio 1970 ¢ stato nominato
direttore della Missione Cattolica Italiana
di Uri in Aldorf il MAR. Don Artilio
Pellanda, finora coadiutgre ivi. La sua
attivita come direttore nizia il 1. set-
tembre 1970,

Parimenti in data 30 luglio 1970 & stato
nominato coadiutore della Missione Ca-
ttolica Italiana di Uri in Altdorf il M. R,
Don Siro Croce, finora a Menzingen. La
sua attivita inizia il 1. sectembre 1970.

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Markus Kaiser, Wilfriedstrasse 19,
8032 Zirich.

Dr. Josef Bommer, Pfarrer zu St Martin,
Krihbiihlstrasse 50, 8044 Ziirich.

Dr. iur. can. Robert Gall, Pfarrer zu Bruder
Klaus, Winterthurstrasse 135, 8057 Zirich.

Neue Biicher

Furrer Walter, Objektivierung des Unbewns-
sten.  Psychotherapeutische Kommunikation,
sichtbar gemacht in Zeichnugen von Ana-
lytiker und Patient. Aus dem Inhalt: Metho-
dische Grundprobleme der Objektivierung;
Die Rolle des Formalen im therapeutischen
Zeichnen; Form und Inhalt des Seelischen;
Das Schweigen in der Psychoanalyse; Die Ent-
deckung der Methode der Objektivierung des
Unbewussten; Die Methode der experimentel-
len Verifikation; Neue Aspekte des Begriffs
«Intuition». . . . Bern-Stuttgart, Wien, Ver-
lag Hans Huber, 1969, 76 Seiten.

Religiose Sendungen des
Schweizer Radios

Jeden Montag, Mittwoch und Freitag von 6.50
bis 6.58 Uhr: Religios-ethische Betrachtung:
Zum neuen Tag.

Woche vom 9. — 15. August 1970

Sonntag, 9. Awugust. 7.05-7.15 1. Pr. Das
Wort zum Sonntag. 8.35-9.15 Kirchenmusik
aus Mirttelalter und Gegenwart: 1. Josquin
Desprez  (um  1440-1521): Missa Hercules
2. Gunter Lege (geb. 1935): «Ubi caritas»,
Concertino tber einen anonymen Liedsatz aus
dem 15. Jahrhundert. 9.15-9.40 Evangelisch-
reformierte  Predigt  von  Pfarrer Robert
Scheuermeier, Kirchberg. 9.40-9.55 Kirche
heute. 9.55-10.20 Romisch-katholische Predigt
von Pfarrer Pius Schnyder, Biirchen VS.
19.30-20.00 2. Pr. Welt des Glaubens: Die
Schwierigkeit zu glauben: Prof. Dr. Josef
Pieper.
Mittwoch,
Christentum und Marxismus,
Giinter Nenning.

Donnerstag, 13. August: 16.00-1700 2. Pr.
Geistliche Musik: 1.Thomas Tallis 2. Conra-
din Kreutzer.

Samstag, 15. August: 9.05-10.00 1. Pr. Du,
Mensch, wohin? Besinnungsstunde zur Feier
der Aufnahme Mariens in den Himmel. 19.00
bis 19.05 1. Pr. Die Glocken des Schaffhau-
ser Minsters. 22.00-23.25 2. Pr. Geistliche
Musik zu Marii Himmelfahrt.

12. Awugust: 21.30-22.35 2. Pr.
Vortrag von

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,

Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,

6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Abonnementspreise:
Schweiz:
jahrlich Fr. 37.—, halbjahrlich Fr. 19.50.

Ausland:
jahrlich Fr. 43.—, halbjihrlich Fr. 22.70.

Einzelnummer 90 Rp.

Bitte zu heachten:

Fiir Abongemente, Adressinderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und dhnliche Fragen: Verlag Raeber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.
Fiir saimtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, G000 Luzern, Tel.
(041) 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uht.

Fiir Inserate: Orell Fiissli-Annoncen AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

453



BOSOMA GmbH, 2500 BIEL

Borer, Sonderegger + Mathys
Mattenstrasse 151 Telefon 032 /25768

Kirchenbanke — Betstiihle
Beichtstiihle — Kircheneingédnge
Chorlandschaft
Sakristeieinrichtungen
Traubdnke — Hocker

Leichte Anziige fiir Ferien und Reise

Trevira-Anziige Fr.228.— 238.—
Ubergréssen 246.—
Sommervestons ab Fr. 112.—
Sommerhosen ab Fr. 68.—
Regen- u. Sommermantel feine Ausfiihrung ab Fr. 133.—
Nylonmantel grau, in kleiner Tasche Fr. 43.—
Roos

Herrenbekleidung und Chemiserie, Frankenstrase 9,
6000 Luzern, Telefon 041 2203 88

Prazisions - Turmuhren

modernster Konstruktion

Zifferblatter Umbauten auf den elektro-
und automatischen Gewichtsaufzug
Zeiger Revision siamtlicher Systeme

Neuvergoidungen
Turmspitzen und Kreuze
Servicevertrige

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN
Telefon 052 - 41 10 26

s dy Nevers—Lourdes—Ars | ;lturgische

Kerzen
& LlPP unter geistlicher Begleitung o . ;
. - Liturgische Kerzen zum Fabrikpreis
18.—25. September, 8 Tage, Vollpension Fr. 395.— von Fr. 13.50/kg

Die hochqualitativen, pfeifenlosen
Kirchenorgeln zweier Stilepochen:
~ Romantik und Barock —

Export nach Ubersee

Lautsprecheranlagen
Erstes Elektronen-Orgelhaus

der Schweiz Verlangen Sie unser ausfiihrliches Detailprogramm.

PIANO ECKENSTEIN

Leonhardsgraben 48

Telefon 23 99 10 6300 Zug, Alpenstr.12, Tel.042-217766

BASEL

19.—27. September, 9 Tage, Vollpension Fr. 420.—

Die Reisen werden mit modernsten Cars, teilweise mit Air-condi-
tion, Bar und Toilette, durchgefiihrt. Fr. 5.50

ZUMSTEIN-REISEN

— Stearin — Composition — Kerzen
— Bienenwachskerzen

San Giovanni Rotondo | - s

~ Taufkerzen
Extrafahrt anlésslich der Gedenkfeier und Todestag von Spezialpreis fir Pfarreien: ab 10
Pater Pio Stick Fr. 2.30

* Taufkerzen mit PAX-Zeichen in 6
verschiedenen Farben
* Auf  Wunsch mit  Beschriftung

Vorname — Geburtstag — Tauftag

— Kommunionkerzen

— Ehekerzen

- Kerzen fir Priesterjubildum
— Leuchterkerzen

— Rohrkerzen

~ Ewiglichtkerzen

B *"s PRO DEO
STRASSLE LUZEAN
. . b. d. Holkirche 041/2233 18

Die grosste theologische

LEOBU C HHANDLUNG Fachbuchhandlung der Schweiz.

Gallusstrasse 20 Telefon 071222917 Machen Sie sich unsere vielseitige

9001 St. Gallen

Auswahl zu lhrem Nutzen.

454



3904 Naters [ Wallis

Tel. 028/31015

Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in
Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch fiir Schwerhdrige mittels Induktion ausgebaut,

einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann
dusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.
Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen Ihnen geeignete Gerdte
zur Verfiigung, die hochste Anspriiche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue

Wiedergabe von Sprache und Musik
erfillen. Ich verfiige iiber beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE

Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 0417417272

Kirchenfenster und Vorfenster
Einfach- und Doppelverglasungen

in bewihrter Eisenkonstruktion erstellt die langjihrige Spezialfirma

Schlumpf AG, Steinhausen

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch
mit Beratung und Offerte. Tel. 042/36 23 68 .

Sorenberg Hotel Marienthal — Restaurant

beliebtes Ziel fiir Vereine und Gesellschaften; schéne heimelige
Lokalitéten,

liegt an der Panoramastrasse Sérenberg—Giswil.
Gepflegte Kiiche. Verlangen Sie Prospekte!

J. Emmenegger-Felder, Telefon 041 - 86 61 25

Wir suchen auf Herbst eine
gute und freundliche

Haushaélterin

Unsere Pfarrei ist Vorort von Fur
Luzern, das Pfarrhaus ist neu,

und Sie werden sich bei uns Kerzen
wohl fiihlen. zU

Offerten unter Chiffre  OFA
684,  Orell-Fiissli-Annoncen,
175 Postfach, 6000 Luzern,
oder Tel. 041 53581 mittags
oder abends 18—19 Uhr.

Rudolf Miiller AG
Tel.071:751524
9450 Altstatten SG

Orgelbau Felsberg AG

7012 Felsberg GR

Geschaft :
Privat :

Telefon 081 22 5170
Richard Freytag
Telefon 081 24 11 89

EINE RICHTIGE ORGEL HAT PFEIFEN

Induktive Horanlagen in zwei Ausfiihrungen:
Stationar: flr Kirchen, Konferenzséle, Kinos,
Theater, usw.

Tragbar: flr Vereine, Kirchgemeindehé&user,
Sprachheilschulen usw.

Gfeller AG 3175 Flamatt (FR)

Apparatefabrik - Telephon 031 940363

Y\'é‘an‘agen

455



Ausflihrung von zerlegbaren Kirchenbauten nach unserm Holzbausystem.
Fragen Sie uns an, wir beraten Sie individuell.

_AN THERWILERSTRASSE 16
~V 3 CIRON AG- BB.A S I Wa reiceion oo oo 70

Der Kofferaltar, Modell MESSIS aus
Flugzeugleichtmetall, 50x33x18 cm, 5 kg
ist schon mehrfach erprobt worden
und hat sich glinze: d bewihrt.

Wir verkauften davon bereits iiber 500
Stiick!

a) Ausfilhrung mit fester Riickwand:
Fr. 415.— (inkl. Standardzubehdr)
b) Ausfithrung mit wegnehmbarer
Riickwand (zum Zelebrieren gegen
die Gldubigen), inkl. Standardzu-
behor. Fr. 465.—

dazu die praktische

Kelch-Garnitur

mit Ciborium und Patene (5-teilig
ineinanderstellbar)  Messing, innen
vergoldet, aussen versilbert, in Kar-
tonetui, Nr. 39/1827 nur Fr. 495.—

Verlangen Sie den detaillierten Pro-
spekt!

- . ARS PRO DEO

STRASSLE LUZERN
W .o vokirche 041/2233 18

Der Chemisier verrat....

Jahrelang galt das weisse Hemd als einzig richtiges
Accessoire zum Herren-Anzug. Heute ist das farbige
—sei es im.Pastellton, gestreift oder gemustert —en
vogue.

Zum grauen oder schwarzen Kleid passt ein silber-
graues Hemd vorziiglich. Es kann uni sein, mit feinen
Streifen oder im dezenten Fischgratmuster. In jedem
Fall wirkt es freundlich und ist weit weniger schmutz-
anfillig als weiss.

Silbergraue und gestreifte Hemden ab Fr. 29.80
Weisse Hemden ab Fr. 19.80
Dunkelgraue Hemden ab Fr. 30.80
Schwarze Hemden | ab Fr. 33.80

Fiir die Ferien und zum Wandern: Das kurzéarm-
lige, bequeme Jersey-Hemd. Alle Farben Fr.29.80

Krawatten in vielen Dessins.

Roos

Herrenbekleidung und Chemiserie, Frankenstrasse 9,
6000 Luzern, Telefon 041 22 03 88.

masshemden

Wenn es um

Herrenhemden
geht, geht es bei vie=
len Herren um Gewohn-
heiten! Wer einen lan-
gen Hemdenstock will,
will keinen  kurzen.
Das weiss MEYERHANS
und schneidet Ihre
Hemden so wie Sie sich
in ihnen wohlfiihlen.

Wiaschefabrik
9556 Affeltrangen
Telefon 073 /45 12 04

Erweiterung bestehender Geldute
Umguss gebrochener Glocken

Glockenstiihle

Aarauer Glocken
geit 1367

Glockengiesserei
H.Rietschi AG

Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeldute

Neuvanlagen

Fachmiénnische Reparaturen

Bekleidete

handmodelliert

KRIPPENFIGUREN

fiir Kirchen und Privat
ab ca. 20 cm, in jeder Grdsse.

Bitte Auftrag maglichst schon anfangs des Jahres erteilen.

Helen Bossard-Jehle, Kirchenkrippen, 4153 Reinach/BL
Langenhagweg 7, Telefon 061 76 58 25
Mubastand No 826, Halle 18

456



	

