
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 138 (1970)

Heft: 31

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE KIRCHEN
Fragen derTheologie und Seeiso rge HM H IB H
AmtlichesOrganderBistümerBasel, IIIS |^^k I
Chur,St.Gallen und Lausanne-Genf- B B B B I ^^|
31/1970 Erscheint wöchentlich 6. August 1970 138. Jahrgang Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Die Nachkonzilszeit — eine Zeit der Bewährung

/!/» 7.5. /#// /<*W /e/z/£
Ge«era/</W/V»z /» <Af Pe/m^/rcPe z« Kom

.f/d«, Pefor <fer Pdpf/ «dcè Caj/ei Gd«<7oi/o
»£mi«(7e//e, wo or je/'»e Som/Ber/m'e» for-
é««£/. /» jo<«or /t«Jprdcèo PePd«/7ei/e Pd«i
V/.
£0«!ddW«£ <&V ^d»zo K/'rc7>e Pe/cPd/h#/.- 7;t>

Ndo/jièottzKfzoK. Dor Hei/i/je Kd/or 7o7 ie-
/oWm i/o por/V/Ve» Sehe» i/'oior Zeh ior

<//# *7/0 7GVc/J£ z#f 5V#Wtf
h»reWeih. Tro»e z»/b Ko«zh, zar Kirche a«i
z» C/frihwr /»«ne» he» eeii/e» Chrh/e» i«
her «dc7i^o»zi/dro» ßpocAo d««eieh»e», i>e-

/o«/£ </<*/>£/ ffe//j£0 //» £/«z£/«£«
/«Ar/# P**/>j7 P*#/ K7.

Wir wollen den Blick vom Konzil auf
die Nachkonzilszeit wenden. Das heisst

auf die Ergebnisse, die es gezeitigt hat,
auf d'ie Folgen, die sich aus ihm ergeben,
auf die Aufnahme, welche die Ereignisse
und die Lehren des Konzils in der Kirche
und der Welt gefunden haben. Als ge-
schichtliche Episode gehört das Konzil
schon der Vergangenheit an; die Nei-
gungen der modernen Zeit gehen darauf
aus, die Gegenwart oder noch besser

die Zukunft Ins Auge zu fassen,

Der Nachkonzilszeit gilt daher heute
das grosse Interesse. Was für Wirkungen
hat das Konzil gezeitigt? Was für wei-
tere kann und soll es hervorbringen?
Wir sind alle überzeugt, dass die fünf
Jahre seit seinem Abschluss nicht genii-
gen, um über seine Tätigkeit, seine Be-

deutung und Auswirkung ein genaues,
endgültiges Urteil zu erlauben. Ebenso

überzeugt Sind wir auch, dass man nicht
behaupten kann, mit dem letzten Tag
seiner Datier sei es abgeschlossen, wie
es bei so vielen andern Ereignissen der
Fall ist, die die Zeit in ihrem Lauf be-

gräbt, so dass nur die Gelehrten, die sich
den toten Dingen widmen, die Erinne-

rung daran lebendig bewahren. Das Kon-
zil ist ein Ereignis, das nicht nur im

Gedächtnis, sondern auch im Leben der
Kirche weiter lebt und bestimmt ist, in
und ausser ihr noch lange Zeit zu dauern.

Spannungen und Wandlungen

Die erste Seite an der Nachkonzilszeit
würde eine lange Erwägung verdienen,
wenn es auch nur dazu wäre, festzustel-

len, ob das Erbe des Konzils bloss eine
Dauer ist, oder ob es auch einen in Ent-
wicklung begriffenen Prozess darstellt.
Man möchte sich also klar werden, wel-
che Lehren es uns als fest und beständig
hinterlassen hat, wie das im allgemeinen
nach den aloen Konzilien der Fall war, die
mit dogmatischen Definitionen abschlos-

sen, die im Glaübensschatze noch heute
und für immer gültig sind, und was für
Lehren es dagegen verkündet hat, die
entwickelt und in späterer Fruchtbarkeit
erprobt werden müssen. Es ist anzuneh-

men, dass die des zweiten Vaticanums vor
allem dieser Gruppe angehören, ist es

doch als vorwiegend pastorales, also dem
Handeln zugewandtes Konzil bezeichnet
worden. Diese Untersuchung ist bedeu-

tungsvoll und nicht leicht und lässt sich
nicht ohne Hilfe des kirchlichen Lehr-
amtes allmählich durchführen.
Eine weitere Seite, der sich heute die
allgemeine Aufmerksamkeit zuwendet,
ist der heutige Zustand der Kirche im
Vergleich mit dem vor dem Konzil. Da
man sagen kann, der heutige Zustand
der Kirche sei durch viele Erregungen,
Spannungen, Neuerungen, Umwälzungen,
Diskussionen usw. gekennzeichnet, wer-
den die Meinungen sich sogleich scheiden.

Die einen trauern der angeblichen Ruhe
von gestern nach, andere freuen dich
über die Veränderungen, die endlich in

Gang gekommen sind; einzelne sprechen
von einer Zersetzung der Kirche, wäh-
rend andere von der Entstehung einer
neuen Kirche träumen. Die einen finden,
die Neuerungen seien zu zahlreich und
kommen in zu rascher Aufeinanderfolge,
sie stellen beinahe eine Vernichtung der
Tradition und des Fortbestehens der
echten Kirche dar, während andere die
Entwicklung der schon erfolgten oder
begonnenen Reformen als langsam und
träge und vielleicht reaktionär anklagen.
Mehr als einer möchte die Kirche in
ihrer ursprünglichen Gestalt wiederher-
stellen und bestreitet die Berechtigung
ihrer logischen geschichtlichen Encwick-
lung, während andere diese Entwicklung
in die profanen Bereiche des heutigen
Lebens vorantreiben und bis zu einer
Entsakralisierung und Säkularisierung der
Kirche gelangen möchten, wobei die
Strükturen zugunsten einer einfachen,
dem Zufall anheimgestellten, zusammen-
banglosen charismatischen Vitalität auf-
gelöst würden, und anderes mehr. Die

Aus dem Inhalt:

Die NdcMoBzi/rzeh - ei«e Zeh /7er

Be/ehAr#«g

Rehgiöre Fer/o/g«»g:
Sc/w/h oher ScThcArdP

Dewo&r/hireÄe /Vfhperd«rM>OfP#»g i« /7er
Kirche
Die «ieher/hWirc^e» BireÄö/e h&er hie
•BerpreeTwwge« Khrhmh H//ri»&r z«h
hew

Ne/wwrihze z/m Lbrj/h«h«i.f der Löw«/-
för/icA^eh /7er ZJAe m fCire/?e«rec/i>/

Zw/ZhAer Te/7

445



heutige Zeit ist eine Zeit stürmischen
Übergangs. Das Konzil hat uns auf man-
chen Gebieten für den Augenblick nicht
die erwünschte Ruhe gebracht, sondern

vielmehr Störungen und Probleme ge-
weckt, die jedoch für das Wachstum des

Gottesreiches in der Kirche und den ein-
zelnen Seelen ohne Zweifel nicht nutz-
los sind. Haken wir aber fest: wir erleben

einen Augen'bl'idk der Prüfung. Wer im
Glauben und in der Liebe stark ist, kann

an dieser Erprobung Freude empfinden.

Wachsamkeit tut not

Führen wir diese Gedanken nicht weiter

aus. Die Zeitschriften und Buchläden
werden mit Veröffentlichungen über die
fruchtbare kritische Phase der Kirche 'in
der Geschichte der Nachkonzilszeit über-

flutet. Da gilt es, wachsam zu sein und
den Geist der Wissenschaft, des Rates,
des Verstandes und der Weisheit heute

mit besonderem Eifer an'zurufen. Manch

neuer Gärstoff ist ringsum am Werk;
bewirkt er Gutes oder Schaden? Neue
Versuchungen, neue Pflichten stehen vor
uns auf. Wiederholen wir die Mahnung
des hl. Paulus: «Freut euch immerdar!
Betet ohne Unterlass! Dankt (Gott) in
allem; das ist der Wille Gottes, der euch

in Jesus Christus geoffenbart wurde.
Löscht den Geist nicht aus! Vernachläs-
sigt die Prophezeiungen nicht! Prüft
alles; übernehmt, was gut ist! Haltet
euch fern von jeder Form des Bösen»

(1 Thess 5, 16-22).

Treue zum Konzil, zur Kirche
und zu Christus

Wir. möchten hier nur noch die Emp-
fehlung einer dreifachen Treue hinzu-
fügen. z«w Ko«zi/; bemühen wir
uns, seine so reichen und herrlichen Leh-

ren besser zu kennen, zu studieren, zu er-
forschen und zu durchdringen. Gerade
der Umstand, dass sie so reichhaltig, so

gehaltvoll, so massgeblich sind, hat viel-
leicht vielen den Mut genommen, eine so

hohe, verpflichtungwolle Lehre zu lesen
und zu erwägen. Viele, die vom Konzil
reden, kennen seine wundervollen, ge-
waltigen Dokumente nicht. Einzelne
Köpfe, denen mehr am Aufbegehren und
an überstürzten, revolutionären Ände-

rungen liegt, wagen zu behaupten, das

Konzil sei nunmehr überholt und diene
ihrer Ansicht nach nur dazu, niederzu-
reissen, nicht aufzubauen. Wer dagegen
'im Konzil das Werk des Heiligen Geistes
und der verantwortlichen Stellen der
Kirche sieht (es sei an die theologische
Einischätzung des ersten Konzils, des

Apostelkonzils von Jerusalem erinnert:
«Visum est .Spiritui Sancto et nobis»
[es hat dem Heiligen Geiste und uns
gefallen) Apg 15, 28), wird den

Band des Konzils oftmals und ehrfürchtig
zur Hand nehmen und sich bemühen, es

zur Nahrung und zum Gesetz für sich
und seine Gemeinschaft zu machen.
Zweite Treue: Tre«e z«r förcto Wir
müssen sie verstehen, lieben, fördern,
ihr dienen. Weil sie das Zeichen und
Mittel des Heils ist. Aber auch, weil sie

Gegenstand der opferbereiten Liebe
Christi ist, der «dilexit Eccles'iam et se

'ipsum tradidit pro ea»: er hat die Kirche
geliebt und sich für sie hingegeben
(Eph 5, 25). Und schliesslich, weil wir
die Kirche sind, der mystische Leib
Christi, in den wir lebendig eingegliedert
sind und in dem wir unser ewiges Glück
besitzen werden. Ihr wisst, dass heute
diese Treue zur Kirche von vielen ver-
raten, in Frage gestellt, nach eigenem
Belieben gedeutet, gering geschätzt wird.
Man begreift sie in ihrer tiefen, echten

Glaubenskämpfe scheinen in weiten Tei-
len unseres Planeten der Vergangenheit
anzugehören. Die Vorgänge in Nordir-
land werden ausserhalb dieses Landes all-
gemein abgelehnt.- Der Itowp/ .to rto
fow Ptoz die ge-
redrcto/r/icAe ««d roz/We Eèe«e ver-
re^o^e«. Handelt es sich hier um eine

vorübergehende oder endgültige Wand-

lung in der Geschichte? Dass im Vorder-

grund unseres Bewusstseins andere Fra-

gen als die des Glaubens stehen, darf
nicht darüber hinwegtäuschen, dass der

Kampf gegen jede Form von Religion,
die christliche miteingeschlossen, keines-

wegs beendet ist. In einer Reihe von Staa-

ten wird dieser Kampf systematisch auf
allen Ebenen der Institution und des ge-
sellschaftlichen Lebens fortgesetzt. Diese
Tatsache einfach zu verdrü«gc« wäre
nicht nur ein jämmerliches Ferrage» vor
unserem eigenen Gewissen, sondern auch

ein gemeiner Fmzü an unseren verfolg-
ten Brüdern.

Ein Trugbild der Geschichte?

In den Evangelien, der Apostelgeschichte
und den Briefen finden wir nicht nur
verbale Hinweise auf eine Verfolgung
«um des Himmelreiches willen» sondern

auch handfeste Beispiele. Der Gründer
der Kirche war selber das erste Opfer.
Äusserlich gesehen wurde er mit po/f-
rwcto« Argumenten zur Strecke gebracht.
Dieser typische Zug kehrt fast in allen

Verfolgungen ibis an die Schwelle der

Neuzeit wieder. Das Ineinander von
Religion und Staat machte eine saubere

Trennung beinahe unmöglich. So leitete
z. B. das Opferedikt des Kaisers Decius

Bedeutung nicht, bekennt sich nicht mit
der Verehrung und Hochherzigkeit zu
ihr, die sie verdient und die für uns
nicht eine Abtötung, sondern eine Erpro-
bung und Ehre bedeutet.
Und endlich die Treae z» Ctorr»r. Sie
ist der Kernpunkt, der alles umschliesst.
Wir erinnern euch nur an die Worte des
Simon Petrus, dessen geringer, aber
wahrer Nachfolger wir sind und an des-
sen Grabstätte wir uns hier befinden:
«Herr, zu wem sollen wk gehen? Einzig
du hast Worte des ewigen Lebens» (Joh
6, 69).
Treue zu Christus. Dies muss das Nach-
konzilsprogramm sein, geliebte Brüder
und Söhne. Unser Apostolischer Segen
begleite euch in der Erfüllung dieser
Aufgabe.

(F«> SgZ dew /to'toroto «torz/zt
fo« H, P.j

(249-251), das alle Untertanen zum
Staatskult verpflichtete, eine der grau-
samsten Verfolgungen ein. Das ändert je-
doch nichts an der Tatsache, dass es sich
für d'ie Christen, die ja unaufhörlich ihre
zivile Loyalität beteuerten, um eine reine
Glaubensverfolgung handelte.
Es wäre freilich falsch, jede Auseinander-
setzung zwischen Kirche und Staat unter
den Begriff «Glaubenskampf» stellen

zu wollen. Es konnte hier bisweilen um
sehr handfeste politische oder materi-
eile Interessen gehen. Der mittelalter-
liehe Kampf zwischen Kaisern und Päp-
sten - immer im Schoss der Kirche -
bietet dafür mehr als ein Beispiel. Es
würde sich auch heute, hundert Jahre
nach dem Untergang des Kirchenstaates,
keine Freiwilligenarmee mehr finden las-

sen, um kirchliche Territorien zu vertei-
digen.
Der Zek i/to er vottoto/e«,

Itofgio« «w /Arer re/f>rf z#
•fer/o/ge«, Ein militanter Atheismus ha«-

sich dieses Ziel gesetzt und es wäre tö-
rieht zu glauben, dass er je davon lassen
wird, solange er sich nicht selber verleug-
net. Kann auch, geschichtlich gesehen
und je nach Land verschieden, die Kkche
einen mehr oder weniger grossen Teil
der Schuld daran tragen, es ändert nichts

an der Tatsache, dass Gotteshass auch

eine völlig entmachtete und ihrer mate-
riehen Mittel beraubte Christenheit ver-
folgt.

Die vergessenen Helden

«Helden» werden heute klein geschrie-
ben, weil man damit unweigerlich den

Religiöse Verfolgung: Schuld oder Schicksal?

446



Gedanken des Soldatischen und Kriege-
tischen verbindet. Wenn gar noch Flug-

zeugentführer und Attentäter als Helden

gefeiert werden, hat der Begriff vollends

bankrott gemacht. IFfr r?W ?» Ge/»Ar,

z« äfrt.rj er »«cA ei» HeWe«r«w

tier Lieèe <ier D»We«r, »«cA »?»

G/»«Ae».f tci/Ze«, g?A/. Es gehört heute

zum guten Ton, sich unermüdlich über

die Diktaturen 'in Spanien oder Portugal,

die Foltermethoden in Brasilien oder

Südvietnam zu empören. Diese Empö-

rung ist aber nur dann legitim, wenn sie

««iferre/Z gemeint ist, also sich gegen

jede Schändung der Menschenrechte in

jedem Land wendet. Und hier eben, mei-

nen wir, klafft bei vielen eine bedenkli-

che Gedächtnislücke. Es geht nicht dar-

um, den Meinungs- und Polizeiterror von

Regimen in mehrheitlich katholischen

Ländern zu leugnen oder ihn gar recht-

fertigen zu wollen. Terror, von Leuten

ausgeübt, die sich Christen nennen, ist das

Widerwärtigste und Abscheulichste, was

es überhaupt gibt, /lier »m» -fergkr/
zAtroA ZefcA/ die »«dere« 0/;/er, ;e«e der

re/igiöre« Terrorr. Ihre Zahl geht in die

Dutzende von Millionen. Sie sind tag-
täglich den Schikanen und Launen der

zentralen und örtlichen Funktionäre aus-

geliefert. Man verbietet oder erschwert
ihnen die religiöse Kindererziehung, die

Ausübung des Kults, den Zugang zum
sozialen Aufstieg, »zu Ordensstand und

Priestertum. Wenn man die blutige Ver-

folgung weithin eingestellt hat, weil sie

sich psychologisch und weltpolitisch nicht
bezahlt machte, iso führt man sie anonym
und systematisch auf dem Verwaltungs-
wege weiter. Wer hier jahrelang durch-
hält gehört nicht nur religiös gesehen
sondern auch unter rein wewfcA/fcAew

Aspekt zu den Grotte». Wann haben wir
darüber das letzte Mal in der Tagesschau
oder im Echo der Zeit davon gehört?
Ich wenigstens bin versucht zu sagen:
Lang, lang ist's her.

Was haben sie uns zu sagen?

Diese Menschen sind schlicht und ein-
fach das, was viele heute nicht mehr
wahr haben wollen: Ze«ge« /«r <A<? IPäAr-

Ad/. Sie zerreden sich nicht den Mund da-
rüber, was Wahrheit eingentlich sei und ob
wir darüber je zur Gewissheit kämen.

Nein, sie leben sie. Sie sind bereit, mit
ihrer ganzen Person dafür einzustehen. Die
Wahrheit Christi in ihrem Leben zum
Leuchten zu bringen. Sie sind ein leben-
der Protest gegen die religiöse Ver-
weichlichung und Oberflächlichkeit.
Wenn jemand fragen sollte: «Wo gibt
es denn noch Christen, die diesen Namen
verdienen?», dann ist auf diese stummen
Millionen hinzuweisen. Sie sind der

harte Kern der Kirche und der Christen-
heit, nicht zerquält ob intellektueller
Zweifel, sondern nüchtern bereit zum

Einsatz. Sie sind eine ständige Heraus-

forderung nicht nur für ihre Verfolger,
sondern auch für uns. Dafür können wir
ihnen nicht dankbar genug sein. Auf sie

müsste gerade unsere /»ge»t? hingewie-
sen werden. Denn Beispiele solcher Art
überzeugen auch heute noch.
Aber neben den Verfolgten stehen die
Fer/o/ger, Wie sollen wir über sie den-
ken? Wie ihnen geistig begegnen?
Christus hat uns eine Antwort gegeben,
die uns weiterer Überlegungen zwar nicht
enthebt, aber doch die Richtung weist:
«Liebet eure Feinde und betet für eure
Verfolger» (Mt. 5, 44). Richter über Ge-
sinnung kann niemals ein Mensch, das
kann nur Gott sein. Mag Unwissenheit,
Vorurteil oder Bosheit hinter dem Ver-
folger stehen, eines ist sicher:Er AetAtr/
der LieAe ««d FergeA««g. Er braucht
Erleuchtung und Aufgeschlossenheit. Da-

(Sohluss)

Praktische Folgerungen

Versuchen wir nun einige praktische An-
satzpunkte aufzuzeigen, Möglichkeiten,
das theologisch über demokratische Mit-

Verantwortung in der Kirche Gesagte zu
konkretisieren.
Worin sehen wir mehr grundsätzlich
Afög/icAAei/e« e?«er der»oAr»/wAe«
Eor/e»/»dc£/««g ?» der fGrcAe?

Bewusstseinsbildung

Ein erstes scheint uns eine entsprechende
Bew#tt/te?«tA?W»«g bei den Amtscrägern
und beim Kirchenvolk zu sein. Der Ge-

danke, darr wir K?rcAe sind, ist noch

lange nicht Allgemeingut in der 'katho-
tischen Kirche geworden, weder unten
noch oben. Beachten wir nur einmal, mit
welcher Selbstverständlichkeit auch heute
noch in kirchlichen Erlassen, in Hirten-
briefen und Ansprachen «Kirche» ein-
fach mit dem Amt und der Hierarchie
gleichgesetzt wird. Es ist überhaupt inter-
essant zu beobachten, wie undifferen-
ziert mit dem Ausdruck «Kirche» um-
gesprungen wird: «Die Kirche lehrt, die
Kirche hat gesagt, die Kirche tut das

und das. ...» so tönt es doch immer
noch am laufenden Band. Kirche das

Volk Gottes, das ist eine Konzilsaussage,
die mit allen Mitteln ins Volk getragen
werden muss und die auch in ihren Kon-
Sequenzen und Implikationen ernst zu
nehmen ist.

Vor aller Differenzierung steht die Tat-
sache, dass die Kirche ein Fo/A der /««-

G/e?cAe« ?t/. Es gibt die funda-
mentale Gleichheit und GleichbereChti-

für reichen alle natürlichen Mittel, die
nicht zu vernachlässigen sind, keineswegs
aus. GeAe/ ««^ Op/er der Verfolgten
allein können schliesslich dem Verfolger
den Weg zur IPGArAe» »W ErefAeit
bahnen. Das mu9s man zwar heute behut-

sam sagen. Aber verschweigen kann man

es nicht.
Denn dieser Weg von Schweigen und

Opfer ist hart, ungeheuer hart. Er rührt
an die Zerreissprobe allen Glaubens, ans

Kreuz. Was können wir, die Mitzeugen
der einen Wahrheit, Besseres tun, als

den Verfolgern die ErAe««7»?t eben die-

ser Wahrheit zu erbitten? Und was kön-

nen wir 'im Angesicht teuflischer Bosheit
Grösseres tun, als um G«<jz?e für Opfer
und Henker zu bitten? Af»rA«t fGz?ter

GeAe/traei«»»g /«r A#£»r/ ?970; «Dass jene,
die Christus und die Kirche verfolgen, zur Er-
kenntnis der Wahrheit gelangen.«

gung aller in der Kirche und sie steht

vor aller Verschiedenheit der Funktionen
und Ämter. «Einer ist euer Meister, ihr
alle aber seid Brüder» (Mt. 23, 8). Wir
kennen alle die entsprechenden Worte
unseres Herrn!
Wir leiden heute noch alle unter den

Nachwirkungen einer Überzeichnung des

kirchlichen Amtes in unserer Kirche.
Nur so ist es doch zu erklären, da9s noch
heute bei einem grossen Teil unserer
Christen die Kirche bewusstseinsmässig
einfachhin mit dem Amt und den Amts-
Wägern gleichgesetzt wird. VonMitverant-
wortung kann unter solchen geistigen Vor-
aussetzungen nicht die Rede sein. Mit
Berufung auf die Sendung und Erwäh-
lung durch Gott hatte man das Amt in
einer unguten Weise aus dem Kirchen-
volk ausgesondert, es hypostasiert, ihm
seine Rechtfertigung in sich selber ge-
geben und damit nicht mehr nach der
Verantwortbarkeit seiner Entscheidungen
vor der kirchlichen Gemeinschaft gefragt.
Das bisherige Amtsverständnis sah im-
mer nur die Vollmachtenverleihung vo»
oAe«, von Gott her, nicht aber eine echte

Vollmachtenverleihung auch fo» »«/e»,
von der ganzen Gemeinde her.

Neue Zuordnung von Amt und Gläubigen

So geht es heute um eine neue Zuord-
nung von Hz»/ G/»#A?ge» in der
Kirche und in diesem Zusammenhang
um eine viel stärkere Integration des
Amtes in den gesamtkirchlichen Vollzug.
Sodann drängt sich eine KoEeg?i</?t?ef«»g
aller Amtsstrukturen auf, eine Auswei-

tung des Begriffs der Kollegialität von
Bischöfen über die ganze Kirche. Kollegia-

Demokratische Mitverantwortung in der Kirche

447



lität gilt nicht nur im Bereich des B'i-
schofsamtes und im Verhältnis der Bi-
schöfe zum Pap9t, Kollegialität gilt auch
innerhalb der Diözese und innerhalb der
Pfarrei und miisste als ein Grundprinzip
in der ganzen Kirche wirksam werden.
Hier ist eine konziliarer Ansatz aufzu-
nehmen und sinngerecht auszuweiten.
Wiederholt wurde in letzter Zeit betont
(von Kasper, Rahner und Ratzinger)
dass es sich bei der Lehre von der Kol-
legialität um ein auf die ganze Kirche
anwendbares Scrukturprinzip handle. Soll
es aber nicht nur bei verbalen Beteuer-

ungen bleiben, muss dieses Prinzip in
Pfarreien und Diözesen wohl so angewen-
det werden, dass es zu tatsächlichen For-

men der Zusammenarbeit zwischen Per-

sonen, die in verschiedener Weise in der
Kirche Aufgaben und Ämter ausüben,
kommt. Kollegiale Formen der Führung
und der Mitverantwortung bis hinauf in
die oberste Spitze erweisen 9ich bei der

heutigen Kompliziertheit aller Sachfragen
immer dringender. «Einsame Entschei-
düngen sind beim gegenwärtigen Span-
nungszustand in der Kirche sicher kein
geeignetes Mittel mehr, den Wächter-
dienst der Einheit wahrzunehmen.»"

Die Ortsgemeinden
Es darf endlich nicht vergessen werden,
dass auch die Aufwertung der OrAtge-
getweiWe durch das Konzil zu einem
Abbau eines überzogenen Zentralismus
in der Kirche und damit zu einer ge-
sunden Demokratisierung führen könnte.
Wenn einmal wieder die Ortsgemeinde
im Sinn des NT vor der Gesamt- und
Weltkirche im Bewusstsein der Gläubi-
gen steht, dann wird .im Sinn eines um-
fassenderen Föderalismus auch ein de-
mokratischeres Denken und Handeln
eher zum Zuge kommen. «Die Ortskir-
chen Sind ja nicht einfach Verwaltungs-
stellen eines grossen Apparates, sondern
die lebendigen Zellen, in deren jeder
das ganze Lebensgeheimnis des einen
Leibes der Kirche anwesend ist, so dass

jede mit Recht schlicht «Ecclesia» heis-
sen darf» ".Dabei kommt dann den

Querverbindungen zwischen den einzel-
nen Ortsgemeinden wieder eine grosse
Bedeutung zu. Nicht nur das Verhältnis
der Pfarrei zum Bistum und des Bistums
zu Rom hat zu funktionieren, sonden

genau so wichtig sind die Verbindungen
von Gemeinde zu Gemeinde, und von
Bistum zu Bistum. Nach Auffassung der
alten Kirche ist der Bischof nur Bischof
dadurch, dass er in der Gemeinschaft mit
den andern Bischöfen steht, das Katho-
lische ist ohne das Apostolische nicht
denkbar und umgekehrt. Die alten Teil-
synoden sprechen hier eine deutliche
Sprache. Sie gingen den Gesamtkonzilien
voraus und waren naturgemäss immer
viel zahlreicher als jene. In ihnen zeigte

sich die der alten Kir-
che! Es gibt nicht nur ein einziges Zent-
rum, auf das hin alle Teilkirchen bezo-

gen sind son-
dem es gibt immer auch die Querver-
bindungen, ein Netz von Kommunionen,
das die Kirche bildet und das in den
Bischöfen und 'in ihrer Gemeinsamkeit
seine Fixpunkte hat (.ry«or^/e SArator).
Die Kirche erscheint so als eine Kom-
munion des Brotes und des Wortes, des

Leibes und des Logos Christi.
«So müssen wir hier im Zeichen der

Kollegialität den Weg zu Ende gehen
und hinter dem Konzil so sehr betonten
Kollegium der Bischöfe die Brüderlich-
keit der ganzen Kirche entdecken als
den tragenden Grund des Ganzen. Kolle-
gialität kann ihre volle pastorale Frucht-
barkeit erst entfalten, wenn sie riickbe-
zogen erscheint auf die Grundgegeben-
heit derer, die vom «Erstgeborenen des
Vaters» her einander zu Brüdern gewor-
den sind»"®. Der Gedanke der Ko//cgM-
fed/ muss also auf die Gesamckirche
ausgeweitet und durch denjenigen der
BrÄsfeWfcMe/A ergänzt werden.

Pluralismus

Aus dieser neuen Bewusstseinlage ergibt
sich nun als zweites das mutige Ja zu
einem in unserer
Kirche. Die Zeit einer uniformen, ein-
seifig verstandenen Einheitsideologie ist
endgültig vorbei. Eine grössere Vielge-
staltigkeit, eine grössere Streuung der
kirchlichen Aufgaben und Funktionen
'ist nicht zu umgehen. Sie führt dann
auch zu einer grösseren Eigenverantwor-
tung der einzelnen Christen und der ein-
zelnen Gruppen. Wir müssen wieder
etwas entdecken von der Ffe/JrdA r7er

Kirche in der Vielfalt der Jünger, Zeugen
und Diener'", von der noch bei Paulus
so oft die Rede ist und müssen die öde
und gefährliche Zweiteilung der Kirche
in Priesterschaft und Laien von den
Quellen her überwinden. Wir haben
schon davon gesprochen, dass die Lehre
von den Charismen uns die theologische
Grundlage bietet. Die Vielfalt in der
Kirche gehört genau so zu ihrer Wesens-
bestimmung wie die Einheit. Jesus
Christus hat nicht einfach ein monoli-
thisches Amt geschaffen und alles übrige
diesem Amte untergeordnet, sondern er
hat die Kirche gewollt als eine vielfältige
Gemeinschaft der Jünger, Zeugen und
Diener. Nur so ist echte Mitrverantwor-
tung in der Kirche wieder zu erreichen.
Wenn auch die fundamentale Stellung
des Petrus für die Kirche durchaus nicht
bestritten werden 'soll, so darf doch das

Fels-Sein des Petrus nicht als Konzen-
tration aller in der kirchlichen Gemein-
schaft wahrzunehmenden Aufgaben ver-
standen werden. Wenn Petrus eine Son-

derstellung innehat, so nur innerhalb des

schon konstituierten Jünger-Zeugen- und
Dienerkreises. Das Pecrusamt bedeutet
Dienst an der Einheit, keineswegs aber

notwendig Zentralismus und Gesamt-

regierung der ganzen Kirche von einem
Punkte aus. So etwas kann u. U. für eine
bestimmte Zeitepoche gut nützlich sein,
jahrhundertelang hat es so etwas wie
eine zentrale Kirchenleitung reicht ge-
geben.

Querverbindungen

In diesen Zusammenhang gehört dann
auch die von Ratzinger so sehr betonte
Forderung echter und lebendiger

zMdrtÄe« OrArgezwe/«-
näherhin zwischen Diözesen und

Pfarreien. Ratzinger schreibt: «'Es dürfte
in der Zukunft keinen Egoismus der
Diözesen und der Gemeinden geben, die
sich um sich selber kümmern, alle andern
aber einfach Gott und dem Heiligen
Stuhl überlassen. Sondern es gibt eine
gemeinsame Verantwortlichkeit aller für-
einander.. Katholischsein heisst dann in
Querverbindungen stehen. Es bedeutet,
einander in Nöten zu helfen; es bedeutet
von dem Guten des andern zu lernen und
das eigene Gute freigebig auszuteilen,
es bedeutet, den Versuch sich gegenseitig
kennen zu lernen, einander zu verstehen,
und gelten zu lassen Es wird darum
gehen, praktische Vollzugsformen des

gegenseitigen Austausches und der ge-
genseltigen Fürsorge zu finden (Finanz-
ausgleich, Gastfreundschaft)»"".
Wenn wir das Gesagte noch etwas mehr
konkretisieren, bieten sich für den Au-
genblick zwei Dinge an: Das nachkon-
ziliare Rätesystem und die Spontangrup-
pen!

Das Rätesystem

Ein nachkonziliares Rz/toyr/ez» ist in den
letzten Jahren auf gesamtkirchlicher, aber

vor allem auch auf diözesaner und ge-
meindlicher Ebene aufgebaut worden.
Wir haben Priester- und Laienräte, Seel-

sorge- und Diözesanräte und ähnliche
Gremien in reicher Fülle erhalten. Sie
scheinen, allen Anfangsschwierigkeiten
zum Trotz, durchaus geeignete Instru-
mente einer grösseren Mitverantwortung
und einer Demokratisierung in der Kiche
zu sein. Nur müssen wir uns klar sein,

" 7. R«Azi»ger, Das neue Volk Gottes. Ent-
würfe zu einer F.kklesiologie (Patmos.). Vor
allem der Beitrag: «Die pastoralen Impli-
kationen der Lehre von der Kollegialität der
Bischöfe». Seiten 201-210. Dann 7C.

«er, a. a. O. und IP. füttpdr, Kollegiale
Strukturen in der Kirche, «Sein und Sen-

düng», Jan./Febr. 1969» Seite 15«

" «Herderkorrespondenz» Juni 1969, Seite
253.

"J. Rötz(«ger, a. a. O., Seite 205.
"7- a. a. O., Seite 210.
* »F«<ric7 P. D/Vr, Vielfalt der Kirche in der

Vielfalt der Jünger, Zeugen und Diener
(Freiburg i. Br. 1969).

"7. Rd/z/'»ger, a. a. O., Seite 215.

448



Die niederländischen Bischöfe über die Besprechungen
Kardinal Alfrinks mit dem Papst

dass wir hier noch sehr am Anfang
stehen und dass auch diese verschie-
denen Räte nicht die Lösung darstel-
len. Immerbin, hier ist etwas wichti-
ges geschehen. Es sind mehr oder weniger
repräsentative Körperschaften da, deren

die Kirche als ein Sozialsystem zur wirk-
samen Meinungs- und Willensbildung
bedarf. Denn diese Willensbildung kann

nicht nur Sache der freien Kräfte sein.

Es müssen konkrete und bis zu einem

gewissen Grad auch 'institutionalisierte
Formen der Mitsprache und der Mitver-

antwortung gefunden werden.

Die «Crux» dieser Räte ist bis anhin
die Weise ihrer Bestellung: Wie kommen

wir auf wirklich demokratischem Weg
zu einer echten Repräsentation des Kir-
chenvolkes? Und zwar so, dass auch

unsere vielen Randsiedler miteinbezogen
werden könnten!
Und das zweite: Ist die Sache mit diesen
d'iözesanen und pfarreilichen Räten nicht
solange ein Stück weit illusorisch, als man
ihnen nur beratenden und nicht 'be-

schliessenden Charakter zuerkennt? Hier
wird immer noch eine typisch klerikale
Angst deutlich spürbar. Wenn im Letzren
und Eigentlichen Immer doch der Bi-
schof in einsamer Höhe allein entschei-
den kann und sich die wichtigsten Dinge
selber vorbehält, kann von echter Mitver-
antwortung kaum die Rede sein, und
alles Reden von Demokratie wirkt nicht
so recht glaubwürdig. Theologisch nimmt
man die Verantwortung aller für die
Kirche nicht genügend ernst. Natürlich
müssten gewisse GVe»ze»

gezogen werden, aber nur
solche, die Sich aus dem unveräusserli-
chen dogmatischen Selbstverständnis der
Kirche im Hinblick auf Glaubens- und
Sittensachen notwendig ergeben. Hier 'be-

hält das Amt sein Eigengewicht. Im
übrigen weiten Bereich aller anderen
Entscheidungen sollte es aber nur han-
dein im Rahmen der Mitwirkung der
Gesamtgemeinde. Dabei miissce meiner
Meinung nach das Hauptgewicht nicht
unbedingt auf bestimmten demokrati-
sehen Wahltechniken liegen. Diese wer-
den für die Kirche in dem Moment ge-
fährlich, wenn im Grunde kirchenfremde
Elemente politische Zwecke damit ver-
binden.

Die Spontangruppen

Zum Rätesystem sollte als zweites dazu
kommen die Arbeit der /?<?«.

Sie zu 'integrieren und ernst zu nehmen
ist freilich nicht leicht. Trotzdem ist zu-
zugeben, dass solche Spontangruppen, als

Ergänzung und Gegengewicht zu den
Räten, durchaus ihre Bedeutung haben
können und sollen im Ganzen einer de-
mokratischen Meinungs- und Willensbil-
dung In unserer Kirche. «Ohne Initia-
tiven von unten bleibt der gewünschte

Dar N/WeWaWirt/fe« ßncio/r-

Die Bischöfe haben sich dieser Tage
über den letzten Besuch des Kardinals
Alfrink in Rom und die dort durchge-
führten Besprechungen beraten. 'Der
Kardinal hat ausführlich mit dem Papst
und dessen nächsten Mitarbeitern - den
Kardinälen Villot, Seper, Willebrands
Wright sowie den Bischöfen Benelli, Ca-
saeoli und Schroeffer - gesprochen. The-
ma dieser Unterredung war die Lage der
Kirche in den Niederlanden hinsichtlich
des Priesterzölibats und die Auffassung
der Bischöfe gemäss 'ihrer Erklärung vom
19. Januar dieses Jahres. Die Bischöfe
sprachen darin die Meinung aus, dass es
ihrer Glaubensgemeinschaft nützen wür-
de, wenn neben Priestern, die in deut-
lieber Freiheit den Zölibat gewählt ha-
ben, in der lateinischen Kirche auch der
verheiratete Priester zugelassen werden
könnte, sowohl in dem Sinne, dass ver-
heiratete Männer die Priesterweihe emp-
fangen, als auch, dass in bestimmten Fäl-
len und unter bestimmten Bedingungen
Priester, die geheiratet haben, wieder in
die Ausübung ihres Amtes eingesetzt
werden.
In dieser Auffassung wurde der wichtige
Wert des zölibatären Priesterlebens für
die Kirche immer anerkannt. Es wurde
nach Wegen gesucht, die Kirche in den
Niederlanden ausreichend mit Priestern
zu versorgen, und der bestehenden Not
vieler Priester entgegenzukommen. Es

war keine Rede davon, dass man die Auf-
hebung des Zölibats befürwortete, und
mehr als einmal haben die Bischöfe ihre
grosse Anerkennung für die Priester
ausgesprochen, die um des Gottesreiches
willen mit Hingabe und Opferbereit-
schaft 'ihrem zöli'batären Leben treu blei-
ben. Das Mitleben und die Sorgen der
Bischöfe umfassen beide Priestergrup-
pen.
Kardinal Alfrink hat zweimal ein lan-
ges Gespräch mit dem Papst gehabt, der
mit vollem Interesse, mit Wohlwollen
und Verständnis den Darlegungen des

Pluralismus in der Kirche fragwürdig.
Es mag bedauerlich sein, dass die gegen-
wärtig sich überall bildenden Spontan-
gruppen mehrheitlich einer kirchlichen
Pxotesthaltung entstammen und sich in
ihrer Mehrzahl im Gegensatz zur be-
stehenden Kirchl'ichkeit verstehen und
sich am Rande der Kirche ansiedeln. Den-
noch haben sie im Blick auf eine demo-
kratiegemässe Meinungs- und Willensbil-
dung eine wichtige Funktion. Die Zeit

Kardinals über die niederländische Situa-
tion und die Sorgen der Bischöfe ange-
hört hat. Der Kardinal allerdings sa'h sich
in diesen Gesprächen wiederum der deli-
katen und äusserst schwierigen Lage des

Papstes gegenübergestellt, der sein Hir-
tenamt für die Gesamtkirche ausüben

muss. Aus dieser Kirche wird der Papst
auch hinsichtlich des Zölibates mit ent-
gegengestellten Wünschen und Auffas-

sungen angegangen, denen gegenüber er
als Papst seine eigene Verantwortung
trägt. Ein jeder Gläubige wird dies ver-
stehen.
Der Papst verkennt die vom Kardinal
dargelegten Probleme keineswegs, ist
aber trotzdem der Meinung, dass die
Gründe, das herkömmliche Band zwi-
sehen Priesterweihe und Zölibat beizu-
behalten, auch heute noch gelten, mehr
vielleicht noch als in anderen Zeiten.
Der Papst betrachtet es als eine schwere
und gebieterische Forderung seines apo-
stolischen Amtes, dies nach wie vor zu
verkünden. Für den Papst handelt es sich
hier um eine wohlerwogene Gewissens-
Überzeugung, in der er sich im allgemei-
nen durch die Bischöfe unterstützt sieht,
wenn er auch weiss, dass es Bischöfe gibt,
die anderer Meinung sind. Der Papst be-
harrt auf dem, was er in seinem Brief an
den Kardinalstaatssekretär Villot vom 2.
Februar dieses Jahres ausgesprochen hat
hinsichtlich der Möglichkeit, verheiratete
Männer reiferen Alters zu Priestern zu
weihen, um damit ausserordentlichen Si-
tuationen entgegenzukommen.
Dies wäre eine Massnahme, die nach
oben erwähntem Schreiben in kollegialer
Beratung studiert und untersucht wer-
den könnte. Die Bischofssynode im Jahre
1971, für die das amtliche Priestertum
als Tagesordnungspunkt festgestellt wor-
den ist, wäre eine geeignete Möglichkeit,
sich -näher zu diesem Thema zu beraten.
Es wurde von 'beiden Seiten der Wunsch
vorgebracht, die Besprechungen zwischen
dem niederländischen Episkopat und dem
Heiligen Stuhl fortzusetzen.

Utrecht, den 30. Juli 1970.

wo die grossen Verbände und Vereine
allein repräsentativ 'für die Kirche stan-
den, ist vorbei. Die Bedeutung der klei-
nen, auch nicht fest organisierten Grup-
pen ist nicht zu übersehen. Solche Spon-
tangruppen zwingen uns zum Nachden-
ken. Sie tragen nicht die Last und Ver-
antwortung der Institution, können des-
halb auch weiterreichende Reformen auf-
greifen, diskutieren und im Experiment
erproben. Die Lebendigkeit des kirchli-

449



chen Lebens wird in absehbarer Zukunft
weitgehend davon abhängen, Wieweit es

der offiziellen Kirche gelingt, durch einen

durchlässigeren Führungsstil solchen

Gruppen, auch wenn sie noch so unbequem
und aufsässig sind, ein Lebensrecht inner-
halb der Kirche zuzugestehen»*".
Wir müssen uns gerade auch in dieser

Frage, die vor allem im Hinblick auf un-
sere Jugend so wichtig ist, durchringen
zu einer grösseren Streuung kirchlicher
Funktionen und zu einer echten Eigen-
Verantwortung der einzelnen Christen und
der christlichen Gruppen. Unsere Kirche
wird ihren möglichen Lebensraum erst
voll für sich gewinnen, wenn sie davon
abkommt, alles was kirchlich ist und
kirchlich geschieht, in die Verancwor-

tung des Amtes zu stellen, auch dort, wo
dieses keine notwendige oder ihm allein
•reservierte oder reservierbare Funktion
erfüllt. Solche Gruppen können sich in
der Kirche erst dann entfalten, wenn

(Fortsetzung)

II. Ausweitung der kirchlichen
Dispensgewalt

Zu einem neuen Verständnis der Unauf-
löslichkeit wird als Ansatzpunkt im Kit-
chenrecht neben der Vertiefung der ehe-
rechtlichen Begriffe die Ausweitung der
kirchlichen Dispensgewalt votgeschlagen.
Die von der Kirche bejahte Lösungsvoll-
macht über die nicht vollcbristlichen
Ehen zu Gunsten des Glaubens und über
die nichtvollzogenen christlichen Ehen
soll ausgedehnt werden auch auf die voll-
zogenen christlichen Ehen.

1. Die These urtd ihre Begründung
Oer Ausgangspunkt: die bisherige Lehre

Die Befürworter dieser Forderung gehen
aus von der bisherigen Lehre der katholi-
sehen Kirche, wonach Christus die grund-
isätzliche Unauflöslichkeit für alle Ehen
wiederhergestellt, zugleich aber seiner
Kirche durch besondere Verleihung die
Vollmacht übertragen hat, mit soellver-
tretender Gewalt, im Namen Gottes, von
seinem Gesetz Ausnahmen zu gewähren
und in Sonderfällen dessen verpflich-
tende Kraft durch Dispens aufzuheben.
In der Auflösung der Ehe durch eine
öffentliche Gewalt sieht die Kirche kei-

nen Gegensatz von der von Christus ver-

wir in der Kirche nicht nur einen Pluxa-
lismus der Strömungen und Spiritualitä-
ten, sondern auch einen echten Pluralismus
der Strukturen und Funktionen akzep-
tieren, ein Pluralismus, der aber nicht
einseitig nur von den Erfordernissen der
geltenden Amtsstrukturen- und Gegeben-
heiten her beurteilt wird, sondern in der
Praxis stärker von den tatsächlichen
Sachbedürfnissen ausgehen kann.
Die Diskussion über kirchliche Struktur-
reformen hat begonnen! Die Vorstellung
vom stets gleichbleibenden rechtlichen
Gefüge und pastoralen System ist ins
Wanken gekommen. Wir müssen uns
auch bei uns diesen Fragen mutig und
offen stellen, im Bewusstsein, dass auch
hinter solchen Fragen die Frage sich ver-
birgt nach einer zaitgerechten Zeugnis-
und Präzenzform der Christen 'in der
heutigen Gesellschaft! /ore/ Bowwer

«Herder Korrespondenz», April 1969, Seite
148.

kündeten Unauflöslichkeit, denn sie
macht die «albimportant distinction bet-
ween extrinsic and intrinsic indissolu-
bility»"°. Sie ist der Überzeugung, dass

die Aussagen Jesu über die Unauflöslich-
keit nur im Sinne der inneren Unauf-
lösbarkeit gemeint sind, d. h. Jesu hat
nur die A«//ör««g der Ehe durch
freien Willensentschluss der Ehegatten
selbst absolut verboten, nicht aber deren
rf«rrm? H«/lör«»g durch eine von Gott
dazu bevollmächtigte öffentliche Auto-
rität Sie hat immer deutlicher erkannt,
dass Gott ihr tatsächlich die Auflösungs-
vollmacht über die nichtchristlichen Ehen
zugunsten des Glaubens und über die
nichtvollzogenen christlichen Ehen ver-
liehen hat. Eine ausdrückliche Erwäh-

nung (explicit reference) dieser Dispens-
gewalt lässt sich aus dem NT allerdings
nicht nachweisen, wie Pospishil richtig
vermerkt"'. Die Kirche leitet sie aber
ab aus der allgemeinen und uneinge-
schränkten Binde- und Lösegewalt, die
Christus ihr anvertraut hat: «Ich will
dir die Schlüssel des Himmelreiches
geben; was immer du auf Erden binden

wirst, wird auch Im Himmel gebunden
sein und was immer du auf Erden lösen

wirst, wird auch im Himmel gelöst sein»

(Mt 16, 19). In dieser allgemeinen
Schlüsselgewalt sieht Sie einschlussweise

(implicite), aber formell auch die stell-

vertretende Lösegewalt über das Eheband
enthalten.

Die neue Schlussfolgerung

Aus diesen allgemein anerkannten Prä-
missen, die der heutigen Praxis der ka-
tholischen Kirche zugrunde liegen, zie-
hen verschiedene Autoren die Schluss-

folgerung, dass die vollzogenen christ-
lichen Ehen von der kirchlichen Löse-

gewalt nicht ausgenommen werden kön-
nen und dürfen. Sie argumentieren etwa
so:
Die Schlüsselgewalt der Kirche ist allgemein
und uneingeschränkt von ihrem Wortlaut her.
Man hat bisher darin einen positiven Beweis
für die Lösegewalt über die nichtchristlichen
und nichtvollzogenen Ehen anerkannt und
gesagt: solange nicht bewiesen werden kann,
dass die nichtchristlichen und nichtvollzo-
genen Ehen von dieser allgemeinen Lösege-
wait auszunehmen sind, muss man zugeben,
dass sich die päpstliche Vollmacht auch darauf
erstreckt 232. Wenn das für die nichtchristli-
chen und nichtvollzogenen Ehen gilt, dann
gilt es genauso auch für die vollzogenen
christlichen Ehen. Es lässt sich in der Schrift
nirgends ein formelles und ausdrückliches Ge-
bot Christi nachweisen, dass einzig die voll-
zogenen christlichen Ehen sowohl innerlich
als auch äuisserlich absolut unauflöslich sei-
en 23». Alle Ehen stehen unter dem gleichen
Gesetz der Unauflöslichkeit, alle Ehen unter-
stehen aber auch der gleichen Lösegewalt
der Kirche. Es gibt keinen stichhaltigen Grund,
die vollzogenen christlichen Ehen davon aus-
zunehmen. Die Sakramentalität der christli-
chen Ehe bildet kein Hindernis für ihre
Auflösung durch die kirchliche Dispens-
gewalt, denn tatsächlich löst die Kirche sakra-
mentale Ehen auf, solange sie nicht vollzo-
gen sind - trotzdem sie diesen Ehen gerade
auf Grund ihrer Sakramentalität eine be-

sondere Festigkeit zuschreibt.
Der Vollzug der Ehe allein bildet auch
keine Grenze für die Lösegewalt, denn nicht-
christliche vollzogene Ehen können aufgelöst
werden. Weder die Sakramentalität noch der
Vollzug für sich allein macht die Ehe absolut
unauflöslich. Wieso soll sie durch die Verbin-
dung der beiden Faktoren gänzlich unauf-
löslich werden? Was fügt der Vollzug denn
der sakramentalen Ehe noch hinzu, dass sie
nun absolut unauflöslich wäre? Wird sie
etwa durch den Vollzug erst zu einer voll-
ständigen Ehe? Oder macht der Vollzug sie
noch sakramentaler und darum noch unauf-
löslicher? Nichts von alledem lässt sich über-
zeugend nachweisen. Also darf und soll die
Schlüsselgewalt der Kirche auch auf die voll-
zogenen christlichen (sakramentalen) Ehen
ausgedehnt werden 23»,

22o j(/. R. O'Connor, The indissolubility of
a ratified, consummated marriage, in: EThL
13 (1936) 696.

23» O'Connor weist das durch eine eingehen-
de Analyse aller Aussagen Jesu nach. Seine
Ansicht wird heute von katholischen Au-
toten allgemein geteilt.

231 PorpwM, 131.
232 So etwa CVtppe//o, Vgl. SKZ 137 (1969)

Nr. 51 S. 764 Anm. 115.
233 O'Cowwor, 715: « thete could not be

found in the Scriptures a formal and ex-
press command of Christ to the effect that
Christian, consummated marriage alone is
extrinsically as well as intrinsically indis-
soluble. »

23t So argumentiert z. B. ausführlich P. Cfvrr-
/<*«</ Le pouvoir de l'Eglise sur les liens
de mariage, in: RDC 17 (1967) 39.

Neuansätze zum Verständnis
der Unauflöslichkeit der Ehe im Kirchenrecht
X. Teil der Artikelreihe: Fragwürdige Unauflöslichkeit der Ehe?

450



2. Widerlegung der Einwände

Es ist begreiflich, dass gegen diese

Schlussfolgerung mancherlei Einwä nde

vorgebracht werden, denn sie hätte in
ihrer praktischen Anwendung zur Folge,
dass diie Kirche grundsätzlich alle Ehen

auflösen könnte. U. Navarrete hat letzt-

hin in einem ausführlichen Artikel alle

Argumente zusammengestellt, die von
neueren Autoren für die Auflösbarkeit

vollzogener sakramentaler Ehen vorge-
bracht werden, und sucht sie zu enrkräf-

ten

a) Der Symbolismus Christus —

Kirche — zwingender Beweis?

Einen ersten Beweis 'für die absolute,
auch äussere Unauflöslichkeit der voll-

zogenen christlichen Ehe will man im
Neuen Testament finden, im Symbolis-
mus der christlichen Ehe, die nach Paulus

ein Abbild der Liebe zwischen Christus
und seiner Kirche sein soll (Eph 5,21 bis

33).

Der doppelte Symbolismus

Die scholastische Theologie unterschied
einen doppelten Symbolismus. Die kör-
perlich nicht vollzogene Ehe als nur
geistige Gemeinschaft sei ein Abbild
der geistigen Einheit zwischen Christus
und der Kirche, d. h. den Gliedern der
Kirche im Stande der Gnade. Wie diese

Bindung aber durch die schwere Sünde
aufgelöst wird, so könne auch die nicht-
vollzogene Ehe noch gelöst werden, trotz-
dem sie sakramental 1st. Die geschlecht-
lieh vollzogene Ehe aber sei das Abbild
der physischen, körperlichen Verbindung
Christi mit seiner Kirche, die durch die
Menschwerdung entstand und für im-
mer bleibt. Erst die körperlich vollzogene
Ehe sei ein vollständiges Abbild der Ver-
bindung zwischen Christus und seiner
Kirche, die ja zugleich geistig und
physisch ist. Erst in ihr komme dieser
Symbolismus zur letzten Vollständig-
keit
In der Verbindung von Sakramentali tat
und Vollzug sei darum die «ultima ratio»
für die absolute Unauflöslichkeit der
Ehe gegeben*". Deshalb müsse sie und
nur sie von der kirchlichen Lösegewalt
ausgenommen bleiben.

Die Frage nach der Beweiskraft

Es ist leicht aufzuzeigen, dass mit solchen
Unterscheidungen und Schlussfolgerun-
gen weit über das hinausgegangen wird,
was Paulus -Wirklich sagen wollte. Ein-
mal schreibt Paulus den von ihm aufge-
zeigten Symbolsinn jeder Ehe zu, nicht
nur der lEhe unter Christen, denn er
bezieht das Geheimnis, das er giross
nennt im Hinblick auf Christus und die
Kirche, durch sein Zitat aus Gen 2, 24
im vorangehenden Satz ausdrücklich auf

alle Ehen als intime Einheit von Mann
und Frau «On risque de trop prouver
sans le vouloir, car dans Eph 5, 32 il ne

s'agit pas spécifiquement du mariage
chrétien.»"® Wenn man aus diesem Sym-
bolsinn der Ehe ihre absolute Unauf-
löslichkeit ableiten wollte, dann miisste

man sie konsequenterweise auch für die
nichtchristlichen Ehen fordern.
Und zudem hinkt der doppelte Sym-
bolismus, denn die nichtvollzogene Ehe

ist auch, und sogar in erster Linie, ein
Abbild der Vereinigung Christi mit
seiner Kirche, die sich in und durch die
Gnade verwirklicht. Diese geistige Ver-
bindung kann zwar zwischen dem ein-
seinen Christen und dem Herrn durch
die Sünde zerbrochen werden, aber
zwischen Christus und der Kirche als

Ganzem ist sie unzerstörbar. Daraus
müsste man logischerweise schliessen,
dass auch die nichvollzogenen Ehen ab-

sohlt unauflösbar sind

Die Unterscheidung eines doppelten Symbolis-
mus findet in den Worten des Paulus über-
haupt keinen Anhaltspunkt. «C'est une belle
raison de convenance, ce n'est pas une preuve
démonstrative»®". Auf keinen Fall kann mit
diesem Text bewiesen werden, dass der voll-
zogenen christlichen Ehe eine besondere und
grössere äussere Unauflöslichkeit zukomme
als jene Unauflösbarkeit, die Jesus allgemein
für alle Ehen verkündete, von der man aber
doch - auf Grund der kirchlichen Lösege-
wait — die nichtchristlichen und die nichtvoll-
zogenen Ehen glaubt ausnehmen zu dürfen.
Man kommt nicht um die Schlussfolgerung
herum: «Le symbolisme du matiage ne con-
stitue pas lui-même une limite au pouvoir
vicarial, pas plus que la sacramentalité et la
consommation »

b) Die bisherige Praxis —

Schlusspunkt der Entwicklung?

Weil man eingestehen muss, class sich
'kein innerer Grund für jene besondere
absolute Unauflöslichkeit aufzeigen lässt,
die man der vollzogenen christlichen Ehe
über jene von Christus allgemein für
alle Ehen verkündete Unauflösbarkeit
hinaus zuschreiben will, darum wird ein
Rückzug gemacht auf die Position: wenn
wir auch die genauen G'rviWc nicht ken-

nen, warum den vollzogenen christlichen
Ehen eine ganz besondere Unauflöslich-
keit zukommt und sie daher nicht unter
die 'Lösegewalt der Kirche fallen, so steht
doch die selbst unbestreitbar fest,
dass Christus für diese Ehen die absolute

innere und äussere Unauflösbarkeit ge-
fordert hat. 'Das ergibt sich aus der Pra-

xlis der Kirche, genauer gesagt, aus

ihrem bisherigen Verständnis der Heili-

gen Schrift"®.

Die unbestreitbare Tatsache

Es lässt sich mit absoluter Gewissheit

geschichtlich nachweisen, dass unter den

Theologen und Kanonisten von den

Anfängen der scholastischen Theologie
und des kanonischen Rechtes, also vom

11. Jh. an, bis in unsere Zeit eine un-
angefochtene und unerschütterte Über-

einseimmung über den Grundsatz der
absoluten Unauflöslichkeit der vollzo-

genen christlichen Ehe bestand. Die
Kirche allein als von Gott bevollmäch-

tigte Hüterin und Deuterin des göttli-
chen Rechtes kann eine authentische

Interpretation der ihr anvertrauten
Schlüssel- und Bindegewalt geben. Sie

hat sich d'ie Lösegewalt über vollzogene
christliche Ehen nie zugeschrieben und
sie auch hie ausgeübt. Wiederholt haben

sich Päpste im Verlaufe der Geschichte
entschlossen dem Ansinnen von Fürsten
und Regenten widersetzt, die von ihnen
die Gutheissung 'ihrer Scheidung oder
die Auflösung ihrer Ehe forderten. Sie

haben so gehandelt, trotzdem sie aus

ihrer Weigerung für die Kirche schwere,
ausdrücklich angedrohte Nachteile zu be-

'fürchten hatten ®". Man muss daher zu-
gestehen:
«Or l'Eglise, jusqu'à maintenant, a toujours
nié avoir le pouvoir de dissoudre le lien de ce

genre de mariage, et, de fait, a refusé de le
faire. Il faut en conclure que l'Eglise n'a

pas ce pouvoir»®*®.
Gewiss hat die Kirche im Verlaufe der Jahr-
hunderte den Umfang der ihr zustehenden
Lösegewalt über die Ehe immer deutlicher
erkannt, aber die progressive Erkenntnis
ihrer Vollmacht bezog sich nur auf die nicht-
christlichen und nichtvollzogenen Ehen. Die
bisherige Entwicklung in diesem Bereich war
im Grunde genommen gar kein wirklicher
Fortschritt im Bewusstsein über den Umfang
der kirchlichen Lösegewalt (non verus progrès-
sus in conscientia Ecclesiae circa ambitum
propriae potestatis), sondern nur ein Fort-
schritt in der Anwendung ihrer Vollmacht
wegen neuen pastoreilen Bedürfnissen (pro-
gressus in applicatione potestatis) ®*®. Gegen-
über den nichtchristlichen und nichtvollzo-
genen Ehen befand sich die Kirche zuerst
nur im Zustand des fehlenden Bewusstseins
der ihr zustehenden Lösegewalt (in statu
carentiae conscientiae); gegenüber den voll-
zogenen christlichen Ehen aber hatte sie im-
mer ein positives Bewusstsein von ihrer Nicht-
Zuständigkeit (in statu conscientiae positivae
de propria incompetentia) **7, Man muss es
als unmöglich ausschliessen, dass die Kirche
in diesem Bereich in Zukunft ein dem bis-
herigen entgegengesetztes Bewusstsein erlan-

2"® U. Ntftwrere, Indissolubilitas matrimonii
rati et consummati. Opiniones recentiores
et observationes, in: Periodica 58 (1969)
415-489.
S. Suppl., q. 66, a. 2.

De Matrimonio (Rom ®1950)
Nr. 755.

694.
P. /W«èr, Le mariage chrétien, Tournai

® 1963, 137. Vgl. auch das andere Zitat aus
Adnès: SKZ 138 (1970) Nr, 6 S. 87 Anm.
139.

169«

/lifvér, 169-
®®* CAdr/aW, 42.
21.1 Nrftwre/e, 464 bringt dieses .Argument'.

162 zählt eine ganze Reihe sol-
cher Fälle auf.

®'®/W«êr, 162.
at® 486.

N<jtwre/e, 477

451



gen könnte, denn das wäre nicht mehr eine
Entfaltung der bisherigen Erkenntnis, sondern
eine eigentliche Korrektur der bisherigen
Lehre

Die umstrittene Deutung

Es ist begreiflich, dass die Befürworter
der uneingeschränkten kirchlichen Löse-

gewalt gegen diesen Einwand geltend
machen, dass hier geschichtliche Tat-
Sachen und eine bestimmte Deutung un-
berechtigterweise miteinander vermengt
werden. Die Tatsache, dass die Kirche
sich bisher keine Vollmacht über die

vollzogenen christlichen Ehen zuerkannte
und sie auch nicht ausübte, ist unbesoreit-
bar. Aber die Kirche hat bisher noch

nie eine Definition ihrer Lösegewalt über

die Ehen gegeben
Die bisherige Entwicklung war nicht nur eine
fortschreitende Anwendung der kirchlichen
Vollmacht, sondern ebenso ein Fortschritt in
der Erkenntnis der eigenen Zuständigkeit.
Auch gegenüber den nichtchristlichen und
nichtvollzogenen Ehen hatte die Kirche zu-
erst ein positives Bewusstsein der Nichtzu-
ständigkeit, besonders gegenüber der Auflö-
sung von Ehen unter NichtChristen ohne
Konversion des einen Partners und gegen-
über der Auflösung nichtvollzogener Ehen

aus andern Gründen als durch feierliche
Ordensgelübde. Mit Recht mahnt Abate: «La

recente prassi della S. Sede, che conosce
delle applicazioni dell'esercizio del potere
ministeriale in casi che, nel passato, sem-
bravano insolvibili, deve essere di avviso
che in questa materia non è prudente formu-
lare delle asserzioni categoriche Die bis-

herige Praxis der Kirche schliesst eine Wei-
terentwicklung des kirchlichen Bewusstseins,
eine Ausweitung der kirchlichen Lösegewalt
auch auf vollzogene christliche Ehen nicht
aus, besonders da sich dagegen keine ein-
deutige und überzeugende innere Begründung
aus der Heiligen Schrift oder Glaubenslehre
beibringen lässt.

c) Frei gewählte Bindegewalt —

endgültige Entscheidung?

Binde- statt Lösegewalt
O'Connor gesteht offen, dass sich dem an-
gerufenen Symbolsinn der christlichen Ehe
und auch aus der bisherigen Praxis und Lehre
der Kirche kein zwingender Grund ergebe,
um die vollzogene christliche Ehe von der
Schlüsselgewalt der Kirche auszunehmen,
denn diese ist von ihrem Wortlaut her all-
gemein und uneingeschränkt. Sie erstreckt
sich daher grundsätzlich auch auf die voll-
zogenen christlichen Ehen. Nach seiner An-
sieht gibt es nur eine Erklärung für die
heutige Praxis, nämlich den positiven Willens-
entschluss der Kirche, gegenüber diesen Ehen

nur ihre Bindegewalt anzuwenden und von
der ihr ebenfalls zustehenden Lösegewalt
keinen Gebrauch zu machen. In actu primo
bilden auch die vollzogenen christlichen Ehen
keine Ausnahme von der uneingeschränkten
Vollmacht der Kirche. In actu secundo aber
sind sie äusserlich unauflöslich, einfach weil
die Kirche ihnen gegenüber die ihr von Gott
übergebene Binde- anstatt der Lösegewalt
anwendet

Das 'ist keine zufällig erfolgte "Wahl, son-
dern zwei Gründe haben die Kirche dabei
bewogen: erstens das von Christus ver-
kündete Ideal der Unauflöslichkeit der
Ehe, das sie wenigstens für die vollzo-

genen christlichen Ehen restlos aufrecht-
erhalten wollte, und zweitens der beson-
dere Symbolsinn der christlichen Ehe.

Christus verhiess seiner Kirche seinen
dauernden Beistand, nicht nur in der

Ausübung der Löse-, sondern auch in der
Anwendung der Bindegewalt. Deshalb
ist nicht zu befürchten, dass die Kirche
sich in Zukunft einmal zur entgegenge-
setzten Praxis entschliessen werde

Frage der Beweggründe

Es ist leicht ersichtlich, dass auch O'Connor
kein unumstösslicher Beweis für die absolute
äussere Unauflöslichkeit der vollzogenen
christlichen Ehe gelingt. Da er der Kirche
grundsätzlich die Binde- und die Lösevoll-
macht auch über diese Ehen zuerkennt, macht
er die kirchliche Praxis zu einer Frage nach
den Beweggründen in der Wahl zwischen den
beiden Möglichkeiten. Ihm selbst - er schrieb
seinen Artikel 1936 - schien eine Änderung
der Praxis noch undenkbar. Andere kamen
unterdessen zu andern Folgerungen. Cfwr/dW
rechnete - wie O'Connor - den Symbolsinn
und das christliche Ideal der Unauflöslichkeit
zuerst noch zu den «motifs supérieurs les

plus impérieux» für die Kirche, um an der
bisherigen praktischen Grenze ihrer Lösege-
wait festzuhalten Aber er gab schon zu:
«L Eglise ne dépasse pas les limites de son
pouvoir vicarial et ne se trompe pas en liant
aujourd'hui le mariage ratum et consum-
matum; elle ne les dépasserait pas demain et
ne se tromperait pas en déliant» (S. 43). In
einem weiteren Artikel, nur ein Jahr später
geschrieben, befürwortet er auch für vollzo-
gene christliche Ehen «la dispense accordée
avec discrétion et jugement» als ein Mittel, das
den drängenden Bedürfnissen der heutigen
Zeit besser angepasst sei als langwierige
Nichtigkeitsprozesse und komplizierte Unter-
suchungen über den NichtVollzug der Ehe
Und Por/wU/ schreibt sein Buch ausdrücklich
mit dem Ziele, dass die Kirche ihre unein-
geschränkte Lösegewalt erkenne und mit stell-
vertretender Gewalt auch für vollzogene
christliche Ehen unter Umständen die Schei-
dung und Wiederverheiratung erlaube Er
zählt verschiedene soziale und gesellschaft-
liehe Veränderungen auf, welche die Kirche
bewegen sollten, von dieser Lösegewalt über
alle Ehen auch tatsächlich Gebrauch zu
machen, nachdem sie ihr grundsätzlich zu-
komme. Die Kirche A»«« vollzogene christ-
liehe Ehen auflösen; sie hatte früher manche
Gründe, davon abzusehen; sie hat aber heute
ebensoviele Gründe, es zu gewähren, sie ro//
es also auch tun.

3. Kritisches zu diesem Vorschlag

Ehrlicherweise muss man eingestehen,
dass die heutige Theologie und auch das

kanonische Recht keine völlig bef.riedi-

gende Begründung dafür zu geben ver-
mögen, warum die vollzogene christliche
Ehe und nur sie von der Lösegewak der
Kirche ausgeschlossen sein soll*'®. Die
Ausweitung der kirchlichen Dispensge-
wait erscheine als die logische Schlussfol-

gerung aus jenen Prinzipien, die der heu-

tigen Dispenspraxis zugrunde liegen, als

das zu-Ende-Gehen eines Weges, den

man seit langem eingeschlagen hat. Die
Lösegewak auch über vollzogene Christ-
liehe Ehen würde die bisherige wenig

überzeugende kategoriale Abstufung der
Unauflöslichkeit überwinden und die
Unzulänglichkeiten und Anstössigkeiten
in den heurigen Untersuchungen der

Gültigkeit und des Vollzuges der Ehe
weitgehend beseitigen. Es entstände aller-
dings die neue, nicht leicht zu lösende

Frage nach den Massstäben und Krite-
rien, nach denen diese grundsätzlich un-
eingeschränkte Lösegewalt ausgeübt wer-
den sollte.
Schwerwiegender scheint mir aber das
Bedenken zu sein, dass auch bei dieser
Lösung rechtliche Kategorien vorherr-
sehen, dass auch hier die Unauflöslichkeit
der Ehe als Gesetz und die Lösemöglich-
keit als rechtliche Dispensgewalt verstan-
den werden. Dieser Vorschlag 'ist >in sich
die logische Folgerung aus den bisher
anerkannten Praemissen, aber diese
selbst, nämlich die gesetzliche Auffas-
sung von der Unauflöslichkeit und der
Gedanke einer stellvertretenden Dispens-
gewalt überhaupt, stimmen meines Er-
achtens zu wenig mit dem Grundton der
neutestamentlichen Botschaft überein, um
als Grundlage für ein neues Verstand-
nis der Unauflöslichkeit in Trage zu
kommen.
Im nächsten Abschnitt wollen wir sehen,
ob sich aus der Exegese befriedigendere
Neuansätze zum Verständnis der Unauf-
löslichkeit ergeben.

Ro£er? G«//

NWfrftrtfte, 457, Anm. 83 d.

Es ist nicht erwiesen, dass das Konzil von
Trient in seinen Canones über die Ehe
formell auch diese Art der Unauflösbar-
keit im Auge hatte und ablehnte.

"53/1. Afxt/e, Lo scioglimento del vincolo
coniugale (Roma "1965) 43.

"5' O'Conwor, 721: «In actu primo therefore
even ratified, consummated marriages form
no exception to this unlimited power and
control given by Christ to the Church. In
actu secundo however these marriages are
extrinsically indissoluble de jure divino
simply because the Church has used her
divinely given binding power upon them
instead of her loosing power.» - C/>ar/dW,
43 und PorpwM, 132 übernehmen diese

Erklärung ebenfalls.
"52 0'Co»»or, 721/722.
"53 43.
"5t ß. Cfwr/aW, La dispense du mariage non

consommé, in: RDC 18 (1968) 51.
"55 PorpLrUf, 17.
"5" Auch N<jf«rrete, der die oberwähnten

Einwände gegen die Ausdehnung der kirch-
liehen Dispensgewalt als wirkliche Gegen-
beweise gegen diese These bewertet, ge-
steht schlussendlich doch: « cur nempe
hoc matrimonium et solummodo hoc sit
exclusum a potestate Ecclesiae. Hue usque
explicatio plens satisfaciens quae simul co-
ordinet omnia elementa huius complexae
quaestionis nondum habetur» (p. 489).
Schon vorher gesteht er: «nec solutio ad-

aequata in statu actuali theologiae de matri-
monio inveniri potest» (p. 464). Die in
diesen Worten indirekt ausgesprochene
Hoffnung auf eine spätere Lösung könnte
ich nicht teilen.

452



Amtlicher Teil

Für alle Bistümer

Aufnahme in die volle kirchliche
Gemeinschaft und Firmung

Die Gottesdienstkongregation hat zu De-

ginn d'ieses Jahres der Bischofskonferenz

gestattet, den «Ritus admissionis valide
iam baptizati in plenam communionem
EccleSiae» (Aufnahme in die volle
kirchliche Gemeinschaft) «ad experimen-
tum» zu verwenden. Dieser Aufnahme-

ritus, der als Anhang zur «Ordnug der

Kindertaufe» (Benziger-Herder) erschie-

nen ist, sieht unter Nr. 7 vor, dassderBi-
schof dem Priester, der einen Konvertiten
in die volle kirchliche Gemeinschaft auf-

nimmt, diesem aufgrund einer entspre-
chenden Delegation durch den Bischof

die Firmung spenden kann.

Laut Mitteilung der Gottesdienstkongre-

gation ist diese Frage der Firmspendung
durch den aufnehmenden Priester noch

nicht entschieden, so dass der Bischof
die entsprechende Ermächtigung nicht
erteilen kann. Die Konvertiten können
deshalb das Firmsakrament nicht im Zu-
sammenhang mit ihrer Aufnahme -in die
römisch-katholische Kirche empfangen,
sondern weiterhin erst zu einem späteren
Zeitpunkt, wie dieser sich aus dem Plan
der Firmreisen ergibt.

Li/«rgL'cAe.r («r/fr»/

Theologisch-pastoraler
Weiterbildungskurs

24.-28. August 1970 im Franziskushaus,
Dullliken bei Ölten unld 14.-18. September
im Kurhaus Oberwaid bei St. Gallen.

Frage nach Gott.

Mo»tog; Die Herausforderung durch den wach-
senden Atheismus und «atheistisches Christen-

tum». Prof. Dr. Luigi Clerici, Schoneck-Immen-

see.

fD/'ewtag.' Gott und Welt. Verzicht auf den
transzendenten Gott in einer evolutiv verstan-
denen Welt? Dr. Peter Schellenbaum, Mittel-
schulseelsorger, Zürich.

Mitarbeiter dieser Nummer

Adresse der Mitarbeiter:

Markus Kaiser, Wilfriedstrasse 15,
8032 Zürich.

Dr. Josef Bommer, Pfarrer zu St Martin,
Krähbühlstrasse 50, 8044 Zürich.

Dr. iur. can. Robert Gall, Pfarrer zu Bruder
Klaus, Winterthurstrasse 135, 805/ Zürich.

Gott und Tod. Ist für die junge Generation die
Sinnfrage des Lebens ein Weg zu Gott? Dr. Pe-

ter Schellenbaum, Mittelschulseelsorge, Zürich.
Al/Wr/'orA,- Glaube an eine Vorsehung. Sinn des

Bittgebets heute. Prof. Dr. Eduard Christen,
Chur.
Gott im Nächsten. Prof. Dr. Eduard Christen,
Chur.

Do»»err/<rg.- Anregungen zur heutigen Verkün-
digung der Gottesfrage aus der neueren deut-
sehen Literatur. Mit Gruppenarbeit an Texten.
Rektor Dr, Hans Krömler, Immensee.

EraVdg: Was heisst «Jesus ist Gott»? Prof. Dr.
Luigi Clerici, Schöneck-Immensee.
«Gottesdienst» in einem entsakralisierenden
Zeitalter. Prof. Dr. Luigi Clerici, Schöneck-Im-
mensee.

Die Kurse beginnen um 16.00 Uhr des

ersten und schliessen um 16.00 Uhr des
letzten Tages. Anmeldung und genaues
Programm bei der Leitung des betreffen-
den Hauses: Franziskushaus, Bildungszen-
trum, 4657 bei Ölten (Telefon
062 - 22 20 22). - Kurhaus Oberwaid, Ror-
schaöherstrasse 311, 9016 .SV. GW/e« (Te-
lefon 071 -2423 61).

Bistum Chur

Stellenausschreibung

Die neugegründete Pfarrei ß///77'Lo« wird
hiemit zur Neubesetzung ausgeschrieben.
Interessenten mögen sich bis zum 20. Au-
gust 1970 bei der Bischöflichen Kanzlei
in Chur, Abt. Personelles, melden.

Wahlen und Ernennungen
LV'Uor /I bisher Pfarrektor in
Wülflingen (Winterthur) wurde am 30.

Juni 1970 zum Pfarrer von Herrliberg
(ZH) gewählt. Die Installation fand am
26. Juli statt.

In data 30 luglio 1970 è stato nominato
d'trettore della Missione Cattolica Italiana
di Uri in Altdarf il M.\R. Don /Irr/V/o
Pe//rt«d«z, finora coadiutpre ivi. La sua
attività come direttore jnizia il 1. set-
tembre 1970.

Parimenti in data 30 luglio 1970 è stato
nominato coadiutore della Missione Ca-
ttolica Italiana di Uri in Altdorf il M. R.
Don 3Vro CVoce, finora a Monzingen. La
sua attività irïizia il 1. settembre 1970.

Neue Bücher

m?». Psychotherapeutische Kommunikation,
sichtbar gemacht in Zeichnugen von Ana-
lytiker und Patient. Aus dem Inhalt: Metho-
dische Grundprobleme der Objektivierung;
Die Rolle des Formalen im therapeutischen
Zeichnen; Form und Inhalt des Seelischen;
Das Schweigen in der Psychoanalyse; Die F.nt-
deckung der Methode der Objektivierung des
Unbcwusstcn; Die Methode der experimentel-
Jen Verifikation; Neue Aspekte des Begriffs
«Intuition». Bern-Stuttgart, Wien, Ver-
lag Hans Huber, 1969, 76 Seiten.

Religiöse Sendungen des
Schweizer Radios

Jeden Montag, Mittwoch und Freitag von 6.50
bis 6.58 Uhr: Religiös-ethische Betrachtung:
Z//w Trfg.

Woche vom 9. - 15. August 1970

So»«/<Jg, 9. /l»g«V.' 7.05-7.15 1. Pr. Das
Wort zum Sonntag. 8.35-9-15 Kirchenmusik
aus Mittelalter und Gegenwart: 1. Josquin
Desprez (um 1440-1521): Missa Hercules
2. Gunter Lege (geb. 1935): «Ubi Caritas»,
Concertino über einen anonymen Liedsatz aus
dem 15. Jahrhundert. 9-15-9.40 Evangelisch-
reformierte Predigt von Pfarrer Robert
Scheucrmeier, Kirchberg. 9.40-9-55 Kirche
heute. 9.55-10.20 Römisch-katholische Predigt
von Pfarrer Pius Schnyder, Bürchen VS.
19-30-20.00 2. Pr. Welt des Glaubens: Die
Schwierigkeit zu glauben: Prof. Dr. Josef
Pieper.
AIfWtt'ocA 72. /U/gart; 21.30-22.35 2. Pr.
Christentum und Marxismus, Vortrag von
Günter Nenning.
Do««mrag, 73. Hagar/; 16.00-1700 2. Pr.
Geistliche Musik: 1.Thomas Tallis 2. Conra-
din Kreutzer.
Sawr/ag, 75. Hagar/: 9.05-10.00 1. Pr. Du,
Mensch, wohin? Besinnungsstunde zur Feier
der Aufnahme Mariens in den Himmel. 19.00
bis 19.05 1. Pr. Die Glocken des Schaffhau-
ser Münsters. 22.00-23.25 2. Pr. Geistliche
Musik zu Maria Himmelfahrt.

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

ReddUioa:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodcgar-Strasse 9, 6000 Luzern,
Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,
6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.

Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

H3o»»0ff/eM/r/>re/r<?.'

Schweiz:
jährlich Fr. 37-, halbjährlich Fr. 19.50.

Ausland:
jährlich Fr. 43-, halbjährlich Fr. 22.70.

Einzelnummer 90 Rp.

Bitte zu fachten:
Für Abonnemente, Adressänderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ähnliche Fçagea: Verlag Raeber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.
Für sämtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung,St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.

Für Inserate: Orell Füssli-Annoncen AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

453



BOSOMA GmbH, 2500 BIEL
Borer, Sonderegger + Mathys
Mattenstrasse 151 Telefon 032 / 2 57 68

Kirchenbänke — Betstühle
Beichtstühle — Kircheneingänge
Chorlandschaft
Sakristeieinrichtungen
Traubänke — Höcker

Leichte Anzüge für Ferien und Reise

Trevira-Anzüge
Übergrössen
Sommervestons
Sommerhosen

Fr. 228.- 238.-
246.-

ab Fr. 112.-
ab Fr. 68.-

Regen-u. Sommermäntel feine Ausführung ab Fr. 133.-
Nylonmantel grau, in kleiner Tasche Fr. 43.—

Roos
Herrenbekleidung und Chemiserie, Frankenstrase 9,

6000 Luzern, Telefon 041 22 03 88

Präzisions - Turmuhren

Zifferblätter
und
Zeiger

modernster Konstruktion

Umbauten auf den elektro-
automatischen Gewichtsaufzug
Revision sämtlicher Systeme
Neuvergoidungen
Turmspitzen und Kreuze
Serviceverträge

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN
Telefon 052 - 41 10 26

DEREUX
& LIPP

Die hochqualitativen, pfeifenlosen
Kirchenorgeln zweier Stilepochen:

— Romantik und Barock —

seit^Export nach Übersee

Lautsprecheranlagen
Erstes Elektronen-Orgelhaus

der Schweiz

PIANO ECKENSTEIN
Leonhardsgraben 48

Telefon 23 99 10

BASEL

Nevers-Lourdes-Ars
unter geistlicher Begleitung
18.—25. September, 8 Tage, Vollpension Fr. 395.-

San Giovanni Rotondo
Extrafahrt anlässlich der Gedenkfeier und Todestag von
Pater Plo
19.-—27. September, 9 Tage, Vollpension Fr. 420.—

Die Reisen werden mit modernsten Cars, teilweise mit Air-corvdi-
tion, Bar und Toilette, durchgeführt.

Verlangen Sie unser ausführliches Detailprogramm.

ZU MI STEIN-REISEN
6300 Zug, Alpenstr.12, Tel.042-217766

Liturgische
Kerzen
- Liturgische Kerzen zum Fabrikpreis

von Fr. 13.50/kg
- Stearin — Composition — Kerzen

Bienenwachskerzen
-Zierkerzen - moderne Décors

- echte Stilkerzen

- Taufkerzen
Spezialpreis für Pfarreien: ab 10

Stück Fr. 2.30
' Taufkerzen mit PAX-Zeichen ir> 6

verschiedenen Farben
* Auf Wunsch mit Beschriftung

Vorname - Geburtstag - Tauftag
Fr. 5.50

- Kommunionkerzen
- Ehekerzen
-Kerzen für Priestorjubiläum
- Leuchterkerzen
- Rohrkerzen
- Ewiglichtkerzen

ARS PRO UEO

STRÄSSLE LUZERN

b. d. Hofkirche 041 /22 33 18

LEOBUCHHANDLUNG
Gallusstrasse 20
9001 St. Gallen

Telefon 071 / 22 2917

Die grösste theologische
Fachbuchhandlung der Schweiz.

Machen Sie sich unsere vielseitige
Auswahl zu Ihrem Nutzen.

454



Orgelbau Felsberg AG
7012 Felsberg GR

Geschäft: Telefon 081 22 5170
Privat : Richard Freytag

Telefon 081 24 11 89

EINE RICHTIGE ORGEL HAT PFEIFEN

Als Spezialist widme ich mich der dankbaren Aufgabe, in

Kirchen und Pfarreiheimen

Lautsprecher- und Mikrophon-Anlagen
auch für Schwerhörige mittels Induktion ausgebaut,

einzurichten. Eine solche Installation erfordert vom Fachmann

äusserst individuellen Aufbau von hochqualifizierten Elementen.

Durch die neue Hi-Fi-Technik stehen Ihnen geeignete Geräte

zur Verfügung, die höchste Ansprüche an eine

perfekte, saubere und naturgetreue
Wiedergabe von Sprache und Musik

erfüllen. Ich verfüge über beste Empfehlungen. Verlangen Sie
bitte eine Referenzliste oder eine unverbindliche Beratung.

A. BIESE
Obere Dattenbergstrasse 9 6000 Luzern Telefon 041 /41 72 72

Kirchenfenster und Vorfenster
Einfach- und Doppelverglasungen
in bewährter Eisenkonstruktion erstellt die langjährige Spezialfirma

Schlumpf AG, Steinhausen
Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch
mit Beratung und Offerte. Tel. 042/36 23 60^

Sörenberg Hotel Marienthal — Restaurant

beliebtes Ziel für Vereine und Gesellschaften; schöne heimelige
Lokalitäten,

liegt an der Panoramastrasse Sörenberg—Giswil.
Gepflegte Küche. Verlangen Sie Prospekte!

J. Emmenegger-Felder, Telefon 041 - 86 61 25

3904 Naters/Wallis

Tel. 028/31015

Wir suchen auf Herbst eine

gute und freundliche

Haushälterin

Unsere Pfarrei ist Vorort von

Luzern, das Pfarrhaus ist neu,

und Sie werden sich bei uns

wohl fühlen.

Offerten unter Chiffre OFA

684, Orell-Füssli-Annoncen,
17ö' Postfach, 6000 Luzern,

oder Tel. 041 5 35 81 mittags

oder abends 18—19 Uhr.

Für
Kerzen

zu

Rudolf Müller AG
Tel.071 -7515 24

9450 Altstätten SG

Induktive Höranlagen in zwei Ausführungen:
Stationär: für Kirchen, Konferenzsäle, Kinos,
Theater, usw.
Tragbar: für Vereine, Kirchgemeindehäuser,
Sprachheilschulen usw.
Gfeller AG 3175 Flamatt (FR)
Apparatefabrik • Telephon 031 940363



Ausführung von zerlegbaren Kirchenbauten nach unserm Holzbausystem.

Fragen Sie uns an, wir beraten Sie individuell.

THERWILERSTRASSE 16

TELEPHON 061/38 96 70

Tragaltar
Der Kofferaltar, Modell MESSIS aus
Flugzeugleichtmetall, 50x33x18 cm, 5 kg
ist schon mehrfach erprobt worden
und hat sich glänze: d bewährt.

Wir verkauften davon bereits über 500

Stück!

a) Ausführung mit fester Rückwand:
Fr. 415.— (inkl. Standardzubehör)

b) Ausführung mit wegnehmbarer
Rückwand (zum Zelebrieren gegen
die Gläubigen), inkl. Standardzu-
behör. Fr. 465.-

dazu die praktische

Kelch-Garnitur
mit Ciborium und Patene (5-teilig
ineinanderstellbar) Messing, innen
vergoldet, aussen versilbert, in Kar-
tonetui, Nr. 39/1827 nur Fr. 495.—

Verlangen Sie den detaillierten Pro-
spokt!

ARS PRO DE0
STRÄSSLE LUZERN

D d. Holkirche 041 /22 33 18

Der Chemisier verrät —
Jahrelang galt das weisse Hemd als einzig richtiges
Accessoire zum Herren-Anzug. Heute ist das farbige
-sei es im Pastellton, gestreift oder gemustert-en
vogue.
Zum grauen oder schwarzen Kleid passt ein silber-

graues Hemd vorzüglich. Es kann uni sein, mit feinen
Streifen oder im dezenten Fischgratmuster. In jedem
Fall wirkt es freundlich und ist weit weniger schmutz-
anfällig als weiss.

Silbergraue und gestreifte Hemden ab Fr. 29.80

Weisse Hemden ab Fr. 19.80

Dunkelgraue Hemden ab Fr. 30.80

Schwarze Hemden ab Fr. 33.80

Für die Ferien und zum Wandern: Das kurzärm-
lige, bequeme Jersey-Hemd. Alle Farben Fr.29.80

Krawatten in vielen Dessins.

Roos
Herrenbekleidung und Chemiserie, Frankenstrasse 9,

6000 Luzern, Telefon 041 22 03 88.

masshemden
Wenn es um
Herrenhemden
geht, geht es bei vie-
len Herren um Gewohn-
heiten! Wer einen lan-
gen Hemdenstock will,
will keinen kurzen.
Das weiss MEYERHANS
und schneidet Ihre
Hemden so wie Sie sich
in ihnen wohlfühlen.

IIHH|l!l'llilllS
Wäschefabrik
9556 Affeltrangen
Telefon 073/45 12 04

Aarauer Glocken
seit 1367

Glockengiesserei
H. Rüetschi AG

Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeiiiuta

Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geläute

Umguss gebrochener Glocken

Glockenstühle

Fachmännische Reparaturen

Bekleidete

KRIPPENFIGUREN
handmodelliert
für Kirchen und Privat

ab ca. 20 cm, in jeder Grösse.

Bitte Auftrag möglichst schon anfangs des Jahres erteilen.

Helen Bossard-Jehle, Kirchenkrippen, 4153 Reinach/BL

Langenhagweg 7, Telefon 061 76 58 25

Mubastand No 826, Halle 18

456


	

