Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 138 (1970)
Heft: 29

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e O IDCH
ZEITUN

FragenderTheologieund Seelsorge
Amtliches OrganderBistiimerBasel,
Chur,St.Gallen und Lausanne-Genf-
Freiburg

N
G

29/1970 Erscheint wichentlich

23.Juli 1970  138. Jahrgang

Druck und Verlag: Raeber AG Luzern

Kirche und christliche Armut

Unter den Reden und Ansprachen, die Papse
Paul V1. in letzter Zeit bei verschiedenen Ge-
legenheiten hielt, rags eine hervor, die in der
Offentlichkeit ein nachhaltiges Echo ausgelost
bat. Es ist die Ansprache, die der Heilige Va-
ter an seinem Namensfest in der Generalaudi-
enz vom 24. Juni 1970 in der Peterskirche an
die Pilger aus aller Welt hielt. Wieder
einmal mebr ging der Papst vom Konzil aus,
als er erklirte, die Kirche sei bereit, sich von
bistorischen Gegebenheiten zu entfernen, die
sich als unvereinbar mit ihrer evangelischen
Sendung erwiesen. Ein kritisches, historisches
und_sittliches Uberdenken sei notig, um der
Kirche ibr eigenes und modernes Antlitz
wiederzugeben, worin die Menschen von heute
das Antlitz Christi erkennen wollen. Dann
zeigte der Papst das Ideal der christlichen Ar-
mut auf, das die Kirche auch in ihrer dusseren
Erscheinung verwirklichen soll.

Wir bringen die Ansprache des Papstes, die
von der Presse auszugsweise verdffentlicht
wurde, im vollen Wortlaut in deutscher Uber-
tragung. Der italienische Originaltext ist er-
schienen im «Osservatore Romano» Nr. 144
vom 25.Juni 1970. J.B.V.

Unsere Erwigungen iiber den Geist des
Konzils, der in uns eine neue, echte christ-
liche Geisteshaltung bilden und in einem
neuen Stil kirchlichen Lebens zum Aus-
druck kommen soll, fiithren uns ohne
Miihe zum Problem der Armut,

Es ist hieriiber viel gesprochen worden.
Als erster griff wohl unser Vorginger Jo-
hannes XXIII. einen Monat vor dem Kon-
zil in seiner Radioansprache an die Ka-
tholiken der ganzen Welt das Thema auf.
Er wies schon damals auf die Fragen hin,
vor denen die Kirche in und ausser ihrem
eigenen Bereich steht, und prigte das
Wort: «Die Kirche stellt sich als das vor,

LA. A. S. (1962) S. 682.

2Vgl. 2 Kor. 8, 9; Augustin, Sermo 14, P. L.
38, 115. 5

3Vgl. Augustin, Enarration in Ps. 73, P. L.
36, 943.

was sie ist und sein will, als die Kirche
aller und insbesondere als die Kirche der
Armen» 1. Dieser Ausdruck fand welt-
weites Echo. Und er war selber das Echo
eines biblischen Wortes, das sich beim
Propheten Isaias findet (Is 58,6; 61, 1 ff.)
und von Jesus in der Synagoge von Naza-
reth aufgenommen wurde: «Ich bin ge-
sandt, den Armen die Frohbotschaft zu
bringen» (vgl. Lk 4,18). Wir alle wissen,
welche Bedeutung im ganzen Evangelium
dem Gedanken der Armut zukommt. Er
beginnt in den Seligkeiten der Berg-
predigt, wo den «Armen im Geiste» nicht
nur in der Rede, sondern auch im Him-
melreich die erste Stelle zukommt; er fin-
det sich weiter auf all den Seiten, wo die
Geringen, die Kleinen, die Leidenden, die
Bediirftigen als die Vorzugsbiirger dieses
Himmelreiches (Mt 18,3) und die leben-
digen Vertreter Christi (Mt 2540) ge-
zeichnet werden, Das Beispiel des Herrn
ist sodann vor allem die grosse Apologie
der evangelischen Armut? Das wissen
wir und wir werden gut daran tun, uns
dessen zu erinnern, gerade um die christli-
che Echtheit zu erlangen, die wir auf An-
regung des Konzils hin dem geistigen
Klima unserer Zeit entsprechend anstre-
ben.

Theologische und moralische
Grundlage

Das Thema ist von gewaltiger Weite, und
wilr haben hier keineswegs die Absicht, es
ausfiihrlich darzulegen. Wir wollen es nur
wegen seiner theologischen Bedeutung in
Erinnerung rufen. Denn die evangelische
Armut schliesst eine Berichtigung unserer
religiosen Beziehung zu Gott und zur
Kirche in sich, weil diese Beziehung for-
dert, dass die Giiter des Geistes in der

Skala der Werte, die unser Dasein, unser
Suchen und unsere Liebe beherrschen sol-
len, an erster Stelle stehen miissen: «Sucht
an erster Linie das Reich Gottes» (Mt
6,33); die zeitlichen Giiter dagegen, den
Reichtum, das Gliick hinieden stellt sie
in der Stufenleiter der Wertung hinter
Gott, das hochste ‘Gut und seinen Besitz,
der unser ewiges Gliick bildet, zuriick.
Die Demut des Geistes dagegen® und das
Masshalten, oft selbst die Enthaltung, so-
wohl im Besitz als auch im Gebrauch der
wirtschaftlichen Giiter bilden die zwei
Eigenschaften der Armut, die der gott-
liche Meister uns in seiner Lehre und wie
gesagt noch mehr in seinem Beispiel ge-
zeigt hat: er hat sich in der gesellschaft-
lichen Stellung der Armut geoffenbart.

Damit erweist sich sogleich, dass dieses
theologische Prinzip, auf dem die christ-
liche Armut beruht, zum sittlichen Prin-

Aus dem Inhalt:
Kirche und christliche Armus

Tdtigkeitsbereich der Schweizerischen
Bischofskonferenz unter ibrem Prisiden-
ten, Bischof Johannes Vonderach (1967—
1970)

Die Funktion der Messgesinge
Theologische Fakultit Luzern
«In favorem Missionum>
Katechetische Informationen
Ist das Ordensleben veraltet?

Mgr. Henri Salina, neuer Abt von Saint-
Maurice

Amzlicher Teil

421



zip wird, das die christliche Aszese be-
seelt: die Armut wird fiir den Menschen
nicht nur eine Gegebenheit, sondern noch
mehr das freiwillige Ergebnis einer von
der Liebe bestimmten Bevorzugung; sie
wird fiir Christus und sein Reich gewihlt,
verzichtet — und das ist eine Befreiung —
auf die Gier nach dem Reichtum, der eine
Reihe zeitlicher Sorgen und irdischer Bin-
dungen mit sich bringt und gewalttitig
einen breiten Raum im Herzen einnimmt.
Erinnern wir uns an die Episode des rei-
chen Jiinglings im |Evangelium, der vor
die Entscheidung gestellt wird, Christus
nachzufolgen und seinen Reichtum aufzu-
geben, diesen vorzieht, wihrend der Herr
«ihn anblickt und liebts (Mk 10,21) und
ihn bedriickt weggehen sieht.

Das Konzil jedoch hat uns noch mehr als
auf die personliche Tugend der Armut
auf die Suche und Ubung einer andern
Armut hingewiesen, auf die der Kirche,
die sie als solche, als in Ghristus vereinte
Gemelinschaft iiben soll.

Es steht auf einer der Seiten des Konzils-
textes diesbeziiglich ein grosses Wort.
Wir zitieren es aus den vielen andern, die
wir zu diesem Thema !in den Konzils-
dokumenten finden. Es lautet: «Denn der
Geist der Armut und der Liebe ist der
Ruhm und das Zeugnis der Kirche Chri-
sti» 4. Das ist ein leuchtendes, kraftvolles
Wort, das aus einem voll erwachenden
kirchlichen Bewusstsein hervorgeht, das
nach Wahrheit und Echtheit strebt und
vom  Wunsche etfiillt ist, sich von ge-
schichtlichen Gebriuchen zu l6sen, die
sich heute als Gegensatz zum Geist des
Evangeliums und ihrer apostolischen
Sendung erweisen. Es dringt sich eine
kritische geschichtliche und moralische
Uberpriifung auf, um der Kirche ihr wah-
res, modernes Antliz zu geben, in dem die
heutige Generation das Antlitz Christi
wiedererkennen kann.

Es hat sich ein Autor besonders mit die-
ser Aufgabe der kirchlichen Armut be-
fasst, die die richtige Sichtbarkeit der
Kirche bezeugen soll®, Insbesondere hat
auch Kardinal Lercaro am Ende der ersten
Session des Konzils (6. Dezember 1962)
in diesem Sinne gesprochen. Er betonte
den «Aspekts, die Eigenschaft, die die
Kirche den Menschen unserer Zeit beson-
ders zeigen muss und in der sich das Ge-
heimnis Christi geoffenbart hat: es ist der
sittliche Aspekt der Armut und der sozio-
logische Aspekt, dass er seine Jiinger vor-
wiegend unter den Armen auswihlt,

Geschichtliche Erfahrungen

Jedermann sieht, was fiir seine erneuernde
Kraft die Betonung dieses Grundsatzes

4 Gaudium et Spes, Nr. 88.

5Vgl. Ives Congar, Pour une Eglise servante
et pauvre, S. 107.

8Vgl. z.B. G. Kurth, Les origines de la civi-
lisation moderne.

422

hat: die Kirche muss arm sein und auch
arm erscheinen. Vielleicht sehen nicht alle
ein, was fiir Rechtfertigungen man fiir
verschiedene Aspekte vorbringen kann,
die die Kirche im Verlaufe ihres jahrhun-
dertelangen Lebens und im Kontakt mit
besonderen ‘Gegebenheiten der Kultur an-
genommen hat, als sie zum Beispiel in der
Gestalt einer grossen Gutsbesitzerin auf-
trat, da sie sich bemiihte, die Volker wie-
der zur Pflege der Landarbeit zu erziehen,
oder als sie in der Gesalt einer staatlichen
Macht erschien, weil diese zerfallen war
und es sich als notig erwies, dass jemand
die zivile staatliche Autoritit ausiibte,
oder wenn sie als Ausdruck ihres heiligen
Charakters und ihrer geistigen Natur fiir
ihren Kult grossartige Kirchen und reiche
Kleider schuf, oder wenn sie zur Ubung
ihres Dienstes fiir jhre Diener Auskom-
men und Ansehen sicherte, oder wenn sie
zur Forderung des Unterrichts und zur
Hilfe fiir das Volk Schulen griindete und
Spitiler baute, oder wenn sie der Kultur
bestimmter Augenblicke der Geschichte
folgte und meisterhaft die Sprache der
Kunst iibernahm ¢,

Die Kirche darf keine wirtschaft-
liche Macht sein

Wie leicht wiire es moglich, gerade zum
Beweis der Armut der Kirche darzutun,
dass die fabelhaften Reichtiimer, die eine
gewisse Offentliche Meinung ihr von Zeit
zu Zeit andichtet, ganz anders aussehen
und oft nicht geniigen, die bescheidenen
berechtigten Notwendigkeiten des tigli-
chen Lebens fiir viele Geistliche und Ot-
densleute wie auch fiir wohltitige und
pastorale Einrichtungen zu sichern. Doch
wir wollen jetzt diese Verteidigung nicht
unternehmen. Gehen wir vielmehr auf die
Forderung ein, die die heutigen Men-
schen, besonders die, welche die Kirche
von aussen her betrachten, an sie richten:
sie solle sich als das bekunden, was sie sein
soll, nicht eine wirtschaftliche Macht,
nicht eine ‘Gesellschaft mit behaglichem
Aussehen, nicht Finanzspekulationen ge-
widmet, nicht gefiihllos den Néten be-
diirftiger Menschen und Gruppen oder
Volker gegeniiber. Wir wollen hier nicht
auf dieses riesige Gebiet kirchlichen Han-
delns €ingehen, sondern es nur andeuten,
damit ihr wisst, dass es uns vor Augen steht
und dass wir schon mit schrittweisen,
nicht furchtsamen Reformen daran arbei-
ten. Wir stellen mit wacher Aufmerksam-
keit fest, dass in einer Zeit wie der unsern,
die restlos auf Erwerb, Besitz, Genuss der
wirtschaftlichen Giiter ausgeht, in der
offentlichen Meinung in und ausser der
Kirche der Wunsch, beinahe das Bediirf-
nis zutage tritt, an ihr die Armut des
Evangeliums zu sehen, besonders dott, wo
das Evangelium gepredigt und vertreten
wird. Sagen wir es offen: in der offiziellen

Kirche, an unserem Apostolischen Stuhl.
Wir wissen um diese innere und Aussere
Forderung unseres Dienstes. Und wie mit
Gottes Gnade schon manches an zeitli-
chem Verzicht und Reform des kirchli-
chen Lebens geschehen ist, so werden wir
mit der gebiihrenden Riicksicht auf be-
rechtigte tatsichliche Gegebenheiten, aber
auch mit dem Vertrauen, dass das gliu-
bige Volk uns verstehen und unterstiitzen
wird, in unsern Bemiihungen fortfahren,
Gegebenheiten zu iiberwinden, die dem
Geist und Wohl der echten Kirche nicht
entsprechen. Die Notwendigkeit der wist-
schaftlichen und materiellen «Mittel»
mit den Folgerungen, die sich daraus er-
geben — dass man sie suchen, verlangen,
verwalten muss usw., — darff nie die
«Zieles iibetwuchern, denen sie dienen
sollen; die Menschen miissen ihnen ge-
geniiber das Empfinden fiir hemmende
Grenzen, hochherzigen Gebrauch und die
geistige Bedeutung zu wahren wissen.
Und in der Schule des gottlichen Meisters
werden wir alle uns erinnern, die Armut
und gleichzeitig die Armen zu lieben. Die
Armut soll uns die herbe Norm des christ-
lichen Lebens bieten; den Armen miissen
wir mit besonderem Interesse gegeniiber-
treten, ob es sich nun um Personen oder
Klassen oder Volker handelt, die der
Liebe und Hilfe bediicfen. Auch iiber
diese Dinge hat das Konzil gesprochen.
Wir haben uns bemiiht, auf seine Stimme
zu horen, und werden es weiterhin tun.
Das ‘Gesprich iiber die Kirche der Armen
muss aber weitergefithrt werden; das gilt
fiir uns und fiir euch alle. Gottes Gnade
stehe euch darin bei und unser Apostoli-
scher Segen geleite euch.

(Fiir die SKZ aus dem ltalienischen iiber-
setzt von H, P.)

Religiose Sendungen des
Schweizer Radios

Jeden Montag, Mittwoch und Freitag von
6.50—6.58: Religits-ethische Betrachtung:
Zum neunen Tag

Woche vom 26. Juli—1. August 1970

Sonntag, 26. Juli: 7.55-8.00 1. Pr. Das Wort
zum Sonntag. 8.35-9.15 Geistliche Musik:
1. J. S.Bach: «Ich armer Mensch, Ich Siinden-
knecht» Kantate Nr. 55 fiir Solotenor, Chor
und Orchester; 2. Franz Schmidt: Orgelchoral
«O Ewigkeit, du Donnerwort>; 3. Anton
Bruckner: «Te Deum>» fiir Soli, Chor und Or-
chester. 9.15 — 9.40 Evangelisch-reformierte
Predigt von Pfarrer Hans Rudolf Schibli,
St. Gallen. 9.40 — 9.55 Kirche heute. 9.55 —
10.20 Romisch-katholische Predigt von Dr.
Josef Scherer, Nuolen. 19.30 — 20.00 2. Pr.
Welt des Glaubens: Der Zen-Buddhismus von
Prof. Dr. Werner Kohler, Berlin.

Donnerstag, 30. Juli: 1550 - 17.00 2. Pr.
Geistliche Musik: 1. Ludwig van Beethoven:
Messe C-dur, op. 86; 2. Willy Burkhard: Die
Sintflut, Kantate nach dem Bericht aus dem
1. Buch Mose.



Tatigkeitsbereich der Schweizerischen Bischofskonferenz
unter ihrem Prasidenten, Bischof Johannes Vonderach (1967—-1970)

Bei der 128. Bischofskonferenz in Ein-
siedeln am 8. Juli 1970 hat der bisherige
Prisident, Dr. Johannes Vonderach, Bi-
schof von Chur, nach Ablauf der Amts-
zeit seine Demission gegeben. Der bishe-
rige Vizeprisident der Bischofskonfe-
renz, Dr. Nestor Adam, Bischof von Sit-
ten, wurde fiir die nichsten drei Jahre
zum neuen Prisidenten gewihlt. Das
Amt des Vizeprisidenten iibernahm der
" Bischof von Basel, Dr. Anton Hinggi.
Mit dieser Wahl hat die Schweizerische
Bischofskonferenz das erstemal auf Grund
der neuen Statuten nach Ablauf der drei-
jihrigen Amtszeit einen neuen Prisiden-
ten erhalten, Frither hatte die Bischofs-
konferenz keinen Prisidenten, sondern
einen Dekan, der auf unbestimmte Zeit,
oft auf Lebenszeit, bestimmt wurde. So
war Bischof Angelo Jelmini 15 Jahre De-
kan der Schweizer Bischofe. Im letzten
Jahr konnte er aus gesundheitlichen
Griinden sein Amt nicht mehr ausiiben.
Zu dieser Zeit hat ihn der Vizedekan,
Dr. Johannes Vonderach, Bischof von
Chur, vertreten, der dann am 4. Juli 1967
zum Prisidenten gewihlt wurde. Der
dreijihrigen Amtszeit des ersten Prisi-
denten ging also bereits ein Jahr der Ar-
beit als Prisident voraus. Die Amtszeit
selber 'ist durch manche ausserordentli-
chen Ereignisse gekennzeichnet, die zei-
gen, dass die Schweizerische Bischofs-
konferenz immer mehr an Bedeutung
gewinnt und vor neuen Aufgaben steht.

Bischofskonferenzen nach dem
Konzil

Die Schweizerische Bischofskonferenz kann
fir sich in Anspruch nehmen, eine der ilte-
sten zu sein. Sie wurde vor mehr als hundert
Jahren gegriindet und hielt bis zum Juli 1967
117 Sitzungen ab. Allerdings waren die Auf-
gaben und die Struktur einer Bischofskonfe-
renz frither noch nicht so klar umschrieben wie
das heute der Fall ist. Obwohl schon vor dem
11. Vatikanischen Konzil in vielen Lindern Bi-
schofskonferenzen bestanden, hat erst das Kon-
zil klar den Wunsch ausgesprochen, dass iiber-
all Bischofskonferenzen ins Leben gerufen wer-
den. Fiir die wirksame Ausiibung des Bischofs-
amtes wird im Dekret iiber die Hirtenaufgabe
der Bischofe den Bischofskonferenzen eine
grosse Bedeutung zuerkannt. Was aber die
Beschliisse der Bischofskonferenz betrifft, heisst
es im gleichen Dekret: «Beschliisse der Bi-
schofskonferenz, sofern sie rechtmissig und
wenigstens mit zwei Dritteln der Stimmen
jener Pralaten, die Mitglieder mit entscheiden-
dem Stimmrecht der Konferenz sind, gefasst
und vom Apostolischen Stuhl gutgeheissen
wurden, besitzen verpflichtende Rechtskraft
nur in den Fillen, in denen entweder das all-
gemeine Recht es vorschreibt oder eine beson-
dere Anordnung, die der Apostolische Stuhl
motu proprio oder auf Bitten der Konferenz
erlassen hat, es bestimmt» (Nr. 38). Daraus
geht hervor, dass die Bischofskonferenz ein-
zelne Bischofe in ihren Bistiimern nur in ganz

seltenen Fillen aufgrund eines Mehrheitsbe-
schlusses binden kann. Auch wenn Bischofs-
konferenzen bestehen, steht nach wie vor dem
Bischof die Aufgabe zu, als «Stellvertreter und
Gesandter Christi» sein Bistum mit «<eigent-
licher, ordentlicher und unmittelbarer Gewalt»
zu leiten, wobei der Vollzug dieser Gewalt
von der hochsten kirchlichen Autoritit gere-
gelt und niaher umschrieben wird (Kirchen-
konstitution Nr. 27). Die Diskussion iiber die
kollegiale Leitung der Kirche an der ausser-
ordentlichen Bischofssynode in Rom 1969 hat
die Bedeutung der Bischofskonferenz noch-
mals hervorgehoben, an ihrer rechtlichen
Struktur aber nichts geindert.

Nicht nur auf Grund der Konzilsdoku-
mente und der rémischen Bischofssyn-
oden werden an die Bischofskonferenzen
hohere Erwartung gestellt, auch in der
Offentlichkeit ist das immer mehr der
Fall. Leitworte wie Gesamtkirche, Lo-
kalkirche, Einheit in Verschiedenheit,
Verschiedenheit in Einheit, Kollegialitit,
Mitverantwortung fiir die Gesamtkirche
u. 4. stellen die Bischofskonferenz in ein
neues Licht. Viele erwarten, dass die Bi-
schofe in enger Zusammenarbeit gerade
in der Bischofskonferenz und in Kon-
takten mit den Bischofskonferenzen der
Nachbarlinder ihre Aufgabe erfiillen. Sie
erblicken in der Bischofskonferenz das
hochste Leitungs- und Reprisentations-
gremium der katholischen Kirche in
einem Land. Durch ihre Stellungnahmen
der Offentlichkeit, dem Staat, der katho-
lischen Gesamtkirche und anderen Kir-
chen gegeniiber soll die Bischofskonfe-
renz — so meinen sie — in Erscheinung
treten. Eine Erklirung der Bischofskon-
ferenz hat fiir sie von vorneherein einen
anderen Stellenwert und ein anderes Ge-
wicht als die Ausserung eines einzelnen
Bischofs.

Diesen Wandlungen in der Auffassung
der Bischofskonferenz vom Konzil her
und in der Offentlichkeit haben auch
die Schweizer Bischéfe in den letzten
drei Jahren Rechnung getragen und wur-
den auch immer mehr durch die Ent-
wicklung selber dazu veranlasst. Es ist
schwer zu sagen, was sich aus der inneren
Gesetzlichkeit der Entwicklung als Not-
wendigkeit ergab und was in der Ent-
wicklung durch #ussere Ereignisse ge-
fordert wurde. Auf jeden Fall weist die
Titigkeit der Schweizer Bischofskonfe-
renz unter dem dreijihrigen Prisidium
von Dr. Johannes Vonderach, Bischof
von Chur, ganz in die Richtung, die
eben angedeutet wurde,

Die Schweizerische Bischofs-
konferenz

Schon die Tatsache, dass sich die Bi-
schife in drei Jahren zu 11 ein- bis drei-

tagigen Sitzungen versammelt haben,
dass die Sitzungen durch das stindige Se-
kretariat, das 1966 errichtet wurde, und
oft auch durch verschiedene Studien und
Vorbesprechungen vorbereitet wurden,
zeigt, dass der Bischofskonferenz ver-
mehrte Arbeit zugefallen ist. Sie musste
von acht ordentlichen Mitgliedern (ne-
ben den Residenzialbischofen noch die
Abte von St. Maurice und Einsiedeln)
bewiltigt werden. Bischof Dr. Franziskus
von Streng blieb weiterhin Mitglied der
Bischofskonferenz mit beratender Stim-
me, auch nachdem Dr. Anton Hinggi Bi-
schof von Basel geworden war. Auch
Weihbischof Dr. Pierre Mamie von Frei-
burg gehdrt mit beratender Stimme der
Bischofskonferenz an. Anstelle von Bi-
schof ‘Angelo Jelmini und Abt Dr. Rai-
mund Tschudy traten Bischof Giuseppe
Martinoli und Abt Dr. Georg Holzherr
in die Bischofskonferenz ein. Aber diese
personellen Anderungen boten kaum die
Maoglichkeit, die Arbeit und die Verant-
wortung in der Bischofskonferenz neu
zu verteilen,

Fir die Konferenz selber war wohl von
Bedeutung, dass sie unter dem Prisidium
von Bischof Dr. J. Vonderach die neuen
Statuten erhielt und als Verein im Sinn
des ZGB konstituiert wurde. Die An-
passung der Statuten wurde schon frither
in Angriff genommen. Die neuen Sta-
tuten beriicksichtigen das II. Vatikanische
Konzil und regeln verschiedene recht-
liche Fragen der Bischofskonferenz. Die
Ertichtung der Bischofskonferenz als Ver-
ein mit dem Rechtssitz in Einsiedeln bie-
tet die Moglichkeit, dass die Bischofskon-
ferenz als selbstindige Rechtsperson auf-
treten kann.

Besondere Ereignisse

Als besondere Ereignisse in den letzten
drei Jahren, an denen die Bischofskonfe-
renz direkt beteiligt war, sind die beiden
Bischofssynoden in Rom 1967 und 1969,
die beiden Symposien der europiischen
Bischofe 1967 und 1969 und der Be-
such Papst Pauls VI in Genf 1969 zu
nennen. An der ersten Bischofssynode
in Rom nahmen der von der Konferenz
gewihlte Delegierte, Bischof Dr, ]J.
Vonderach und der vom Papst er-
nannte Bischof Dr. Frangois Char-
riere teil. An der zweiten Synode,
die als ausserordentliche Synode einbe-
rufen wurde, waren von den Bischofs-
konferenzen nur die jeweiligen Prisiden-
ten vertreten, aus der Schweiz also Bi-
schof Dr. J. Vonderach.

Das Symposium der europiischen Bi-
schofe ist zwar keine offizielle Einrich-
tung der Bischofskonferenzen. Trotzdem

423



nahmen an den beiden Zusammenkiinf-
ten verschiedene Vertreter der einzelnen
Bischofskonferenzen teil. Am ersten Sym.
posium in Noordwijkerhout in Holland
war die Schweizerische Bischofskonferenz
durch ihren Prisidenten Bischof J. Von-
derach und den Bischof von St. Gallen,
Dr. J. Hasler, vertreten. Fiir das zweite
Symposium in Chur, anfangs Juli 1969,
an dem 115 Bischofe, darunter 15 Kar-
dinile, teilnahmen, war der Bischof von
Chur Gastgeber. Auch die meisten
Schweizer Bischéfe waren am Symposium
anwesend.

Der Besuch Papst Pauls VI, in ‘Genf im
Juli 1969 war fiir das ganze Land ein
ausserordentliches Ereignis. Die Mitglie-
der der Bischofskonferenz waren zum
Empfang des Heiligen Vaters vollzihlig
anwesend. Det Prisident der Konferenz
hielt bei der offiziellen Begegnung des
Papstes mit den Schweizer Bischéfen die
Begriissungsansprache.

Erklarungen und Eingaben

In den letzten drei Jahren 'ist die Schwei-
zerische Bischofskonferenz wiederholt mit
amtlichen Erklirungen vor die Offent-
lichkeit getreten. Zum Teil geschah das
zusammen mit den beiden anderen Lan-
deskirchen. Die letzte solche Erklirung
erfolgte zur Fremdarbeiter-Initiative, Die
bedeutendste aber war die gemeinsame
Erklirung der drei Landeskirchen zur
Mischehe im Juli 1967. Dazwischen tra-
ten die drei Kirchen mit verschiedenen
Aufrufen bzw. Verlautbarungen zu ak-
tuellen Fragen auf,

Von den Erklirungen, die die Schwei-
zerische Bischofskonferenz allein abge-
geben hat, ist an erster Stelle jene zur
Enzyklika «Humanae vitae» zu erwih-
nen, die im Spitherbst 1968 herauskam.
Im Frithjahr 1970 verabschiedete die
Konferenz eine kurze Erklirung zur Zo-
libatsdiskussion. Ungefihr zum gleichen
Zeitpunkt versandten die Bischofe an
ihre deutschsprachigen Priester das
Schreiben iiber das priesterliche Amt, das
von den Sekretariaten der deutschen,
osterreichischen und  Schweizerischen
Bischofskonferenz herausgegeben wurde.
Beim  Erscheinen des apostolischen
Schreibens iiber die rechtliche Regelung
der Mischehen stellte der Prisident der
Schweizer Bischofe das Dokument Ende
April 1970 an einer Pressekonferenz vor,
Mitte September sollen von der Bischofs-
konferenz die Ausfiihrungsbestimmungen
verabschiedet werden. Zur Dispenspra-
xis bei Mischehen nahm die Bischofskon-
ferenz in einem Schreiben an die Seel-
sorger schon 1969 Stellung.

Die Bischofskonferenz wurde vom Eid-
gendssischen Departement des Innern er-
sucht, zur Totalrevision der Bundesver-
fassung und zur Aufhebung der Aus-
nahmeartikel Eingaben zu machen. Bei-
de Vernehmlassungen wurden im Namen

424

der Bischofskonferenz von ihrem Prisi-
denten unterschrieben und eingereicht.

Beschluss der Synode 72

Fiir das kirchliche Leben in der Schweiz
diirfte aber der Beschluss der Bischofs-
konferenz im Friihjahr 1969, Diszesan-
synoden gemeinsam vorzubereiten und
sie in einzelnen Bistlimern durchzufiih-
ren, von grosster Tragweite sein. Die Bi-
schofe erliessen im Herbst 1969 einen
gemeinsamen Aufruf zur Synode 72 und
richteten an alle katholischen Christen
einen personlichen Brief mit der Einla-
dung zur Mitarbeit. Seit der Ankiindi-
gung der Synode hatten sich die Bischofe
bei jeder Konferenz mit verschiedenen
Fragen der Synode befasst und entspre-
chende Beschliisse gefasst.

Neue Formen der Konferenz

Eine besondere Form der Beratung wurde
im Herbst 1969 verwirklicht, indem sich
die Bischéfe zusammen mit ihren Gene-
ral- und Bischofsvikaren zu einer zwei-
tigigen Sitzung iiber die Synode 72 zu-
sammenfanden. Die Besprechung erwies
sich als sehr fruchtbar und es wurde be-
schlossen, diese Form der Konferenz, wie
sie hier das erste Mal stattfand, spiter
wieder aufzunehmen. Eine noch weitere
Form wies die Bischofskonferenz im
Frithjahr 1970 auf. Neben den General-
und Bischofsvikaren wurden auch 18
gewihlte Vertreter der dibzesanen Prie-
sterrite zu einer zweitigigen Beratung
verschiedener Priesterfragen eingeladen.
Nach Kurzreferaten von vier Vertretern
der Priesterite erfolgte eine sehr offene
und griindliche Aussprache, an der sich
alle Anwensenden beteiligten. Auch diese
Form der Konferenz der Bischofe mit
ihren Priestern soll nicht die einzige
bleiben.

Neue Kommissionen der
Bischofskonferenz

Unter dem Prisidium von Bischof Dr. J.
Vonderach wurden einige neue Kom-
missionen der Schweizer Bischofskonfe-
renz errichtet. An erster Stelle sei die
Theologische Kommission genannt, der
29 Theologen angehoren. '‘Der Beschluss,
eine solche Kommission zu errichten,
wurde im Sommer 1968 gefasst. Nach
lingeren Vorbereitungen konnte die
Theologische Kommission am Anfang
des Jahres 1969 konstituiert werden. Sie
legte der Bischofskonferenz bis jetzt zwei
theologische Gutachten vor, das eine iiber
die Laienpredigt, das andere iiber den
sakramentalen Charakter der Bussfeiern.
Weiter ist sie mit der Ausarbeitung der
Grundlagen fiir ein Lehrschreiben tiber
Busse und Beichte und fiir ein zweites
iiber den ‘Glauben beschiftigt.

Die Interdiozesane Kommission fiir die
Weiterbildung der Priester, die ebenfalls
im Sommer 1968 beschlossen wurde

und sich im Herbst des gleichen Jahres
konstitutierte, hat die Aufgabe, die Wei-
terbildung der Seelsorger zu férdern,
Fortbildungkurse vorzubereiten und auf
interdidzesaner Ebene zu koordinieren.
Gegen das Ende des Jahres 1968 wandte
sich die Bischofskonferenz mit einem ge-
meinsamen Brief an alle Priester und er-
suchte sie, die theologische, pastorelle
und geistliche Weiterbildung zu intensi-
vieren. Ab Herbst 1970 hat die Kom.-
mission ein eigenes Sekretariat, das sich
ganz der Frage der Weiterbildung wid-
men witd.

In diesem Zusammenhang sei auch der
Beschluss der Bischofskonferenz erwihnt,
in Ziirich ein eigenes Theologisch-pasto-
rales Institut zu errichten, an dem den
Priestern nach den ersten fiinf Jahren
seelsorglicher Titigkeit Gelegenheit ge-
boten werden soll, ihr Studium zu ergan.
zen. In vielen Besprechungen mit ve-
schiedenen Gremien wurde die Moglich-
keit eines solchen Institutes unter man-
chen Gesichtspunkten niher abgeklirt.
Wenn von der Priesterausbildung die
Rede ist, darf auch darauf hingewiesen
werden, dass durch den Entscheid der
Studienkongregation in Rom im Friih-
jahr 1968 am Priesterseminar Chur eine
Theologische Hochschule errichtet wur-
de und im Frithjahr 1970 der volle Aus-
bau der Theologischen Fakultit in Lu-
zern, die in Zukunft auch das Promo-
tionsrecht hat, bekanntgegeben werden
konnte.

Als Ergebnis der gemeinsamen Konferenz
Bischofe-Priester im Frithjahr 1970 ist
die Kommission «Bischife — Priester»
anzusehen, der zwei Bischofe, zwei Ge-
neral- bzw. Bischofsvikare und sechs
Vertreter der didzesanen Priesterrite an-
gehoren, Dieses Kommission hat die Auf-
gabe, das gemeinsame Gesprich zwischen
Bischéfen und ihren Priestern zu férdern,
eine Umfrage unter allen Priestern in der
Schweiz vorzubereiten und verschiedene
Einzelaufurige, die ihr von der Konferenz
Bischofe — Priester zugewiesen werden, zu
erfiillen.

Die Kommission fiir Erziehung und Un-
terricht wurde anlisslich des Jubiliums
von P. Theodosius Florentini im Jahre
1965 gegriindet, Sie verfolgte einschli-
gige Fragen im Schulwesen und 'in der
Erwachsenenbildung, und zwar zusam-
men mit der Arbeitsgemeinschaft fiir
Erwachsenenbildung, .Auf Vorschlag der
beiden Organisationen wurde eine ge-
meinsame  Arbeitsstelle errichter, Im
Jahre 1970 hat sich die Kommission fiir
Erziehung und Unterricht aufgelost. Ihre
Aufgaben soll ein eigener Bildungsrat
ibernehmen,

Obwohl es nicht unter die Kommissionen
gehort, darf an dieser Stelle auch das
Schweizerische Pastoral-soziologische In-
stitut in St. Gallen genannt werden. Es
wurde im Sommer 1968 vom katholi-



schen Konfessionsteil des Kantons St.
Gallen auf Grund einer Vereinbarung
mit der Bischofskonferenz ins Leben ge-
rufen. Die Bedeutung dieses Institutes
«fiir die Abklirung und Erforschung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse in ihren
Beziigen zum religios-kirchlichen Leben
und die Auswertung wissenschaftlicher
Erkenntnisse fiir die seelsorgliche Praxis»,
wie der Zweck des Institutes in den Sta-
tuten umschrieben wird, kann nieman-
dem entgehen.

Die Schweizerische Katholische Arbeits-
gemeinschaft fiir Fremdarbeiter wurde
im Frithjahr 1970 offiziell zur bischof-
lichen Kommission fiir das Einwande-
rungswesen ernannt.

Zum Schluss sei noch die Kommission
«Justitia et Pax» erwihnt, die im Friih-
jahr 1970 konstituiert wurde und die sich
den Problemen der Dritten Welt wid-
men soll. Die Kommission wird noch in
diesem Jahr mit zwei grossen Veranstal-
tungen vor die Offentlichkeit treten.

Fastenopfer

Bei verschiedenen ‘Gelegenheiten konnte
die Bischofskonferenz mit Dankbarkeit
von der erfreulichen Enwtwicklung des
Fastenopfers Kenntnis nehmen. Das Fa-
stenopfer erfiillt nicht nur in finanzieller,
sondern auch in tideeller und geistiger
Hinsicht eine ausserordentlich wichtige
Aufgabe in der Kirche in der Schweiz.
Der Beschluss, seit 1969 je ein Drittel
des Fastenopfers fiir die Kirche in der
Heimat, fiir die Kirche in den Missionen
und fiir die Entwicklungshilfe zu be-
stimmen, bedeutet einen Grundsatzent-
scheid von grosser Tragweite.

Gemeinsame Interventionen

Gemeinsam mit den anderen Kirchen in
der Schweiz unternahm die Bischofs-
konferenz fiir die Wiederherstellung des
Friedens in Biafra Schritte bei der bri-
tischen Regierung und bei den kirch-
lichen Stellen in England. Zu diesem
Zweck reiste der Prisident der Bischofs-
konferenz zusammen mit andern Vertre-
tern nach London. In der Folge hat die
Konferenz, ebenfalls zusammen mit den
anderen Kirchen, nochmals fiir Biafra auf
schriftlichem Weg bei den zustindigen
Instanzen verschiedener Linder jnterve-
niert. Ebenso wurden gemeinsame Bot-
schaften zur Wiederherstellung des Frie-
dens in Nordirland an die kirchlichen
Stellen dieses Landes gesandt,

UOkumene

Auf dem Gebiet der Okumene haben sich
in den vergangenen Jahren die Kontakte,
die Gespriche und die Zusammenarbeit
mit den anderen Kirchen vermehrt und
vertieft. Von besonderer Bedeutung ist
die Errichtung der Arbeitsgemeinschaft
christlicher Kirchen in der Schweiz. Die
Bischofskonferenz beschloss im Sommer

1970, dieser Konferenz beizutreten und
Delegierte zu bezeichnen.

Liturgische Fragen

Wichtige Beschliisse musste die Bischofs-
konferenz in der letzten Zeit zu liturgi-
schen Fragen fassen. So beschloss sie die
Einfiihrung der neuen Hochgebete, der
neuen Messordnung, der Samstag-Abend-
Messe, die Moglichkeit, die heilige Kom.-
munion in die Hand zu empfangen und
die Moglichkeit der Spendung der Kom-
munion durch Laien. Auch zur Laien-
predigt nahm die Bischofskonferenz
grundsitzlich im positiven Sinn Stellung.
Die Neuordnung der kirchlich gebotenen
Feiertage wurde von der Bischofskonfe-
renz nach langen Vorstudien auf Grund
des romischen Reskriptes im Friihjahr
1970 publiziert. Im Zusammenhang mit
den liturgischen Fragen sei auch die
sprachliche Neufassung des «Vater unser»
erwihnt, der die Bischofskonferenz zu-
sammen mit den andern Kirchen zuge-
stimmt hat. Die liturgische Erneuerung
ist noch nicht abgeschlossen. Deshalb
wird sich die Bischofskonferenz auch in
Zukunft wiederholt mit diesen Fragen
befassen miissen.

Teilung der Aufgaben

Um ihre immer grosseren Aufgaben bes-
ser erfiillen zu konnen, hat die Bischofs-
konferenz beschlossen, die General- und
Bischofsvikare niher zur Mitarbeit her-
anzuziehen. Es bestand schon vor Jah-
ren eine Konferenz der Generalvikare.
Diese hat sich im Jahre 1968 neu kon-
stituiert und erweitert, indem auch Bi-
schofsvikare hinzukamen,

Die Bischofe hielten, wie bereits
oben erwihnt, schon zwei Konfe-
renzen zusammen mit den General- und
Bischofsvikaren ab. An der Konferenz
im Juli 1970 haben sie beschlossen, ge-
wisse Traktanden der Konferenz der Ge-
neral- und Bischofsvikare in Eigenverant-

wortung zu tbertragen. Ein gemeinsames
Biiro soll die Konferenzen vorbereiten.

Um die Offentlichkeit tiber ihre Arbeit
besser zu informieren, beschloss die Bi-
schofskonferenz im Sommer 1967, ein
eigenes Pressereferat zu schaffen. Diesem
wurde iibertragen, Pressekonferenzen zu
organisieren, Presseberichte tiber die Be-
schliisse der Konferenz vorzubereiten
und Kontakte mit der Presse zu pflegen.

Eine Eigenart der Schweizer
Bischofskonferenz

Da es hier nicht darum geht, eine Art
Chronik der Schweizer Bischofskonferenz
in den letzten drei Jahren zu schreiben,
bleiben viele Gebiete und Titigkeiten,
wie zum Beispiel Pastoralplanungskom-
mission, katechetische Fragen in all ihrer
Vielfalt, Caritas, Jugendarbeit, Mission,
viele organisatorische Einzelfragen uner-
wihnt. Es sei aber zum Schluss erlaubt,
auf die besondere Lage hinzuweisen, in
der sich die Schweizer Bischofskonferenz
befindet. Sie reprisentiert sechs Bistiimer
und zwei Abteien, die in ihrem Alter und
in ihrem Umfang ziemlich ungleich sind
und verschiedenen Kulturkreisen und
Sprachgebieten angehoren. Die Verschie-
denheit in Kultur und Sprache, in ge-
schichtlicher Entwicklung und je eigener
Problematik der einzelnen Bistiimer und
Regionen kommt natiirlich auch bei der
Bischofskonferenz zum Ausdruck. Die
verhiltnismissig kleine Schweiz stellt we-
gen ihrer Vielfalt der Einzelprobleme an
die Bischofskonferenz viele Anforderun-
gen. Deshalb ist schon vor lingerer Zeit
die Frage aufgetaucht, ob die friihere
Form der Protektorate noch zeitgemiss
sei. Ob die einzelnen Bischofe eher Re-
ferate oder Ressorts fiir besondere Ge-
biete oder Fragen iibernehmen sollen,
oder ob sich andere Losungen finden las-
sen, bleibt abzukliren. An Aufgaben, die
die Bischofskonferenz an die Hand neh-
men soll, wird es auf jeden Fall nicht
fehlen. Alois Sustar

Die Funktion der Messgesidnge

Der neue Messordo, der am ersten Ad-
ventsonntag des vergangenen Jahres ein-
gefiihrt wurde, hat grosse Hoffnungen ge-
weckt. Ob diese Erwartungen erfiillt wur-
den, ldsst sich noch nicht sagen. Was man
aber heute schon feststellen kann, ist die
oft wenig iiberzeugende Einfithrung der
Neuerungen. Man hat sich kaum die
Miihe genommen sich in den Sinn des
neuen Messordo zu vertiefen, geschweige
dern die allgemeine Einfithrung zum
Missale zu lesen. Man glaubte mic der

Einfithrung der dusseren Anderung sei es
getan, Dabei wurde iibersehen, dass es
letztlich nicht auf dussere Anderungen
ankommt, sondern auf den Geist.

Uberkommene Auffassungen

Bei der musikalischen Gestaltung der
Gottesdienste wird dies besonders deut-
lich. Man hat oft den Eindruck, es wiir-
den wihrend der Messe Lieder gesungen,
damit sie gesungen sind. Ohne dass man

425



sich dabei Gedanken macht, welchen Stel-
lenwert oder welche Funktion diese Lie-
der iiberhaupt haben. Zum Beispiel
kommt es vor, dass der Priester, nachdem
er mit der Assistenz eingezogen ist, vom
Lesepult oder Altar aus gedankenlos ver-
kiindet: Zum Einzug singen wir nun Lied
Nr.... Oder es wird zur Gabenbereitung,
die im neuen Ordo sehr kurz ist, ein
ewig langes Lied gesungen. Oder man
singt zum Brotbrechen, also zu einer
Handlung, die wohl in den seltesten Fil-
len wirklich auch geschieht, ein nicht
mehr enden wollendes Lied. Solche Bei-
spiele zeigen, dass man sich wenig be-
wusst ist, um was es beim ‘Gesang iiber-
haupt geht.

Im Werkbuch zum Katholischen Kir-
chengesangsbuch der Schweiz ist vor ei-
nem halben Jahr ein lingerer Aufsatz von
Dr. Walter Wiesli erschienen mit dem
Titel «Der Begriff der Funktionalitit—
Der neue Passepartout im Reich der Li-
turgie» (6 griine Blitter A 1.1—-ALG6; im
folgenden witiert mit: W. W.). Dieser
Beitrag niitzt allerdings nicht viel, wenn
die Blitter nur ins Werkbuch geheftet
werden, ohne dass sie einem wirklichen
Studium unterzogen wurden. [Es seien
hier €inige wichtige Punkte hervorgeho-
ben, die fiir eine funktionsgerechte Ge-
staltung des Gottesdienstes wesentlich
sind.

Es geht heute nicht mehr an, die Messge-
singe in zwei Gruppen einzuteilen: in
das Ordinarium und in das Proprium.
Mit Selbstverstindlichkeit wurde bis jetzt
das Ordinarium (Kyrie, Glotia, Credo,
Sanctus, Agnus Dei) als ein einheitlicher
Block betrachtet, «Bei niherem Zusehen
aber kann man sich leicht von der riesi-
gen Unterschiedlichkeit «dieser ‘Gesinge
tiberzeugen. Das Entstehen dieser Auf-
fassung lisst sich relativ leicht erkliren.
Im Bestreben, das musikalische Themen-
material moglichst zu vereinheitlichen,
musste es zwischen 1400 und 1600 ge-
radezu als Ideal erscheinen, wenn eine
Ordinariumsvertonung vom Kyrie bis
zum Agnus Dei mit den gleichen musi-
kalischen Ideen auskam. Diese fiir die
Musikgeschichte nicht wegzudenkende
Hochstleistung wurde zu einem liturgisch
hochst problematischen Verfahren, Wir
sehen uns heute genétigt, den Gedanken
an ein einheitliches Ordinarium restlos
aufzugeben.

Ahnlich verhilt es sich mit den Propri-
umsgesingen. Selbst dann, wenn damit
nur die urspriinglichen [Prozessionalge-
singe’ (Introitus, Offertorium, Commu-
nio) gemeint sind, kann nicht von einer
Einheit gesprochen werden. Wenn die
Strukturen der Eucharistiefeier klarer her-
wvortreten sollen, dann muss jeder einzelne
Teil auf seine Sinnhaftigkeit befragt wer-
den»> (W. W.).

426

Die einzelnen Gesdnge

Y
Der Gesang zum Einzag soll den Gang
des Priesters zum Altar begleiten und
zugleich die Gemeinde in die Feier ein-
stimmen, Dieser Gesang hat auch dann
noch einen Stellenwert, wenn er erst nach
dem Einzug gesungen wird, (Sammlung
und Einstimmung). Um echt zu wirken,
muss man aber bei der Ankiindigung dar-
auf achten, dass das Lied nicht als Ein-
zugslied, sondern als Er6ffnungslied an-
gesagt wird, Nebenbei bemerkt: Wenn
immer moglich sollten Lieder nicht ange-
kiindigt, sondern die Nummern an einer
Tafel sichtbar gemacht werden, Wird in
der anschliessenden Begriissung auf dieses
(Eroffnungs- oder Einzugslied Bezug ge-
nommen, so wird deutlich, dass dieser
Gesang nicht losgeldst fiir sich da steht,
sondern in den Gottesdienst integriert ‘ist.
Das gilt von allen Liedern, die wihrend
der Messe gesungen werden. Die Mit-
feiernden miissen spiiren, welche Funk-
tion das Lied, das sie gerade singen, aus-
ibt,
Das Kyrie wird oft schon 'in den Bussri-
tus eingebaut. Es kann auch im Einzugs-
lied, das mit «Kyrieleis» endet, enthalten
sein. «Fiir die Eigenart des Kyrie ist be-
deutsam, dass es sich um einen Ruf han-
delt, welchem ein grosser musikalischer
Aufwand kaum -entspricht» (W. W.).
Das Gloria ist ein Hymnus, der, wenn
moglich, gesungen werden sollte. Hier
wire ein grosser Aufwand von musikali-
schen Mitteln gerechtfertigt.
Im Gegensatz zu den Gesingen zum Ein-
zug, zur Gabenbereitung und zur Kom-
munion erfiillt der Zwischengesang nicht
eine blosse Begleitfunktion. Er ist ein
eigentlicher Ritus. Die Gemeinde ist in
der Lesung von Gott angesprochen wor-
den und auf diese Worte Gottes gibt sie
Antwort. Wort will Ant-Wort, Diese
Antwort geschieht meist in Form eines
Psalmes. «Wenn die Messgestaltung
unter einer Psalminflation zu leiden
scheint, dann soll man anderswo abbauen,
aber sicher nicht hier» (W.W.). Beim
Zwischengesang ist das Wort wichtiger
als die Melodie. Anders beim Alleluja.
Das Alleluja ist ein Freudenjubel und
sollte gesungen werden. Sprechen hat
hier keinen grossen Sinn.
Im Credo bekennt der Christ seinen
Glauben. Fiir dieses Bekenntnis ist Ge-
sang nicht notig. Wenn in Ausnahme-
fillen trotzdem gesungen wird, sollte
man eine sehr einfache Melodie wihlen,
bei der alle mitsingen konnen. Denn ein
Christ kann niemanden delegieren, dass
er fiir thn den Glauben bekennt.
Der Gesang zur Gabenbereitung war ur-
spriinglich ein Begleitgesang zur Gaben-
prozession. Da aber eine Gabenprozes-
sion heute meist entfillt, hat dieses Lied
an Bedeutung verloren. Bei der Gaben-
bereitung ist deshalb am ehesten ein

Liedabbau moglich. Stille oder meditati-
ves Orgelspiel wire vorzuziehen. Wenn
man auf diesen Gesang nicht verzichren
will, miisste man darauf achten, dass der
Zelebrant nicht zu lange warteén muss.
Oder man fasst dieses Lied, zum Beispiel
wenn der Chor eine Motette singt, auf
als ein Meditationsgesang, welcher der
Gemeinde hilft, das Gotteswort auf sich
wirken zu lassen. Allerdings wire eine
solche Meditationszeit unmittelbar nach
der Predigt angebrach.

Das Sanctus ist die wichtigste gemein-
same Akklamation. Es ist «eine Geste, die
alle angeht und ihrem Wesen nach kaum
delegierbar ist> (W.W.). Es miissten hier
alleGldubigen wirklich mitsingen kénnen.
Da sich fiic die Volksakklamation nach
dem Einsetzungsbericht «Deinen Tod, o

‘Herr, verkiinden wir» noch keine Melo-

die eingebiirgert hat, wird dieser Text in
den wenigsten ‘Gottesdiensten gesungen.
Es sei aber darauf hingewiesen, dass die-
se Akklamation als Gesang gestaltet wer-
den kann. Im Singen wird Freude und
Jubel besser ausgedriicke.

Der Gesang des Agnus Dei sollte nicht
allzu sehr in die Linge gezogen werden.
In erster Linie ist er ein Begleitgesang
zur ‘Brotbrechung, zu einer Handlung
die sehr in den Hintergrund getreten ist.
Der Gesang zur Kommunion soll die ge-
meinsame Kommunionprozession beglei-
ten, Er wird also auf keinen Fall linger
dauern diirfen, als die Kommunionsaus-
teilung selber. Allerdings muss vor dem
rein mechanischen Absingen eines Lie-
des gewarnt werden. Die Glaubigen miis-
sen hingefiihrt werden in den Sinn des
Kommuniongesanges. Man wird zeigen,
dass vom Gemeinschaftscharakter des
heiligen Mahles her ein gemeinschaftli-
ches Lied sich aufdringt, und dass dieser
Gesang Gemeinschaft schafft. Man wird
sich aber hiiten miissen, um jeden Preis
wihrend der Kommunion ein Lied singen
zu wollen, Auch Stille oder Orgelspiel
hat seine Berechtigung.

Wichtig ‘ist, dass man sich iiber die Funk-
tion des Schlussliedes Gedanken mache.
Es ist wenig einsichtig, wenn nach dem
Entlassungstuf «Gehet hin in Frieden»
die Leute zuriickgehalten werden, damit
sie noch ein Lied singen konnen. Einem
Lied gegen Schluss der Messe kann ver-
schiedene Bedeutung zukommen, Es kann
als Dankhymnus fiir die empfangenen
Gaben aufgefasst werden und wiirde
dann wohl am ehesten im Anschluss an
die Kommunion gesungen. Nur muss
darauf geachtet werden, dass der Inhalt
des Liedes witklich von einem Dank und
Lob spricht. «Die Verpflichtung durch
das Mahl, der Sendungsauftrag, welcher
hier an der Naht zwischen Messe und
Alltag besonders spiirbar wird, mag ge-
legentlich ebenfalls der Inhalt eines
Schlussliedes seiny (W.W.).

In diesem Aufsatz wurde versucht, darauf



hinzuweisen, dass jeder Gesang im Got-
tesdienst einen eigenen Stellenwert hat,
und dass jedem Lied eine bestimmte Rolle
zukommt. Durch die gedringte Darstel-
lung mogen vielleicht einige Aspekte zu
einseitig dargestellt sein. Doch nehmen
wir diesen Nachteil in Kauf, weil wir
hoffen, dass eine knappe Ubersicht auch
den vielbeschiftigten Seelsorger, der ja
jeden Sonntag Liturgie feiert, einlddt,

sich mit dem Problem auseinanderzuset-
zen und den ausfiihrlichen Beitrag des
Werkbuches zum Katholischen Kirchen-
gesangbuch zu studieren. Wenn bei der
musikalischen Gestaltung des  Gottes-
dienstes diese funktionale Sicht im Auge

behalten wird, ist die Liturgie nicht bloss

ein Ablauf von dusseren Riten. Vielmehr

wird der Gottesdienst von innen her be-

seelt und damit innerlich mitvollzogen.
Walter von Arx

Theologische Fakultit Luzern

Zum Ende des Studienjahres 1969/70

Vom 1316, Juli 1970 fanden an der
Theologischen Fakultit Luzern die Vor-
und Schlusspriifungen statt. 12 Studenten
und 1 Studentin bestanden das Propadeu-
tikum, wihrend 7 Studenten ihr Studium
mit der akademischen Schlusspriifung ab-
schlossen und 4 mit dem Examen fiir den
Seelsorgedienst (Introitus). Damit fand
ein wichtiges Studienjahr sein Ende.

Der Anfang war durch eine deutliche
Erweiterung der Studentenschaft gekenn-
zeichnet. Erstmals nach 40 Jahren studier-
ten die Theologen des Pastoralkurses an
der Luzerner Fakultit statt wie bisher in
Solothurn. Dies bedeutete einerseits eine
Bereicherung des Studienprogramms, in-
sofern alle Pastoralficher aufgenommen
werden konnten und damit die Ballung
im letzten Jahr einem diber Jahre ver-
teilten Programm Platz machte. Anderer-
seits bietet sich nun den Studenten die
Moglichkeit, schon friihzeitig sich mit den
Fragen des praktischen kirchlichen Dien-
stes auseinanderzusetzen und in engem
Kontakt mit jenen Kommilitonen zu
leben, die sich unmittelbar auf die Wei-
hen und den kirchlichen Einsatz vorbe-
reiten,

Mit dem Zuzug der 28 Studenten aus
dem Missionsseninar Schineck wurde
die Kirche in den Missionen an der Fa-
kultit stirker sichtbar, Dementsprechend
gab es neben der missionarischen Aus-
richtung aller Disziplinen fiir das Fach
Missionswissenschaft Platz im Stunden-
plan. Zugleich vermag die enge Lebens-
gemeinschaft der Theologen, die sich fiir
den Dienst in der Heimat vorbereiten,
und jener, die sich die Titigkeit in den
Missionslindern erwihlt haben, die heut
so dringend nétigen Bande zwischen der
Kirche in Heimat und Mission enger zu
kniipfen.

Eine gewisse Verstirkung der Verbin-
dung zur Kirche in den dstlichen Lindern
brachten die zwei weiteren jugoslawi-
schen Studenten, die sich 'im Herbst an
der Fakultit immatrikulierten.

Im gesamten waren im Sommersemester

1970 an ger Fakultit 86 Studenten und
Studentinnen (davon 3 Gasthorer) einge-
schrieben, am Katechetischen Institut 44
(davon S Gasthorer).

Als bedeutendes Ereignis im Sommerse-
mester verdient vor allem [Erwihnung,
dass die Fakultdt anfangs Mai von kirch-
licher wie staatlicher Seite das Recht er-
hielt, alle akademischen Grade zu verlei-
hen (Lizentiat, Doktorat, Habilitation).
Der Weg zum Gradrecht war lang und
teilweise miihsam, doch offnet sich nun
die Moglichkeit, in sinnvoller Weise den
Ausbau weiterzufiihren. Die Fakultit
wird nun auch die begabten Studenten,
die sich auf akademische Grade vorberei-
ten wollen, zu ihrem Ziel fithren konnen;
sie wird in der Lage sein, Assistenten und
andere wissenschaftliche Mitarbeiter in
Dienst zu nehmen und besondere Schwer-
punkte zu setzen, Damit diirften Profes-
soren, Assistenten und Studenten zu jener
Arbeitsgemeinschaft  zusammenwachsen,
die eine vermehrte Serahlungskrafe be-
sitzt und zugleich in lebendige Zusam-
menarbeit mit den iibrigen Fakultiten
der Schweiz treten kann.
Gastvorlesungen wurden gehalten von
Prof. Dr. N. Lohfink, Rom («Die Ur-
siinden in der Priesterschrifty), von Dr.
C. Thoma, Wien («Das Land Israel-
Problem und Hoffnung fiir Judentum
und Christentum»), von Dr. V. Conze-
mius («Das 1. Vatikanische Konzil im
Bannkreis der Autoritit») und von Kunst-
maler F. Gehr, Alestitten (Moderne Ma-
lerei im sakralen Raum).

Auch der Lebrkorper der Fakultit steht
nicht iiber dem Gesetz der Verinderlich-
keit. Nach 34jihriger Lehrtitigkeit reich-
te Prof. Dr. ]. B. Villiger altershalber
seine Demission als Professor der Kir.
chengeschichte, Patrologie und Archiolo-
gie ein. Wie er in den sieben Jahren zwi-
schen Priesterweihe und Ubernahme der
Professur an verschiedensten Orten Studi-
um und Seelsorgedienst verband, hielt er
es auch wihrend seiner Amtszeit als Pro-
fessor, soweit es seine emsige Professoren-

titigkeit erlaubte. So schitzten seine Stu-
denten den Fachmann, der sie mit den
Fakten und der Methode der Wissen-
schaft vertraut machte, nicht weniger als
den Priester, der ihnen inmitten des Auf
und Ab vergangenen kirchlichen Lebens
den Blick offnete fiir das Walten des
Gottesgeistes und eine echte Liebe zur
Kirche weckte und vorlebte — oder
weckte, indem er sie vorlebte. Daneben
verlagerte sich Professor Villigers Zunei-
gung zur Presse, die wihrend der Schaff-
hauser Vikariatszeit der Lokalzeitung galt,
hin zur wissenschaftlichen Publikation
und fand ihren Niederschlag seitder Dis-
sertation iiber «Das Bistum Basel zur
Zeit Johanns XXII, Benedikts XII. und
Klemens VI. (1316-1352)» in verschie-
densten Artikeln fiir wissenschaftliche
Zeitschriften und Lexika, aber auch im
Kirchengeschichtsbuch der Schiiler. Seit
1954 ist sein Name trotz Wechsel der
Mitarbeiter mit der Redaktion der
Schweiz. Kirchenzeitung unzertrennlich
verbunden. Dass er die Miihen seiner viel-
schichtigen Titigkeit nicht scheute und
dennoch fiir Studenten und Kollegen
stets mit Rat und Tat zur Verfigung
stand, ist heute ein Grund mehr zum
aufrichtigen Dank. Damit verbinden sich
die besten Wiinsche fiir die Zukunft.
Als Nachfolger wihlte der Luzerner Re-
gierungsrat am 6. Juli 1970 Dr. Victor
Conzemiuns von Echternach (Luxemburg).
Der neue Professor holte sich seine Aus-
bildung in Philosophie, Theologie und
Geschichte in Luxemburg und Freiburg i.
Ue, wo er mit einer kirchengeschichtli-
chen Dissertation zum Dr. phil. promo-
viert wurde. Nach kurzer Titigkeit als
Kaplan setzte er sein Studium in Miin-
chen, Paris und Freiburg i. Ue. fort und
dozierte 1965-68 an der Staatsuniversitit
in Dublin, Dr. Conzemius widmete seine
Forschungsarbeit der letzten Jahre beson-
ders der Zeit des 1. Vatikanischen Konzils
und beschiftigte sich stark mit dem
Altkatholizismus — Gebiete, zu denen die
Luzernische Vergangenheit auch ihren
Beitrag leistete und denen als Grundlagen
fiir das heutige theologische Gesprich
grosse Bedeutung zukommit.

Ein weiterer Wechsel trifft die Fibrung
der Fakultit, insofern fiir die neue, am
1. Oktober beginnende Rektoratsperiode
1970/72  Professor DDr, Franz Furger
gewihlt wurde, Seine Studien in Philoso-
phie und Theologie absolvierte der neue
Rektor in Lowen und Rom und schloss
sie je mit dem Doktorat ab. Sein Lehrauf-
trag fiir moderne Philosophie (seit 1965)
wurde zunichst zu einer Professur ausge-
weitet und umfasst seit Herbst 1969 dem
Doppelstudium gemiss einen Teil der
Moraltheologie. Als Subregens des Prie-
sterseminars und Studienprifekt der Fa-
kultit kennt er die Wiinsche der Studen-
ten aus nichster Nihe, was thm helfen
moge, die nichste Phase des weiteren

427



Ausbaus zielsicher zu leiten. Die Studien-
prifektur wurde Prof. Dr. O, Stoffel
ibertragen.

Ausbau und Wechsel — erfreuliche Zei-
chen steter Lebendigkeit — springen in
die Augen, diitfen aber nicht vergessen

«In favorem Missionum»

Das wissenschaftliche Werk von Prof.

Am 2. Mai 1970 wiirdigte die Theologi-
sche Fakultit der Universitit Freiburg i.
Ue. das wissenschaftliche Werk von Pro-
fessor Johannes Beckmann mit dem
Ehrendoktorat. Das Diplom erwihnt be-
sonders, dass der Geehrte schon frith auf
die Dringlichkeit der Missionspflicht des
ganzen Gottesvolkes hingewiesen und den
Missionsgeist in der Schweiz durch die
Erforschung und Darstellung der Schwei-
zer Missionare animiert hat. Bei der
Uberreichung des Diploms stellte Pro-

fessor Alois Miiller als Dekan der Fakul- |

tit die Ehrung ins Zeichen eines Wende-
punktes der Mission der Kirche, eines
Wendepunktes nicht zur Zaghaftigkei,
sondern zu einer neuen Kraft, die der
Geist Christi in der Kirche weckt. Die
theologische Fakultit miisse sich ganz in
den missionarischen Aufbruch, wie er un-
serer Zeit angemessen sei, hineinstellen.

Einsichten, Vertiefungen, Offnungen,
Ausstrahlungen

Die Laudatio, welche der Freiburger Do-
zent fiir Liturgiewissenschaft, Professor
Jakob Baumgartner, seinem Immenseer
Mitbruder widmete, ist kiirzlich unter
dem Titel «In favorem missionum» im
Druck erschienen!. Baumgartner welist
darauf hin, dass schon die friihesten Ar-
beiten Beckmanns die Grundeinsicht ver-
treten, die Kirche sei von ihrem Wesen
her ‘missionarisch. Deshalb pflegte und
hegte er auch die schweizerische Missions-
. geschichte wie seinen Augapfel,

Die Vertiefung dieser Grundeinsicht er-
folgte einerseits durch die allgemeine
Missionsgeschichte, zu deren besten Ken-
nern Professor Beckmann heute gehort,
andererseits durch die Forderung der Mis-
sionswissenschaft als ‘Ganzes. Die stindig
komplexer ~werdende  Missionspraxis
konne nur mit Hilfe der missionswissen-
schaftlichen Arbeit und Bildung bewil-
tigt werden.

Das Studium der Missionswissenschaft
machte den Gelehrten hellhorig fiir das

tNeue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft

26 (1970) 82-93.

2 Jakob Baumgartner im Dienste der Welt
kirche. — Band XII der Schriftenreihe der
Neuen Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
Schoneck/Beckenried 1970, 55 Seiten.

428

lassen, dass auch im vergangenen Stu-
dienjahr die gemeinsame Arbeit von
Professoren und Studenten, die sich im
Stillen vollzog, der entscheidende Faktor
war, der eine weitere Entfaltung in die

Zukunft gewihrleistet.  Rudolf Schmid

Dr. h. c. Johannes Beckmann

okumenische Anliegen auf dem Missions-
feld. Mit Sympathie wiirdigte er die mis-
sionarischen Anstrengungen nichtkatholi-
scher Christen und lieh seine Mitarbeit
protestantischen Publikationen, Aber auch
die Notwendigkeit des Dialogs mit den
Weltreligionen nahm er wohl als einer
der ersten Kompetenten auf katholischer
Seite wahr.

Die grosste Ausstrahlung fand die Le-
bensarbeit Professor Beckmanns in seiner
seit 1944 herausgegebenen und redigier-
ten Zeitschrift.

Missionswissenschaft im Dienste
der Weltkirche

Uber die «Neue Zeitschrife fiir Missions-
wissenschafts, die wohl als das Haupt-
werk von Professor Beckmann bezeichnet

werden kann, hat Professor Baumgartner
zum 25. Jubilium dieser Publikation und
zum Ehrendoktorat des Herausgebers eine
eigene Monographie verdffentlicht 2. Die
Griindung dieser Zeitschrift war wih-
rend des Krieges ein Wagnis. Doch ge-
lang es dem Herausgeber bald, beste
Kirifte der versprengten Missionswissen-
schaftler zu sammeln, junge Talente zu
animieren und so dieser Disziplin neuen
Aufschwung zu verleihen,

Das streng durchgehaltene wissenschaft-
liche EEthos sicherte der Zeitschrift einen
geachteten Rang in den Hochschulen,
Forschungsinstituten und Bibliotheken.
Der Herausgeber freute sich aber beson-
ders iiber die Verbreitung seiner Zeit-
schrift in den Missionen und die Mirar-
beit der Missionare. Es liegt auf der Hand,
dass die «Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschafts namentlich auch die mis-
sionswissenschaftliche Arbeit der Immen-
seer Missionare sammelte und anregte.
Die Qualitit der und der inhaltliche
Reichtum der NZM sind nicht ohne aus-
serordentliche und unablissige Bemiihung
und Anregung des Herausgebers und Re-
daktors zustande gekommen. Die Redak-
tionsarbeit kostet ihm jedes Jahr etwa 500
Briefe! Neben der Missionsgeschichte
wurde in der NZM von Anfang auch die
moderne Missionsproblematik mic oft
bahnbrechenden Beitrigen aus dem Ge-
biet der Missionstheorie, -kunde und
-pastoral bearbeitet. Walter Heim

Katechetische Informationen

Der Deutsche Katechetenverein gab uns dan-
kenswerterweise die Erlanbnis, aus der O-Nr.
seines geplanten Informationsblattes folgende
2wei Beitrige zu fibernebmen.  Othmar Frei

Europiische katechetische
Arbeitsgemeinschaft

In der Woche nach Pfingsten fand im
internationalen Zeéntrum «De Tilten-
berg» bei Haarlem (Holland) die dies-
jihrige Konferenz der Equipe caté-
chétique enropéenne statt. Alljihrlich tref-
fen sich im Rahmen dieser Arbeitsge-
meinschaft die Vertreter der nationalen
katechetischen Zentren und Institute aus
dem europiischen Raum, um Informatio-
nen iiber die Arbeit'in den verschiedenen
Lindern auszutauschen sowie die jeweili-
ge Situation und akcuelle Probleme der
religiosen Unterweisung zu beraten.

Dreizehn Linder waren diesesmal vertre-
ten, unter anderem auch Jugoslawien und
Polen. Das Thema lautete: «Katechese—
Verkiindigung der Offenbarung oder In-
terpretation menschlicher Erfahrung?»
Drei ‘Grundsatareferate (J. Colomb, Strass-

burg; P. Schoonenberg, Nijmegen; A.
(Exeler, Miinster) und die Analyse von
vorher ausgetauschten thematischen Un-
terrichtsbeispielen aus den verschiedenen
Lindern bildeten die Grundlage fiir das
teilweise in Arbeitsgruppen gefiihrte Ge-
sprich. Dabei ergab sich iiber alle Unter-
schiede zwischen deutlich profilierten
theologischen und  didakcisch-methodi-
schen Positionen hinweg eine Reihe von
Ubereinstimmungen: Katechese und Re-
ligionsunterricht kdnnen sich heute ‘weni-
ger denn je damic begniigen, den christli-
chen Glauben lediglich in Form einer
systematisch geordneten Lehre oder einer
heilsgeschichtlichen Information vorzutra-
gen. Jede christliche Verkiindigung und
Unterweisung muss den Erfahrungshori-
zont des Menschen unserer Zeit, sein
Welt- und Selbstverstindnis und die be-
sondere Weise seines Fragens nach Sinn
und Zukunft des TLebens ernstnehmen.
Wenn sich Theologie und Religionspida-
gogik bisher vor allem darum bemiiht
haben, die Dokumente der christlichen
Uberlieferung zu interpretieren und so-



weit wie moglich in die jeweils lebendige
Sprache der Gegenwart zu iibersetzen, so
wird es kiinfrig ebenso wichtig sein, dem
Menschen —in den verschiedenen Lebens-
altern auf je verschiedene Weise - zu hel-
fen, sich der Grunderfahrungen des Da-
seins: Vertrauen, Liebe, Freude, Sorge,
Leid, Angst, Not, Tod usw. bewusst zu
werden, Erst wo die Oberflichlichkeit des
Alltiglichen auf diese Tiefe hin durch-
brochen wird, konnen sich die eigentlich
religiosen Fragen stellen, die ihrerseits
den Menschen dafiir 6ffnen, in der Bot-
schaft Jesu eine mogliche Antwort zu
sehen.

Mégen die konkreten Formen der katho-
lischen Katechese in den europdischen
Lindern auch weiterhin mannigfaltig blei-
ben - je nach Tradition und Situation des
einzelnen Landes—in der Grundrichtung
besteht Einigkeit: christliche Unterwei-
sung geschieht dort, wo der Mensch das
Wort vom Heil in Christus 'in der Wirk-
lichkeit seines gelebten Lebens verneh.
men und als Zusage befreiender Hoff-
nung verstehen kann. Unter dieser Riick-
sicht wird vor allem der religiésen Er-
wachsenenbildung immer mehr Bedeu-
tung zukommen. Wolfgang Langer

DIDACTA — Basel 1970

Bei der Fiille und Vielfalt des angebote-
nen Materials kann dieser knappe Bericht
keinen Gesamteindruck vermitteln, son-
dern muss sich darauf beschrinken, an-
zudeuten, in welche Richtung sich die
Schwerpunkte des Unterrichtens verlagert
haben und welche -Aufgaben damit der
Religionspidagogik gestellt sind.

Deutlich wurde auf dieser Lehrmittel-
messe vor allem, dass die Mechanisierung
auf allen Gebieten des Unterrichtens be-
achtliche Fortschritte gemacht hat und
noch keineswegs abgeschlossen ist. Tages-
licht (Schreib)-Projektoren, Kassettenge-
rite fiir Tonband- und Filmarbeit, Video-
Recorder, Schulfernsehen, Medienverbund
und Unterrichtsprogramme wurden in z.
T. iiberraschender Vielfalc angeboten. Ei-
nige dieser Hilfsmittel (z B. Overhead-
Projektor) gehdren heute bereits zur
Grundausstattung vieler Schulen, der Ein-
satz der anderen ist nur noch eine Frage
der Zeit, z.T.auch des Preises.

Betrachten wir diese Entwicklung unter
dem Gesichtspunkte der Hilfen fiir den
Religionsunterricht, muss niichtern fest-
gestelle werden, dass in Basel keinerlei
neuartige Lehrmittel vorgelegt werden
konnten. Das Schwergewicht der An-
schauungs- und Arbeitsmittel fiir die reli-
givse Unterweisung liegt noch auf den
herkommlichen Hilfsmitteln Wandbild,
Dia, Schallplatte bzw. Tonband. Hier ist
das Angebot reichhaltig und insgesamt
auch qualitativ hochstehend. Bei gezieltem
und iiberlegtem Einsatz kann mit dem

vorhandenen Material zwar vieles erreicht
werden, das entbindet jedoch nicht davon
zu fordern, dass dringend Uberlegungen
angestellt werden miissen, wie die moder-
nen Lehrmittel auch fiir die religiose
Unterweisung nutzbringend eingesetzt
werden konnen. Es geht dabei sowohl
darum, Neues zu schaffen, wie auch Vor-
handenes fiir einen Einsatz mit modernen
Geriten umzuarbeiten, wenn wir nicht
in einigen Jahren hoffnungslos ins Hinter-
treffen geraten sein wollen.

Bernhard Merten

Berichte

Ist das Ordensleben veraltet?

«Ist das Ordensleben heute noch sinn-
voll?» So wurden in einer Ziircher Stras-
senbefragung 376 Personen gefragt!. Ein
Fiinfrel gab an, noch nie niher dariiber
nachgedacht zu haben. Fast ebenso viele
waren betont tolerant: «Wenn einer
Freude hat, Monch zu werden, so soll er.»
Oder: «Sie niitzen mehr als sie schaden.»
Die grosste Gruppe, die etwa zwei Fiinftel
der Befragten umfasst, verhalten sich den
Ordensleuten gegeniiber positiv in ihrer
Antwort. Denn sie nehmen an, diese fiih-
ren ein vorbildliches Leben oder iiben
eine niitzliche Titigkeit aus. Besonders
wird der Einsatz in der Seelsorge und in
der sozialen Titigkeit geschirzt: «Die
Aufopferung, die sie in Schule und Kran-
kenpflege aufbringen, bringen die Welt-
lichen nie auf. — Wir brauchen sie, weil
wir zu wenig Pfarrer haben.» Bei vielen
dieser Antworten zeigte sich eine deut-
liche Tendenz, die Orden nur nach den
Funktionen zu beurteilen und damit das
Spezifische ihrer Lebensform zu iiberse-
hen. Doch daneben schitzt es ein grosser
Teil der Antwortenden, dass «diese Men-
schen dem Weltlichen entsagen» und ein
bewusstes Glaubensleben pflegen». Auch
die Stille der Kloster und ihre Atmosphire
der Meditation wird hervorgehoben: «Ich
stelle mir vor, dass man im Kloster, wo
man so richtig abgeschlossen ist, griindli-
cher arbeiten kann. Zudem kommt der
Mensch ohne Reflexion nicht aus. Er muss
sich auf etwas beziehen, das jenseits des
Rationalen liegt. Und die Leute im Klo-
ster tun dies 'in extenso.»

Ein letzter Fiinftel schliesslich gibt dem
Ordensleben in der heutigen Zeit keine
grosse Chance mehr: «Es ist ein Uber-
bleibsel vergangener Tage und wird bald
verschwinden wie viele andere Formen.»
Die Ordensleute aber «haben keinen
Hochschein vom Leben». Sie «sind ein-
geschrinke in ihren personlichen Rech-
ten». Auch in dieser Gruppe zeigen die
meisten eine ausgesprochene Toleranz
gegeniiber jenen, die das ihrer Meinung
nach sinnlose Leben gewihlt haben. Uber-
dies erwarten viele von einer Reform der

Mgr. Henri Salina, neuer Abt von
Saint-Maurice

An Stelle des altershalber zuriickgetrete-
nen Abtbischofs Louis Haller wiblte das
Generalkapitel der Chorberren von Saint-
Maurice am vergangenen 15. Juli den 43-
jibrigen Chorberrn Henri Salina zu des-
sen Nachfolger. Der neue Abt ist ein ge-
biirtiger Waadtlinder. Geboren am 13.
Dezember 1926 in Morges, machte er
zuerst seine Studien im dortigen Institut
«La Longeraie> und besuchte nachher die
Kollegien von Zug wund Saint-Maurice.
Nach der Maturitit (1947) trat er ins
Familienunternehmen ein, entschied sich
aber spéter fir den Ordensstand und be-
gann 1953 das Nowiziat bei den Chor-
herren von Saint-Maurice, Am 15. Sep-
tember 1957 wurde er durch Mgr. Haller
zum Priester geweiht. Seit 1958 wirkte
Chan. Salina in den oberen Klassen des
Kollegiums als Professor und Priifekt der
internen  Studenten. Seine Mitbriider
wihlten ihn 1964 zum Prokurator und
sibertrugen ihm die Verwaltung der welt-
lichen Giiter der Abtei und des Kollegi-
ums. Nun hat thn das Vertrauen seiner
Wibler an die Spitze der Koniglichen
Abtei von Agaunum gestellt, die sich
riibmen darf, eine der dltesten klisterli-
‘chen Gemeinschaften diesseits der Alpen
2u sein, :

Die «Schweizerische Kirchenzeitung» ent-
bietet Mgr. Henri Salina ergebene Gliick-
und Segenswiinsche zum newen, hohen

Amt. (Red.)

Orden, dass diese wieder sinnvoll werden.
Ziemlich starke Ablehnung aber ist gegen
das bloss kontemplative Leben vorhanden.
Zwei ETH-Studenten beispielsweise ge-
ben dafiir eine Begriindung, die vom We-
sen des Christentums ausgeht: «Abge-
schlossenes Leben entspricht nicht dem
christlichen Ideal. Es steckt ein gewisser
Heilsegoismus dahinter.» Und: «Wenn
einer schon religios sein will, soll er sich
um die Mitmenschen kiimmern.» Hinter
solchen Auffassungen steht deutlich die
Meinung, die Kontemplativen seien «fiir
die ‘irdische Gesellschaft nutzlos» (vgl.
Lumen gentium 46).

Aufs Gesamte gesehen steht die Offent-
lichkeit diesen Umfrage-Ergebnissen zu-
folge dem Ordensleben iiberraschend posi-
tiv gegeniiber. Prinzipielle Ablehnung ist
verhiltnismissig selten zu finden. Dies ist
umso bemerkenswerter, wenn man die
konfessionelle Zugehorigkeit der 376 Be-
fragten beriicksichtigt: 220 evangelisch,
133 katholisch, 13 konfessionslos, 10 Sek-
ten u. 4. Walter Ludin

1Vgl. unsere Zusammenfassung einer ihn-
lichen Umfrage unter Redaktoren von
Schweizer Tageszeitungen, in SKZ 137
(1969) Nr. 49 S. 733.

429



Amtlicher Teil

Bistum Chur

Stellenausschreibung

Das Pfarramt S7at (GR) wird hiemit 1zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Interes-
senten melden sich bis zum 15. August
1970 bei der Personalkommission, Bi-
schofliches Ordinariat Chur,

Wahl

Am 12. Juli 1970 wurde Huwyler Her-
mann, bisher Spiritual in Gnadenthal,
zum Kaplan von Obbiirgen (NW) ge-
wihlt.

Im Herrn verschieden

Pfarrhelfer Alois Odermars, Hergiswil
(NW)

Geboren am 27. Januar 1889 in Ober-
dorf (NW); Priesterweihe 18. Juli 1915
in Chur; Vikar in Zirich-Heiligkreuz
1916-19; Pfarrhelfer in Hergiswil a. See
1919-1967; seit 1967 Resignat in Het-
giswil. Gestorben im Kantonsspital in
Stans am 14. Juli 1970; beerdigt in Her-
giswil am 17. Juli 1970.

Bistum St. Gallen

Im Herrn verschieden
Werner Fisch, Pfarrer, Bichwil

Werner Fisch wurde am 24. Juni 1916 in
Rorschach geboren. Er studierte in Stans
und Fribourg, wurde am 17. Mirz 1945
in St. ‘Gallen zum Priester geweiht, war
Kaplan in Flawil (1945-1946), Gommis-
wald (1946-1951) und Bazenheid (1951—
1963) und Pfarrer in Bichwil (1963—
1970). Er starb am 17. Juli 1970 und
wurde am 21. Juli in Bazenheid beerdigt.

Stellenausschreibung

Die Pfarrei Bichwil wird hiemit zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben. Interes-
senten mdgen sich bis zum 12. August
1970 beim Herrn Domdekan melden.

Bistum Lausanne, Genf

und Freiburg

Pastoralexerzitien

Wie in unserem «Didzesan-Jahrbuch»
bereits angekiindigt wurde, werden die
Pastoralexerzitien vom 7.~11. September
nichsthin im Priesterseminar Freiburg
stattfinden. Es freut uns, unsere Mitbrii-
der davon in Kenntnis zu setzen, dass ein
Priester des Prado dieses Jahr die Ubun-
gen leiten wird: Pater René Vérot, Er ist
gegenwiirtig Pfarrer einer Pfarrei in der
Nihe von Chambéry und betreibt dort
vor allem Arbeiterseelsorge, aber auch
Gruppen der Katholischen Aktion der
Unabhingigen und war eine zeitlang Stu-
dentenseelsorger. Dank der tiefgriindigen
Ausbildung am Prado und seiner grossen
Erfahrung als Seelsorger wird er allen
Teilnehmern an den Exerzitien eine geist-
liche Hilfe bringen, die sie ganz sicher
hoch schitzen werden.
Wir mochten daher unseren Mitbriidern
die Teilnahme an diesen Exerzitien, iiber
die wir spiter noch nihere Angaben ma-
chen werden, sehr empfehlen.

1 Franziskus Charriére, Bischof

Ernennungen

Frangois Porchel, Pfarrer in Matran, zum
Kaplan in Lussy;

Georges Barras, Spitalpfarrer in Estavayer-
JedLac, zum Hausgeistlichen im Carmel du
Paquier (FR);

Alfons Buchs, Pfarrer in Riaz, zum Pfar-
rer in Matran;

P. Louis Genoud, Missionar, zum Haus-
geistlichen in La Paix du Soir, Mont-sut-
Lausanne,

Vom Herrn abberufen

Resignat Henri Pache, Saint-Légier (VD)

Henri Pache wurde am 26. Mai 1898 in Pro-
masens (FR) geboren. Nach Abschluss seiner
Studien in Freiburg empfing er in der Semi-
narkapelle am 6. Juli 1924 aus der Hand von
Bischof Marius Besson das Sakrament der Prie-
sterweihe. Zwei Vikariatsjahre verbrachte er
in Chitel-Saint-Denis (FR), von wo er 1926
als Kaplan nach Wallenried (FR) berufen
wurde. Abermals nach zwei Jahren zog er als
Kaplan-Vikar nach Vuisternens-devant-Romont
(FR). Abbé Pache war 32jihrig, als ihm der Bi-
schof im Juni 1930 die Pfarrei Rueyres-les-
Prés (FR) anvertraute. Infolge eines Brandes

430

musste im Jahre 1934 die Sakristei neu ge-
baut und die Kirche restauriert werden. 1938
verliess der giitige und leutselige Pfarrer aus
gesundheitlichen Griinden seine Gemeinde
und stand sodann dem Pfarr-Dekan von Vil-
larimboud (FR) zur Seite, bis er im Dezem-
ber 1939 die Pfarrei Rossens (FR) iiberneh-
men konnte. Aber schon nach sechs Jahren
eifrigen Seelsorgerwirkens vertauschte er das
Pfarramt mit der Kaplanei Les Sciernes-d’Al-
beuve (FR). Im Jahre 1949 zwang ihn sein
Leiden, sich in den Ruhestand zuriickzuziehen.
Sei es in Chitel-Saint-Denis, sei es in Monta-
gny-la-Ville oder in Saint-Légier (VD), immer
stand der Resignat dienstbereit fiir Aushilfen
zur Verfiigung. Wihrend vieler Jahre hielt er
bis in die allerletzten Wochen den Sonntags-

gottesdienst in der Kapelle von Ecublens (FR).
Sein Todestag war der 26. Juni 1970. Am
Sonntag, dem 28. Juni, fand in seiner Heimat-
pfarrei Promasens die Beerdigung statt.
Anton Robrbasser

Pfarrer Louis Scaiola,
Le Chatelard-Grangettes

Am 25. Juni verschied im Spital von Billens
(FR) der Seelsorger der Doppelpfarrei Le
Chatelard-Grangettes (FR). Louis Scaiola war
am 24. Marz 1910 in eine kinderreiche Fami-
lie von Prez-vers-Noréaz (FR) hineingeboren
worden. Nach der Maturitit am Kollegium
St. Michael in Freiburg widmete er sich am
Diozesanseminar dem Studium der Theologie
und wurde mit fiinfzehn Mitbriidern am 12.
Juli 1936 von Bischof Martius Besson zum
Priester geweiht. Wihrend sechs Jahren war
er als Kaplan-Vikar der Pfarrei Belfaux (FR)
zugeteilt, wo er insbesondere das Vertrauen
und die Sympathie der Jungminner zu ge-
winnen wusste. Von 1942 bis 1949 betreute
er mit peinlicher Gewissenhaftigkeit die Pfar-
rei Montbrelloz (FR), die ihren Glaubensgeist
und Gemeinschaftssinn durch die Vorbereitung
eines Kirchenbaues bezeugte. Ende 1949 wur-
de Abbé Scaiola mit der Pfartseelsorge in Le
Chitelard betraut. Zehn Jahre spiter musste
er infolge des Priestermangels auch die ver-
waiste Pfarrei Grangettes iibernehmen. Dieser
Doppellast war seine nicht besonders robuste
Gesundheit auf die Dauer nicht gewachsen.
Als er am Auffahrtstag ins Spital aufgenom-
men wurde, bekannte der Schwerkranke: «Ich
kann wirklich nicht mehr.» Seit dem 28. Juni
ruht seine sterbliche Hiille auf dem Friedhof
von Le Chatelard. Anton Robrbasser

Neue Bilicher

Biemer, Giinter: Edilbert Menne und sein Bei-
trag zwr Pastoraltheologie. Eine pastoralge-
schichtliche Untersuchung, insbesondere zur
Dotfkatechese der Aufklirungszeit. Freiburg,
Basel, Wien, Herder 1969, 225 Seiten.

In einer Reihe von 520 Katechismen und ka-
techismusihnlichen Werken seit Canisius
(1555) begegnete mir einmal auch die «grosse
Katechese eines Dorfpfarrers fiir das Landvolk»
— im Schottenstift in Wien. Wollte man jedem
Autor einzeln nachgehen! Immerhin, es ist
interessant, wenn jemand einem — hier Giin-
ter Biemer — so einen Autor niher bringt
durch eine dusserst griindliche Studie mit rei-
chem Quellen- und Literaturmaterial. Biemer
begegnete Menne vor allem zu St. Peter im
Schwarzwald, wo der bisher fast vollig ver-
gessene, aber umfangreichste Bestand des Ho-
mileten, Erbauungsschriftstellers und Franzis-
kanerkatecheten Menne (1750-1728) liegt. —
Biemer bietet erstmals eine Biographie Men-
nes, wiirdigt sodann den material-katecheti-
schen Ertrag der katechetischen Schriften. In
einem dritten, dem wohl interessantesten Teil,
erbringt er die prinzipiellen und didaktisch-
methodischen Aspekte der Katechese des Augs-
burger Franziskaners. Dabei kommt er zum
katechetisch-geschichtlich interessanten Ergeb-
nis, dass Menne der erste Katechet ist, der me-
thodische Lehrstufen in ausgearbeiteten Kinder-
und Erwachsenenkatechesen einsetzt. Biemers
Arbeit verdient Beachtung. Wer trotz prospek-
tiver Katechetik (!) eine gewisse retrospektive
Liebe zur katechetischen Arbeit der Vergan-
genheit (auch das bleibt notwendig) hat, ge-
winnt Einblick in ein pastoralgeschichtlich
sehr interessantes Zeitalter weit iiber den dorf-
katechetisch prominenten Menne hinaus.
Timothens Rast



Frossard, André: Gotr existiert — ich bin ibm
begegnet. Aus dem Franzosischen iibersetzt
von Lotte von Schaukal. Freiburg i. Br., Her-
der-Verlag, 1970, 124 Seiten.

André Frossard, einer der bekanntesten Jour-
nalisten Frankreichs, erzihlt in diesem Buch
von seiner Konversion vor mehr als 30 Jahren.
Als Sohn eines linksgerichteten Ministers, ister
in ganz atheistischer Athmosphire au}fgewach-
sen. Seine Umgebung war so atheistisch, dass
die Frage nach Gottes Existenz nicht eine Dis-
kussion wert war. Auf ca. 130 Seiten berichtet
der Autor, der im Alter von 20 Jahren kon-
vertierte, iiber seine Familie, Verwandtscl:\af(
und seinen Bildungsgang und nur auf 10 Seiten
von seiner ganz unerwarteten Begegnung mit
Gott. Er will dartun, dass nicht seine Umge-
bung oder seine Geisteshaltung den Anstoss
zur Konversion gaben, sondern zeigen, dass
der Geist Gottes weht, wo er will. Das Buch
erlebte in Frankreich innert sechs Monaten
eine Auflage von 200 000 und wurde in sechs
Weltsprachen iibersetzt. M. Fellmann

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Dr. Walter von Arx, Taubenstrasse 4,
3000 Bern.

Dr. Walter Heim SMB, Missionshaus Bethle-
hem, 6405 Immensee.

Wolfgang Langer, p. a. Othmar Frei, Hiinen-
bergstrasse 11, 6330 Cham.

Frater Walter Ludin OFMCap., Kapuziner-
kloster, 4500 Solothurn.

Bernhard Merten, p. a. Othmar Frei, Hiinen-
bergstrasse 11, 6330 Cham.

Anton Rohrbasser, Professor, Kollegium St.
Michael, 1700 Freiburg.

Prof. Dr. Rudolf Schmid, Kapuzinerweg 10
6000 Luzern.

Dr. Alois Sustar, Professor, Bischofsvikar,
7000 Chur.

Freistedt, Heinrich: Liedrufe der Gemeinde.
Eine Sammlung von Kehrversen und Psalmen
im Kirchenjahr. Aachen, Einhard-Verlag,
1970. 139 Seiten.

Bekanntlich hat der Psalmengesang im Gottes-
dienst an Bedeutung gewonnen, besonders bei
den Gesingen zwischen den Lesungen. Das
vorliegende Buch enthilt fiir die Gemeinde
leicht singbare Kehrverse mit den dazugeho-
renden Psalmen fiir den Kantor. Es wird in
den Lindern deutscher Zunge gute Dienste
erweisen konnen, dringt sich aber fiir die
Schweiz weniger auf, da KGB und Vorsinger-
buch nach wie vor ein sehr reichhaltiges An-
gebot bieten, das zunichst einmal ausgeschopft
werden sollte, bevor weitere Anregungen er-
probt werden. Robert Trottmann

Eingegangene Kleinschiften

Stiefvater Alois, Die Fraw von Nazareth.
Leutesdorf am Rhein,_ Johannes-Verlag, 1970,
45 Seiten.

Thalmann Richard, Wo Leben lebt. «Wir
schauen auf den, den sie durchbohrt habens.
Solothurn, Antonius-Verlag, o. J., 39 Seiten

Schinle Gertrudins M., Welt in Christus. Me-
ditationen. Mit 15 ganzseitigen Photos, z. T.
von Benedikt Rast. Miinchen, Ars-Sacra-Verlag,
1969, 31 Seiten.

Schinle Gertrudis M., Welt im Licht. Medita-
tionen. Mit 15 ganzseitigen Photos. Miinchen,
Ars-Sacra-Verlag, 1969, 31 Seiten.

Dépfner Julius Kardinal, Die Zukunft des
Glaubens. Texte zu Fragen des Glaubens und
der Kirche. Religion und Leben Heft 1. Keve-
laer, Verlag Butzon & Bercker, 1969, 28 Sei-
ten.

Papst Paul V1., Das Credo des Gottes Volkes.
Religion und Leben Heft 2. Kevelaer, Vetlag
Butzon & Bercker, 1969, 15 Seiten.

Hirtenbrief der niederlindischen Bischife iiber
die Marienverebrung. Ubersetzung: Giinther
Mees. Religion und Leben Heft 3. Kevelaer,
Verlag Butzon & Bercker, 1969, 15 Seiten.

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,

Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,

6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.
Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Eigentiimer und Verlag:

Grafische Anstalt und Verlag Raeber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,

Telefon (041) 227422/3/4,

Postkonto 60 - 162 01.

Abonnementspreise:

Schweiz:
jahrlich Fr. 37.—, halbjihrlich Fr. 19.50.

Ausland:
jahrlich Fr. 43—, halbjahelich Fr. 22.70.

Einzelnummer 90 Rp.

Bitte zu beachten:

Fiir Abonnemente, Adressinderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ihnliche Fragen: Verlag Raeber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Fiir simtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.

Fiir Inserate: Orell Fiissli-Annoncen AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

Kiinstlerisch wertvolle

Glasmalereien

mit echter Bleiverglasung
religiose Sujets
in verschiedenen Grossen
und Preislagen

Berlicksichtigen Sie bitte unsere Inserenten!

Stilechte Kerzen

Echte BAROCK-Kerze . ——
@ 10 cm, Hohe 24,5 cm Theologische Dl_a rlum
Nr. 271/A 192 Fr.29.80 | Literatur missarum
Weitere Dekors und Stile " : . . .
am Lager fir Studium und Praxis |ntent|onum

Grosses Lager. Sorgfiltiger Eintragen der Mess-
Kerzenleuchter Kundendienst. Auf Wunsch zam 9 e RISER

aus Schmiedeeisen, Bronze
oder Messing
in allen Gréssen und Preis-

lagen
Echter Stilleuchter aus Holz,
antik Fr.160.—

ARS PRO DEO
STRASSLE LUZERN

b. d. Holkirche 041/2233 18

aln

Einsichtssendungen.

stipendien.

band.

Raeber AG

In Leinen Fr.4.50.

Bequem, praktisch, gutes
Papier und haltbarer Ein-

Kochin

sucht Stelle zu geistlichem
Herrn.

Offerten unter Chiffre OFA 683

Buchhandlung Dr. Vetter
Schneidergasse 27,4001 Basel BUChhandlungen Lz, Orell Fiissli-Annoncen AG,
Tel. (061) 25 96 28 Luzern Postfach, 6002 Luzern.

431



LEOBUCHHANDLUNG

Gallusstrasse 20 Telefon 071222917
9001 St. Gallen

Die grosste theologische

Fachbuchhandlung der Schweiz.

Machen Sie sich unsere vielseitige
Auswahl zu |lhrem Nutzen.

Priester

anfangs der Sechzigerjahre,
mdchte gelegentlich um Enthe-
bung von seinem bisherigen
Amte nachsuchen. Er sucht da-
her in einem geistlichen Hause,
_einer Anstalt oder kleineren Ge-
meinde ein neues Heim und
eine entsprechende Aufgabe.

Diesbeziigliche Zuschriften un-
ter Chiffre Nr. 680 an Orell
Flssli-Annoncen AG, Postfach
1122, 6002 Luzern.

Zu verkaufen

Hausaltidrchen, Renaissance, 80X 140 c¢cm, mit altdeutschem Ma-
donna-Bild, Piperdruck. Auch fiir Kapelle geeignet. Photo zu
Diensten.

Olbild auf Leinwand. Vorderseite hl. Josef. Riickseite Madonna
mit Kind. Beidseitig gerahmt. 60X 70 cm.

Bildstockli, Holz mit Kupferabdeckung. Mit Steinsockel, Korpus
Christi ist noch anzubringen. Kann in Garten oder auf Grab ver-
wendet werden, 60120 cm.

Antik eisernes Grabkreuz, Graubiinden. Barock.

2 eiserne Wandkerzenhalter. Barock.

Diverse kleinere Wandleuchter. fiir Elektrisch oder Kerzen.
Kleine und grosse Spinnréder als Lampen.

Kleine Stianderlampe, mit 3 Kerzen, elektrisch.

Antike Wanduhren, mit Gewichtsteinen.

Anfrage oder Besichtigung: A. Meienberg, Grossackerstrasse 8,
9006 St. Gallen, Tel. 071 - 24 24 65.

Infolge Todesfalls des geist-
lichen Herrn sucht Friulein
gesetzten Alters

neuen
Wirkungskreis

in Pfarrhaus oder Kaplanei.
Stellenantritt nach Vereinba-
rung.

Offerten unter Chiffre: OF A 682
Lz, Orell Fiissli-Annoncen AG,
Postfach, 6002 Luzern.

1.Augusti1970

— Schweizer Fahne
3x3m
mit Aufhdngeschnur
Fr. 122.—

llluminationsartikel:
Gegen Vorausbestellung bis
spatestens am 24. Juli 1970.
1. lluminationsbecher rot
mit Schweizer Kreuz @ 5 cm
und Nipfchenkerze
Karton & 50 Stiick Fr. 22.50

2. Kerzenbecher Kunststoff
@ 9 cm, inkl. Napfchenkerze
Farben assortiert:
rot, gelb, griin, blau
Karton & 48 Stiick Fr. 33.60
3. Wachsfackeln 50 cm + Griff
Brenndauer 12 Std.
60 cm lang, 3cm &
Karton & 24 Stiick Fr, 62.40

Bestellen Sie schon heute!

il

ARS PRO DEO
STRASSLE LUZERN

b. d. Hotkirche 041223318

Weinhandlung

SCHULER & CIE

Aktiengesellschaft Schwyz und Luzern

Das Vertrauenshaus fiir Messweine und gute Tisch- u. Flaschen-
weine, Telefon: Schwyz 043 - 32082 — Luzern 041-231077

Glockengiesserei
H.Riietschi AG

Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeldute

Neuvanlagen

Erweiterung bestehender Geliiute
Umguss gebrochener Glocken
Glockenstiihle

Fachminnische Reparaturen

Aarauer Glocken
seit 1367

DEREUX

& LIPP

Die hochqualitativen, pfeifenlosen ‘
Kirchenorgeln zweier Stilepochen:
— Romantik und Barock —

seit ' 1864

Export nach Ubersee

Lautsprecheranlagen
Erstes Elektronen-Orgelhaus
der Schweiz

PIANO ECKENSTEIN

Leonhardsgraben 48
Telefon 23 99 10

BASEL

Borer, Sonderegger + Mathys
Mattenstrasse 151

Kirchenbianke — Betstiihle

Chorlandschaft
Sakristeieinrichtungen
Traubanke — Hocker

BOSOMA GmbH, 2500 BIEL

Telefon 032 (25768

Beichtstiihle — Kircheneingdnge

432



	

