Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 137 (1969)
Heft: 24

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

24 /1969 Erscheint wochentlich

FragenderTheologie und Seelsorge

Amtliches OrganderBistiimerBasel,
Chur und St.Gallen

Druck und Verlag Rédber AG Luzern
12. Juni 1969 137. Jahrgang

Papst besucht Internationale Arbeitsorganisation in Genf

Was ist die Internationale
Arbeitsorganisation (IAO)?

Die TAO geht zuriick auf den Versailler
Friedensvertrag von 1919 und ist eine
seiner konstruktivsten und dauerhafte-
sten Schopfungen. Man ging von der
richtigen Erkenntnis aus, dass der poli-
tische Friede unter den Volkern den so-
zialen Frieden zur Voraussetzung hat,
dass zur Friedenssicherung der soziale
Fortschritt, die soziale Gerechtigkeit, der
soziale Ausgleich nicht bloss auf natio-
naler Ebene, sondern auf Weltebene ge-
hort.

Private Bestrebungen fiir ein iiberstaat-
liches Arbeitsrecht waren schon lingere
Zeit im Gang. 1890 wurde in Berlin ein
Internationaler Kongress zur Verbesse-
rung der Lebensbedingungen des arbei-
tenden Menschen abgehalten. 1900 wurde
in Paris eine Internationale Vereinigung
fiir Arbeitsgesetzgebung gegriindet.

Die TAO ist keine private Angelegenheit,
sondern eine zwischenstaatliche Organi-
sation. Sie gehorte dem Volkerbund an,
seit 1946 steht sie in Verbindung mit
der UNO. Sie bringt nicht nur die So-
zialpartner, Arbeitgeber und Arbeitneh-
mer an den Verhandlungstisch, sondern
in erster Linie die Vertreter der Regie-
rungen. Die Zahl der Mitgliedstaaten ist
stindig gewachsen, heute betrigt sie 118.
Auch die Schweiz ist Mitglied.

Sitz der TAO ist Genf, wo sich auch ihr
stindiges Sekretariat, das TAA Internatio-
nales Arbeitsamt (Bureau international
du travail, BIT) befindet. Die TAO trict
einmal im Jahr zusammen, Die diesjih-
rige Jahreskonferenz ist zugleich Jubi-
liumskonferenz: sie begeht den 50. Jah-
restag ihrer Griindung.

Aufgabenbereich

Hauptzweck der IAO ist es, internatio-
nale Normen zu schaffen fiir den Schutz

der Arbeiter, Richtlinien zu geben bei-
spielsweise beziiglich Arbeitszeit, sozialer
Sicherheit, Gewerkschaftsrecht, Schutz
der Frau, der Jugendlichen usw.

Dabei verbinden sich soziale Gesichts-
punkte — Besserstellung und Sicherstel-
lung der Arbeiter — mic weltwirtschaft-
lichen Interessen: Schaffung gleicher
Voraussetzungen auf dem Weltmarke,
Ausschaltung des unlauteren 'Wettbewer-
bes zwischen den Lindern,

Fernziel ist somit nicht nur der soziale
Fortschritt, sondern auch der soziale Aus-
gleich, die grundsitzliche Rechtsgleich-
heit auf der ganzen Welt.

Die TAO ist eine imponierende Institu-
tion zur Rechtsfindung und zur Ver-
stindigung der Sozialpartner wie der
Staaten. Arbeitnehmer sind in gleicher
Weise vertreten wie Arbeitgeber. Die
Regierungsvertreter wahren die iiberge-
ordneten nationalen Interessen.

Das Resultat sind nicht sofortbindende
Vertrige, sondern Empfehlungen und
Ubereinkommen, die noch der Ratifika-
tion durch die Mitgliedlinder bediirfen.
Bisher hat die Konferenz 128 Uberein-
kommen und 132 Empfehlungen verab-
schiedet. Von der Schweiz wurden 31
Ubereinkommen ratifiziert. Nicht rati-
fiziert wurde beispielsweise das Abkom-
men iiber gleiche Entlshnung von Min-
nern und Frauen.

Eine zweite Aufgabe der 1AO ist die
technische Hilfe. Sie vermittelt den Mit-
gliedstaaten internationale Informationen
und entsendet Berater und Sachverstin-
dige. Dies ist von besonderer Bedeutung
fir die Entwicklungslinder. Im laufen-
den Jahr sind namens der TAO rund
tausend Experten und Entwicklungshelfer
im Einsatz.

Katholische Kirche und IAO

In dem Bestreben nach sozialer Gerech-
tigkeit und sozialem Frieden treffen sich

[AO und katholische Kirche. Seit 1926
ist am Internationalen Arbeitsamt in Genf
ein Geistlicher amtlich angestellt, der die
notigen Verbindungen herstellt.

Beim Erscheinen von «Quadragesimo
anno» 1931 (40 Jahre nach «Rerum no-
varumy) richtete Albert Thomas, der erste
Direktor des Internationalen Arbeits-
amtes an Pius XI. ein Schreiben, worin
es hiess:

«Als das Internationale Arbeitsamt ...
seine ... Aufgabe in Angriff nahm, war
es sich ... bewusst, dass es keineswegs
eine ... Neuschopfung, sondern den vor-
liufigen Schlusspunkt zahlreicher, ihm
vorausgegangener Bestrebungen darstell-
te. Der Same wurde auf fruchtbaren Bo-
den gestreut, den harte Arbeit seit Jah-
ren gepflegt hatte, wozu unter anderem

Aus dem Inhalt:
Papst besucht Internationale
Arbeitsorganisation in Genf

Riickblick
auf die vierte Plenarversammlung
des hollindischen Pastoralkonzils

Am Scheinwerfer

Die religiosen Ausdrucksformen
kinnen sich indern,
nicht aber der Glaube

Die nene Theologenkommission

Beratungen iiher die newe Phase
der Liturgiereform

Der alte und kranke Mensch
der Grossstadt

Amtlicher Teil
Aus dem Leben unserer Bistiimer

Erinnerungen an Kardinal Josef Beran

345



auch die Auswirkungen des Rundschrei-
bens «Rerum novarum» zu zihlen
sind» L,

Umgekehrt sprach Johannes XXIII, in
Mater et Magistra (103) der TAO seine
besondere Anerkennung aus: Wir konnen
«es nicht unterlassen, von Herzen Unsern
Gliickwunsch und Unsere Hochachtung
der Internationalen Arbeitsorganisation
(IAO) auszusprechen, Seic vielen Jahren
leistet sie mit Geschick und Erfolg ihren
wertvollen Beitrag dazu, im wirtschaft-
lichen und gesellschaftlichen Leben Ge-
rechtigkeit und Menschlichkeit zu ver-
wirklichen. Eine solche Ordnung der

! Zitiert in: Orientierung 25 (1961) 18. Die
iibrigen Angaben sind entnommen aus:
Staatslexikon, Freiburg 91959, 3, 351 ff;
CNG-kommentare 1969, 23 ff., 30 ff. (Mo-
natsschrife  des Christlichnationalen  Ge-
werkschafesbundes der Schweiz, 21 Hoop-
fenweg, 3007 Bern).

Dinge gewihrleistet auch die gebiihren-
de Anerkennung der Rechte der Arbei-
ter.»

Die Einladung an Papst Paul VI, die
Jubiliumskonferenz in Genf zu besuchen,
demonstriert die Wertschitzung, die man
von seiten dieser Organisation der Sozial-
lehre und der Sozialarbeit der Kirche und
insbesondere den  Friedensbemiihungen
des gegenwirtigen Papstes entgegen-
bringt.

Papst Paul, der bereits zum 20. Jahrestag
der Griindung der UNO nach New York
gereist war und vor der Vollversammlung
am 4. Oktober 1965 seine denkwiirdige
Rede hielt, hat auch die Einladung nach
Genf angenommen, Er bestitigt damit
einmal mehr seine Bereitschaft zum Ge-
spraich und zur Mitwirkung mic allen
Kreisen, die am Aufbau einer gerechte-
ren, menschlicheren Welt interessiert
sind. Kaspar Hiirlimann

Riickblick auf die vierte Plenarversammlung
des hollandischen Pastoralkonzils

Der rechtliche Status
des Pastoralkonzils

Vom 9. bis 11. April 1969 tagte die vierte
Plenarsitzung des hollindischen Pasto-
ralkonzils. Sie sollte die dritte Session
weiterfithren und vertiefen, Dort war
iiber die «Ethische Lebenshaltung der
Christen in der heutigen Welt» verhan-
delt worden. Zwei Vorlagen standen dies-
mal zur Debatte: «Das heutige Glaubens-
leben» und «Die Erneuerung der Glau-
benspraxis in der Kirche». Die erste
Vorlage, von Fachleuten auf 40 Seiten
zusammengedringt, bietet eine phino-
menologische Beschreibung des Glaubens-
lebens und der Glaubenserfahrung am
Ende des konventionellen Vereinschri-
stentums, Sie untersuche die Fragen und
Unsicherheiten des heutigen Christen,
der mehr der Welt zugewandt ist und
mehr Gesplir fiir die Weltaufgaben der
Kirche hat (Christus ist das Licht und
das Heil fiir die Welt im weitesten
Sinn). Die Vorlage «Die Erneuerung der
Glaubenspraxis in der Kirche» versucht
Schliisse zu ziehen fiir die Pastoral in
der Kirchenprovinz, Dabei will man
nicht genaue rechtliche Bestimmungen
erlassen, sondern inspirierende Richtli-
nien vorlegen, welche die freie Verant-
wortlichkeit der Christen anregen.

In seiner Eroffnungsansprache versuchte
Kardinal Alfrink abermals, den im kirch-
lichen Rechtsbuch nicht vorgesehenen ju-
ridischen Status des Pastoralkonzils niher
zu umschreiben, der das Verhiltnis zwi-
schen dem beratenden Kirchenvolk und

346

dem Episkopat betriffr. Das Pastoralkon-
zil ist kein «Hearing, in dem die Gliu-
bigen die Gelegenheir erhalten, zusam-
men mit den Sachverstindigen ihre Ein-
sichten und Wiinsche auszusprechen, da-
mit die Bischofe Entschliisse fassen».
Ebenso wenig ist das Pastoralkonzil ein
«demokratisches Parlament, das Beschliis-
se fasst, die den Bischofen zur Ausfiih-
rung libergeben werden». Im ersten Fall
kime die Verantwortlichkeit der Gliu-
bigen zu kurz und im zweiten Fall die
Verantwortlichkeit der Bischofe. Jeder
erwachsene Christ habe eine wahre Ver-
antwortlichkeit fiir alle Dimensionen des
Christ- und des Kirche-Seins; fiir Er-
neuerung wie fiic Bewahrung, fiir die
Vitalitit der lokalen Gemeinde wie fiir
den Zusammenhalt mic der Lokalkirche
und der Weltkirche. Die Bischofe haben
von ihrer Seite eine unreduzierbare,
eigene Verantwortlichkeit, Sie diirfen
nicht nur die Stimmen ihres Volkes wie-
dergeben, sondern miissen auch dem
Volk das Wort des Herrn vorhalten. Tm
Rahmen der Beratung der Gliubigen
sollen die Bischofe ihre Stimmen horen
lassen. Nicht nur als ein Gldubiger unter
Vielen, sondern auch als ein Gesandter,
nichc um die freie Meinungsidusserung
zu unterbinden oder zu manipulieren,
sondern um zu dieser freien Meinungs-
bildung einen eigenen bischoflichen Bei-
trag beizusteuern, fiihrte der Redner aus.
Obschon Kardinal Alfrink bei jeder Ses-
sion auf die Kompetenzfrage zu spre-
chen kam und die Losung immer befrie-

digender umreissen konnte, wird nur in
der Praxis und im Experiment klar, wie
der Kirche und der Welt am besten ge-
dient werden kann. Das Eigenartige und
Meistversprechende  der  hollindischen
Verfahrensweise wird wohl sein, dass die
Bischofe ihrerseits an der Diskussion
teilnehmen, ihre eigenen Akzente setzen,
sich sogar der Kritik stellen und sich zu
verteidigen versuchen, um auf diese Art
und Weise schon wihrend der Sessio-
nen zu gemeinsam geformten Beschluss-
fassungen zu kommen. Es war anfangs
ein riskantes Unternehmen, weil die Bi-
schofe frither nur sprachen — wie Kardi-
nal Alfrink es ausdriickte — «um dje
Sache zu beschliessen». Die Bischife ge-
ben damit ihren Pfarrern ein Beispiel,
dass man Pfarreirite, wie sie im grossten
Teil des Landes — ohne Wissen, wie man
damit arbeiten soll — wohl errichtet wur-
den, nicht unverbindlich nur als beraten-
de Instanz ansehen kann. In der Kirche
miissen Organe, Technik und Ethos fiir
eine solche gemeinsame Meinungsbildung
und Beschlussformung — nicht ohne Be-
zugnahme auf die demokratischen Fir-
fahrungen auf profanem Gebiet, heran-
gebilder werden, damit auch die Gegner
in liebevoller Weise miteinander im Ge-
sprich bleiben,

Die Bischofe schitzen diese neue Are
des «Miteinander-Kirche-sein» dermassen
hoch, dass der Kardinal am Anfang der
vierten Session erklirte, man mache sich
jetzt schon Gedanken dariiber, wie man
eine solche nationale Pastoralberatung
stindig fortsetzen konne. Sogar die re-
formierten Christen iiberlegen, wie sie
ihre irgendwie festgelaufenen synodalen
Rite durch eine beweglichere Wahl der
Abgeordneten, durch Heranziehung einer
grosseren Zahl von Nichtamtstrigern und
Frauen neu gestalten konnten,

Seitdem man die Abstimmungen iiber
Dutzende von kleinen Textinderungen
ganz unterlisst, scheint das Pastoralkon-
zil seine befriedigende Form gefunden
zu haben. Das Pastoralkonzil soll eine
Plattform zum  gegenseitigen Austausch
der Gedanken sein, wo man Klarheirt iiber
die Grundlinien bekommt, Man sollte es
den ortlichen  Situationen weitgehend
iiberlassen, wie man auf Experimentier-
wegen zu exakten Losungen kommen
kann.

Der Dialog

Am- ersten Tag stand ein Podiumsge-
sprich auf dem Programm, Es wurde
geleitet von der Fachkommission, die die
Unterlage dazu erstellt hatte («Der Sinn
des christlichen Glaubenslebens in einer
sikularisierten Welt»). Wenn auch einige
Delegierte bei der Beschreibung der heu-
tigen Existenzerfahrung vom biblischen
Begriff der Schépfung ausgehen wollten,



setzte sich in der Diskussion doch weit-
gehend die Ansiche durch, dass man die
«Zeichen der Zeit» erst hinreichend er-
fassen miisse, bevor man zur Interpre-
tation iibergehen konnte. Andernfalls
wiirde man sich der Gefahr aussetzen,
die Frohbotschaft auf nichc mehr beste-
hende Wirklichkeiten und Probleme aus-
zurichten. Je mehr der Mensch die ge-
schlossene Eigengesetzlichkeit der Welt
entdeckt und die Grenzen seines Nicht-
koénnens sich ausweiten, desto mehr muss
er den Ort seiner Gottesbegegnung in-
nerhalb seiner profanen Welt und in der
Zuwendung zu dieser Welt suchen. Sonst
wire Gott nur noch eine Losung in Not-
situationen oder Grenzsituationen, mit
der man eine Sicht auf die iiberall an-
wesende  Heilsmacht  Gottes  verbaut
(Bonhoeffer).

Wihrend der folgenden zwei Tage hat
man an Hand praktischer pastoraler
Empfehlungen, deren Neuformulierung
dann und wann dem Konzilssekretariat
iiberlassen wurde, das Anliegen der zwei
Vorlagen durchdiskutiert.

Religiose Pluriformitat

Wenn man als Christ eine aufgeschlos-
sene  Hinwendung zur Weltsituation
withlt, wird die religiose Pluriformitit im
Rahmen dieser faktisch pluralistischen
Welt anzuerkennen sein. Wir haben als
Seelsorger und Gemeindeglieder damit zu
rechnen, dass die Grenzen der Kirche
und der Lehrorthodoxie niche so leicht
zu bestimmen sind. Es gibt Gliubige,
die den Glauben an den sich offenba-
renden Gortt als ein Geheimnis in der
Totalwirklichkeit erfahren. Andere lassen
sich mehr von der Tradition leiten. Bei
vielen nimmt der Glaube Gestalt an in
der Solidaritit mit und im sozialen En-
gagement fiir den notleidenden Mitmen-
schen. Man kann lange dariiber disku-
tieren, welche Glaubensform die hochste
ist und welche nur noch «randchristlich»
genannt werden kann, Die Versammlung
war sich wohl weitgehend dariiber einig,
dass jeder als zur Kirche gehorig gelten
sollte, der sich als Mitglied ansieht, Mit
allen miisse man im Gesprich bleiben,
auf die oft wichtige Kritik der «Rand-
christen> miisse man horen. In jedem
Christ lebt iibrigens Glaube neben Un-
glaube, wie ein Abgeordneter bekannte.

Notwendigkeit ur_ld Legitimitat
pastoraler Experimente

Weil die pluriforme Welt und Menschen-
gemeinschaft eine vielschichtige Stel-
lungnahme fordert, sollte dem Experi-
ment auf allen Gebieten der Seelsorge
ein grosser Platz eingeriume werden. In
diesem Zusammenhang musste Kardinal
Alfrink die Suspendierung der Studen-
tenseelsorger von Utrecht — der Haupt-
pastor war als Mitglied einer Studien-

Am Scheinwerfer

Allen alles werden?

Das Wort des Apostels (1 Kor 9,22)
bringt den unermiidlichen Einsatz fiir
andere und die restlose Bereitschaft, bis
zum Letzten zu gehen, zum Ausdruck.
Wollte man in der Seelsorge dieses Wort
heute wortlich nehmen und es zu seinem
Arbeits- und Lebensprogramm machen,
wire wohl jeder rtotal iiberfordert. Das
Bestreben, allen alles zu werden, geht so
sehr iiber die Krifte des einzelnen hin-
aus, dass seine Verwirklichung geradezu
unglaubwiirdig erscheint, Dem Seelsorger,
der sich auf allen Gebieten fir kompe-
tent halten wollte, der so tun wiirde, als
ob er alles konnte, der alles allein machen
mochte, begegnet man immer mehr mit
Misstrauen. Der Ruf nach Teilung der
Aufgaben, nach Spezialseelsorge einer-
seits und nach Teamarbeit anderseits,
wird immer stirker.

Wenn es erlaubt ist, das Wort des Apo-
stels abzuwandeln, wiirde das heissen:
einigen einiges werden. Weil im vollen
Sinn des Wortes niemand allen alles
werden kann, kommt es darauf an, eini-
gen einiges zu werden und zu sein, fiir
einige einiges zu tun. Das bedeutet keine
Resignation und keine minimalistische
Einstellung, sondern die niichterne Fest-
stellung der konkreten Bediirfnisse, der
eigenen Fihigkeiten und Grenzen. Wer
nicht in sachlicher Beurteilung der Lage

priift, was dringend und zugleich fiir ihn
moglich ist, wird entweder ohne genii-
gende Kenntnis der Situation einfach
weiter tun, was man bis jetzt tat, oder
von der Last der Aufgaben, die erfiillt
werden sollten, nervos werden, wenn er
sich nicht geradezu mutlos so oder an-
ders zuriickziehen wird. Einigen einiges

werden wollen ist also ein sehr an-
spruchsvolles und zugleich  konkretes
Programm. Indem man der Tatsache

Rechnung trige, dass all unser Tun nur
Stiickwerk ist, nur ein Schritt auf dem
Weg, aber indem man zugleich weiss,
dass man seinen Bitrag voll und ganz
leisten und den nichsten Schritt mutig
tun soll, nimmt man seinen Teil der
Arbeit fiir das Reich Gottes und fiir die
Menschen auf sich.

Weil man aber weiss, dass nur in Zu-
sammenarbeit mit anderen der Auftrag
Gottes erfiille werden kann, ist man dazu
auch gerne bereit, nicht bloss in Worten
und Beteuerungen, sondern indem man
sich einfiigt und andere fiir die Zusam-
menarbeit zu gewinnen sucht, Auf allen
Gebieten des Lebens ist die Erkenntnis,
dass einer nicht alles machen kann, eine
Selbstverstindlichkeit. Die  theoretische
Erkenntnis ist wohl auch fiir die Seelsorge
kein Problem mehr. Aber richtige prak-
tische Folgerungen daraus zu ziehen ist
oft schwer. Hier miissen wir noch einiges
lernen und einiiben. Alois Sustar

kommission anwesend - erkliren, die
als Strafe fir ein zu weitgehendes Ex-
periment verhingt war: in Utreche hatte
man einen evangelischen Pastor einer ka-
tholischen Eucharistiefeier vorstehen las-
sen, trotzdem der Kardinal es verboten
hatte. In einer harten, aber gar nicht
feindlichen oder gereizten Diskussion
wurde klar, dass ein richtiges Gesprich
zwischen dem Kardinal und den Seelsor-
gern noch niche statcgefunden hatte, Fiir
eine  Abendmahlsgemeinschafc  kinne
eine ziemlich grosse Experimentierfrei-
heit zugestanden werden, aber die eigent-
liche Interzelebration kime jetzt noch
nicht in Frage, weil das theologische Ge-
sprich tiber das Amrt weitergefithre wer-
den miisse und der Pluriformitit der Kir-
chen nicht mit einer Vermischung der
Liturgie gedient wiirde. Noch wihrend
der Session konnte der Generalvikar von
Breda mitteilen, dass die Schwierigkeiten
um die Studentenseelsorger  Utrechts
wohl bald gelost wiirden. Daraufhin ap-
plaudierte die Versammlung begeistert.

Die Notwendigkeic und die Legitimitit
des pastoralen Experiments wurden auch

von der Exegese her begriindet: die Plu-
riformitat werde in der Schrift zwar
nicht als ein Ideal, aber sicherlich als
Faketum anerkannt, z. B. in der Kirche
von Korinth, Eine einheitliche Losung
wie in der Judenfrage werde anderseits
genauso als Gefahr betrachtet. Aus die-
sem Grunde sollten Gemeinden und
Kirchenleiter den Mut zum Experiment
aufbringen. Professor Schillebeeckx ver-
teidigte dartiber hinaus die Legitimitdt
einer pluriformen dogmatischen Theolo-
gte. Es gebe nicht ein einziges rein-
theoretisches Kriterium zur Unterschei-
dung des Wahren. Im grossen Raum der
Kirche miisse man aufeinander horen. In
diesem Dialog nehme das Lehramt eine
bevorzugte Stellung ein, obschon man
einschen sollte, dass auch das Lehramt
mit dem Volk Gottes unterwegs ist.

Gefahren des «wilden Experiments»

Wie die Notwendigkeit des Experimen-
tes die alte Uniformitit ausschliesst, so
schliesst sie anderseits die Exploration
der Grenzgebiete und deshalb einige

347



Grenziiberschreitungen ein. Den Gefah-
ren des «wilden Experiments» (das auch
in Holland kein Normalfall ausmacht,
wie ein Delegierter hervorhob!) koénne
begegnet werden, wenn man beim Expe-
riment den Dialog zwischen dem prak-
tische Leben, der theologischen Refle-
xion und der pastoralen Leitung intensiv
fiihrt. Ein Experiment bringt immer etwas
Unregelmissiges und Uberraschendes mit
sich. Dazu hob der Kardinal hervor, dass
die Bischofe wohl dann und wann nein
sagen miissten, vielleicht in Hinsicht auf
den Weltepiskopat oder aus eigenen Ge-
wissensgriinden, und vielleicht als ein
vorliufiges Nein im Laufe der Besinnung
und des Dialogs.

In der Versammlung wurde betont, dass
die bischifliche Kollegialitit bei aller
Solidaritit und gemeinsamer internatio-
naler Uberlegung — kein kritikloser Kon-
formismus mit dem Weltepiskopat sein
diirfe, Das Unbehagen der Versamm-
lung kam zum Ausdruck, als man den
Kardinal fragte, ob beim kommenden
Bischofssymposion in Chur die Entkup-
pelung von Priestertum und Zélibat auf
die Tagesordnung gesetzt werde konne.
Man atmete auf, als er dies bejahte.
Wenn in der ganzen Weltkirche in
Sachen der Entkuppelung noch keine
einheitliche Losung angebahnt werden
konne, diirfe man in einige Kirchenpro-
vinzen auch in dieser Hinsicht ein Expe-
riment wiinschen.

Die Okumene

Fiir die Losung der Weltfragen von Frie-
den und Entwicklungshilfe, jedoch auch
fiir eine neue Gestaltung der Liturgie,
der Jugend- und Erwachsenenkatechese,
wie fiir den Aufbau zwischenkirchlicher
Gottesdienste ist die Zusammenarbeit der
katholischen Kirche mit den verschiede-
nen evangelischen Kirchen unentbehr-
lich. Alle haben hier dieselben Fragen
und Probleme, Alle sind hilfbediirftig,
weil die alten Antworten aus den Bii-
chern nicht mehr giiltig sind, Die Beob-
achter und Mitarbeiter der evangelischen
Kirchen horten die nachdriicklich vor-
getragene Bitte, sich mehr fiir die Er-
neuerung einzusetzen und auch die eige-
ne kritische Situation ins Auge zu fassen.
Sie sollten sich die riskante Mobilitit
der katholischen Kirche nicht unenga-
giert ansehen.

Die evangelischen Vertreter versicherten,
dass ihre Kirchen das katholische Expe-
riment mit Interesse beobachten und
ihren Nutzen daraus zu ziehen hoffen.
Sie wollten das ihrige dazu beitragen.
In der vierten Session wurden 223 Wort-
meldungen registriert. Bei jeder Session
ist die Zahl der Pressevertreter gestiegen:
diesmal waren es 145 aus dem In- und
Ausland. Nicht nur die katholischen Zei-
tungen riumen einen breiten Platz fiir

348

dieses Geschehen ein: sie bringen mit
ihrer breiten Verkiindigung die Sache
ins Gesprich, Es ist jedoch ein nicht
gelostes grosses Problem, wie man die
Gemeinden und die Geistlichkeit mit
den Gedanken und dem Trend des Pa-
storalkonzils vertraut machen kann. Man
versucht es mit Predigtskizzen tiber die
Themen des Pastoralkonzils. Man ver-
sucht es ebenso dadurch, dass man die

Delegierten zu einem Viertel ablést, Am
wichtigsten wird wohl sein, dass man die
Konzilsthemen in den 10000 theologi-
schen Gesprichsgruppen wieder durch-
besprechen lisst. Bis zur nichsten Session
hat man dazu Zeit. Im Januar 1970 fin-
det die nichste, und im April 1970 die
letzte Session statt, Fiir die Fruchtbarkeit
des Unternehmens ist das Gebet aller er-
forderlich, Wim L. Boelens

Die religiosen Ausdrucksformen kénnen sich
dndern, nicht aber der Glaube

In der Generalandienz vom wvergangenen
28. Mai in der Peterskirche zu Rom bebandelte
Papst Paul VI. die Frage, wie weit anch die
Religion in dieser Zeit gewaltiger Umuwiil-
zungen auf dem Gebiete der Wissenschaft,
der Technik und des menschlichen Zusam-
menlebens  gewissen  Anderungen  unterwor-
fen sei. Dabei fiihrte der Papst aws, dass die
religiosen  Ausdrucksformen wie jene des
menschlichen Lebens im Wandel der Zeiten
sich dndern konnen, nicht aber Glanbe. Die
italienische  Originalfassung  der péipstlichen
Rede findet sich im «Osservatore Romano»
Nr. 122 vom 29, Mai 1969. Der Papst sagte
in seiner Rede:

Der moderne Mensch und auch wir alle
haben die Uberzeugung, dass sich alles
andert. Der Blick auf das Leben unserer
Zeit erweckt den Eindruck, alles sei in
Bewegung und  Wandlung begriffen.
Keines von all den Dingen, die unter
unsere Erfahrung fallen, erweist sich als
bestindig und sicher; alles wechselt, ent-
wickelt sich, zerfillt und erneuert sich.
Dieses Gefiihl der Unbestindigkeit der
Dinge hat uns vollstindig erfasst, Es
mag anfinglich in uns eine gewisse
Besorgnis und etwas Bedauern wach-
rufen, Gar bald aber lost sich dies in
eine Befriedigung auf, da dieses grosse,
allgemeine Phinomen der Umgestaltung
sich in bestechende Namen kleidet: Ent-
wicklung, Fortschritt, Dynamismus, Ent-
deckung, Eroberung, Uberwindung, Ent-
faltung, Neugeburt, Neuigkeit usw.

Eine Welt im Umbruch

Diese allgemeine Erscheinung macht
von Tag zu Tag tieferen Eindruck, wenn
wir auf den beschleunigten, grossarti-
gen Fortschritt der Wissenschaften, be-
sonders der Physik und Mathematik blik-
ken. Man méchte sagen, der Mensch be-
ginne erst jetzt, die Welt zu erkennen;
aus der wissenschaftlichen Forschung er-
geben sich soviel neue Resultate, dass
der Wissenschaftler, der Mann des Stu-
diums, beinahe berauscht ist. Wihrend
er einerseits seine unerschdpflichen For-
schungen immer vollkommener gestal-
tet, geht er anderseits unmittelbar zur

praktischen, niitzlichen Anwendung der
neuen Erkenntnisse iiber. Auf die Wis-
senschaft folgt sogleich die Technik, die
sich entwickelt und mit Hilfe der neue-
sten  Maschinen und Werkzeuge und
durch machtvolle Organisationen zur In-
dustrie wird und auf dem wirtschaft-
lichen und sozialen Gebier im Leben
des modernen Menschen ungezihlte Fol-
gen mit sich bringt. Ahnliche Feststel-
lungen koénnen wir bei den Wissen-
schaften machen, die sich mit dem Men-
schen befassen: Medizin, Psychologie, So-
ziologie, Politik. So wird man sich denn
auch hinsichtlich der Religion die Frage
stellen: Was wird bei dieser allgemeinen
Umgestaltung mit der Religion gesche-
hen? Viele sagen: Es ist aus mit ihr, An-
dere jedoch finden: Sie ist niche nur
nichterledigt, sondern wird fiir uns umso
mehr zu einer Forderung, je vernunft-
gemisser und dringender die Notwen-
digkeit ist, zu allem ein erstes und letz-
tes Wort zu wissen, ein Alpha und
Omega. Die Anbetung ist noch immer
eine berechtigte, ja heute erst recht eine
pflichtgemisse Tat.

So tritt das Problem der Religion von
neuem auf den Plan, Auf diesen Punke
mochten wir heute nur kurz und viel-
leicht mit allzu schlichten Worten eure
Aufmerksamkeit richten. Das Problem
stellt sich so: Untersteht nicht auch die
Religion einer bedeutsamen Verinde-
rung? Und, um in unserm besondern
Gebiet zu bleiben: Ist nicht auch unsere
Religion daran, sich zu dndern?

Vielseitigkeit
des Religionsproblems

Da miissen wir nun eine erste Bitte an
euch richten: Seid auf der Hut! Beachtet
die Vielschichtigkeit des Problems! Man
kann das Problem Religion von der sub-
jektiven Seite her betrachten, das heisst
vom Menschen, seinem Geist, seiner
Psychologie, seiner Philosophie her. Wir
alle wissen um die Verinderungen, die
willkiirlichen Stellungen, die Verdrehun-



gen, die Zweifel, die Verneinungen,
kurz um all die Wandlungen, die die
Religionsidee schon frither und beson-
ders in den letzten Zeiten erlebt hat. Die
Diskussion ist immer noch offen; aber
wir sind der Uberzeugung, unser Ver-
stand !, unsere Erfahrung?, unser Glau-
be3 seien heute mehr als je in der
Vergangenheit* imstande, lichtvolles Be-
kenntnis abzulegen, mit neuen Zeugnis-
sen des Denkens und Lebens fortwih-
rend die Anstirme auszuhalten und die
Diskussion der Einwinde, die aus der phi-
losophischen, literarischen oder prakti-
schen Mentalitit unserer Zeir herkom-
men, erfolgreich zu fiihren®,

Mic andern Worten: der Mensch, dieses
Wesen mit den tausend Gesichtern, mag
sich gegeniiber der Religion in unzihli-
gen, stets wechselnden Gestalten und
Haltungen darstellen, er bleibt doch
Mensch, das heisst ein Ding, das aus
tiefstem Wesen heraus einer Bezichung
zu Gott nicht nur fihig ist, sondern ih-
rer auch bedarf. Mehr noch: je mehr er
Mensch ist und wird, umso stirker er-
hebt sich in ihm die Forderung nach
Gott. Daher wird die Religion in die-
ser Hinsicht, als Anlage zur Bezichung
zur  Gottheit, sich nicht dndern, auch
wenn die dussern Formen des menschli-
chen Lebens wechseln. Wir konnen dies-
beziiglich nur wiinschen, dass auf dem
Gebiet der religiosen, der philosophi-
schen, apologetischen, katechetischen und
kiinstlerischen Literatur eine ncue Bliite
der religiosen Studien und 'Forschungen
einsetzen moge. Wir stehen hier vor ei-
nem Problem des sprachlichen Aus-
drucks. Suchen wir, die Sprache der Re-
ligion neuzugestalten.

Lehren, die nicht @ndern

Wir miissen jedoch auch auf die objek-
tive Seite der Religion achten, d.h. auf
ihren Inhalt, thre Wahrheit, Diese wird
fir uns Gliubige, fiir uns Katholiken,
die einen eindeutigen Glauben wollen,
von der providentiellen Einrichtung des
kirchlichen Lehramtes bewahrt, darge-
legt und verteidigt. Sein Anliegen be-
steht darin, die Worte Jesu zu wieder-

' Vgl. 2. B. Henri de Lubac, Sur les chemins

de Dicu, (Paris, Aubier 1955).
2Vgl. A. Frossard, Dicu existe, (Paris, Fay-

ard 1969).

3 Vgl. R. Guardini, Yom Leben des Glau-
bens, (Mainz 1934).

© Vgl Thomas Aq., Summa contra Gentes,

5 Vgl. Zundel, Recherche du Dieu inconnu,
(Paris, Editions ouvricres 1949);
Mouroux, Je crois en toi, (Paris, Editions
du Cerf 1965); Ch. Moeller, L’homme mo-
derne devant le salut (Paris, Ed. ouv.
1964); René Casin, Naufrageurs de la Foi,
(Ed. Lat. 1968).

6 Vgl. Thomas Aq., Summa contra Gentes 4,
76.

7 Ep. 120: P. L. 33, 456.

holen: «Meine Lehre ist nicht von mir,
sondern von ihm, der mich gesandt hat»
(Joh 7,16); sie ist, was sie ist, und in-
dert sich nicht, wenn Zeiten und Ge-
briuche dndern. Sie muss in ihrer ech-
ten, urspriinglichen, autorisierten For-
mulierung angenommen werden, auch
wenn sie Schwierigkeiten bietet, von der
Psychologie des Horers abweicht, Ge-
heimnisse vorlegr®. Thr erinnert euch,
wie im Evangelium die Diskussion in
Kapharnaum iiber die Eucharistie aus-
klingt? Die Zuhorer finden, das Wort
des Herrn sei ein Unsinn: «Diese Rede
ist hart, wer kann sie verstchen?» (Joh
6,00). Und Jesus lissc die Zuhorermenge
stehen, wendet sich an seine Jiinger, die

ebenfalls verwirrt und unentschlossen
sind: «Wolle auch ihr weggehen?» (Joh
6,7).

Das ist ein ernstes Problem. Heute be-
sonders, wo der Mensch nur mehr an-
nehmen will, was er versteht, (Das
stimmt tbrigens nicht, denn auch der
moderne Mensch ist mehr als je Schiiler
und Gefolgsmann dessen, der auf wissen-
schaftlichem Gebiete als Autoritit gilc.)
Wir miissen dagegen aus dem Glauben

leben, d.h. dem Worte Gottes trauen,
auch wenn es liber unsern Verstand
hinausgeht. — Zwei Bemerkungen miis-
sen wir jedoch anbringen. Der Glaube
ist dunkel, aber nicht blind. Er hat
Griinde, die ihn rechtfertigen, sowohl
dusserlich wie innerlich. Mit dem hl
Augustinus haben wir schon bei andern
Gelegenheiten auf diesen Punke hinge-
wiesen: «Habet namque fides oculos
suos — der Glaube hat seine eigenen Au-
gen» 7 — und als zweites: der Glaube
verweigert nicht, dass man ihn studiert,
vertieft, mit dem natiirlichen Wissen
vergleicht, auf die Praxis anwendet, ge-
wissermassen an der Erfahrung des Le-
bens tiberpriift. Wenn man den Glauben
lebt, wird er Licht; liebt man ihn, wird
er Kraft; tberlegt man ihn, wird er
Geist. Er kann daher ohne Schwierigkeit
und ohne Beeintrichtigung seiner Un-
versehrtheit und Reinheit alle ehrlichen
neuen und grossen Umgestaltungen des
modernen Lebens durchdringen und er-
weist sich dabei als das, was er in Wirk-
lichkeic ist: als Prinzip ewigen Lebens,

(Fiir die SKZ aus dem ltalienischen idibersetzt
von H. P.)

Die neue Theologenkommission

Am 28. April 1969 kiindigte Papst
Paul VI. im Konsistorium an, «dem-
nichsty werde die Mitgliederliste der
neuen theologischen Kommission ver6f-
fentlicht. Am folgenden 29. April wurde
die Liste bereits publiziert. Man konnte
iiber die 30 Namen, die auf ihr ent-
halten sind, verschiedene Erwigungen
anstellen: 16 davon gehoren zum Kreis
um die Zeitschrift «Concilium»; 21 sind
Europier; je 7 sind aus dem deutschen
und franzosischen Sprachraum; die Hilf-
te ist aus dem Sikularklerus, die andere
Hilfte aus Orden und Instituten; man

konnte die Fachdisziplinen untersuchen

(4 Exegeten, 1 Historiker, 1 Moraltheo-
loge usw.) oder die theologische «Rich-
tung» abschitzen, die eine gute, konser-
vative Mitte darstellt, oder auf das
Durchschnittsalter hinweisen, das bei
60 Jahren liegen diirfte. Wir wollen hier
jedoch nicht solchen Fragen nachgehen,
sondern unsere Aufmerksamkeit der
Vorgeschichte, den Aufgaben und der
Geschiftsordnung dieser neuen Kommis-
sion zuwenden.

Die Anregung zur Errichtung einer inter-
nationalen Theologenkommission kam
von der Bischofssynode, die erstmals im
Herbst 1967 zusammentrat, Dort war es
Kardinal Suenens, Erzbischof von Me-
cheln und Briissel, der als erster den Vor-

schlag machte, international fuhrende
Theologen aller Richtungen in eine Kom-
mission zu berufen, die der Kongrega-
tion fiir die Glaubenslehre zugeordnet
sein sollte. Das wegen des Vorgehens die-
ser Kongregation und wegen der einsei-
tigen Zusammensetzung ihrer «Consulta»
erschiitterte Vertrauen kénnte so wieder-
hergestellt werden. Die Kardinile Léger,
Ottaviani, Bea und Dépfner stimmten zu,
Kardinal Bea schlug eine Verfassung vor,
wonach die Theologenkommission paral-
lel zur Bibelkommission errichtet wiirde,
Mit mehr als Zweidrittelmehrheit schlug
die Bischofssynode am 27. Oktober 1967
dem Papst folgendes vor: 1. Er mdoge
eine Kommission angesehener, interna-
tional beheimateter Theologen der ver-
schiedensten Schulrichtungen einsetzen.
Die Theologen sollten fiir eine bestimmte
Zeit ernannt werden. Die Kommission
solle «in rechter wissenschaftlicher Frei-
heit» dem Heiligen Stuhl und insbeson-
dere der Kongregation fiir die Glaubens-
lehre behilflich sein, vor allem in Lehr-
fragen von grosserer Bedeutung. 2. Die
Namen der Theologen sollen dem Papst
von den Bischofskonferenzen vorgeschla-
gen werden.

Es ist bekannt, dass Theologen aus dem
Kreis um die Zeitschrift «Concilium» im
Herbst 1968, als die Kommission immer

349



noch nicht errichtet war, eine Eingabe
an den Papst machten — sie betraf nicht
nur die Kommission —, die von tiber
1300 dozierenden Theologen unterschrie-
ben und wenige Wochen vor dem Kon-
sistorium tiberreicht wurde.

Die neue Kommission hat Statuten «ad
experimentumy, in 11 Paragraphen ein-
geteilt, Der Inhalt sei hier vollstindig
mitgeteilt. 1. Die Kommission wird bei
der Kongregation fiir die Glaubenslehre
errichtet. Thre Aufgabe ist es, dem Hei-
ligen Stuhl und besonders dieser Kon-
gregation in Lehrfragen von grosserer
Bedeutung Hilfe zu leisten. 2. Prisident
der Kommission ist der Prifeke der
Glaubenskongregation (d.h. im Augen-
blick Kardinal Seper). Er kann fir die
einzelnen Sitzungen den Vorsitz aneinen
Kardinal aus der Glaubenskongregation
delegieren. 3. Er ernennt fiir die techni-
schen Arbeiten der Kommission einen
Sekretir. 4. Die Mitglieder der Kommis-
sion sind Theologen aus verschiedenen
Schulrichtungen und Nationen, «die sich
durch theologisches Wissen -und durch
Treue zum kirchlichen Lehramt auszeich-
nen». 5. Die Mitglieder werden auf Vor-
schlag des Prifekten der Glaubenskon-
gregation, der vorher die Bischofskonfe-
renzen konsultiert, vom Papst ernannt,
und zwar auf fiinf Jahre. Nach Ablauf
dieser Zeit konnen sie noch einmal auf
fiinf Jahre ernannt werden, lhre Zahl
wird auf 30 begrenzt. 6. Die Vollver-
sammlung der Kommission muss wenig-
stens einmal im Jahr zusammentreten,
Sie kann auch ofter einberufen werden.
7. Wenn eine spezielle Frage eingehend
untersucht werden muss, kann der Pri-
sident aus den Mitgliedern, die hierfiir
besonders kompetent sind, Sonderkom-
missionen bilden, die nach Erfiillung
ihrer Aufgabe zu bestehen aufhoren.
8. Die Mitglieder kbnnen auch schriftlich
konsultiert werden, 9. Die Theologen-
kommission und auch ihre einzelnen
Mitglieder konnen der Glaubenskongre-
gation von sich aus Fragen oder Thesen
vorlegen, die gepriift werden sollten. Die
Kongregation wird iiber die Opportu-
nitdt einer solchen Priifung entscheiden.
10. Die Beschliisse der Vollversammlung
und der Sonderkommissionen und die
Vota der einzelnen Mitglieder werden
dem Papst vorgelegt und der Glaubens-
kongregation zur Verwendung zur Ver-
figung gestellt. 11. Die Mitglieder sind
entsprechend dem «Otrdo servandus» der
romischen Kurie zur Geheimhaltung der
Traktanden verpflichtet.

Es ist offensichtlich, dass die Kommission
wegen der Zuordnung zur Glaubenskon-
gregation nicht jene Selbstindigkeit hat,
die von Kardinal Bea auf der Bischofs-
synode angeregt worden war, Angesichts

350

der Ziffer 10 diirfte das jedoch nicht ein
wirkliches Hemmnis der Arbeit sein. Die
neue, zahlenmissig nicht zu grosse Kom-

mission konnte ein wichtiges Bindeglied
zwischen Rom und der Peripherie wer-
den. Herbert Vorgrimler

Beratungen liber die neue Phase

der Liturgiereform

Sitzung des Liturgischen Instituts in Ziirich

Die Mitglieder des Liturgischen Insti-
tuts (= deutsch-schweizerische Liturgie-
kommission) kamen am 2. Juni 1969 in
Ziirich, unter dem Vorsitz von Abt Dr.
Raimund Tschudy, zu ihrer zweiten Sit-
zung dieses Jahres zusammen. Neben
den Prisidenten der didzesanen Liturgie-
kommissionen nahmen auch Prilat Dr.
Johannes Wagner vom Liturgischen In-
stitut Trier und Pater Paulus Hirt vom
Institutum Liturgicum Salzburg an der
Sitzung teil. Dieser Zusammenkunft
kam auf Grund der von Rom weiterge-
fiihrten Liturgiereform besondere Be-
deutung zu, Die Traktandenliste war ein
Spiegelbild der verschiedenen sich stel-
lenden Aufgaben: erneuerter Ritus der
Heiligen Woche, neue Messordnung,
Messfeier im kleinen Kreis, romisches
Kalendar, Ubersetzungen (Apostolikum,
Nizinum, Gloria, Sanctus, Agnus Dei,
Gloria Patri), neue Riten fiir Trauung,
Taufe und Beerdigung, verlagsrechtliche
Fragen, Orientierung iiber die Tidtigkeic
des Instituts und Verschiedenes. Es war
vorauszusehen, dass nicht alle Traktan-
den an der Sitzung behandelt werden
konnten. Eine Reihe von ihnen hatte
mehr informativen Charakter, andere
bedurften eingehender Aussprache, Die
Verhandlungen konzentrierten sich im
wesentlichen auf die Besprechung des
erncuerten Ritus der Heiligen Woche
und der neuen Messordnung.

Erneuerte Liturgie
der Heiligen Woche

Die Liturgischen Institute in Salzburg,
Trier und Zirich hatten wihrend der
Fastenzeit eine Studienausgabe der et-
neuerten Karwochenliturgie herausgege-
ben. Die Sitzungsteilnehmer befassten
sich zundchst in drei Gruppen mit den
Eroffnungsriten, den Wortgottesdien-
sten und den Eucharistiefeiern der hei-
ligen Woche, um ihre Erfahrungen und
Meinungen auszutauschen und darauf
im Plenum ihre Anerkennung, Kritik
und Wiinsche vorzutragen,

Bedenken wurden gegeniiber der Palm-
prozession angemeldet: das Tragen von
Zweigen entspreche vielleicht Kindern,

aber kaum Jugendlichen oder Minnern.
Auf Grund einer Zuschrift an das Li-
turgische Institut wurde auch die Frage
diskutiert, ob es nicht richtiger wire,
anstelle der Leidensgeschichte das Evan-
gelium vom Einzug des Herrn in Jeru-
salem vorzutragen, an das sich die Palm-
prozession anschliessen konnte. Doch ist
eine solche Loésung nicht ohne Beden-
ken; denn in diesem Fall miisste der
Wortgottesdienst im Freien abgehalten
werden, was in einzelnen Fillen (z B.
Gottesdiensten bei Kongressen, Katholi-
kentagen) angezeigt ist, aber sich als all-
jahrlich  wiederkehrende  Gottesdienst-
form nicht empfiehlt. Auch wurde be-
merke, der Vortrag der Leidensge-
schichte erdffne in durchaus sinnge-
misser Weise die Heilige Woche, da er
das Thema bereits grundlegt, das in den
folgenden Tagen vertieft und entfaltet
wird. Die fiir den Griindonnerstag und
die Osternacht vorgesehene Kelchkom-
munion. der Gliubigen kann nach Auf-
fassung einiger Sitzungsteilnehmer nur
durch Intinktion gelost werden. Dage-
gen steht allerdings die Erfahrung, die
in der Kathedrale von Lugano gemacht
wurde, als in der Osternacht 400-500
Gliubige aus dem Kelch (bzw. 4 Kel-
chen) tranken,

Die Karfreitagsfiirbitten sollten etwas
gestraffe und fiir ihren Vollzug eine
Volksantwort vorgesehen werden, z B.
ein geeigneter Leitvers aus dem KGB.
Die Anregung, die Kreuzverehrung un-
mittelbar auf den Bericht vom Tode
Christi folgen zu lassen, stiess zum Teil
auf Ablehnung: der Vortrag der Lei-
densgeschichte soll nicht durch eine so
gewichtige liturgische Handlung unter-
brochen werden. Organischer lassen sich
Volks- oder Chorgesinge mit dem Vor-
trag der Leidensgeschichte verbinden.
Die erneuerte Osternachtliturgie fand
im allgemeinen Zustimmung, Am we-
nigsten gefillt, dass das Gloria — nach
allgemeinem Empfinden — zu unvermit-
telt im Wortgottesdienst erscheint, Sein
gegebener Platz wire unmittelbar nach
dem ,Exsultet’, wodurch die Gliubigen
in passender Weise ihrer Osterfreude
Ausdruck geben konnten, Diese Ubet-



legungen und Anregungen sind nun
von den Liturgikdozenten der Schweiz,
die sich anfangs Juli in Ziirich treffen, zu
priifen und zu erarbeiten. Das Ergebnis
soll dann den Mitgliedern des Liturgi-
schen Tnstituts, aber auch den Liturgi-
schen Kommissionen Deutschlands und
Osterreichs vorgelegt werden, um  auf
diese Weise die notwendigen liturgi-
schen  Editionen und Handreichungen
vorzubereiten,

Kontakte mit romischen Instanzen

Der Leiter des Liturgischen Instituts
war vor Pfingsten im Auftrag der Litur-
gischen Kommission nach Rom gereist,
um mit dem Sekretariat des fritheren
Liturgierates und seit kurzem der Got-
tesdienstkongregation  Kontake — aufzu-
nehmen, Dazu kam noch ein Auftrag,
bei der Sakramentenkongregation vor-
zusprechen,

Wihrend sich die Gottesdienstkongrega-
tion fiir die anfallenden Probleme offen
zeigte, war das bei der Sakramenten-
kongregation weniger der Fall. Immer-
hin war in Erfahrung zu bringen, dass
den Bitten der Schweizerischen Bi-
schofskonferenz entsprochen werdensoll,
mit der Spendung der heiligen Kommu-
nion auch Laien zu betrauen, wenn da-
fiir eine Notwendigkeit besteht. Eine
positive Antwort sei der Nuntiatur in
Bern zugestellt worden,

Im iibrigen scheint die Sakramentenkon-
gregation nicht geniigend orientiert zu sein
iiber die vielen Probleme, wie sie sich in
den verschiedenen Lindern stellen, Das
fiel um so mehr auf, weil die Gottes-
dienstkongregation entweder in vielen
Fragen bereits unterrichtet oder aber be-
reit und interessiert ist, sich informieren
zu lassen. Die jahrelange internationale
Arbeit im Liturgierat hat so unverkenn-
bar positive Spuren hinterlassen,

Das hindert allerdings niche, dass die
Gottesdienstkongregation wenig geneigt
ist, schon im jetzigen Zeitpunke bei den
neu verdffentlichten Riten Adaptationen
2u gestatten, Immerhin stellt sie sich zu
einer weiteren Entwicklung durchaus po-
sitiv ein und ist bereit, in einem spite-
ren Zeitpunkt auf die Anliegen einzu-
gehen. ,

Daraus ergibt sich, dass die Ritenkon-
gregation als  Uberwachungsorgan  ab-
geschafft und an ihre Stelle die Gottes-
dienstkongregation ~ getreten ist, die
darauf zu achten hat, dass den pastoralen
Lrfordernissen der heutigen wie auch
der kiinftigen Zeit entsprochen wird.
Fs ist zu hoffen und zu wiinschen, dass
die Gottesdienstkongregation aus ihrer
21 Beginn begreiflichen Zuriickhaltung
bald heraustritt, damit so viele hingige
Fragen und sich aufdringende Probleme
einer Losung zugefiihrt werden konnen.

Neue Messordnung

Die Aussprache iiber den neuen Mess-
ordo begann zunichst in einer eher pes-
simistischen Stimmung. Wie der Leiter
des Liturgischen Instituts in Rom darge-
legt hatte, scheint der neue Ordo drei
Forderungen der  Liturgickonstitution
nicht zu entsprechen: Einfachheit und
Durchsichtigkeit der Riten, keine un-
nitigen Verdoppelungen, keine Einfiih-
rung einer Neuerung, von der niche ein
pastoraler Nutzen zu erwarten ist. Die
informativen Ausfiihrungen von Prilat
Wagner, der den geiusserten Bedenken
zustimmte, zeigten aber doch, dass der
Messordo neue Moglichkeiten erschliesst,
von denen zu hoffen ist, dass sie pastoral
gewinnbringend sein werden, Daraus er-
gab sich die Wichtigkeit, die Dinge zu-
nichst einmal trotz der bestehenden Be-
denken  maoglichst  unvoreingenommen
und griindlich zu studieren,

Von grosser Wichtigkeit sind die nich-

sten Schritte. Anfangs Juli findet in Zii-
rich eine kleine Kontaktsitzung der Li-
turgischen Kommissionen Deutschlands,
Osterreichs und der Schweiz statr, an
der die Art und Weise besprochen wer-
den soll, wie die Bischofskonferenzen
und, von ihnen abhingig, die Liturgi-
schen Kommissionen und Institute den
neuen Messordo am  besten einfiihren.
Da dieser nach dem Willen des Papstes
als Leitlinie fir die Eucharistiefeier zu
verstehen ist, wird es moglich sein, be-
sonders darauf zu achten, dass er den pa-
storalen Erfordernissen Rechnung trigt.
Es wird bereits an Handreichungen ge-
dacht, die den Seelsorger mit dem Sinn
und den Moglichkeiten der Neuerung
vertraut machen und fir ihre pastoral
wirksame Ein. und Durchfithrung Hilfe
bieten.

In diesem Zusammenhang wurde die
Frage besprochen, ob die Institute wie-
der Richtlinien fiir die Feier der hei-
ligen Messe herausgeben sollen. Dazu
besteht aber keine Notwendigkeit, da
sich im Missale eine allgemeine Einfiih-
rung («Institutio generalis») findet, die
bereits mit dem «Ordo Missae» verffent-
liche wurde. Sie wird tbersetzt und vom
Liturgischen Institut allen Pfarrimtern
zugestellt (voraussichtlich erst im Sep-
tember, da die Arbeiten fiir eine sorgfil-
tige Ubersetzung und darauf die Druck-
legung geraume Zeit in Anspruch neh-
men werden). Das Liturgische Institut
bitter die Kloster, Kaplaneien, Heime
usw., die an dieser Ausgabe interessiert
sind, thre Bestellung einzureichen (viel-
leicht mit dem Vermerk, ob sie kiinftig
bei Zusendungenandie Pfarrimter immer
mit bedient werden wollen). Adresse:
Gartenstrasse 36, 8002 Zirich.
Die Mitglieder des Liturgischen Instituts
waren einmiitig der Auffassung, dass die
neue Messordnung, aber auch die er-
neuerte Karwochenliturgie bei Klerus
und Volk sorgfiiltig einzufithren sind. Sie
stimmten dem Vorschlag zu, dass die dio-
zesanen  Liturgickommissionen in  Zu-
sammenarbeit mit dem Liturgischen In-
stitut an zentral gelegenen Orten Ta-
gungen organisieren, die fiir den Mess-
ordo in der zweiten Oktober. und der
ersten  Novemberhilfte, fiir die Kar-
wochenliturgie wahrscheinlich zu  Be-
ginn der Fastenzeit, stattfinden werden.
Damit setzt in den nichsten Wochen
und Monaten eine intensive Arbeit ein;
die Leser der SKZ werden nach Mog-
lichkeit tber die verschiedenen Phasen
regelmissig unterrichter werden. Wiin-
sche, Anregungen und Hilfen werden
gerne entgegengenommen,

Robert Trottmann

Der alte und kranke Mensch der Grossstadt

Seelsorgerliche Erfahrungen unter Schweizern in Paris

Die 1959 gegriindete, seit 1961 an der
10, rue Violet, Paris, 15. Arrondissement
untergebrachte Schweizermission hat ihre
eigene Struktur, Sie ist «Wandermissions
ohne geographische Umschreibung, pa-
storelle  Betreuung unserer Landsleute,
die nie Pfarrgemeinde werden. Die Fa-
milien gliedern sich  der Pfarrei des
Wohnquartiers an,daher wichst die Mis-
sion nicht von dieser Zelle her, sondern
vom dussern Rand der jungen Zuwande-
rer und der vor einem halben Jahrhun-
dert  Ausgewanderten, Es handelt sich
um eine Alters-, Kranken- und Jugend-
seelsorge. Sie umfasst die Betagten, be-

sonders jene des schweizerischen Alters-
heimes, die Volontirinnen von neun
Schwesternhiusern, die Stagiaires und Au-
pair-Tochter.

l. Beim alten
und einsamen Menschen

Sprach man am Anfang des Jahrhunderts
vom Zeitalter des Kindes, miissen wir
jetzt vom Jahrhundert des alten Men-
schen reden. Vor der Neuumschreibung
des Pariser Erzbistums 1966 waren 6 9%,
395000 Divzesanen iiber 65jihrig. 1975
werden es 540000 oder 13.7 % sein.

351



1. Alterssoziologie

Diese Pariser sind und wohnen «nahe
beim Himmel». 34 % haben ihre Woh-
nung, gewdohnlich ein einziges Zimmer,
im obersten Stockwerke unter dem
Dache. 80 9% dieser Alterswohnungen,
die sich in den abbruchreifen Stadtquar-
tieren oder in der nahen Bannmeile be-
finden, wurden vor dem 1. Weltkriege
gebaut. Die wenigsten haben eigenes WC,
1/5 nicht einmal Wasser, nicht alle elek-
trischen Strom.

Vier von fiinf Mietern sind in diesen
Behausungen alt geworden. Daher ziehen
von 100 nur zwei in die Provinz und
fast nur Invalide ins Altersheim, Wih-
ren 1966 43 % als Jahresrente weniger
als 2400 neue Franken bezogen, bilden
seit dem 1. Januar 1969 2600 NF den
untersten und 4100 NF den obersten
Ansatz einer Altersversicherung, fiir die
nicht einbezahlt wurde.

Fiir Schweizer sind die Unterschiede zu
gross, um genaue Angaben wiederzuge-
ben. Diese Orientierung hier beschiftigt
sich mit den kleinen Leuten, die im Jahre
kaum mehr als 4000 NF beziehen.

2. Unsere Ausgewanderten

Unsere, heute 70-80jihrigen verliessen vor
oder nach dem 1. Weltkrieg die Heimat,
oder erhielten kurz nach 1920 ihr Blit-
gerrecht. Viele schulentlassene Tessiner
begleiteten den Vater, der im Winter
als Maroniverkiaufer Verdienst suchte,
lernten Franzosinnen kennen und liessen
sich nach der Heirat nieder.

Der Botschaftskreis zihlte damals 30000,
heute umfasst er noch 20000 Schweizer.
Ungefihr 1200 Jugendliche, die jedes
Jahr nach kurzem Sprachaufenthalt in die
Heimat zuriickreisen, lassen die Kolonie
vergreisen. Die Schweizervereine gehen
ein. Neben den Pfadfindern sind nur die
katholische und protestantische Mission
lebensfahig.

In Frankreich stehen tber 65jihrige
Frauen zu den Minnern im Verhiltnis
von zwei zu eins. Daher betreut unsere
Alterspastoration mehrheitlich ~ Greisin-
nen, die zudem Doppelbiirgerinnen sind.
Bei der Riickkehr in die Heimatgemeinde
verloren sie wie die eingewanderten
Friichte-und Gemiisehdndler, Magaziner,
Hotelportiers, Hausangestellten und Zei-
tungsverkiuferinnen gewisse Zusatzren-
ten z. B. Kuraufenthalte, und wiirden sich
zudem ganz entwurzeln,

Ein Mansardenzimmer, das lebenslang
Schutz gegen grossstidtische Anonymi-
tic war, birgt Werte in sich, die dem
Greis fast unverdusserlich sind. Die 70-
jahrige Zeitungsfrau Cécile wurde nach
einem Unfall in den Heimatkanton Frei-
burg gefahren, ertrug die gepflegten
Riume und Girten des Biirgerheimes
nicht und kehrte in den Pariser Estrich
zuriick. Die 80-jihrige Genfer Witwe

352

P. verliess das Pariser Spital zwei Tage
vor der Entlassung, zog wieder in ihre
zellengrosse Kammer, in der Petrollam-
pen das elektrische Licht ersetzen. Keine
Organisation kann nach geltendem Ge-
setz die Frau versorgen, solange sie
«nichts anstellt».

3. Einsamkeit und Gottferne

Der Einblick in die Soziologie ldsst je-
den die Einsamkeit des alten Menschen
ahnen !, 38 9 leben wie Einsiedler, Nur
ein Drittel kommt bei einem Spazier-
gang zum Mitmenschen, Unter den 10
Millionen des Pariser Beckens! Wih-
rend 2,5 Millionen Arbeiter, die tiglich
in dieStadt hinein-und hinausgeschleusst
werden, den heutigen Rentner zuerst
seelisch zermiirbten, weiss er jetzt: Ich
bin von der Gesellschaft des Konsums
und Genusses abgewertet und ihr im
Wege!

«Das perfektionistische Zeitalter, in
dem wir leben, bereitet nicht mehr auf
das Altwerden vor, Denn es sieht in ihm
etwas, das nicht da sein soll. Darum ver-
sagen auch so viele... Um die Kunst
des rechten Altwerdens zu verstehen,
muss man Christ sein und zeit seines
Lebens sich bemiihen, es immer mehr zu
werden.» 2 Aber der Mensch im Ruhe-
stand kommt aus einem Arbeits- und
Lebenskreis, der in diese Kunst nicht
einiibte. Der franzosische Antiklerika-
lismus schuf, wie der Pariser Klerus im
Scherze sagt, das Christentum auf den
vier Ridern der Taufe, feierlichen Kom-
munion, sakramentalen Ehe und des
kirchlichen Begribnisses.

Der grossstidtischen Missionskirche, die
erfinderisch ist in neuen Pastorations-
mitteln, ist der systematische Hausbe-
such unmdglich, Begreiflich! Man denke
an unsere Nachbarpfarrei Notre Dame
de Grice de Passy! Neun Priester, von
denen fiinf das Pensionsalter iiberschrit-
ten haben, betreuen 52000 Seelen. Der
auslindische Mitbruder, der freilich in
die Versammlungen des Dekanates nicht
eingeladen wird, hat umgekehrt in der
Kirchenprovinz freie Hand und iiber-
pfarreiliche Vollmacht.

3. Pastorelle Begegnungen

Wenn Mission christianisieren, Kontakt
nehmen, Dienst am Wort und an der
Caritas bedeutet, kommt man auch bei
Schweizern meistens als Missionar vor
die Dachkammer. «Was wollen Sie?»
hort man durch den Tiirspalt, wihrend
eine Kette den Eintritt verwehrt, als ob
sich der Greis in Einsamkeit, Gott- oder
Kirchenferne bedroht fiihlte, — «Ich
komme als Schweizer zu einem Schwei-
zer» Diese Antwort, die der Pariser
Abbé nicht geben kann, 6ffnet die Tiire,
den Mund und schliesslich das Herz.
Aus dem «Merci» glaubt man beim

Weggehen  herauszuhoren:  «Endlich,
eine nichtamtliche Begegnung mit der
Kirche! Ein Leben lang wartete ich auf
ein personliches Wort.»

Es bleibt nach einem Jahre, oft noch im
zweiten und dritten, einfach eine Unter-
haltung in einer der drei Landessprachen.
Es ist Charles de Foucaulds Missionsme-
thode: Das Evangelium bringen, ohne
es zu verkiinden! Dann ist es vom Be-
suchten verstanden, wenn er wenigstens
betont: «Die Adresse der Mission ist fiir
meine letzte Stunde zur Hand!»

Auf interkonfessioneller Ebene sorgt
die ansissige «Société helvétique de
bienfaisance» fiir eine Weihnachts-

feier der alten Leute. Damen, die dem
Botschaftskreise angehdren und auch Be-
suche iibernehmen, helfen dabei mit.
Diese Organisation, die als Zwischen-
glied der Kantone einem ausgedehnten
Sozialbereich  vorsteht, vermittelt der
Mission die Adressen der Katholiken.
Gegen Ostern treffen sie sich in unserm
Saale. Die Hilfte der Eingeladenen ant-
worteten diesen Friihling., Ein Nachmit-
tag, der mit Abendmesse schliesst, lisst
Schweizervolontirinnen wihrend ihres
Pariser Jahres den Betagten und diese
der Jugend begegnen. Schweizerschwe-
stern, besonders von der Kongregation
St. Joseph de Cluny, gestalten mit ihren
Tochtergruppen das Programm.

Weitere Zusammenkiinfte waren bis
jetzt wegen der grossen Entfernung und
des hohen Greisenalters nicht moglich.
Es bleibt dem Missionar, dem eine
Schweizerschwester in  ihrer Freizeit
etwas mithilft, nur die Pastoration des
Hausbesuches. Zwischen Neujahr und
Ende Februar 1969 waren 21 Besuche
im Spital und 44 in der Wohnung, also
tiglich eine Begegnung moglich. Zwei
Kommunionen und zwei Krankensal-
bungen konnten gespendet werden,
Wahrhaftig, keine auffilligen Experi-
mente nachkonziliirer Erneuerung!
Was erwartet aber der Einsame, der
durch die Dachluke an die Kirchtiirme
hiniibersieht? Dass er einem Priester,
nicht der Sozialassistentin klagen kann,
wie das Leben und auch die Kirche den
Stadtmenschen einsam liessen, Priester
gehen in der Fabrik und im Theater-
saal, aber nicht beim Menschen im letz-
ten Lebensabschnitt Zeugnis ablegen.
«Die heutige Pfarrei ist krank, sie be-
steht ja nur aus Praktizierenden, stosst
nicht in alle Lebensgebiete vor, ist jenen,
die nicht glauben und Gott leugnen,
fern». 3

Wie hat eine Putzfrau iiber die Stiege
hinunter gedankt! Vor unzihligen An-

t Semaine religieuse vom 28. 5. 1966: Cha-
noine R. Meuillet: Les personnes agées.

2 Dom. Thalbhammer, Die Kunst, alt zu wer-
den, in: Grosser Entschluss, Nov. 1960.

3 Bglise de Paris, 14. 3. 1969 Recherches
sacerdotales, Le Doyenné du XVIleme.



sichtskarten an der Zimmerwand durfte
sie endlich auseinanderlegen, warum sie
in einem so bescheidenen Beruf alt und
krank wurde, Wie ihr die Grippe 1918
die Angehorigen entrissen hatte, war ihr
die eigene Heimat im Wallis fremd ge-
worden, und Paris, das Brot zu verdie-
nen gab, war nicht imstande, die Hei-
mat zu ersetzen.

11. Beiden Kranken und Sterbenden

1. Franzdsisches Spitalwesen —
Pariser Spitéler

Der zweite Ort der Begegnung sind die
Spitiler. Sie ernihren eine Million Men-
schen und stellen nach den Bahnen und
Elektrizititswerken das grosste franzosi-
sche Finanzunternehmen dar,

In Frankreich werden 10 von 100 Einwoh-
nern jihrlich, 70 % der gesamten Nation
im Verlaufe des Lebens einmal hospitali-
siert, Von 500000 Todesfillen im Jahre
entfallen 125000 auf die Spitiler. 2 000
haben offentlichen Charakter. Nur 10 sind
in katholischen Hinden, fiinf davon in der
Hauptstade. 50 000 Pariser Spitalbetten, die
jeden 17. Tag einen andern Kranken auf-
nehmen, sind, ausser im Ferienmonat August,
immer besetzt. Seit dem 1. Januar 1969 gel-
ten als Tagestarife in den Silen: Medizin
147,25 NF, - Chirurgie 205,15 NF, — Psy-
chiatrie 384,65 NF. 20 % der Kosten fallen
im allgemeinen zu Lasten des Versicherten.
Da Paris bis 1964 wihrend 30 Jahren zu
den 40 Grossspitilern kein neues dazubaute,
besitzt jedes iiber 1000 Betten, Bicétre 2800,
Salpétriere sogar 3800. Nur dieses Spital-
milieu, in dem der weniger bemittelte
Schweizer meistens sein Leben beendet, ist
hier gemeint. Ein Saal nimmt 30-40 Pa-
tienten auf. Man versucht, durch Zwischen-
winde aufzuteilen, verliert aber die halbe
Bettenzahl. Sauberkeit und grossere Freund-
lichkeit der Riume verbesserten sich freilich
zusehends in den letzten 10 Jahren.

2. Der Kranke in seiner Umgebung

«Der Kranke lisst im Empfangsraum
seine Person zuriick», sagt Pr. Riviére,
«der Kranke hort auf, ein Kranker zu
sein, er wird eine Krankheit»? «Ich
habe es satt, hier weiterzuleben», weinte
bei jedem Hospizbesuche die gelihmte
Aargauer Niherin, wihrend die librigen
Greisinnen neben dem Bette seelenlos
auf den Ziegelboden starrten.

Eine letzte Vereinsamung droht in die-
sen Silen: ein fast unpersonlicher Tod.
Keine Pflegerin frigt nach der Konfes-
sion, ruft den Priester oder spricht ein
Sterbegebet, ausser der Patient oder
seine Angehorigen verlangen ausdriick-
lich den geistlichen Beistand.

Wie kirchenfremd die Umgebung ist,
legt «Vie catholique illustrée» vom
3.bis 9. April 1968 dar. 61 % praktizieren
in Frankreich nicht, in Paris sind es
90 %. Das zur Hauptstade gehorende
Hospiz Brévannes verzeichnet jihrlich
600 Todesfille und 30 Sterbesakra-
mente. Jeder zweite, der praktiziert,

verlangt sie. Wie kann der Kranke,
Schmerz und Tod innerlich verarbeiten?
Zu dieser Umgebung gehort ein reli-
gios indifferentes Personal. Es wohnt
ausserhalb, in der Nihe der Spitiler,
die vor allem in der marxistisch ge-
firbten Aussenzone liegen. Die Strassen-
manifestationen und Streikbewegungen
der Vorstadt Kremlin-Bicétre werden
von den 1500 Pflegern und Pflegerinnen
des Hospizes angefiihre, Schon 1959
fehlten in Paris 7000 Krankenschwestern.
Man holte Hilfspersonal in der Bretagne
und auf den Antillen, aber nach 1-2
Jahren gibt es vielfach den angestamm-
ten Glauben, auch den Arbeitsplatz auf
und endet nicht selten auf den Trottoirs.

3. Hoffnungen der Missionskirche

Der Pariser Pfarrer weiss: «Ich habe in-
nerhalb eines Jahres den zehnten Teil
der Gemeinde im Spital. Das dusserst
misstrauische und auffillig dankbare
Milieu kann in der Krankheit, die Zeit
zum Nachdenken ldsst, zur Begegnung
der grossstidtischen Missionskirche mit
den Nichtpraktizierenden und Prakti-
zierenden werden. Sie haben seit der
Communion solennelle und der Hoch-
zeit entweder die Kirche nicht mehr
betreten oder sind mit dem Priester
kaum mehr ins Gesprich gekommen.
Artikel 1 der Staatsverfassung vom 9.
Dezember 1905 trennt die Kirche vom
Staate, billigt aber Gewissens- und Kul-
tusfreiheit zu. Die Spitaldirektoren miis-
sen die Seelsorge ermdglichen. Es trifft
gegen 1000 Patienten auf jeden der 50
vollamtlich  beauftragten Krankenseel-
sorger,

Wenn sie ans Spitalbett treten, wissen
sie: «Ich komme weder als Moralist der
Sakramenten- und Busstheologie, noch
als Spender der Sakramente, die ex opere
operato neben ein undefinierbares Leben
den Ausreisepass eines Katholiken legen.
Ich versuche ein menschlich-herzliches
Gesprich, um Vaticanum Il anzuwen-
den und die verschiittete Seele wissen zu
lassen: Die Kirche iibt die Liebe»?.

4. Begegnung mit Schweizern

Die Schweizer Botschaft, die sonst keine
Adressen aushindige, orientiert die Mis-
sion iiber die Hospitalisierten, die weni-
ger Bemittelten, die in den Genuss eines
franzosisch-schweizerischen Abkommens
gelangen.,

Der Missionar kann sie jederzeit besu-
chen. Er wihlt womdglich die Besuchs-
zeit des Nachmittags und Abends. Wih-
rend neuneinhalb Jahren stiess ich nie
auf eine Schwierigkeit mit dem Per-
sonal, das mich freilich am geistlichen
Kleid jederzeit erkennen will. Oft ar-
beitet der grossstidtische Verwaltungs-
apparat zu langsam. Der Hospitalisierte
ist bereits tot oder wieder entlassen.

Der Kontakt mit dem Kra .en, auch
dem protestantischen, der von der Mis-
sion dem Schweizer Pastor gemeldet
wird, ist rasch hergestellt. Wie sich der
Patient ausdriicket, erlebt er in der «Me-
dizinkaserne»  plotzlich  die  Heimat,
nicht die Kirche, auch nicht den Prie-
ster als Heilsvermittler, Dieser kommt
als Luzerner zum Toggenburger usw.
Eine Plauderei in der Sprache der deut-
schen, welschen oder italienischen
Schweiz holt Dorf- und Jugenderinne-
rungen in den Krankensaal der Welt-
stadt und stimmt eine Kurzkatechese
tiber Glauben und Sakramente ein. Thre
Spendung hingt meistens nur von der
Dauer der Krankheir und des Spital-
aufenthaltes ab. Immer sind die Patien-
ten zum Mitbeten bereit.

Das grosse Hindernis kommt von den
Angehorigen und  ihrer letztwilligen
Verfugung: «Selbstverstindlich mussder
Kranke verwahrt werden! Spiter, nicht
jetzt! Die Zeremonien konnten ihn ver-
wirren und den Tod verursachen».
Klugheit und Liebe verlangen, dass der
Missionar alle Patienten, wenigstens der
gleichen Bettreihe, einzeln begriisst. Oft
umstehen Angehorige einen Sterbenden.
Wihrend sie ungefragt schon um geist-
lichen Beistand baten, wiesen sie aus-
nahmslos jedes, noch so vorsichtig for-
mulierte Angebot ab.

Der Kamillaner Pater Vendrame hat
Recht: «Man erlebt aus ndchster Nihe
die Folgen des Bruches zwischen Kirche
und Welt, zwischen der Kirche des
Ubernatiirlichen und der Welt der Wis-
senschaft, Technik und Kunst. Auf der
einen Seite steht der Priester mit seinen
Glaubenssitzen, seinen Vollmachten und
daneben behauptet sich die Macht der
Technik. Gleichzeitig offnet sich zwi-
schen beiden Vollmachtstrigern die grosse
Welt der Leiden .

.8

5. Bei den Toten

Der letzte Ort pastoreller Kontakte, zu
denen schon die Vermassung der Gross-
stadt verpflichtet, ist auf den Pariser
Friedhofen. Bei der Beerdigung der Tes-
siner Blumenbinderin Witwe A waren
wir eine Trauergemeinde von drei Per-
sonen.

Da draussen, wo z B. unter 300000
Gribern Thiay’s einsame Schweizer Gri-
ber sind, vertritt der Auslandseelsorger
nochmals die Heimat und durch sie die
Kirche. Diese erfiillt vor der nichtprakti-
zierenden Familie das Konzilsanliegen
der Begegnung mit der Welt von heute.
Der Direktor des Leichentransportes

4 Bulletin St. Luc, 4.4.59, am internat. kath.
Medizinerkongress Briissel, Juli 1958
5Paul VI, 14. Sept. 65 bei der Eroffnung
der 4. Konzilssitzung

% Revue <Aumoniers d'Hopitaux», No 54-55
Janvier-Juin 1967

353



verkiindet, wihrend die Totengriber
schon bereitstehen: «Da zufillig ein
Priester anwesend ist, kann er ein kurzes
Gebet sprechen.» Aus Zeitmangel und
wegen der grossen Entfernungen wird
keine Leiche vom Pariser Abbé begleitet.
Nach einem Gebet und einem freund-
lichen Beileid verabschiedet er sich vor
dem Leichenauto.

11l. Pastoraltheologische
Anregungen

1. Schulung zum Apostolate

1960, kurz nach der Griindung unserer
Mission bildeten die jungen Auswanderer
eine Apostolatsgruppe. Sie bekamen bei
vereinsamten und kranken Landsleuten
Gelegenheit zur Konversation und er-
lebten im grossen Paris die Kirche der
Armen. Dieser Laieneinsatz offnete und
ebnete dem Seelsorger viele Wege.

Von den 40 Katholiken des Schweize-
rischen Altersheimes kommunizierten frii-
her einige an Ostern. Heute sind es
ebenso viele in jeder Donnerstagsmesse.
Einer einzigen Pensionirin gelang dieser
Hilfsdienst der Seelsorge. — Ein Sekun-
darlehrer  besuchte regelmissig zwei
Greise und iiberraschte den invaliden
Hotelportier aus dem Val d’Entremont
am 75. Geburtstag. Anderntags, schon
Mitte Juni, durfre der Missionar mit der
Osterkommunion zuriickkommen.

Die Glaubens- und Apostolatsschulung
des Unterrichtes und der Jugendvereine
liessen zusammen mit der heimatlichen
Milieupragung den Laien in christlicher
Miindigkeit handeln. Von Einzelausnah-
men abgesehen, besteht heute diese Mit-
arbeit am Volke Gottes nicht mehr.
Der Verantwortliche der Mission ldsst
seine Mitbriider iiberlegen: der junge
Mensch, der nie vor erlangter Volljih-
rigkeit auswandern soll, muss bereits ins
Laienapostolat eingeiibt sein und das
Bewusstsein mitbringen: «Ich komme
in ein Land, in dem ,Missionierung zur
ersten  Christenpflicht  gehort'»?.  Nur
diese Gesinnung ldsst thn in der Mis-
sion mit ihrem liturgischen, bildenden
und geselligen Programm vielleicht mit-
machen,

2. Wesentliche Glaubensschulung und
-vertiefung

Das christliche Sterben in der Grossstadt
ist Geheimnis und Gnade. Es stellt die
grosse Frage: Warum begegnet der aus
der Heimat Ausgereiste am Ende des
Lebens wieder Heimat und Kirche? Wie
findet er beim letzten Schritt die Briicke
zu Gott?

7 «Eglise de Paris», 7. 3. 1969: Weihbischof
und Generalvikar B. Frossard.

8 II. Vatikanisches Konzil, Dogmat. Konsti-
tution tber die Kirche, 7. Kap. Art. 67.

354

Ein in Zivilehe lebender Buchbinder,
der nach anfinglichem Widerstand mit
minnlicher Ehrlichkeit die Sterbesakra-
mente empfangen hatte, unterbrach das
Dankgebet nach der Kommunion. Er
wollte jenes verrichten, das ithn seine
Mutter gelehrt hatte und fiigte wie zur
Rechtfertigung bei: «Ich habe als Mini-
strant am Altare mitgebetet.»

Neben dem Einfluss von Miittern und
Priestern ist das gemeinsame Familien-
geber wie ein Licht, das in der Nacht
der Gottferne gehiitet wird und behiitet.
Is wurde mit Devotionalien, Kruzifixen,
Bildern aus dem Elternhaus mitgenom-
men und ging umso weniger vergessen,
je einfacher und volkstlimlicher darin
eine Glaubenswahrheit oder Glaubens-
tibung enthalten war.

Eine Greisin, die mit ihrem Freunde
die gute St. Gallerpfarrei verlassen
hatte und heute nach einem abwechs-
lungsreichen Leben praktiziert, riihmt
sich, nie den wverkiirzten «Engel des
Herrn» unterlassen zu haben: «In friiher
Morgenstund sprech ich mit Herz und
Mund, — Und auch zur Mittagszeit sei
ihr der Gruss geweiht, — Sowie zum
Tagesschluss sei dies mein letzter Gruss»
- je ein Ave.

Diese muttersprachlichen, in der Ge-
meinschaft nicht mehr verrichteten Ge-
bete verlieren nach Jahrzehnten neben
dem urspriinglichen Wortlaut auch die
starre Schablone und werden zum per-
sonlichen Gesprich mit Gott und den
Heiligen.

Die Schlussbitten des «Vater unser»
und «Gegriisst seist du Maria» des 96-
jihrigen Urner Melkers Theophil laute-
ten: «Und vergiss mir, was ich schlecht
machte! — Wenn ich gestorben bin, hol
mich hinauf zu dir!»

Eindeutig ist, in einem vor 50 Jahren
immerhin noch ruhigeren Zeitrhythmus
blieben dem Glauben nur jene treu, die
ihn im kritischen Jugendalter besonders
vertieften. Ein Sattler, der aus einer Vor-
stadt jeden Monat deutsch beichten kam,
erwithate den Gesellenverein, Ein pen-
sionierter Buchhalter, der regelmissig
unserer Abendmesse beiwohnte, erzihlte
von Abbé Joie's Jugendarbeit in Basel.
«Diesen Schatz tragen wir freilich in ir-
denen Gefissens» (2 Kor 4,7). Der
Stadtmissionar erlebt die Schwere dieses
Pauluswortes und nennt es den Mit-
briidern in der Jugend- und Familien-
seelsorge. Der Glaube des jungen Aus-
wanderers wird heute in einer Weltstadt
von nichts und von niemandem mehr
getragen und geborgen. Er muss von da-
heim als gesicherter Besitz mitgebracht
werden.

Ein Vorschlag! Sollte nicht auch neben
den neuen Wegen in der Katechese der
alte  des Auswendiglernens begangen
werden? Sollte nicht ein Minimum von
festen Glaubenssitzen in steter Wiedet-

holung vertieft, in origineller Gebets-
form geiibt und mit ins Leben gegeben
werden?

Noch ein letztes. Die Worte der Kon-
zilskonstitution «Lumen gentiumy diicf-
ten nicht unwesentlich auf die Aus-
wanderung vorbereiten: «Zugleich mahnt
sie — die Kirchenversammlung — alle
Kinder der Kirche, die Verehrung, vor
allem die liturgische, der seligen Jung-
frau grossmiitig zu fordern, die Gebriu-
che und Ubungen der Andacht zu ihr,
die im Verlaufe der Jahrhunderte vom
Lehramt empfohlen wurden, hochzu-
schitzen»®, Joseph Schilliger

Aus dem Leben unserer
Bistiimer

Tagung der didzesanen
Liturgie-Kommissionen

Am 22. Mai 1969 kamen in Ziirich die
Mitglieder der Liturgie-Kommissionen
der deutschsprachigen Schweiz zu einer
gemeinsamen Tagung zusammen. In
seinen  Eroffoungsworten  begriindete
der Organisator und Leiter dieser Kon-
ferenz, Kaplan Paul Schwaller, Schachen,
den Sinn dieser Zusammenkunft, Die
Mitglieder der didzesanen Liturgie-Kom-
missionen sollten sich wieder neu ihrer
Aufgabe bewusst werden, die Erneue-
rung der Liturgie in den einzelnen Di6-
zesen zu fordern. Dabei geniigt ein bloss
buchstabengetreues Einfiihren neuer Ri-
ten nicht. Die Neuerung muss in erster
Linie innerlich mitvollzogen werden.

Diesem Ziele sollte das Tagungs-Thema
dienen. In zwei grundlegenden Refera-
ten sprach Prilat Dr. Theodor Schnitzler
von Koln iiber die drei neuen eucharisti-
schen Hochgebete, Der durch = seine
Schriften bekannte Referent stellte in ei-
nem ersten Vortrag den Konnex her zwi-
schen den Hochgebeten und der heuti-
gen Zeit, Gerade jetzt, wo die Mess-
reform wieder im Vordergrund steht,
darf man nicht vergessen, dassder grosste
Einschnitt in die Messe die Einfithrung
der neuen Hochgebete war. Deshalb ist
es sehr zu bedauern, dass dieser Hohe-
punkt der Liturgiereform in Predigt,
Katechese und Erwachsenenbildung so
wenig ausgewertet wurde. Mdchte doch
jeder Zuhdrer — und jeder Leser dieses
Berichtes — sich immer vom Satz Schnitz-
lers leiten lassen: «Wenn die eucharisti-
schen Hochgebete nicht Sache des Vol-
kes werden, dann haben wir versagt.»
Der Referent machte deutlich, wie ge-
rade in der Gebetsnot und Glaubens-
situation der heutigen Zeit die Hochge-
bete eine Bedeutung haben, Das Leben
der Christen muss auf den schon in
der Apostelgeschichte (2,42) genannten
vier Pfeilern ruhen: Glauben - Bruder-
liebe — Frommigkeit — Eucharistiefeier.



Wenn einer dieser Pfeiler gefihrdet ist,
kann auch die liturgische Erneuerung
nichts erreichen.

Das zweite Referat behandelte Fragen
der Praxis. Wie soll das Hochgebet voll-
zogen werden? Wie muss die Verkiindi-
gung iiber die Hochgebete aussehen?
Wir konnen hier auf diese wertvollen
Ausfiihrungen nicht eingehen, mdchten
aber die beiden Schriften Th. Schnitzlers
sehr zum Studium empfehlen: Der r6-
mische Messkanon in Betrachtung, Ver-
kiindigung und Gebet (Herder 1968).
Die drei neuen eucharistischen Hoch-
gebete und die neuen Prifationen in
Verkiindigung und Betrachtung (Herder
1968).

Nach diesen beiden Referaten, die von
lebhaften Aussprachen gefolgt waren, wur-
de die Zusammenarbeit zwischenden ein-
zelnen divzesanen Liturgie-Kommissionen
besprochen, In einem kleinen TLand
scheint ein fiinffacher Sologang wenig
sinnvoll. Es schilte sich die Ansicht her-
aus, dass die Aufgabe der Kommissionen
sich nicht in der Ausarbeitung dusserer

Riten erschopfen darf. Die Neuerungen
miissen auch sinnvoll eingefiihre werden,
wenn sie Frucht bringen sollen. Deshalb
muss jedes Kommissionsmitglied selber
vom Geist einer Reform durchdrungen
sein. Bei dieser Diskussion wurde das
Unbehagen spiirbar iiber die wenig be-
friedigende Art, wie liturgische Refor-
men angekiindigt werden (z. B. neue
Hochgebete, Karwoche, Ordo Missae
usw.). Man war sich einig, dass die li-
turgischen Kommissionen friihzeitig tiber
Reformen orientiert werden miissten. Als
Beispiel, wie es sein konnte, wurden die
Weiterbildungskurse iiber die Taufe im
Bistum Basel erwihnt. In diesem Ge-
sprich wurde auch der dringende Wunsch
vorgebracht, die Kommunionausteilung
durch Laien sollte bald ermdglicht wert-
den, ebenso die Schaffung eigener Kin-
dermessen,

Die Bedeutung solcher Zusammenkiinfte
der divzesanen Kommissionen von Basel,
Chur, Sitten und St. Gallen wurde voll
gewiirdigt, was zu weiteren gemeinsa-
men Tagungen ermutigt. Walter von Arx

Erinnerungen an Kardinal Josef Beran

Am 19. Mai 1969 verschied in Rom Kardinal
Josef Beran. Mit ihm ist einer der bekannte-
sten Bekennerbischife der Schweigenden Kir-
che ins Grab gestiegen. Wihrend 23 Jabren
war Beran Erzbischof von Prag und als sol-
cher Primas von Bobhmen gewesen. Sein Le-
ben und Wirken erinnert an die grossen Bi-
schofsgestalten ans der Friihzeit der Kirche.
Von den 23 Jahren seines bischiflichen Wir-
kens konnte er nicht einmal drei Jabre in
Freiheit seinem Prager Sprengel widmen. 14
Jabre wverbrachte er in der Haft und der
Internierung an verschiedenen Orten seines
Landes. Erst seit seiner Ubersiedlung nach
Rom im Februar 1965 konnte Kardinal Beran
wieder eine bescheidene seelsorgliche Titig-
keit ansiiben. Anlisslich seiner Reise in die
Schweiz im September 1966 haben wir die
Persinlichkeit und das Wirken dex'Bekeﬂner-
bischofs in diesem Organ ausfibrlich gewiir-
digt (SKZ 134, 1966, 499-501). Im folgen-
den Beitrag berichtet unser Mitarbeiter, Dr.
Franz Glaser, iiber seine personlichen Erinne-
rungen an den heimgegangenen Kardinal, mit
dem er persinlich befrenndet gewe;e;z war.

:B: V.,

L

Im August 1946 lernte ich ihn keanen: im
Gebiude der Caritas nahe dem alten Landtag
des Konigreichs Bohmen auf der Prager
Kleinseite unterhalb des Hradschins.  Dort
stellte ich mich, gerade auf dem Sprunge,
meine  Stellung als  Presseattaché an  der
tschechoslowakischen  Gesandschaft in Bern
aus iusseren und inneren Griinden aufzu-
geben, einer Kommission der Erzdiozesanen
Pastorationszentrale vor: diese war von Dr.
Josef Beran, Rektor des  Erzbischoflichen
Priesterseminars in Prag-Dejwitz, nach seiner
Befreiung aus dem Konzentrationslager Da-
chau nach Kriegsschluss gegriindet  worden,
um die geistliche Renaissance .in der Erz-
diozese Prag nach den entsetzlichen Jahren
der  demoralisicrenden  Nazibesctzung, des
Kriegs und schliesslich der Massenvertreibung

der deutschsprachigen Minderheit einzuleiten
und zu fordern. Im Rahmen dieser Erzdio-
zesanen  Pastorationszentrale waren fur die
Caritas bedeutende Aufgaben vorgeschen: mit
meinem Wohnsitz in der Schweiz sollte ich
unter dem Tiwel eines stindigen Delegicrten
der Prager Caritas, deren Zustindigkeit sich
auf Bohmen-Schlesien bezog, bei der Caritas
Internationalis, die damals ihren Sitz in Lu-
zern hatte, und bei anderen katholischen In-
stitutionen als Verbindungsmann titig sein,
um den tschechischen Katholizismus aus sei-
ner Isolierung zu befreien, Hilfsaktionen fiir
die Leidenden und Kranken usw. in die Wege

zu leiten. Den Vorsitz der Kommission fithrte -

der Generalvikar-der durch den Tod Kardinal
Kaspars im  Jahre 1942 verwaisten Prager
Erzdiozese Dr. Theophil Opatrny, von dem
mir 1939, nachdem ich Prag auf der Flucht
vor der Hitler-Besetzung verlassen hatte, das
wertvolle Zeugnis nach Holland nachgesandt
worden  war:  «Ordinariatus Pragensis testa-
tur Dnum Doctorem Philosophiae Franciscum
Glaser, redactorem ephemeridum, uti bonum
virum catholicum se gessisse et secundum
principia actionis catholicae in favorem rei
catholicae adlaborasse.» Ausser Mgr. Opatrny
kannte mich noch Caritas-Direktor Oliva, aber
nur flichtig — und Dr. Beran hatte ich nic
zuvor geschen. Die erste Begegnung mit die-
sem Mann von kleiner Gestale, der in der
ruhigen  Art seines sprachlichen  Ausdrucks
die starke Ausstrahlung eines echten Gottes-
mannes verspiiren liess, gehorte zu den gros-
sen Augenblicken meines Lebens: unsere Un-
terredung war, weit tber das rein Sachliche
hinaus, die Grundlage einer echten Freund-
schaft, eines gleichen Verstehens der christ-
lichen Aufgabe, wie sie dieser Mann wihrend
seiner Konzentrationslagerzeit ebenso durch
das Zelebrieren heimlicher Messen und das
Verteilen der Kommunion in der Sphire des
gottlichen Mysteriums wie im Verteilen seines
letzten Stiickchens Brot an hungernde Mit-
hiftlinge in diesseitiger Praxis ausgeiibt hatte.
Zwei Monate darauf war ich wieder in Prag,
um mich ein paar Wochen lang mit dem

Betricb und den Bedirfnissen der tschechi-
schen Caritas fiir meine kommende Tiatigkeit
vertraut zu machen. Bei diesem Anlass gab es
abermals ein gutes und wertvolles Gesprich
mit Dr. Beran. Wir erzihlten einander aus
unsecrem Leben. Er war als Lehrerssohn am
29. Dezember 1888 in Pilsen — der Stadt des
berithmten Bieres und der nicht minder be-
kannten «Skoda-Werke» — geboren worden,
in jener heute schon sagenhaft anmutenden
Zeit, «als Bohmen noch bei Osterreich war»,
als die verschiedenen Volker in dieser Donau-
monarchie trotz aller Querelen durch eine
tibergeordnete Einheit zusammengchalten wa-
ren, die bei besserer Einsicht niemals zerstort,
vielmehr zu einem kleinen foderalistischen
Europa ausgebaut werden sollen. Dr. Beran
war durchaus dieser Meinung: er beklagte,
als nationaler Tscheche, auch die Massenaus-
treibung  der dcutschsprachigen Minderheit
aus der Tschechoslowakei — eines Aktes wider
gottliches Gesetz, da man Schuldige wie Un-
schuldige nur aufgrund der Muttersprache in
einen Topf warf, und wider irdische Ver-
nunft, da das deutsche Volk auch weiterhin
westlicher Nachbar des tschechischen blieb,
was eine Verstandigung zur logischen Not-
wendigkeit machte. Er erzahlte von seiner
Kindheit in Pilsen, der einstmals «frommen»
Stadr, die ein tschechisches Schlagwort als
«cernd a verna» [ Schwarz und treu [ bezeich-
nete: wie er nach der Gymnasialmatura nach
Rom kam, um dort Theologie zu studieren —
wahrend dieses Studiums ist er ubrigens Do-
minikaner-Tertiar geworden, Bruder Thomas,
was er mit feinem Lacheln als Vorbestim-
mung seiner Freundschaft zu mir, dem Do-
minikaner-Tertiar Bruder Aquinas, hinstellte.
Er berichtete von seiner Priesterweihe in
Rom — sie fand am 10. Juni 1911 statt; von
seiner anschliessenden Arbeit in einigen Pfar-
reien der Prager Erzdiozese. Aufgrund seiner
besonderen padagogischen Fihigkeiten, die
bald allgemein bekannt waren, wurde er
schliesslich  Dircktor der katholischen Leh-
rerinnenbildungsanstale zu St. Anna in Prag,
wo er viele Jahre wirkte und mit seiner chri-
stusbegeisterten Personlichkeit zahllose kiinf-
tige katholische Lehrerinnen fiir ihren wich-
tigen Beruf zu begeistern verstand. In dieser
Zeit studierte er weiter und habilitierte sich
1929 als Dozent der Pastoraltheologie an der
theologischen Fakultic der Prager Karls-Uni-

.versitit, spiter als Professor — bis die Univer-

sitit im November 1939 von der hitlerischen
Bescrzungsmacht geschlossen wurde. Dann er-
nannte ihn der damalige Fiirsterzbischof von
Prag, Kardinal Karl Kaspar zum Rektor des
erzbischoflichen  Priesterseminars,  Weil er
cine Messe fiir von den Nazis verschleppte
tschechoslowakische  Offiziere gelesen  hatte,
wurde er von der Gestapo verhaftet: er kam
zunichst ins Prager Gefingnis Pankrac, dann
auf die «<kleine Festung»> Theresienstadt und
schliesslich nach Dachau, wo damals schon
cine ganze Menge Tschechen — hauptsichlich
Kommunisten — in einem Block hausten. Aus
dieser Zeit datierte, so erfuhr ich damals,
seine  «Leidenskameradschaft>  mit  vielen
tschechischen Kommunisten: in jenen Jahren
hatte  man einander gelobt, den inneren
Kampf aufzugeben, wenn man’s iiberlebe —
und alle Probleme der verschiedenen und
cinander entgegengesetzten Weltanschauungen
in friedlichem Miteinander tolerant und un-
ter Riicksicht auf die Rechte des andern zu
losen. So waren Dr. Beran und Antonin Za-
potocky, ein alter Kommunistenfithrer (und
im Jahre 1946, zur Zeit dieses Gesprichs,
Vorsitzender der «Revolutioniren Gewerk-
schaftsbewegung» der Tschechoslowakei), im
Lager Dachau Duzfreunde geworden: diese
Duzfreundschaft hat sich fiir den spiteren
Prager Erzbischof Dr. Beran nach der kom-
munistischen Machtergreifung, als Zapotocky
erst Ministerprasident und nach  Gorttwalds

355



Tode 1953 Staatsprisident geworden war, in
keiner Weise positiv ausgewirke, eher zum
Gegenteil.

I

Am 1. Oktober 1546 nahn
Schweizer Tiatigkeit fiir die Prags
— und fiinf Wochen darauf wurc
durch eine Bulle Papst Pius XII

ich  meine
Caritas auf
Dr. Beran
ym 4. No-

vember 1946 zum Oberhirten {er Prager
Erzdiozese ernannt. Seine Weihe n der Pra-
ger St. Veitskathedrale erfolgtr 'm 8. De-

zember 1946: Staatsprisident benesch und
Regierungschef Gottwald, der Kommunist,
wohnten dem feierlichen Akt mit dem ge-
samten Kabinett bei. Kurz darauf erhielt ich
ein Schreiben von meinem hohen Freunde:
seine erste Reise zum Heiligen Vater nach
Rom werde er iiber Ziirich machen, da die
Verbindung iiber den Brenner noch nicht
wiederhergestelle war — ich sollte ihm und
seinem Sekretir Mgr. Jan Boukal, der ihn
begleiten werde, ein bescheidenes Quartier in
einem klosterlichen Institut in Ziirich besor-
gen, da er ungern in einem Hotel wohnen
wiirde, und allenfalls ein oder das andere
Gesprich mit Schweizer katholischen Jour-
nalisten vermitteln, die sich fir die — von
allem Anfang an komplizierte — Lage der
katholischen Kirche in der Tschechoslowakei
interessierten. Und so sah ich Dr. Beran als
Erzbischof erstmals in einer Februarnacht
1947 auf dem Bahnhof Ziirich-Enge wieder,
wo sein Zug mit grosser Verspitung anrollte:
per Taxi ging es mit ihm und Mgr. Boukal
ins Theresianum, wo die Ingenbohler Schwe-
stern sehr gastfreundlich ein Appartement fiir
den Erzbischof freigemacht hatten. Am niich-
sten Tag empfing er dort Dr. Karl Stark vom
Apologetischen Insticut und Dr. Carl Doka
zu informativen Unterredungen, denen ich
beiwohnen durfte. Er schilderte die Zustinde
ungeschminkt, aber von einem Optimismus
erfiillt, der sich schon in naher Zukunft als
unberechtigt erweisen sollte: er rechnete je-
denfalls damit, dass die Kommunisten, die
damals wohl schon als stirkste Partei den
Ministerprisidenten  stellten, aber die dikta-
torische Alleinmacht noch nicht in Hinden
hatten, der Kirche zumindest soviel Spiel-
raum lassen wiirden wie in Polen, wobei er
sich anderseits bewusst war, dass die Kirche
in der Tschechoslowakei, namentlich in den
bohmischen Lindern, keineswegs die gleiche
Widerstandskraft besass wie die polnische.
Unsere nichste Begegnung fand im Spit-
sommer des gleichen Jahres 1947 statt, den
ich wieder von der Schweiz aus zu Besuch in
der Tschechoslowakei verbrachte. Das all-
gemeine Gefiihl, sich als freier demokrati-
scher Staat entwickeln zu konnen, hatte in
diesem Zeitpunkt in der Tschechoslowakei
erheblich abgenommen: man hatte den Bei-
tritt zum Marshall-Plan, der das Land von
den wirtschaftlichen Folgen der Kriegsjahre
befreit und in gliickliche Verbindung mit der
neuaufsteigenden freien Wirtschafe der west-
lichen Welt gebracht hitte, iiber direkten
Befehl Moskaus absagen miissen — und auch
auf kirchlichem Gebiet merkte man die er-
sten Vorboten einer von den Kommunisten
geplanten Isolierung, welche die Kirche aus
dem Volksganzen heraus in ein rein kulti-
sches Ghetto fiithren sollte. Erzbischof Beran
hatte zur Feier des 950. Todesjahres des hl.
Adalbert, Bischofs von Prag, der als «Apostel
der Preussen» den Mirtyrertod gestorben und
in der Prager St. Veitskathedrale bestattet ist,
eine Pilgerfahrt mit dessen Reliquie durchs
Land vorgesehen, die mit einer grossen Pro-
zession in Prag selbst beschlossen werden
sollte: die Pilgerfahrt und die Prozession fan-
den unter dem Jubel der gliubigen Bevolke-
rung, die sich bei diesem Anlass der alten
christlichen Tradition bewusst wurde, statt,

356

doch versagte im letzten Augenblick das Mi-
licair, das im Ehrenkondukt mitmarschieren
sollte (der gegenwirtige tschechoslowakische
Staatsprasident Ludvik Svoboda war damals
Verteidigungsminister) iiber kommunistisch-
atheistischen Druck seine Teilnahme.

11

Dann iiberstiiczten sich die Ereignisse. Im
Februar 1948 fingierten die Kommunisten
eine «konterrevolutionire Gefahr»: sie stell-
ten gegen diese eine neue Regierung auf, die
von ihnen selbst und von einigen Quislingen
aus den anderen Parteien zusammengesetzt
war, Staatsprisident Benesch unterschricb
nach mehrtigigem Widerstand  diese  Liste
und  Aussenminister  Jan Masaryk, der aus
Treue zu Benesch in dieser Regierung ver-
bliecben war, starb 10 Tage darauf mysterios
durch Fenstersturz. Die Prager Caritas wurde
kommunistisch gleichgeschaltet und fiir «an-
dere  Aufgaben» bestimme: mir als ihrem
Auslandsdelegierten  wurde blitzschoell eine
Kiindigung ibersandt. Von Erzbischot Beran
horte ich Monate lang nichts: den Berichten
aus der Tschechoslowakei konnte man ent-
nehmen, dass die kommunistische Regierung
nunmehr mit einer Kommission der Bischofe
iiber die Neuregelung des Verhiltnisses zwi-
schen Kirche und Staat verhandle. Ich war
schr gliicklich, als mich im Herbst 1948 eine
Nachricht von Erzbischof Beran in Bern er-
reichte, mich mit ihm bei seinem Rom-Be-
such im Oktober, bei welcher Gelegenheit er
der Grundsteinlegung zu einem neuen Mut-
terhaus der tschechischen Franziskanerinnen-
Schulschwestern beiwohnen wollte, zu treffen.
Bei unserem Wiedersehen beherrschten drei
Themen das ernste Gesprich, in dem die
grosse geistliche Erfiilltheit Erzbischof Berans
iiber aller diesseitiger Besorgt- und Bekiim-
mertheit stand. Da wurde zunichst vom Te-
deum gesprochen, das Erzbischof Beran im
Juni 1948, als Benesch zuriickgetreten und
der Kommuaist Klement Gottwald  Staats-
prisident geworden war, fiir den neuen Prii-
sidenten gefeiert hatte: es war in der Wele-
presse da und dort als «Kapitulation» des
Erzbischofs vor den Kommunisten aufgenom-
men worden. «Darf ein katholischer Priester
ein Tedeum verweigern, wenn es gewiinscht
wird?» fragte der Erzbischof damals rheto-
risch. Gottwald und Frau wiinschten es sich
ausdriicklich, gewiss, um die Katholiken iiber
den Charakter des kommunistischen Atheis-
mus zu tiuschen: das wusste Erzbischof Beran
wohl, aber die geistliche Pflicht ging ihm
iiber alles und er betonte, dass es nicht Sache
der Kirche sei, ihrerseits die Briicken abzu-
brechen, solange nicht alle Moglichkeiten
friedlicher Einigung erschopft wiren. Dann
erzihlte er von den letzten Stunden Beneschs.
Dieser Mitbegriinder der Tschechoslowakei,
ihr Aussenminister bis 1935 und hernach ihr
Prisident bis zu seiner Abdankung im Juni
1948, war am 3. September jenes Jahres ge-
storben: Eduard Benesch war wohl niemals
wie sein Vorginger Thomas G. Masaryk for-
mell aus der katholischen Kirche ausgetreten;
er hatte aber bis 1935 der Freimaurerei an-
gehort und aus seiner agnostischen Uberzeu-
gung nie ein Hehl gemacht. Nun war am
3. September Erzbischof Beran durch Be-
neschs Gattin Hanna ans Lager des todkran-
ken Ex-Prisidenten gerufen worden: und der
Erzbischof erlebte die grosse Freude, Benesch
noch vor seinem Hinscheiden seinen Irrtum
bei vollem Bewusstsein bereuen zu sehen und
ihm die Sterbesakramente spenden zu diirfen.
Fir die Kirche in der Tschechoslowakei sah
der Erzbischof schlimme Zeiten des Leidens
und der Unterdriickung heraufziehen: doch
unterstrich er seine und seines treuen Klerus
innere Bereitschaft, das Kreuz auf sich zu
nehmen. Er glaubte unerschiitterlich daran,

dass unter dem Druck von aussen bei gleich-
zeitigem Abfall mancher «Auch-Katholiken»
die Substanz christlicher Besinnung im tsche-
chischen Volke reifen und erstarken wiicde:
«Portae inferi non praevalebunt...» Und
damit sollte er durchaus Recht behalten,

Iv.

Im Jahre 1949 sprach Erzbischof Beran in
den «Verhandlungen» mit der kommunisti-
schen Regierung, als diese eine von ihr ge-
gingelte falsche «Katholische Aktion» mit
ciner gegen die rechemissigen Bischofe ge-
richteten Tendenz startete, sein «Non possu-
mus». Am 19. Juni erklirte Erzbischof Beran
bei der Fronleichnamsfeier auf dem Platz vor
der St. Veits-Kathedrale, die Zeitung der
sog. «Katholischen Aktion», die an der Kir-
chentiire zum Verkauf angeboten werde, sei
nicht katholisch. Erzbischof Beran wurde von
diesem Tag an in seinem Palais, in dem
schon frither kommu=is:ische Gestapo cinige
Riume besetzt gehalten hatte, interniert und
konnte mit der Offentlichkeit nicht mehr in
Verbindung treten. Im Mirz 1951 erfolgte
die offizielle Mitteilung, Beran befinde sich
wegen seiner «staatsfeindlichen Haltung» in
cinem Zwangsaufenthalt ausserhalb  seiner
Erzdiozese, Er wurde in verschiedenen alten
Schlossern des Landes festgehalten, ohne dass
je ein Prozess gegen thn stattfand: und dies
ein Dutzend Jahre lang, in denen der von
seiner Herde abgeschnittene Hirt in inten-
siver Beschaulichkeit und in konsequenter
wissenschaftlicher Arbeit an ciner Geschichte
der Kirche in Bohmen einen anderen Sinn
des  Wahlspruches seines Bischofswappens
«Bucharistia et Labor» erlebte, als er sich ihn
bei dessen Wahl vorgestelle hatte. Am 4. Ok-
tober 1963 wurde ihm von der Regierung
mitgeteilt, dass er «frei» sei, jedoch sein Amt
nicht wieder ausiiben diirfe. Zu seinem
Wohnsitz wurde Mukarov, ein altes Schloss-
chen in der Nihe von Prag, bestimmt. Hier
durfte er Besuche empfangen — und die Pra-
ger kamen in grosser Zahl. Einer Einladung
Papst Johannes XXIII., zum Konzil zu kom-
men, durfte er nicht folgen. Bald wurde der
Regierung auch wieder vor ihrem eigenen
Mute bang: die Wallfahrten nach Mukarov
wurden zu zahlreich — und Erzbischof Beran
wurde in ein von Schwestern betreutes Cari-
tasheim nach Radvanov in Siidbohmen ver-
setzt, wohin man nur auf komplizierten We-
gen gelangen konnte: und zu einem Besuch
musste man eine besondere Erlaubnis des
Innenministeriums haben, die fast nie erteilt
wurde, so dass der de facto-Zustand einer Inter-
nierung von neuem hergestellt war. Immer-
hin: Erzbischof Beran durfte das Telephon
im Postamt gegeniiber seiner Wohnung be-
niitzen, durfte telephonieren und angerufen
werden.  Anfang 1965 gelang es meinem
Freunde, dem Journalisten Dr. Wolfgang
Bretholz, auf einer Reise durch die Tschecho-
slowakei Erzbischof Beran meine Griisse zu
iiberbringen: dieser wurde gerade in diesem
Augenblick ans Telephon gerufen. «Wien»
war am Apparat und meldete ihm, dass die
Verhandlungen, die Mgr. Casaroli vom vati-
kanischen Staatssekretariat mit der Prager
Regierung fiihrte, einem positiven Ende ent-
gegen gingen. Wenige Tage darauf berichtete
die Weltpresse, dass Erzbischof Beran an der
Seite Mgr. Casarolis in einem Flugzeug die
Tschechoslowakei verlassen habe, um nach
Rom zu reisen, wo er im Konsistorium vom

19. Februar 1965 zum Kardinal kreiert
wurde.
V.

Kardinal Beran nahm in Rom Wohnsitz im
Collegium Nepomucenum der tschechischen
Theologiestudenten: ich hatte das Gliick,



Amtlicher Teil

Bistum Basel

Zum Kirchenopfer
fiir das Kollegium St. Charles
in Pruntrut

Am kommenden Sonntag, dem 15. Juni
1969, wird in allen Gottesdiensten ein
Opfer zugunsten des Kollegiums St. Char-
les in Pruntrut aufgenommen. Diese ka-
tholische Bildungsanstalt in der einstigen
Residenz der Bischofe von Basel {ibt eine
grosse Ausstrahlungskraft auf die engere
und weitere Heimat aus. Zwei Drittel
des jurassischen Klerus und ein Drittel
der andern Intellektuellen sind durch diese
Schule gegangen. Viele Deutschschweizer
haben hier ihre Bildung geholt. Das Kol-
legium St. Charles zihlt gegenwiirtig in 13
Klassen insgesamt 340 Schiiler. Diese ver-
teilen sich auf die 5. und 6. Primarklasse,
die drei Jahreskurse der franzosischen
Handelsschule, den Cours spécial der
Deutschschweizer und die sieben Klas-
sen des Gymnasiums. Die Leitung des
Institutes liegt in den Hinden der Cha-
noines von St. Maurice, die auch zwei
Fiinfcel des Lehrkorpers stellen. Die Di6-
zese schuldet ihnen fiir ihren vorbildli-
chen und selbstlosen Einsatz aufrichtigen
Dank.

Leider bilden die prekiren Verhiltnisse
fiir Wohnraum, Freizeitgestaltung und
Sport fiir Lehrer und Schiiler eine tiglich
neue Sorge. Die Schulgelder allein ver-
mogen fiir die steigenden Bediirfnisse
nicht aufzukommen. Der Diézesanbischof
Dr. Anton Hinggi bittet daher alle Seel-
sorger, das Kirchenopfer vom kommen-
den Sonntag als einen Dienst an der
christlichen Bildung und als ein Werk
der Bruderliebe fiir den welschen Teil
der Divzese dem Wohlwollen der Gliu-

bigen zu empfehlen.
Bischifliche Kanzlei

Priesterjubilare im Bistum Basel
Diamantenes Priesterjubilinm

Mgr. Dr. Karl Gschwind, Resignat, Basel.
Goldenes Priesterjubilium

Mgr. Prof. Dr. Franz Xaver von Horn-
stein, Basel; P. Walter Mugglin, Exerzi-

tienhaus Schonbrunn, Edlibach; Mgr. Dr.
Jakob  Schenker, Domherr, Solothurn;
Josef ‘Weingartner, Pfarrhelfer-Resignat,
Zug.

Silbernes Priesterjubilium

Josef Baumann, Pfarrer, Roschenz; René
Berbier, Professor am College St-Char-
les, Pruntrut; Eduardo Borgialli, Ttalie-
nerseelsorger, Brugg; Dr. Wilhelm Brot-
schi, Pfarrer, Brislach; Walter Blirgisser,
Pfarrer, Wohlenschwil; Michelangelo Ca-
rignano, Italienerseelsorger, Baden; Paul
Engeler, Missionir, Silvia (Cauca-Kolum-
bien); P. Giuseppe Fabbian, Italienermis-
sionir, Basel; Albin Flury, Pfarrer an der
Bruder-Klaus-Kirche, Bern; Johann Frank,
Pfarrer, Birschwil; Justin  Froidevaux,
Pfarrer, Saint-Imier; Dr. Jakob Gnant,
Pfarrer, Rohrdorf; Oskar Hilfiker, Pfar-
rer, Oberwil (ZG); August Isenmann,
Pfarrer, Schwanderloch; Karl Kaiser, Pfar-
rer, Miillheim; Hans Langenegger, Ka-
plan, Cham; Karl Mattmann, Pfarrer,
Pratteln; Franz Peter, Pfarrer, Reussbiihl;
Georg Peyer, Pfarrektor, Langendorf; Jo-
sef Riittimann, Direktor des Kinderdorf-
li, Rathausen; Alfred Schai, Professor am
Kollegium  St. Michael, Zug; Georg
Schmid, Pfarrer, Bettlach; Walter Spuh-
ler, Pfarrer, Frick; Anton Striby, Pfarrer,
Zwingen; Max Vaterlaus, Verwalter der
«Providentia», Luzern; Dr. Leonz Wal-
tenspiihl, Pfarrhelfer, Baden; Arthur We-
ber, Pfarrer, Grossdietwil; Emil Weber,
Kaplan, Bischofszell; Max Wiss, Pfarrer,
Matzendorf.

Im Herrn verschieden

1 Dr. phil. et inr, Sebastian Gammel,
Resignat, Zug

Scbastian Gammel wurde am 18. Januar
1875 in Tann (bei Landshut, Nieder-
bayern) geboren und am 28. Oktober
1901 in Rom zum Priester geweiht, Seine
hauptsichlichsten Aufgabenkreise im Bis-
tum Basel waren das Amt des Kaplans
in Finstersee (1912-20), des Pfarrers von
Winznau (1920-35) und des Kuratka-
plans in Morgarten (1935-46). Seit 1948
lebte er als Resignat im Priesterheim
Frauenstein in Zug. Er starb am 6. Juni
1969 und wurde am 11.Juni 1969 in
Tann beerdigt.

Errichtung des Pfarr-Rektorates
Bruderklaus in Altdorf

Mit Datum vom 14, Mai 1969 wurde
der Seelsorgebezirk der neuen Bruder-
klausenkirche von Altdorf zum Pfarr-
Rektorat erhoben. Zum ersten Pfarr-
Rektor wurde der bisherige Pfarrhelfer
von Altdorf, Hans Arnold ernannt.

Errichtung
der Pfarr-Rektorate Erlserkirche
und Heiligkreuzkirche in Chur

Mit Datum vom 1. Juni 1969 wurden
das Gebiet der neuen Heilig-Kreuz-
kirche in Chur-Masans sowie das Pfarr-
vikariat der Erloserkirche von Chur zu
Pfarr-Rektoraten erhoben. Erster Pfarr-
Rektor an der Heiligkreuzkirche wurde
Alfred Vieli, an der Erloserkirche Dr.
Fidel Caviezel.

Bistum St. Gallen

Pfarrexamen

Das nichste Pfarrexamen findet im No-
vember statt. Die geltenden Bestimmun-
gen sind in der Schweizerischen Kir-
chenzeitung, 1968, Nr. 8, S. 112 ver-
offentlicht worden. Anmeldungen sind
bis spitestens 15. Juli an die bischof-
liche Kanzlei zu richten. Spiter einge-
hende Anmeldungen konnen fiir dieses
Jahr nicht berticksichtigt werden. Die
angemeldeten Kandidaten werden durch
ein Merkblate iiber den Stoff noch ge-
nauer orientiert,

Eigenmessen

Die Formulare fiir die didzesanen Eigen-
feste zum Einlegen in das Altarmissale
in lateinisch-deutscher Fassung konnen
bei der bischoflichen Kanzlei bezogen
werden,

Wahlen

Der Kirchenverwaltungsrat  von Ror-
schach wihlte- an die vakante Kaplanei-
pfriinde Herrn Exgen Boppart.

unsere echte Freundschaft wieder in schrift-
lichem Verkehr aufleben zu schen — und ihn
im September 1966, als er im Rahmen seiner
hiufigen Auslandreisen zu den verschiedenen
tschechischen Landsmannschaften und  Ver-
cinen allitberall als Gast der Schweizer Bi-
schofe auch Helvetiens Gaue begriisste, bei

einer Feier in Ziirich die Hinde zu driicken
und seine briiderliche Umarmung entgegen-
zunchmen. An diesem Tage pries ihn als
Sprecher der tschechischen Vereine in der
Schweiz der evangelische Prediger Premysl
Pitter: er redete ihn als «Bruder Kardinal»
an, Beweis fiir die Ausstrahlung, die Kar-

dinal Beran auch im protestantischen Lager
hatte, wie er ebenso konsequent seine hei-
matvertriebenen deutschsprachigen Dibzesa-
nen von einst in Deutschland aufsuchte oder
in Rom in seiner Residenz empfing. Bei sei-
ner Schweizer Reise hatte er mir urspriinglich
das pipstliche Dekret meiner Ernennung zum

357



Mitteilung

Recollectio in Olten

Die Recollectio vom 16. Juni 1969 fin-

det im Pfarrsaal St. Marien, Olten (nicht

St. Martin) um 10.15 Uhr statt.

Der Dekan des Kapitels Niederamt:
Johann Fischer

Komtur des Ritterordens des hl. Gregor des
Grossen im Rahmen eines besonderen Fest-
aktes in Bern iibergeben wollen: infolge ei-
ner Programminderung berithrte er aber Bern
nicht und das Dekret wurde mir dann auf
dem Wege iiber den Bischof von Basel zuge-
stell.

Bei seiner letzten Deutschlandreise im Som-
mer 1968 wurde Kardinal Beran krank und
musste sich einer Operation unterzichen: er
iiberstand die Operation und konnte nach ei-
ner Erholungszeit nach Rom zuriickkehren,
doch wusste man, dass nun der Krebs an
seinem Korper zehrte. Als Todkranker, aber
mutig und ewigkeitsbewusst, beging er seinen
80. Geburtstag: nach der Selbstverbrennung
des Studenten Jan Palach in Prag sprach er
noch im Radio zu seinen Landsleuten in der
Heimat Worte wider die kleinmenschliche
Verzweiflung — er wollte diese Worte als sein
geistliches  Vermachtnis  angeschen  wissen.
Zum 7. Mirz 1969 wechselten wir zum letz-
ten Male dominikanische Ordensfestgrisse in
St. Thomas von Aquin: seine Schrift war
schon schwer lesbar geworden, er schrieb un-
ter Schmerzen und mit gewaltiger Anstren-
gung. Und so nahte der letzee 17. Mai, der
das Ende des Erdenwallens dieses grossen
Kirchenfiirsten bringen sollee.  Mit  Miihe
schleppte sich Kardinal Beran auch an diesem
Morgen schon um 5 Uhr in die Kapelle des
Nepomucenum, um vor dem Tabernakel die
Betrachtung zu halten. Um 8.45 Uhr zcle-
brierte er zusammen mit einigen Priestern:
er war sehr erschopft, als er vom Altar schritt,
sein Zustand verschlechterte sich zuschends.
Um 10 Uhr erteilte ihm der Rektor des
Nepomucenums die Krankenolung und Kar-
dinal Beran nahm von allen Anwesenden
Abschied. Er nahm noch die Nachricht auf,
dass der Heilige Vater ihm einen Besuch ma-
chen wolle: im Augenblick, da das Auto mit
Papst Paul VI. den Vatikan verliess, hauchte
Kardinal Beran seine Seele aus. Als der Papst
im Nepomucenum eintraf, kniete er am To-
tenbett Kardinal Berans nieder, sprach ein
Gebet, kiisste ihn auf die Stirn und sagte
dann zu den umstehenden Seminaristen: «Er
war ein grosser Priester Christi — er sei euch
ein Beispiel.» Franz Glaser

Neue Biicher

Falk-Ronne, Arne: Wo Paulus ging. Eine
Reise auf den Spuren des Apostels. Deutsch
von Friedrich Waschnitins., Graz und Stutt-
gart, Leopold Stocker-Verlag, 1968, 363 Sci-
ten.

Der Verfasser ist ein bekannter dinischer Rei-
sejournalist. In mithsamen Forschungsreisen
ist er dem Weg und den Spuren des Volker-
apostels Paulus durch die Linder des Nahen
Orients nachgegangen. Das Buch ist vor dem
Sechstagekrieg von 1967 geschrieben worden.
Das brachte es mit sich, dass der Verfasser
immer wieder zwischen Israel und dem dama-
ligen jordanischen Teil Palistinas hin und her
pendeln musste. Das Werk ist in einem fes-
selnden  Stil geschrieben: Stellenweise liest
es sich wie ein Roman, Wer sich in den

358

Lindern des Nahen Orients etwas auskennt,
folgt dem Verfasser mit doppeltem Interesse
auf seiner Reise. In geschickter Weise ver-
mischt Falk-Ronne seine Reiseerlebnisse mit
kulturhistorischen Schilderungen aus der Zeit
der Antike. Als Beleg fiir das Leben des
Apostels wird ofters die Apostelgeschichte im
Wortlaut angefiihrt. Schade, dass nicht auch
der genaue Fundort der Apostelgeschichte
angegeben wird. Der Verfasser scheint die
Jungfrauengeburt des Herrn als historische
Tatsache zu bezweifeln (S. 44), ebenso spricht
er von vier Briidern und mehreren Schwe-
stern des Herrn. Diese Unrichtigkeiten wird
der Leser selber berichtigen. Das Buch schliesst
mit einer eindrucksvollen Schilderung aller
Stitten Roms, die mit dem Namen des Vol-
kerapostels verbunden sind. Dem Werk sind
mehrere originelle farbige Photos beigegeben.
Das mit viel Liebe geschriebene Buch zeige,
wie die Gestalt und die Personlichkeit des
Volkerapostels noch heute imstande ist, einen
modernen Reiseschriftsteller zu fesseln.
Johann Baptist Villiger

Van Look Maria: Franz Anton Mesmer —
Reinhold  Schneider. Mit einem  bisher un-
gedruckten  Essay von  Reinhold  Schneider,
Freiburg i. Br., Eckhard Becksmann Verlag,
1969. 127 Seiten.
Aus der Familie der Mutter Reinhold
Schneiders — der Mesmer aus dem Bodensece-
gebiet — stammte der berithmte Arzt und Na-
turphilosoph  Franz Anton Mesmer (1734-
1815), eine originir-schopferische und um-
strittene  Personlichkeit seiner Zeit und der
Medizingeschichte.  Mesmer  entdeckte  die
mannigfachen Einfliisse der Gestirne auf den
Menschen und sein gesundheitliches Befinden
sowie die Wechselwirkung zwischen leblosen
Korpern und  Lebewesen, den sogenannten
animalischen oder tierischen Magnetismus.
Krankheit bedeutet nach Mesmer eine Stok-
kung in dieser fluktuierenden Wechselwir-
kung, eine Stérung der Harmonie des Men-
schen im All. Die Heilung hat darauf Riick-
sicht zu nehmen. In Wien und Paris und
wo immer er war hat der beriihmte Arzt auf-
sehenerregende Heilungen bewirke, sich aber
auch Feinde zugezogen. Aller Verkennung
zum Trotz blieb seine Nachwirkung auf die
Heilkunde und vor allem auf die Psycho-
therapie nachhaltig und gross. — Maria van
Look, die bereits ein Buch iiber Reinhold
Schneider verfasste, geht in dieser Schrift
Schrite fiir Schritt dem Leben und Wirken
Mesmers und den Verbindungen Reinhold
Schneiders  zu seinem genialen Ahnherrn
nach. Manche Ziige aus Leben und Person-
lichkeit des Dichters, so seine Naturnihe
und Tierliebe, treten damit in ein neues
Licht. Den kronenden Abschluss des Buches
bildet das bisher unveroffentlichte wertvolle
Essay Schneiders iiber den berithmten Arzt.
Bruno Scherer

Eingegangene Biicher
(Einzelbesprechung bleibt vorbebalten)

Bengsch, Alfred | Schmans, Michael | Goss-
mann, Elisabeth: Haben wir noch Grundsitze?
Theologische Fragen heute, herausgegeben von
Michael Schmaus und Elisabeth Gossmann,
Band 12. Miinchen, Verlag Max Hueber, 1968,
96 Seiten.

Wege zum inneren Gebet. Texte von Teresa
von Avila. Ausgewihlt und ibertragen von
[rene Bebn. Sammlung Licht vom Licht.
3. Folge Band 5, herausgegeben von Franz X.
von Hornstein und Heinrich Suso Braun. Ein-
siedeln, Benziger-Verlag, 1968, 176 Seiten.

Kigi, Werner | Ziegler, Albert | Pfister, Ru-
dolf | Diirrenmatt, Peter: Jesuiten, Protestan-
ten, Demokratie. Vier Vortrige herausgege-
ben von Werner Schatz. Polis 30 Evangeli-

sche Zeitbuchreihe. Ziirich, EVZ-Verlag, 1968,
125 Seiten.

Wildiers, Norbert Max: Kirche [iir eine
grossere  Welr.  Analyse-Kritik-Reform.  Aus
dem Franzosischen iibersetzt von Karlhermann
Bergner. Herder-Taschenbuch Nr. 325. Frei-
burg i. Br., Herder-Verlag, 1968, 139 Seciten.

Auwer, Jobann: Glauben — Gewinn — Risiko?
Eine Antwort auf die aktuelle Frage: «Was
heisst glauben? » Kreuzring-Biicherei Band 50.
Trier, Verlag Johann Josef Zimmer, 1968, 116
Seiten.

Guardini, Romano: Die Kirche des Herrn.
Meditationen tber Wesen und Auftrag der
Kirche. Herder-Biicherei Band 307. Freiburg,
Herder-Verlag, 1968, 126 Seiten.

Jiingel, Lberbard: Die Freibeit der Theologie.
Vortrag fiir den vom Rat der Evangelischen
Kirche in Deutschland berufenen theologi-
schen Ausschuss «Schrift und Verkiindigung».
Theologische Studien, herausgegeben von Karl
Barth und Max Geiger, Heft Nr. 88, Ziirich,
EVZ-Verlag, 1967, 33 Seiten.

Jingel, Eberbard: Karl Barths Lebre von der
Taufe. Ein Hinweis auf ihre Probleme. Theo-
logische  Studien, herausgegeben von  Karl
Barth und Max Geiger, Heft Nr. 98. Ziirich,
EVZ-Verlag, 1968, 55 Seiten.

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblate. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,

Telefon (041) 22 78 20. '
Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,

6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 6O.

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.
Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Eigentiimer und Verlag:

Grafische Anstalt und Verlag Riber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,
Telefon (041) 227422/3/4,
Postkonto 60 - 162 01.

Abonnementspreise:

Schweiz:

jahrlich Fr. 35.—, halbjihrlich Fr. 17.70.
Ausland:

jahelich Fr. 41.—, halbjihrlich Fr. 20.70.

Einzeloummer 80 Rp.

Bitte zu beachten:

Fiir Abonnemente, Adressinderungen,
Nachbestellung  fehlender Nummern
und dhnliche Fragen: Verlag Riber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Fiir simtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 2278 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.
Fiir Inserate: Orell Fiissli-Annoncen AG,

Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.




Christentum im Spannungsfeld von Konfes-
sionen, Gesellschaft und Staaten. Verschiede-
ae Autoren. Wien-Freiburg-Basel, Herder-Ver-
lag, 1968, 154 Sciten.

Einfiithrung in die Auswablbibel «Gott ist un-
ser Heil», Herausgegeben von Bruno Dreber.
Freiburg-Basel-Wien, Herder-Verlag, 1967,
137 Seiten.

Esser. Wolfgang G.. Biblische Offenbarung

fiir Kinder heute. Entwurf einer kerygmati-
schen Analyse fiir Sechs- bis Zwoltjahrige. Ak-

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Dr. Walter von Arx, Avenue du Mléson 30,
1700 Freiburg

Dr. Wim L. Boelens SJ, Referent fiir oku-
menische Pastoral, Geldersalaan 18, Stads-
kanaal/Holland

Dr. Franz Glaser, Wabersackerstrasse 39A,
3097 Licbefeld-Bern

Dr. Kaspar Hiirlimann SMB, Professor, Mis-
sionsseminar  Schoneck, 6375 Beckenried
(NW).

Joseph Schilliger, Kathol. Schweizermission,
10, rue Violet, Paris XV

Dr. Alois Sustar, Professor, Bischofsvikar, Pric-
sterseminar, 7000 Chur

Prof. Robert Trottmann, Leiter des Liturgi-
schen Instituts, Gartenstrasse 36, 8002 Ziirich

Dr. Herbert Vorgrimler, Professor, Miihlematt-
strasse 22, 6000 Luzern

tuelle Schriften zur Religionspadagogik. Frei-
burg i. Br.,, Herder-Verlag, 1967, 151 Seiten.

Filthaut, Theodor: Aspekte der Glanbensunter-
weisung von morgen. Die Erncuerung des Re-
ligionsunterrichtes aus dem Geiste des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils. Akruelle Schriften
zur Religionspidagogik. Freiburg i. Br., Her-
der-Verlag, 1967, 192 Seiten.

EKK | Evangelisch-Katholischer Kommentar
zum Neunen Testament. Vorarbeiten Heft 1.
Mit Beitriigen von Eduard Schweizer, Rudolf
Schnackenburg, Ulrich Wilckens, Josef Blanl,
Rudolf Pesch. Neukirchen, Neukirchener-Ver-
lag, Ziirich, Benziger-Verlag, 1969, 95 Seiten.

Gerken, Alexander: Offenbarung und Trans-
zendenzerfabrung. Kritische Thesen zu einer
kiinftigen dialogischen Theologie. Theologi-
sche  Perspekeiven. Zur  gegenwirtigen  Pro-
blemlage. Disseldorf, Patmos-Verlag, 1968,
115 Seiten.

Kurse und Tagungen

Leiterkurse fiir kirchliche Jugendarbeit

Der  Schweizerische Katholische  Jungmann-
schaftsverband bietet wieder Leiterkurse fir
kirchliche Jugendarbeit an: dreimal je eine
Ferien-Woche lang vom 3.-24. August 1969
im Studienheim St. Klemens in Ebikon bei
Luzern fiir Jugendliche und junge Erwach-
sene ab 18 Jahren.

Hat es noch einen Sinn, von Leitung und
Fithrung zu sprechen? Das sind doch Ideen
einer autoritativen und paternalistischen Ver-
gangenheit. Kirchliche Jugendarbeit? Welch
etablierte  Ausdrucksweise fiir Ausserst frag-
wiirdige Inhalee!

Im SKJV ist man sich der aktuellen Jugend-
problematik und der Krise in Religion und
Kirche bewusst. Die unsichere Situation wird
als Herausforderung angenommen, chrlicher
und fleissiger nach echter, gottbezogener
Menschlichkeit zu suchen.

Die Ebikoner Kurse mochten gute Bedin-
gungen schaffen, dass sich die jugendlichen
Teilnchmer selbst finden lernen zu einer all-
umfassenden christlichen Lebensgestaltung, zu
welcher wesentlich der Dienst an den Mit-
menschen gehort.

Bereits wurden allen Pfarramtern Programme
zugeschicke. In Nr. 4/5 von «medium» (Zeit-
schrift fiir kirchliche Jugendarbeit als Fih-
rungsorgan des SKJV) werden Sie ebenfalls
Anmeldekarten finden. — Oft braucht es eine
personliche Begegnung, eine priesterliche Er-
munterung, bis sich ein junger Mensch ent-
schliesst, wihrend seiner Ferien einen solchen
Kurs zu besuchen. Konnten Sie sich nicht
dafiir ecinsetzen? — Weitere Auskinfte er-
teilt Thnen gern das Generalsekretariat SKJV,
St. Karliquai 12, 6000 Luzern S, Telefon 041 -
2269 12.

Einkehrtag fiir Pfarrhaushalterinnen

In der Villa Bruchmatt (Bruchmattstrasse 9),
Luzern, findet Dienstag, den 17.Juni 1969,
cin Einkehrtag fiir Haushilterinnen bei geist-
lichen Herren statt. Er wird geleitet von
Prialat Emil Specker, chemals Regens des
Priesterseminars Luzern. Beginn vormittags um
9.30 Uhr — Schluss ca. 17 Uhr. Die geistlichen
Herren mogen ihre Haushilterinnen auf die-
sen Einkehrtag aufmerksam machen und die
Teilnahme ermoglichen.  Anmeldung  bis
14. Juni 1969 an Frl. Rosalia Meier, Franzis-
kanerpl. 14, 6000 Luzern (Tel. 041 /22 82 79).

Ferienreise im modernen Reisecar

9 Tage Lourdes Fr. 415.—

Kirchenfenster und Vorfenster

Einfach- und Doppelverglasungen

in bewéhrter Eisenkonstruktion erstellt die langjahrige Spezialfirma

5.—-13. September 1969, geistliche Fiihrung. — Verlangen Sie un-

seren Auslandfahrten-Prospekt!

G. Waser, Autounternehmungen, 6370 Stans Tel. 041 -84 1717 |

Schlumpf AG, Steinhausen

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch
mit Beratung und Offerte. Tel. 042/36 23 68

Zur Feier
der hl. Firmung

Fiir den lit. Gebrauch:

«Die Feier der hl. Firmung»
lat./deutsche Ausgabe

Deutsche Texte zur Spendung des
Firmsakramentes, als Andenken gestal-
tet mit dem Bild des Bischofs — fir
das Bistum Basel

Kirchenglocken-Lautmaschinen

System Muff
Neuestes Modell 1963 pat.

mit automatischer Gegenstromabbremsung

Joh. Muff AG, Triengen
Telefon 045 - 3 85 20

LIENERT
KERZEN
EINSIEDELN

Betstuhl extra breit: 120 cm, Holz/Me-
tall, gepolstert

Flaggen in den Paps.!farben, §0 oder
12092m breit, verschiedene Lidngen

kindern

im Fachgeschift:

[ ARS PRO DEO
STRASSLE LUZERN

. - b. d. Hotkirche 041/22 33 18

tung. Er wird
Schulbeginn: August 1969.

Weitere Auskiinfte und Anmeldung an

Kath, Pfarramt 6373 Ennetbiirgen, Telefon 041/84 51 78

Wir suchen fir die Pfarrei Ennetbiirgen NW mit 2300 Katholiken und 410 Schul-

einen tiichtigen Katecheten

fiir Religionsunterricht, Jugendseelsorge und Mithilfe in der Gottesdienstgestal-
im Vollamt angestellt und zeitgemiss besoldet. Anstellung auf

Welcher Mitbruder kann mir aushelfen
mit einem oder mehreren Exemplaren

Kleiner Katechismus
fiir das

Bistum Chur?

W. Gemperle, Kaplan
8735 St. Gallenkappel

Alterer, AHV-berechtigter

Priester

sucht Stelle an einem leichte-
ren Posten.

Offerten unter Chiffre‘OFA
613 Lz an Orell Fiissli-Annon-
cen AG, 6002 Luzern.

Occasion

Giinstig zu verkaufen gut erhaltenes Pedal-Harmonium, braun,
106 X 53 X 125 sowie ein

Tabernakel
schwarz, gusseisern mit Messingbeschlidgen, 42 X 32 X 39.

Zu besichtigen bei: Villa Petra, Rosenberghshe 11,
6000 Luzern (Tel. 041 36 30 70)

Diarium missarum intentionum
zum Eintragen der Mess-
stipendien.

In Leinen Fr. 450
Bequem, praktisch, gutes
Papier und haltbarer Ein-
band.

Raber AG, Buchhandlungen,

Luzern

359



Erstbeicht- und
Erstkommunionbiichlein:

Gott verzeiht — Himmelsbrot

von A. Grossert, Pfarrer

Unter vielen empfehlenden Zuschriften lautet jene eines Profes-
sors an einem Lehrerseminar und Verfasser eines Methodik-
buches:
«Von Herzen begliickwiinsche ich Sie zu lhrem Erstbeichtbtich-
lein ,Gott verzeiht'. Es ist — ich schreibe lhnen das ohne jede
Schmeichelei — methodisch ausgezeichnet durchdacht, kinder-
timlich geschrieben und sehr gut bebildert. So wichtig das ist:
es ist nicht das Wichtigste. lhr Biichlein geféllt mir déswegen,
weil es irgendwie ,sakral’ ist, weil Religion = Bindung an Gott,
aus ihm herausleuchtet, weil es in Anlehnung an die zehn Gebote
zum Gottesdienst wird und nicht blossen Humanismus betreibt.»
Prof. E. A. in H.

Anmerkung:

Zum richtigen Gebrauch des Biichleins ist zu beachten: Der
Schwarzdruck ist eine knappe Zusammenfassung des Lehrstoffes
fir den Katecheten und die Eltern, der Rottext ist der Lerntext
des Kindes.

Zu beziehen beim Tribschenverlag, Industriestrasse 1,
6002 Luzern. Preis Fr. 2.90.

Erholungsreiche Bergferien im Kreise geistlicher Mitbriider
verbringen Sie im Ferienheim der Alt-Waldstéttia auf

Faldumalp

im Lotschental (2000 m 4. M.). Einer- und Zweierzimmer. Voll-
pension. Gedoffnet ab 13. Juli bis Ende August. Das Haus steht
allen Geistlichen, auch Nichtwaldstéttern, offen.

Anfragen und Anmeldungen bitte frithzeitig richten an:
Pfr. J. Stalder, Taubenhausstrasse 4, 3000 Bern

Glocker.giesserei
H. Ruietschi AG

Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeldute

Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geldute
Umguss gebrochener Glocken

Glockenstiihle

Aarauer Glocken
seit 1367

Fachminnische Reparaturen

Kirchenmobel

Selbstverstiandlich aus dem Fachge-
schaft mit der reichhaltigen Auswahl:

Wallfahrtsort
Maria im Ahorn

b. Weissbad (App.).

Die hochw. geistlichen Herren
mogen bitte sehr gut beach-
ten: Friihmessen vor 7.00 und
Abendmessen (oder Andach-
ten) nach 18.00 Uhr und bei
Nacht kdnnen im Ahorn keine
stattfinden. Kapelle ab 18.00
Uhr geschlossen.

Es dankt dafiir: E. Broger,
Ahornmessmer, Appenzell.

Telephonanrufe nur von 19.00
bis 19.30 Uhr
Telephon (071) 87 26 97.

— Altire gegen das Volk
10 Modelle erhiltlich

— Betstiihle
Als Hochzeitsbetstuhl, als
Notbeichtstuhl, oder in Ublicher

Ausfiithrung fiir Kirche
und Privatzimmer

— Sedilien
mehrere Modelle

Diirfen wir lhnen ein bebildertes Ange-
bot zukommen lassen?

=+=

ARS PRO DEO
STRASSLE LUZERN

b. d. Holkirche 041/22 3318

Katechet
oder
Katechetin

fiir Religionsunterricht und
Pfarreihilfe gesucht.
Antritt Mitte August oder
Mitte Oktober 1969,

Melchtal

bei Luzern, Luftkurort 900--2700 m

Voralpine, waldreiche, ruhige Lage —
Anglergelegenheit, Bergbahnen, 50 km
Pass- und Wanderwege. — Auskunft
oder Prospekte durch

Offerten sind zu richten an das
Rom. kath, Pfarramt
8807 Freienbach (S2)

Kurverein CH 6067 Melchtal (Schweiz)

Extrafahrten 1969

2. 8.—10. 8. 9 San Giovanni Rotondo Fr.370.—
18.10. — 26.10. 9 San Giovanni Rotondo Fr.370.—
18. 7.—25. 7. 8 Lourdes-Ars Fr. 385.—
19. 9.—26. 9. 8 Lourdes-Ars Fr. 385.—

Die Reisen werden unter zuverldssiger (Lourdes unter geist-
licher) Reiseleitung durchgefiihrt.

Verlangen Sie unser ausfiihrliches Detailprogramm.

ZUMSTEIN-REISEN

6300 Zug, Alpenstr.12, Tel.042-217766

Orgelbau

Herstellung von Kirchenorgeln mit elektronischer Klangerzeu-
gung, welche dem Klangideal des geblasenen Orgeltons ent-
spricht.

Individueller Werkaufbau, Disposition nach Wunsch.

Service, Stimmungen;

Expertisen,

Reparaturen von Orgeln

samtlicher elektronischer Systeme.

30 Jahre Erfahrung im elektronischen Instrumentenbau.

Max Honegger 8143 Sellenbiiren-Ziirich
Tel. Gesch. (051) 955582 Priv. 54 63 88

360



	

