
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 137 (1969)

Heft: 24

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

24/1969 Erscheint wöchentlich

Fragen derTheologie und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistümer Basel,
Chur und St. Gallen
Druck und Verlag Räber AG Luzern

12. Juni 1969 137. Jahrgang

KIRCHEN
ZEITUNG

Papst besucht Internationale Arbeitsorganisation in Genf

Was ist die Internationale
Arbeitsorganisation (IAO)?

Die IAO geht zurück auf den Versailler
Friedensvertrag von 1919 und ist eine
seiner konstruktivsten und dauerhafte-
sten Schöpfungen. Man ging von der

richtigen Erkenntnis aus, dass der poli-
tische Friede unter den Völkern den so-
zialen Frieden zur Voraussetzung hat,
dass zur Friedenssicherung der soziale

Fortschritt, die soziale Gerechtigkeit, der
soziale Ausgleich nicht bloss auf natio-
naler Ebene, sondern auf Weltebene ge-
hört.
Private Bestrebungen für ein Uberstaat-
liches Arbeitsrecht waren schon längere
Zeit im Gang. 1890 wurde in Berlin ein
Internationaler Kongress zur Verbesse-

rung der Lebensbedingungen des arbei-
tenden Menschen abgehalten. 1900 wurde
in Paris eine Internationale Vereinigung
für Arbeitsgesetzgebung gegründet.
Die IAO ist keine private Angelegenheit,
sondern eine zwischenstaatliche Organi-
sation. Sie gehörte dem Völkerbund an,
seit 1946 steht sie in Verbindung mit
der UNO. Sie bringt nicht nur die So-
zialpartner, Arbeitgeber und Arbeitneh-
mer an den Verhandlungstisch, sondern
in erster Linie die Vertreter der Regie-
rungen. Die Zahl der Mitgliedstaaten ist
ständig gewachsen, heute beträgt sie 118.

Auch die Schweiz ist Mitglied.
Sitz der IAO ist Genf, wo sich auch ihr
ständiges Sekretariat, das IAA Internatio-
nales Arbeitsamt (Bureau international
du travail, BIT) befindet. Die IAO tritt
einmal im Jahr zusammen. Die diesjäh-
rige Jahreskonferenz ist zugleich Jubi-
läumskonferenz: sie begeht den 50. Jah-

restag ihrer Gründung.

Aufgabenbereich
Hauptzweck der IAO ist es, internatio-
nale Normen zu schaffen für den Schutz

der Arbeiter, Richtlinien zu geben bei-
spielsweise bezüglich Arbeitszeit, sozialer
Sicherheit, Gewerkschaftsrecht, Schutz
der Frau, der Jugendlichen usw.
Dabei verbinden sich soziale Gesichts-
punkte - Besserstellung und Sicherstel-
lung der Arbeiter - mit Weltwirtschaft-
liehen Interessen: Schaffung gleicher
Voraussetzungen auf dem Weltmarkt,
Ausschaltung des unlauteren Wettbewer-
bes zwischen den Ländern.
Fernziel ist somit nicht nur der soziale

Fortschritt, sondern auch der soziale Aus-

gleich, die grundsätzliche Rechtsgleich-
heit auf der ganzen Welt.
Die IAO ist eine imponierende Institu-
tion zur Rechtsfindung und zur Ver-
ständigung der Sozialpartner wie der
Staaten. Arbeitnehmer sind in gleicher
Weise vertreten wie Arbeitgeber. Die
Regierungsvertreter wahren die überge-
ordneten nationalen Interessen.
Das Resultat sind nicht sofortbindende
Verträge, sondern Empfehlungen und
Übereinkommen, die noch der Ratifika-
tion durch die Mitgliedländer bedürfen.
Bisher hat die Konferenz 128 Überein-
kommen und 132 Empfehlungen verab-
schiedet. Von der Schweiz wurden 31
Übereinkommen ratifiziert. Nicht rati-
fiziert wurde beispielsweise das Abkom-
men über gleiche Entlohnung von Man-
nern und Frauen.
Eine zweite Aufgabe der IAO ist die
technische Hilfe. Sie vermittelt den Mit-
gliedstaaten internationale Informationen
und entsendet Berater und Sachverstän-
dige. Dies ist von besonderer Bedeutung
für die Entwicklungsländer. Im laufen-
den Jahr sind namens der IAO rund
tausend Experten und Entwicklungshelfer
im Einsatz.

Katholische Kirche und IAO
In dem Bestreben nach sozialer Gerech-
tigkeit und sozialem Frieden treffen sich

IAO und katholische Kirche. Seit 1926
ist am Internationalen Arbeitsamt in Genf
ein Geistlicher amtlich angestellt, der die
nötigen Verbindungen herstellt.
Beim Erscheinen von «Quadragesimo
anno» 1931 (40 Jahre nach «Rerum no-
varum») richtete Albert Thomas, der erste
Direktor des Internationalen Arbeits-
amtes an Pius XI. ein Schreiben, worin
es hiess:
«Als das Internationale Arbeitsamt
seine Aufgabe in Angriff nahm, war
es sich bewusst, dass es keineswegs
eine Neuschöpfung, sondern den vor-
läufigen Schlusspunkt zahlreicher, ihm
vorausgegangener Bestrebungen darstell-
te. Der Same wurde auf fruchtbaren Bo-
den gestreut, den harte Arbeit seit Jah-
ren gepflegt hatte, wozu unter anderem

Aus dem Inhalt:

Pdpr/ £er«e/>/ L«rer«drio«d/e
/Ir£ei/rorgd«irdtio« i« Ge«/

ß?icf>//ie£

d«/ die tder/e P/e»dfi>er.rdw«z/#«g
der />o//d«dircAe« Pd.r/ord//èo«z<7j'

/!;« SeÄeiwteer/er

Die re/igiore« H#rdr»c£r/orz»e«
£o'««e« rie£ d«der«,
«icÄ; d£er der G/d»£e

Die «e«e TÄeo(oge«<£o«z«zij\rio«

ßerdr»«ge« »/er die «e«e P/dre
der Litergiere/orr«

Der d//e »«d /èrd«/e Me«rc/
der Grorrrtadr

/lz«r/ic/>ef Ted

/l«r der« Le/e« ««rerer ßir;«r«er

Eri««er»«ge« d« Kdrdi«di /ore/ ßerd«

345



auch die Auswirkungen des Rundschrei-
bens «Rerum novarum» 2u zählen
sind »

Umgekehrt sprach Johannes XXIII. in
Mater et Magistra (103) der IAO seine
besondere Anerkennung aus: Wir können
«es nicht unterlassen, von Herzen Unsern
Glückwunsch und Unsere Hochachtung
der Internationalen Arbeitsorganisation
(IAO) auszusprechen. Seit vielen Jahren
leistet sie mit Geschick und Erfolg ihren
wertvollen Beitrag dazu, im Wirtschaft-
liehen und gesellschaftlichen Leben Ge-

rechtigkeit und Menschlichkeit zu ver-
wirklichen. Eine solche Ordnung der

' Zitiert in: Orientierung 25 (1961) 18. Die
übrigen Angaben sind entnommen aus:
Staatslexikon, Freiburg "1959, 3, 351 ff.;
CNG-kommentare 1969, 23 ff., 30 ff. (Mo-
natsschrift des Christlichnationalen Ge-
werkschaftsbundes der Schweiz, 21 Hoop-
fenweg, 3007 Bern).

Der rechtliche Status
des Pastoralkonzils

Vom 9. bis 11. April 1969 tagte die vierte
Plenarsitzung des holländischen Pasto-
ralkonzils. Sie sollte die dritte Session
weiterführen und vertiefen. Dort war
über die «Ethische Lebenshaltung der
Christen in der heutigen Welt» verhan-
delt worden. Zwei Vorlagen standen dies-
mal zur Debatte: «Das heutige Glaubens-
leben» und «Die Erneuerung der Glau-
benspraxis in der Kirche». Die erste

Vorlage, von Fachleuten auf 40 Seiten

zusammengedrängt, bietet eine phäno-
menologische Beschreibung des Glaubens-
lebens und der Glaubenserfahrung am
Ende des konventionellen Vereinschri-
stentums. Sie untersucht die Fragen und
Unsicherheiten des heutigen Christen,
der mehr der Welt zugewandt ist und
mehr Gespür für die Weltaufgaben der
Kirche hat (Christus ist das Licht und
das Heil für die Welt im weitesten
Sinn). Die Vorlage «Die Erneuerung der

Glaubenspraxis in der Kirche» versucht
Schlüsse zu ziehen für die Pastoral in
der Kirchenprovinz. Dabei will man
nicht genaue rechtliche Bestimmungen
erlassen, sondern inspirierende Richtli-
nien vorlegen, welche die freie Verant-
wortlichkeit der Christen anregen.
In seiner Eröffnungsansprache versuchte
Kardinal Alfrink abermals, den im kirch-
liehen Rechtsbuch nicht vorgesehenen ju-
ridischen Status des Pastoralkonziis näher
zu umschreiben, der das Verhältnis zwi-
sehen dem beratenden Kirchenvolk und

Dinge gewährleistet auch die gebühren-
de Anerkennung der Rechte der Arbei-
ter.»
Die Einladung an Papst Paul VI., die
Jubiläumskonferenz in Genf zu besuchen,
demonstriert die Wertschätzung, die man
von Seiten dieser Organisation der Sozial-
lehre und der Sozialarbeit der Kirche und
insbesondere den Friedensbemühungen
des gegenwärtigen Papstes entgegen-
bringt.
Papst Paul, der bereits zum 20. Jahrestag
der Gründung der UNO nach New York
gereist war und vor der Vollversammlung
am 4. Oktober 1965 seine denkwürdige
Rede hielt, hat auch die Einladung nach
Genf angenommen. Er bestätigt damit
einmal mehr seine Bereitschaft zum Ge-
sprach und zur Mitwirkung mit allen
Kreisen, die am Aufbau einer gerechte-
ren, menschlicheren Welt interessiert
sind. KVwjw

dem Episkopat betrifft. Das Pastoralkon-
zil ist kein «Hearing, in dem die Glau-
bigen die Gelegenheit erhalten, zusam-
men mit den Sachverständigen ihre Ein-
sichten und Wünsche auszusprechen, da-
mit die Bischöfe Entschlüsse fassen».

Ebenso wenig ist das Pastoralkonzil ein
«demokratisches Parlament, das Beschiiis-
se fasst, die den Bischöfen zur Ausfüh-
rung übergeben werden». Im ersten Fall
käme die Verantwortlichkeit der Glau-
bigen zu kurz und im zweiten Fall die
Verantwortlichkeit der Bischöfe. Jeder
erwachsene Christ habe eine wahre Ver-
antwortlichkeit für alle Dimensionen des

Christ- und des Kirche-Seins; für Er-

neuerung wie für Bewahrung, für die
Vitalität der lokalen Gemeinde wie für
den Zusammenhalt mit der Lokalkirche
und der Weltkirche. Die Bischöfe haben

von ihrer Seite eine unreduzierbare,
eigene Verantwortlichkeit. Sie dürfen
nicht nur die Stimmen ihres Volkes wie-
dergeben, sondern müssen auch dem
Volk das Wort des Herrn vorhalten. Im
Rahmen der Beratung der Gläubigen
sollen die Bischöfe ihre Stimmen hören
lassen. Nicht nur als ein Gläubiger unter
Vielen, sondern auch als ein Gesandter,
nicht um die freie Meinungsäusserung
zu unterbinden oder zu manipulieren,
sondern um zu dieser freien Meinungs-
bildung einen eigenen bischöflichen Bei-

trag beizusteuern, führte der Redner aus.

Obschon Kardinal Alfrink bei jeder Ses-

sion auf die Kompetenzfrage zu spre-
chen kam und die Lösung immer befrie-

digender umreissen konnte, wird nur in
der Praxis und im Experiment klar, wie
der Kirche und der Welt am besten ge-
dient werden kann. Das Eigenartige und
Meistversprechende der holländischen
Verfahrensweise wird wohl sein, dass die
Bischöfe ihrerseits an der Diskussion
teilnehmen, ihre eigenen Akzente setzen
sich sogar der Kritik stellen und sich zu
verteidigen versuchen, um auf diese Art
und Weise schon während der Sessio-

nen zu gemeinsam geformten Beschluss-
fassungen zu kommen. Es war anfangs
ein riskantes Unternehmen, weil die Bi-
schüfe früher nur sprachen - wie Kardi-
nal Alfrink es ausdrückte - «um die
Sache zu beschliessen». Die Bischöfe ge-
ben damit ihren Pfarrern ein Beispiel,
dass man Pfarreiräte, wie sie im grössten
Teil des Landes - ohne Wissen, wie man
damit arbeiten soll - wohl errichtet wur-
den, nicht unverbindlich nur als beraten-
de Instanz ansehen kann. In der Kirche
müssen Organe, Technik und Ethos für
eine solche gemeinsame Meinungsbildung
und Beschlussformung - nicht ohne Be-
zugnahmie auf die demokratischen Er-
fahrungen auf profanem Gebiet, heran-
gebildet werden, damit auch die Gegner
in liebevoller Weise miteinander im Ge-
spräch bleiben.
Die Bischöfe schätzen diese neue Art
des «Miteinander-Kirche-sein» dermassen

hoch, dass der Kardinal am Anfang der
vierten Session erklärte, man mache sich
jetzt schon Gedanken darüber, wie man
eine solche nationale Pastoralberatung
ständig fortsetzen könne. Sogar die re-
formierten Christen überlegen, wie sie
ihre irgendwie festgelaufenen synodalen
Räte durch eine beweglichere Wahl der
Abgeordneten, durch Heranziehung einer
grösseren Zahl von Nichtamtsträgern und
Frauen neu gestalten könnten.
Seitdem man die Abstimmungen über
Dutzende von kleinen Textänderungen
ganz unterlässt, scheint das Pastoralkon-
zil seine befriedigende Form gefunden
zu haben. Das Pastoralkonzil soll eine
Plattform zum gegenseitigen Austausch
der Gedanken sein, wo man Klarheit über
die Grundlinien bekommt. Man sollte es
den örtlichen Situationen weitgehend
überlassen, wie man auf Experimentier-
wegen zu exakten Lösungen kommen
kann.

Der Dialog

Am ersten lag stand ein Podiumsge-
spräch auf dem Programm. Es wurde
geleitet von der Fachkommission, die die
Unterlage dazu erstellt hatte («Der Sinn
des christlichen Glaubenslebens in einer
säkularisierten Welt»), Wenn auch einige
Delegierte bei der Beschreibung der heu-
tigen Existenzerfahrung vom biblischen
Begriff der Schöpfung ausgehen wollten,

Rückblick auf die vierte Plenarversammlung
des holländischen Pastoralkonzils

346



setzte sich in der Diskussion doch weit-
gehend die Ansicht durch, dass man die

«Zeichen der Zeit» erst hinreichend er-
fassen müsse, bevor man zur Interpre-
tation übergehen könnte. Andernfalls
würde man sich der Gefahr aussetzen,
die Frohbotschaft auf nicht mehr beste-

hende Wirklichkeiten und Probleme aus-

zurichten. Je mehr der Mensch die ge-
schlossene Eigengesetzlichkeit der Welt
entdeckt und die Grenzen seines Nicht-
könnens sich ausweiten, desto mehr muss

er den Ort seiner Gottesbegegnung in-
nerhalb seiner profanen Welt und in der

Zuwendung zu dieser Welt suchen. Sonst

wäre Gott nur noch eine Lösung in Not-
Situationen oder Grenzsituationen, mit
der man eine Sicht auf die überall an-
wesende Heilsmacht Gottes verbaut
(Bonhoeffer),
Während der folgenden zwei Tage hat
man an I land praktischer pastoraler
Empfehlungen, deren Neuformulierung
dann und wann dem Konzilssekretariat
überlassen wurde, das Anliegen der zwei

Vorlagen durchdiskutiert.

Religiöse Pluriformität

Wenn man als Christ eine aufgeschlos-
sene Hinwendung zur Weltsituation
wählt, wird die religiöse Pluriformität im
Rahmen dieser faktisch pluralistischen
Welt anzuerkennen sein. Wir haben als

Seelsorger und Gemeindeglieder damit zu

rechnen, dass die Grenzen der Kirche
und der Lehrorthodoxie nicht so leicht
zu bestimmen sind. Es gibt Gläubige,
die den Glauben an den sich offenba-
renden Gott als ein Geheimnis in der

Totalwirklichkeit erfahren. Andere lassen

sich mehr von der Tradition leiten. Bei
vielen nimmt der Glaube Gestalt an in
der Solidarität mit und im sozialen En-

gagement für den notleidenden Mitmen-
sehen. Man kann lange darüber disku-
tieren, welche Glaubensform die höchste
ist und welche nur noch «randchristlich»

genannt werden kann. Die Versammlung
war sich wohl weitgehend darüber einig,
dass jeder als zur Kirche gehörig gelten
sollte, der sich als Mitglied ansieht. Mit
allen müsse man im Gespräch bleiben,
auf die oft wichtige Kritik der «Rand-
christen» müsse man hören. In jedem
Christ lebt übrigens Glaube neben Un-
glaube, wie ein Abgeordneter bekannte.

Notwendigkeit und Legitimität
pastoraler Experimente

Weil die pluriforme Welt und Menschen-

gemeinschaft eine vielschichtige Stel-

lungnahme fordert, sollte dem Experi-
ment auf allen Gebieten der Seelsorge
ein grosser Platz eingeräumt werden. In
diesem Zusammenhang musste Kardinal
Alfrink die Suspendierung der Studen-

tenseelsorger von Utrecht - der Haupt-
pastor war als Mitglied einer Studien-

Am Scheinwerfer

Allen alles werden?

Das Wort des Apostels (1 Kor 9,22)
bringt den unermüdlichen Einsatz für
andere und die restlose Bereitschaft, bis

zum Letzten zu gehen, zum Ausdruck.
Wollte man in der Seelsorge dieses Wort
heute wörtlich nehmen und es zu seinem
Arbeits- und Lebensprogramm machen,
wäre wohl jeder total überfordert. Das

Bestreben, allen alles zu werden, geht so

sehr über die Kräfte des einzelnen hin-
aus, dass seine Verwirklichung geradezu
unglaubwürdig erscheint. Dem Seelsorger,
der sich auf allen Gebieten für kompe-
tent halten wollte, der so tun würde, als

ob er alles könnte, der alles allein machen
möchte, begegnet man immer mehr mit
Misstrauen. Der Ruf nach Teilung der
Aufgaben, nach Spezialseelsorge einer-
seits und nach Teamarbeit anderseits,
wird immer stärker.
Wenn es erlaubt ist, das Wort des Apo-
stels abzuwandeln, würde das heissen:

einigen einiges werden. Weil im vollen
Sinn des Wortes niemand allen alles
werden kann, kommt es darauf an, eini-
gen einiges zu werden und zu sein, für
einige einiges zu tun. Das bedeutet keine
Resignation und keine minimalistische
Einstellung, sondern die nüchterne Fest-

Stellung der konkreten Bedürfnisse, der

eigenen Fähigkeiten und Grenzen. Wer
nicht in sachlicher Beurteilung der Lage

prüft, was dringend und zugleich für ihn
möglich ist, wird entweder ohne genü-
gende Kenntnis der Situation einfach
weiter tun, was man bis jetzt tat, oder

von der Last der Aufgaben, die erfüllt
werden sollten, nervös werden, wenn er
sich nicht geradezu mutlos so oder an-
ders zurückziehen wird. Einigen einiges
werden wollen ist also ein sehr an-
spruchsvolles und zugleich konkretes

Programm. Indem man der Tatsache

Rechnung trägt, dass all unser Tun nur
Stückwerk ist, nur ein Schritt auf dem

Weg, aber indem man zugleich weiss,
dass man seinen Beitrag voll und ganz
leisten und den nächsten Schritt mutig
tun soll, nimmt man seinen Teil der
Arbeit für das Reich Gottes und für die
Menschen auf sich.

Weil man aber weiss, dass nur in Zu-
sammenarbeit mit anderen der Auftrag
Gottes erfüllt werden kann, ist man dazu

auch gerne bereit, nicht bloss in Worten
und Beteuerungen, sondern indem man
sich einfügt und andere für die Zusam-
menarbeit zu gewinnen sucht. Auf allen
Gebieten des Lebens ist die Erkenntnis,
dass einer nicht alles machen kann, eine
Selbstverständlichkeit. Die theoretische
Erkenntnis ist wohl auch für die Seelsorge
kein Problem mehr. Aber richtige prak-
tische Folgerungen daraus zu ziehen ist
oft schwer. Hier müssen wir noch einiges
lernen und einüben. H/oir

kommission anwesend - erklären, die
als Strafe für ein zu weitgehendes Ex-

périment verhängt war: in Utrecht hatte

man einen evangelischen Pastor einer ka-
tholischen Eucharistiefeier vorstehen las-

sen, trotzdem der Kardinal es verboten
hatte. In einer harten, aber gar nicht
feindlichen oder gereizten Diskussion
wurde klar, dass ein richtiges Gespräch
zwischen dem Kardinal und den Seelsor-

gern noch nicht stattgefunden hatte. Für
eine Abendmahlsgemeinschaft könne
eine ziemlich grosse Experimentierfrei-
heit zugestanden werden, aber die eigent-
liehe Interzelebration käme jetzt noch
nicht in Frage, weil das theologische Ge-
spräch über das Amt weitergeführt wer-
den müsse und der Pluriformität der Kir-
chen nicht mit einer Vermischung der
Liturgie gedient würde. Noch während
der Session konnte der Generalvikar von
Breda mitteilen, dass die Schwierigkeiten
um die Studentenseelsorger Utrechts
wohl bald gelöst würden. Daraufhin ap-
plaudierte die Versammlung begeistert.
Die Notwendigkeit und die Legitimität
des pastoralen Experiments wurden auch

von der Exegese her begründet: die Plu-
riformität werde in der Schrift zwar
nicht als ein Ideal, aber sicherlich als

Faktum anerkannt, z. B. in der Kirche
von Korinth. Eine einheitliche Lösung
wie in der Judenfrage werde anderseits

genauso als Gefahr betrachtet. Aus die-
sein Grunde sollten Gemeinden und
Kirchenleiter den Mut zum Experiment
aufbringen. Professor Schillebeeckx ver-
teidigte darüber hinaus die Legitimität
einer pluriformen T/>eo/o-

g/e. Es gebe nicht ein einziges rein-
theoretisches Kriterium zur Unterschei-
dung des Wahren. Im grossen Raum der
Kirche müsse man aufeinander hören. In
diesem Dialog nehme das Lehramt eine

bevorzugte Stellung ein, obschon man
einsehen sollte, dass auch das Lehramt
mit dem Volk Gottes unterwegs ist.

Gefahren des «wilden Experiments»

Wie die Notwendigkeit des Experimen-
tes die alte Uniformität ausschliesst, so

schliesst sie anderseits die Exploration
der Grenzgebiete und deshalb einige

3ü7



Gren2überschreitungen ein. Den Gefah-

ren des «wilden Experiments» (das auch

in Holland kein Normalfall ausmacht,
wie ein Delegierter hervorhob!) könne

begegnet werden, wenn man beim Expe-
riment den Dialog zwischen dem prak-
tische Leben, der theologischen Refle-
xion und der pastoralen Leitung intensiv
führt. Ein Experiment bringt immer etwas

Unregelmässiges und Überraschendes mit
sich. Dazu hob der Kardinal hervor, dass

die Bischöfe wohl dann und wann nein

sagen miissten, vielleicht in Hinsicht auf
den Weltepiskopat oder aus eigenen Ge-

wissensgründen, und vielleicht als ein

vorläufiges Nein im Laufe der Besinnung
und des Dialogs.
In der Versammlung wurde betont, dass

die fefec7>o'//fe/je fCo/Zegfe/ife// bei aller
Solidarität und gemeinsamer internatio-
naler Überlegung - kein kritikloser Kon-
formismus mit dem Weltepiskopat sein

dürfe. Das Unbehagen der Versamm-

lung kam zum Ausdruck, als man den

Kardinal fragte, ob beim kommenden
Bischofssymposion in Chur die Entkup-
pelung von Priestertum und Zölibat auf
die Tagesordnung gesetzt werde könne.
Man atmete auf, als er dies bejahte.
Wenn in der ganzen Weltkirche in
Sachen der Entkuppelung noch keine
einheitliche Lösung angebahnt werden
könne, dürfe man in einige Kirchenpro-
vinzen auch in dieser Hinsicht ein Expe-
riment wünschen.

Die Ökumene

Für die Lösung der Weltfragen von Frie-
den und Entwicklungshilfe, jedoch auch

für eine neue Gestaltung der Liturgie,
der Jugend- und Erwachsenenkatechese,
wie für den Aufbau zwischenkirchlicher
Gottesdienste ist die Zusammenarbeit der
katholischen Kirche mit den verschiede-

nen evangelischen Kirchen unentbehr-
lieh. Alle haben hier dieselben Fragen
und Probleme. Alle sind hilfbedürftig,
weil die alten Antworten aus den Bü-
ehern nicht mehr gültig sind. Die Beob-
achter und Mitarbeiter der evangelischen
Kirchen hörten die nachdrücklich vor-
getragene Bitte, sich mehr für die Er-

neuerung einzusetzen und auch die eige-
ne kritische Situation ins Auge zu fassen.

Sie sollten sich die riskante Mobilität
der katholischen Kirche nicht unenga-
giert anseilen.
Die evangelischen Vertreter versicherten,
dass ihre Kirchen das katholische Expe-
riment mit Interesse beobachten und
ihren Nutzen daraus zu ziehen hoffen.
Sie wollten das ihrige dazu beitragen.
In der vierten Session wurden 223 Wort-
meidungen registriert. Bei jeder Session

ist die Zahl der Pressevertreter gestiegen:
diesmal waren es 145 aus dem In- und
Ausland. Nicht nur die katholischen Zei-
tungen räumen einen breiten Platz für

dieses Geschehen ein: sie bringen mit
ihrer breiten Verkündigung die Sache
ins Gespräch. Es ist jedoch ein nicht
gelöstes grosses Problem, wie man die
Gemeinden und die Geistlichkeit mit
den Gedanken und dem Trend des Pa-
storalkonzils vertraut machen kann. Man
versucht es mit Predigtskizzen über die
Themen des Pastoralkonzils. Man ver-
sucht es ebenso dadurch, dass man die

7/2 G / 672Z fOOT f
2S. Ate' /« (fer Pe/CTifeWie z// Rot« 3<?3««(fe//i?

P«/«/ P««/ I//. c/fe Fr«^e, «w ;ce/7 «//e3 d/c
Re/fe/o« fe r/fej-cr ZW/ £«tW/fe<?r {//««vi/-

«/// (/«/» (Ae/z/tW der llöü'j-tv/.fife///,
z/tfr //W z/ékf Z/Ata/«-

ge/eme» df«dcr»«ge» ««/mcor-
fe« .rev'. Dv/vv //fer/e der P«/>,f/ derer die

r/VÄ d«der» »fe3/ «3er Gfe»3e. Dfe
/'/«ife«wc3e Orfe/'W/«rr«»g efer R«pr//fe3e»

/Vr. /22 ra/« 29. A[«/' 1969. Der P«/rr/ r«g/e
i» re/'«er Rede.-

Der moderne Mensch und auch wir alle
haben die Überzeugung, dass sich alles
ändert. Der Blick auf das Leben unserer
Zeit erweckt den Eindruck, alles sei in
Bewegung und Wandlung begriffen.
Keines von all den Dingen, die unter
unsere Erfahrung fallen, erweist sich als

beständig und sicher; alles wechselt, ent-
wickelt sich, zerfällt und erneuert sich.
Dieses Gefühl der Unbeständigkeit der

Dinge hat uns vollständig erfasst. Es

mag anfänglich in uns eine gewisse
Besorgnis und etwas Bedauern wach-
rufen. Gar bald aber löst sich dies in
eine Befriedigung auf, da dieses grosse,
allgemeine Phänomen der Umgestaltung
sich in bestechende Namen kleidet: Ent-
wicklung, Fortschritt, Dynamismus, Ent-
deckung, Eroberung, Überwindung, Ent-
faltung, Neugeburt, Neuigkeit usw.

Eine Weit im Umbruch

Diese allgemeine Erscheinung macht

von Tag zu Tag tieferen Eindruck, wenn
wir auf den beschleunigten, grossarti-

gen Fortschritt der Wissenschaften, be-

sonders der Physik und Mathematik blik-
ken. Man möchte sagen, der Mensch be-

ginne erst jetzt, die Welt zu erkennen;

aus der wissenschaftlichen Forschung er-

geben sich soviel neue Resultate, dass

der Wissenschaf tier, der Mann des Stu-

diums, beinahe berauscht ist. Während
er einerseits seine unerschöpflichen For-

schlingen immer vollkommener gestal-

tet, geht er anderseits unmittelbar zur

Delegierten zu einem Viertel ablöst. Am
wichtigsten wird wohl sein, dass man die
Konzilsthemen in den 10 000 theologi-
sehen Gesprächsgruppen wieder durch-
besprechen lässt. Bis zur nächsten Session
hat man dazu Zeit. Im Januar 1970 fin-
det die nächste, und im April 1970 die
letzte Session statt. Für die Fruchtbarkeit
des Unternehmens ist das Gebet aller er-
forderlich. IU/V« L. Boc/e«r

praktischen, nützlichen Anwendung der
neuen Erkenntnisse über. Auf die Wis-
senschaft folgt sogleich die Technik, die
sich entwickelt und mit Hilfe der neue-
sten Maschinen und Werkzeuge und
durch machtvolle Organisationen zur In-
dustrie wird und auf dem Wirtschaft-
liehen und sozialen Gebiet im Leben
des modernen Menschen ungezählte Fol-

gen mit sich bringt. Ähnliche Festste!-

hingen können wir bei den Wissen-
schaffen machen, die sich mit dem Men-
sehen befassen: Medizin, Psychologie,So-
ziologie, Politik. So wird man sich denn
auch hinsichtlich der Religion die Frage
stellen: Was wird bei dieser allgemeinen
Umgestaltung mit der Religion gesche-
hen? Viele sagen: Es ist aus mit ihr. An-
dere jedoch finden: Sie ist nicht nur
nicht erledigt, sondern wird für uns umso
mehr zu einer Forderung, je Vernunft-
gemässer und drängender die Notwen-
digkeit ist, zu allem ein erstes und letz-
tes Wort zu wissen, ein Alpha und
Omega. Die Anbetung ist noch immer
eine berechtigte, ja heute erst recht eine
pflichtgemässe Tat.
So tritt das Problem der Religion von
neuem auf den Plan. Auf diesen Punkt
möchten wir heute nur kurz und viel-
leicht mit allzu schlichten Worten eure
Aufmerksamkeit richten. Das Problem
stellt sich so: Untersteht nicht auch die
Religion einer bedeutsamen Verände-
rung? Und, um in unserm besondern
Gebiet zu bleiben: Ist nicht auch unsere
Religion daran, sich zu ändern?

Vielseitigkeit
des Religionsproblems

Da müssen wir nun eine erste Bitte an
euch richten: Seid auf der Hut! Beachtet
die Vielschichtigkeit des Problems! Man
kann das Problem Religion von der sub-
jektiven Seite her betrachten, das heisst
vom Menschen, seinem Geist, seiner
Psychologie, seiner Philosophie her. Wir
alle wissen um die Veränderungen, die
willkürlichen Stellungen, die Verdrehun-

Die religiösen Ausdrucksformen können sich
ändern, nicht aber der Glaube

348



gen, die Zweifel, die Verneinungen,
kurz um all die Wandlungen, die die

Religionsidee schon früher und beson-

ders in den letzten Zeiten erlebt hat. Die
Diskussion ist immer noch offen; aber

wir sind der Überzeugung, unser Ver-
stand unsere Erfahrung unser Glau-
be 3 seien heute mehr als je in der

Vergangenheit ' imstande, lichtvolles Be-

kenntnis abzulegen, mit neuen Zeugnis-
sen des Denkens und Lebens fortwäh-
rend die Anstürme auszuhalten und die

Diskussion der Einwände, die aus der phi-
losophischen, literarischen oder prakti-
sehen Mentalität unserer Zeit herkom-

men, erfolgreich zu führen".
Mit andern Worten: der Mensch, dieses

Wesen mit den tausend Gesichtern, mag
sich gegenüber der Religion in unzähli-

gen, stets wechselnden Gestalten und

Haltungen darstellen, er bleibt doch

Mensch, das heisst ein Ding, das aus

tiefstem Wesen heraus einer Beziehung
zu Gott nicht nur fähig ist, sondern ih-

rer auch bedarf. Mehr noch: je mehr er
Mensch ist und wird, umso stärker er-
hebt sich in ihm die Forderung nach

Gott. Daher wird die Religion in die-

ser Hinsicht, als Anlage zur Beziehung
zur Gottheit, sich nicht ändern, auch

wenn die äussern Formen des menschli-
chen Lebens wechseln. Wir können dies-

bezüglich nur wünschen, dass auf dem

Gebiet der religiösen, der philosophi-
sehen, apologetischen, katechetischen und

künstlerischen Literatur eine neue Blüte
der religiösen Studien und Forschungen
einsetzen möge. Wir stehen hier vor ei-

nem Problem des sprachlichen Aus-
drucks. Suchen wir, die Sprache der Re-

ligion neuzugestalten.

Lehren, die nicht ändern

Wir müssen jedoch auch auf die objek-
tive Seite der Religion achten, d.h. auf
ihren Inhalt, ihre Wahrheit. Diese wird
für uns Gläubige, für uns Katholiken,
die einen eindeutigen Glauben wollen,
von der providentiellen Einrichtung des

kirchlichen Lehramtes bewahrt, darge-

legt und verteidigt. Sein Anliegen be-

steht daxin, die Worte Jesu zu wieder-

' Vgl. z. B. F/wi L#A«£, Sur les chemins
de Dieu, (Paris, Aubier 1955).

2 Vgl. A. Fro-fJvW, Dieu existe, (Paris, Pay-

ard 1969).
' Vgl. P. Vom Leben des Glau-

bens, (Mainz 1934).
' Vgl. T/fewwar d<?., Summa contra Gentes.

Vgl. Recherche du Dieu inconnu,
(Paris, Editions ouvrières 1949);
Mo»ro«x, Je crois en toi, (Paris, Editions
du Cerf 1965); CA. AIoe/ler, L'homme mo-
derne devant le salut (Paris, Ed. ouv.
1964); Pe«é Car/«, Naufrageurs de la Foi,
(F.d. Lat. 1968).

« Vgl. TAorrwr /!</., Summa contra Gentes 4,
76.

' Ep. 120: P. L. 33, 456.

holen: «Meine Lehre ist nicht von mir,
sondern von ihm, der mich gesandt hat»

(Joh 7,16); sie ist, was sie ist, und än-
dert sich nicht, wenn Zeiten und Ge-
brauche ändern. Sie muss in ihrer ech-

ten, ursprünglichen, autorisierten For-
mulierung angenommen werden, auch

wenn sie Schwierigkeiten bietet, von der

Psychologie des Hörers abweicht, Ge-
heimnisse vorlegt®. Ihr erinnert euch,
wie im Evangelium die Diskussion in
Kapharnaum über die Eucharistie aus-
klingt? Die Zuhörer finden, das Wort
des Herrn sei ein Unsinn: «Diese Rede
ist hart, wer kann sie verstehen?» (Joh
6,60). Und Jesus lässt die Zuhörermenge
stehen, wendet sich an seine Jünger, die
ebenfalls verwirrt und unentschlossen
sind: «Wollt auch ihr weggehen?» (Joh
6,7).
Das ist ein ernstes Problem. Heute be-

sonders, wo der Mensch nur mehr an-
nehmen will, was er versteht. (Das
stimmt übrigens nicht, denn auch der
moderne Mensch ist mehr als je Schüler
und Gefolgsmann dessen, der auf wissen-
schaftlichem Gebiete als Autorität gilt.)
Wir müssen dagegen aus dem Glauben

Am 28. April 1969 kündigte Papst
Paul VI. im Konsistorium an, «dem-
nächst» werde die Mitgliederliste der

neuen theologischen Kommission veröf-
fentlicht. Am folgenden 29. April wurde
die Liste bereits publiziert. Man könnte
über die 30 Namen, die auf ihr ent-
halten sind, verschiedene Erwägungen
anstellen: 16 davon gehören zum Kreis
um die Zeitschrift «Concilium»; 21 sind

Europäer; je 7 sind aus dem deutschen
und französischen Sprachraum; die Hälf-
te ist aus dem Säkularklerus, die andere
Hälfte aus Orden und Instituten; man
könnte die Fachdisziplinen untersuchen
(4 Exegeten, 1 Historiker, 1 Moraltheo-
loge usw.) oder die theologische «Rieh-

tung» abschätzen, die eine gute, konser-
vative Mitte darstellt, oder auf das

Durchschnittsalter hinweisen, das bei
60 Jahren liegen dürfte. Wir wollen hier
jedoch nicht solchen Fragen nachgehen,
sondern unsere Aufmerksamkeit der

Vorgeschichte, den Aufgaben und der
Geschäftsordnung dieser neuen Kommis-
sion zuwenden.

Die Anregung zur Errichtung einer inter-
nationalen Theologenkommission kam

von der Bischofssynode, die erstmals im
Herbst 1967 zusammentrat. Dort war es

Kardinal Suenens, Erzbischof von Me-
cheln und Brüssel, der als erster den Vor-

leben, d.h. dem Worte Gottes trauen,
auch wenn es über unsern Verstand
hinausgeht. - Zwei Bemerkungen müs-
sen wir jedoch anbringen. Der Glaube
ist dunkel, aber nicht blind. Er hat
Gründe, die ihn rechtfertigen, sowohl
äusserlich wie innerlich. Mit dem hl.

Augustinus haben wir schon bei andern
Gelegenheiten auf diesen Punkt hinge-
wiesen: «Habet namque fides oculos

suos - der Glaube hat seine eigenen Au-
gen» ' - und als zweites: der Glaube
verweigert nicht, dass man ihn studiert,
vertieft, mit dem natürlichen Wissen
vergleicht, auf die Praxis anwendet, ge-
wissermassen an der Erfahrung des Le-
bens überprüft. Wenn man den Glauben
lebt, wird er Licht; liebt man ihn, wird
er Kraft; überlegt man ihn, wird er
Geist. Er kann daher ohne Schwierigkeit
und ohne Beeinträchtigung seiner Un-
versehrtheit und Reinheit alle ehrlichen
neuen und grossen Umgestaltungen des

modernen Lebens durchdringen und er-
weist sich dabei als das, was er in Wirk-
lichkeit ist: als Prinzip ewigen Lebens.

(Fär Äe S/CZ aar Je/« «iertetzf
roa FL P.)

schlag machte, international führende
Theologen aller Richtungen in eine Kom-
mission zu berufen, die der Kongrega-
tion für die Glaubenslehre zugeordnet
sein sollte. Das wegen des Vorgehens die-
ser Kongregation und wegen der einsei-
tigen Zusammensetzung ihrer «Consulta»
erschütterte Vertrauen könnte so wieder-
hergestellt werden. Die Kardinäle Léger,
Ottaviani, Bea und Döpfner stimmten zu.
Kardinal Bea schlug eine Verfassung vor,
wonach die Theologenkommission paral-
lel zur Bibelkommission errichtet würde.
Mit mehr als Zweidrittelmehrheit schlug
die Bischofssynode am 27. Oktober 1967
dem Papst folgendes vor: 1. Er möge
eine Kommission angesehener, interna-
tional beheimateter Theologen der ver-
schiedensten Schulrichtungen einsetzen.
Die Theologen sollten für eine bestimmte
Zeit ernannt werden. Die Kommission
solle «in rechter wissenschaftlicher Frei-
heit» dem Heiligen Stuhl und insbeson-
dere der Kongregation für die Glaubens-
lehre behilflich sein, vor allem in Lehr-
fragen von grösserer Bedeutung. 2. Die
Namen der Theologen sollen dem Papst
von den Bischofskonferenzen vorgeschla-
gen werden.
Es ist bekannt, dass Theologen aus dem
Kreis um die Zeitschrift «Concilium» im
Herbst 1968, als die Kommission immer

Die neue Theologenkommission

349



noch nicht errichtet war, eine Eingabe
an den Papst machten - sie betraf nicht
nur die Kommission -, die von über

1300 dozierenden Theologen unterschrie-
ben und wenige Wochen vor dem Kon-
sistorium Überreicht wurde.

Die neue Kommission hat Statuten «ad

experimentum», in 11 Paragraphen ein-

geteilt. Der Inhalt sei hier vollständig
mitgeteilt. 1. Die Kommission wird bei

der Kongregation für die Glaubenslehre
errichtet. Ihre Aufgabe ist es, dem Hei-
ligen Stuhl und besonders dieser Kon-
gregation in Lehrfragen von grösserer
Bedeutung Hilfe zu leisten. 2. Präsident
der Kommission ist der Präfekt der

Glaubenskongregation (d.h. im Augen-
blick Kardinal Seper), Er kann für die
einzelnen Sitzungen den Vorsitz an einen
Kardinal aus der Glaubenskongregation
delegieren. 3. Er ernennt für die techni-
sehen Arbeiten der Kommission einen
Sekretär. 4. Die Mitglieder der Kommis-
sion sind Theologen aus verschiedenen

Schulrichtungen und Nationen, «die sich
durch theologisches Wissen und durch
Treue zum kirchlichen Lehramt auszeich-

nen». 5. Die Mitglieder werden auf Vor-

schlag des Präfekten der Glaubenskon-

gregation, der vorher die Bischofskonfe-
renzen konsultiert, vom Papst ernannt,
und zwar auf fünf Jahre. Nach Ablauf
dieser Zeit können sie noch einmal auf
fünf Jahre ernannt werden. Ihre Zahl
wird auf 30 begrenzt, 6. Die Vollver-
Sammlung der Kommission muss wenig-
stens einmal im Jahr zusammentreten.
Sie kann auch öfter einberufen werden.
7. Wenn eine spezielle Frage eingehend
untersucht werden muss, kann der Prä-
sident aus den Mitgliedern, die hierfür
besonders kompetent sind, Sonderkom-
missionen bilden, die nach Erfüllung
ihrer Aufgabe zu bestehen aufhören.
8. Die Mitglieder können auch schriftlich
konsultiert werden. 9. Die Theologen-
kommission und auch ihre einzelnen

Mitglieder können der Glaubenskongre-
gation von sich aus Fragen oder Thesen

vorlegen, die geprüft werden sollten. Die
Kongregation wird über die Opportu-
nität einer solchen Prüfung entscheiden.
10. Die Beschlüsse der Vollversammlung
und der Sonderkommissionen und die
Vota der einzelnen Mitglieder werden
dem Papst vorgelegt und der Glaubens-

kongregation zur Verwendung zur Ver-

fiigung gestellt. 11. Die Mitglieder sind

entsprechend dem «Ordo servandus» der
römischen Kurie zur Geheimhaltung der
Traktanden verpflichtet.
Es ist offensichtlich, dass die Kommission

wegen der Zuordnung zur Glaubenskon-

gregation nicht jene Selbständigkeit hat,
die von Kardinal Bea auf der Bischofs-
synode angeregt worden war. Angesichts

der Ziffer 10 dürfte das jedoch nicht ein
wirkliches Hemmnis der Arbeit sein. Die
neue, zahlenmässig nicht zu grosse Kom-

Die Mitglieder des Liturgischen Insti-
tuts deutsch-schweizerische Liturgie-
kommission) kamen am 2, Juni 1969 in
Zürich, unter dem Vorsitz von Abt Dr.
Raimund Tschudy, zu ihrer zweiten Sit-

zung dieses Jahres zusammen. Neben
den Präsidenten der diözesanen Liturgie-
kommissionen nahmen auch Prälat Dr.
Johannes Wagner vom Liturgischen In-
stitut Trier und Pater Paulus Hirt vom
Institutum Liturgicum Salzburg an der

Sitzung teil. Dieser Zusammenkunft
kam auf Grund der von Rom weiterge-
führten Liturgiereform besondere Be-

deutung zu. Die Traktandenliste war ein
Spiegelbild der verschiedenen sich stel-
lenden Aufgaben: erneuerter Ritus der

Heiligen Woche, nette Messordnung,
Messfeier im kleinen Kreis, römisches
Kalendar, Übersetzungen (Apostolikum,
Nizänum, Gloria, Sanctits, Agnus Dei,
Gloria Patri), neue Riten für Trauung,
Taufe und Beerdigung, verlagsrechtliche
Fragen, Orientierung über die Tätigkeit
des Instituts und Verschiedenes. Es war
vorauszusehen, dass nicht alle Traktan-
den an der Sitzung behandelt werden
konnten. Eine Reihe von ihnen hatte
mehr informativen Charakter, andere
bedurften eingehender Aussprache. Die
Verhandlungen konzentrierten sich im
wesentlichen auf die Besprechung des

erneuerten Ritus der Heiligen Woche
und der neuen Messordnung.

Erneuerte Liturgie
der Heiligen Woche

Die Liturgischen Institute in Salzburg,
Trier und Zürich hatten während der
Fastenzeit eine Studienausgabe der er-
neuerten Karwochenliturgie herausgege-
ben. Die Sitzungsteilnehmer befassten
sich zunächst in drei Gruppen mit den

Eröffnungsriten, den Wortgottesdien-
sten und den Eucharistiefeiern der hei-
ligen Woche, um ihre Erfahrungen und

Meinungen auszutauschen und darauf
im Plenum ihre Anerkennung, Kritik
und Wünsche vorzutragen.
Bedenken wurden gegenüber der Prf/z«-

angemeldet: das Tragen von
Zweigen entspreche vielleicht Kindern,

mission könnte ein wichtiges Bindeglied
zwischen Rom und der Peripherie wer-
den. Herker/ Lorgww/er

aber kaum Jugendlichen oder Männern.
Auf Grund einer Zuschrift an das Li-
turgische Institut wurde auch die Frage
diskutiert, ob es nicht richtiger wäre,
anstelle der das Evan-
gelium vom Einzug des Herrn in Jeru-
salem vorzutragen, an das sich die Palm-
prozession anschliessen könnte. Doch ist
eine solche Lösung nicht ohne Beden-
ken; denn in diesem Fall müsste der

Wortgottesdienst im Freien abgehalten
werden, was in einzelnen Fällen (z.B.
Gottesdiensten bei Kongressen, Katholi-
kentagen) angezeigt ist, aber sich als all-
jährlich wiederkehrende Gottesdienst-
form nicht empfiehlt. Auch wurde be-

merkt, der Vortrag der Leidensge-
schichte eröffne in durchaus sinnge-
mässer Weise die Heilige Woche, da er
das Thema bereits grundlegt, das in den
folgenden Tagen vertieft und entfaltet
wird. Die für den Gründonnerstag und
die Osternacht vorgesehene Ke/cMo/«-

der Gläubigen kann nach Auf-
fassung einiger Sitzungsteilnehmer nur
durch Intinktion gelöst werden. Dage-
gen steht allerdings die Erfahrung, die
in der Kathedrale von Lugano gemacht
wurde, als in der Osternacht 400-500
Gläubige aus dem Kelch (bzw. 4 Kel-
chen) tranken.
Die Krfr/rci/rfg.r/«>7zi;re« sollten etwas
gestrafft und für ihren Vollzug eine
Volksantwort vorgesehen werden, z. B.
ein geeigneter Leitvers aus dem KGB.
Die Anregung, die Kreuzverehrung un-
mittelbar auf den Bericht vom Tode
Christi folgen zu lassen, stiess zum Teil
auf Ablehnung: der Vortrag der Lei-
densgeschichte soll nicht durch eine so

gewichtige liturgische Handlung unter-
brechen werden. Organischer lassen sich
Volks- oder Chorgesänge mit dem Vor-
trag der Leidensgeschichte verbinden.
Die erneuerte fand
im allgemeinen Zustimmung. Am we-
nigsten gefällt, dass das Gloria - nach
allgemeinem Empfinden - zu unvermit-
telt im Wortgottesdienst erscheint. Sein
gegebener Platz wäre unmittelbar nach
dem ,Exsultet', wodurch die Gläubigen
in passender Weise ihrer Osterfreude
Ausdruck geben könnten. Diese Über-

Beratungen über die neue Phase
der Liturgiereform
Sitzung des Liturgischen Instituts in Zürich

350



legungen und Anregungen sind nun
von den Liturgikdozenten der Schweiz,
die sich anfangs Juli in Zürich treffen, zu

prüfen und zu erarbeiten. Das Ergebnis
soll dann den Mitgliedern des Liturgi-
sehen Instituts, aber auch den Liturgi-
sehen Kommissionen Deutschlands und

Österreichs vorgelegt werden, um auf

diese Weise die notwendigen liturgi-
sehen Editionen und Handreichungen
vorzubereiten.

Kontakte mit römischen Instanzen

Der Leiter des Liturgischen Instituts
war vor Pfingsten im Auftrag der Litur-
gischen Kommission nach Rom gereist,

um mit dem Sekretariat des früheren

Liturgierates und seit kurzem der Got-
tesdienstkongregation Kontakt aufzu-

nehmen. Dazu kam noch ein Auftrag,
bei der Sakramentenkongregation vor-
zusprechen.
Während sich die Gottesdienstkongrega-
tion für die anfallenden Probleme offen

zeigte, war das bei der Sakramenten-

kongregation weniger der Fall. Immer-
hin war in Erfahrung zu bringen, dass

den Bitten der Schweizerischen Bi-
schofskonferenz entsprochen werdensoll,
mit der Spendung der heiligen Kommu-
nion auch Laien zu betrauen, wenn da-

für eine Notwendigkeit besteht. Eine

positive Antwort sei der Nuntiatur in

Bern zugestellt worden.
Im übrigen scheint die Sakramentenkon-
gregation nicht genügend orientiert zu sein
über die vielen Probleme, wie sie sich in
den verschiedenen Ländern stellen. Das

fiel um so mehr auf, weil die Gottes-

dienstkongregation entweder in vielen

Fragen bereits unterrichtet oder aber be-

reit und interessiert ist, sich informieren
zu lassen. Die jahrelange internationale
Arbeit im Liturgierat hat so unverkenn-
bar positive Spuren hinterlassen.

Das hindert allerdings nicht, dass die
Gottesdienstkongregation wenig geneigt
ist, schon im jetzigen Zeitpunkt bei den

neu veröffentlichten Riten Adaptationen
zu gestatten. Immerhin stellt sie sich zu

einer weiteren Entwicklung durchaus po-
sitiv ein und ist bereit, in einem späte-

ren Zeitpunkt auf die Anliegen einzu-

gehen.
Daraus ergibt sich, dass die Ritenkon-

gregation
'

als Überwachungsorgan ab-

geschafft und an ihre Stelle die Gottes-

dienstkongregation getreten ist, die

darauf zu achten hat, dass den pastotalen
Erfordernissen der heutigen wie auch

iler künftigen Zeit entsprochen wird.
Es ist zu hoffen und zu wünschen, dass

die Gottesdienstkongregation aus ihrer

zu Beginn begreiflichen Zurückhaltung
bald heraustritt, damit so viele hängige
Fragen und sich aufdrängende Probleme

einer Lösung zugeführt werden können.

Neue Messordnung

Die Aussprache über den neuen Mess-

ordo begann zunächst in einer eher pes-
simistischen Stimmung. Wie der Leiter
des Liturgischen Instituts in Rom darge-
legt hatte, scheint der neue Ordo drei

Forderungen der Liturgiekonstitution
nicht zu entsprechen: Einfachheit und

Durchsichtigkeit der Riten, keine un-

nötigen Verdoppelungen, keine Einfüh-

rung einer Neuerung, von der nicht ein

pastoraler Nutzen zu erwarten ist. Die
informativen Ausführungen von Prälat

Wagner, der den geäusserten Bedenken

zustimmte, zeigten aber doch, dass der
Messordo neue Möglichkeiten erschliesst,

von denen zu hoffen ist, dass sic pastoral
gewinnbringend sein werden. Daraus er-
gab sich die Wichtigkeit, die Dinge zu-
nächst einmal trotz der bestehenden Be-
denken möglichst unvoreingenommen
und gründlich zu studieren.
Von grosser Wichtigkeit sind die nach-

sten Schritte. Anfangs Juli findet in Zii-
rieh eine kleine Kontaktsitzung der Li-
turgischen Kommissionen Deutschlands,
Österreichs und der Schweiz statt, an
der die Art und Weise besprochen wer-
den soll, wie die Bischofskonferenzen
und, von ihnen abhängig, die Liturgi-
sehen Kommissionen und Institute den

neuen Messordo am besten einführen.
Da dieser nach dem Willen des Papstes
als für die Eucharistiefeier zu

verstehen ist, wird es möglich sein, be-
sonders darauf zu achten, dass er den pa-
storalen Erfordernissen Rechnung trägt.
Es wird bereits an Handreichungen ge-
dacht, die den Seelsorger mit dem Sinn
und den Möglichkeiten der Neuerung
vertraut machen und für ihre pastoral
wirksame Ein- und Durchführung Hilfe
bieten.

Die 1959 gegründete, seit 1961 an der
10, rue Violet, Paris, 15. Arrondissement
untergebrachte Schweizermission hat ihre
eigene Struktur. Sie ist «Wandermission»
ohne geographische Umschreibung, pa-
storeile Betreuung unserer Landsleute,
die nie Pfarrgemeinde werden. Die Fa-
milieu gliedern sich der Pfarrei des

Wohnquartiers an, daher wächst die Mis-
sion nicht von dieser Zelle her, sondern

vom äussern Rand der jungen Zuwande-

rer und der vor einem halben Jahrhun-
dert Ausgewanderten. Es handelt sich

um eitte Alters-, Kranken- und Jugend-
seelsorge. Sie umfasst die Betagten, be-

In diesem Zusammenhang wurde die

Frage besprochen, ob die Institute wie-
der /v/cbV/'wN« für die Feier der hei-

ligen Messe herausgeben sollen. Dazu
besteht aber keine Notwendigkeit, da

sich im Missale eine allgemeine Einfüh-

rung («Institutio generalis») findet, die
bereits mit dem «Ordo Missae» veröffent-
licht wurde. Sie wird übersetzt und vom
Liturgischen Institut allen Pfarrämtern
zugestellt (voraussichtlich erst im Sep-

tember, da die Arbeiten für eine sorgfäl-
tige Übersetzung und darauf die Druck-
legung geraume Zeit in Anspruch neh-

men werden). Das Liturgische Institut
bittet die Klöster, Kaplaneien, Heime

usw., die an dieser Ausgabe interessiert
sind, ihre Bestellung einzureichen (viel-
leicht mit dem Vermerk, ob sie künftig
bei Zusendungen andie Pfarrämter immer
mit bedient werden wollen). Adresse:
Gartenstrasse 36, 8002 Z/wcb,
Die Mitglieder des Liturgischen Instituts
waren einmütig der Auffassung, dass die
neue Messordnung, aber auch die er-
neuerte Karwochenliturgie bei Klerus
und Volk sorgfältig einzuführen sind. Sie

stimmten dem Vorschlag zu, dass die diö-
zesanen Liturgiekommissionen in Zu-
sammenarbeit mit dem Liturgischen In-
stitut an zentral gelegenen Orten Ta-

gungen organisieren, die für den Mess-
ordo in der zweiten Oktober- und der
ersten Novemberhälfte, für die Kar-
wochenliturgie wahrscheinlich zu Be-

ginn der Fastenzeit, stattfinden werden.
Damit setzt in den nächsten Wochen
und Monaten eine intensive Arbeit ein;
die Leser der SKZ werden nach Mög-
lichkeit über die verschiedenen Phasen

regelmässig unterrichtet werden. Wiin-
sehe, Anregungen und Hilfen werden

gerne entgegengenommen.
Rober? Tro/?»?a«w

sonders jene des schweizerischen Alters-
heimes, die Volontärinnen von neun
Schwesternhäusern, die Stagiaires und Au-
pair-Töchter.

I. Beim alten
und einsamen Menschen

Sprach man am Anfang des Jahrhunderts
vom Zeitalter des Kindes, müssen wir
jetzt vom Jahrhundert des alten Men-
sehen reden. Vor der Neuumschreibung
des Pariser Erzbistums 1966 waren 6 %,
395 000 Diözesanen über 65jährig. 1975
werden es 540 000 oder 13.7% sein.

351

Der alte und kranke Mensch der Grossstadt
Seelsorgerliche Erfahrungen unter Schweizern in Paris



1. Alterssoziologie

Diese Pariser w'W und wohnen «nahe

beim Himmel». 34 % haben ihre Woh-

nung, gewöhnlich ein einziges Zimmer,
im obersten Stockwerke unter dem

Dache. .SO % dieser Alterswohnungen,
die sich in den abbruchreifen Stadtquar-
tieren oder in der nahen Bannmeile be-

finden, wurden vor dem 1. Weltkriege
gebaut. Die wenigsten haben eigenes WC,
1/5 nicht einmal Wasser, nicht alle elek-

frischen Strom.
Vier von fünf Mietern sind in diesen

Behausungen alt geworden. Daher ziehen

von 100 nur zwei in die Provinz und
fast nur Invalide ins Altersheim. Wäh-
ren 1966 43 % als Jahresrente weniger
als 2400 neue Franken bezogen, bilden
seit dem 1. Januar 1969 2600 NF den

untersten und 4100 NF den obersten
Ansatz einer Altersversicherung, für die
nicht einbezahlt wurde.
Für Schweizer sind die Unterschiede zu

gross, um genaue Angaben wiederzuge-
ben. Diese Orientierung hier beschäftigt
sich mit den kleinen Leuten, die im Jahre
kaum mehr als 4000 NF beziehen.

2. Unsere Ausgewanderten

Unsere, heute 70-80jährigen verliessen. vor
oder nach dem 1. Weltkrieg die Heimat,
oder erhielten kurz nach 1920 ihr Bür-
gerrecht. Viele schulentlassene Tessiner

begleiteten den Vater, der im Winter
als Maroniverkäufer Verdienst suchte,
lernten Französinnen kennen und liessen

sich nach der Heirat nieder.
Der Botschaftskreis zählte damals 30 000,
heute umfasst er noch 20 000 Schweizer.

Ungefähr 1200 Jugendliche, die jedes

Jahr nach kurzem Sprachaufenthalt in die

Heimat zurückreisen, lassen die Kolonie
vergreisen. Die Schweizervereine gehen
ein. Neben den Pfadfindern sind nur die
katholische und protestantische Mission
lebensfähig.
In Frankreich stehen über 65jährige
Frauen zu den Männern im Verhältnis
von zwei zu eins. Daher betreut unsere

Alterspastoration mehrheitlich Greisin-

nen, die zudem Doppelbürgerinnen sind.
Bei der Rückkehr in die Heimatgemeinde
verlören sie wie die eingewanderten
Früchte-und Gemüsehändler, Magaziner,
Hotelportiers, Hausangestellten und Zei-
tungsverkäuferinnen gewisse Zusatzren-

ten z. B. Kuraufenthalte, und würden sich
zudem ganz entwurzeln.
Ein Mansardenzimmer, das lebenslang
Schutz gegen grossstädtische Anonymi-
tät war, birgt Werte in sich, die dem
Greis fast unveräusserlich sind. Die 70-

jährige Zeitungsfrau Cécile wurde nach
einem Unfall in den Heimatkanton Frei-
bürg gefahren, ertrug die gepflegten
Räume und Gärten des Bürgerheimes
nicht und kehrte in den Pariser Estrich
zurück. Die 80-jährige Genfer Witwe

P. verliess das Pariser Spital zwei Tage
vor der Entlassung, zog wieder in ihre
zellengrosse Kammer, in der Petrollam-

pen das elektrische Licht ersetzen. Keine
Organisation kann nach geltendem Ge-

setz die Frau versorgen, solange sie

«nichts anstellt».

3. Einsamkeit und Gottferne

Der Einblick in die Soziologie lässt je-
den die Einsamkeit des alten Menschen
ahnen '. 38 % leben wie Einsiedler. Nur
ein Drittel kommt bei einem Spazier-

gang zum Mitmenschen. Unter den 10

Millionen des Pariser Beckens! Wäh-
rend 2,5 Millionen Arbeiter, die täglich
in dieStadt hinein-und hinausgeschleusst
werden, den heutigen Rentner zuerst
seelisch zermürbten, weiss er jetzt: Ich
bin von der Gesellschaft des Konsums
und Genusses abgewertet und ihr im
Wege!
«Das perfektionistische Zeitalter, in
dem wir leben, bereitet nicht mehr auf
das Altwerden vor. Denn es sieht in ihm
etwas, das nicht da sein soll. Darum ver-
sagen auch so viele... Um die Kunst
des rechten Altwerdens zu verstehen,
muss man Christ sein und zeit seines
Lebens sich bemühen, es immer mehr zu
werden.» - Aber der Mensch im Ruhe-
stand kommt aus einem Arbeits- und
Lebenskreis, der in diese Kunst nicht
einübte. Der französische Antiklerika-
lismus schuf, wie der Pariser Klerus im
Scherze sagt, das Christentum auf den

vier Rädern der Taufe, feierlichen Korn-
munion, sakramentalen Ehe und des

kirchlichen Begräbnisses.
Der grossstädtischen Missionskirche, die
erfinderisch ist in neuen Pastorations-
mittein, ist der systematische Hausbe-
such unmöglich. Begreiflich! Man denke

an unsere Nachbarpfarrei Notre Dame
de Grâce de Passy! Neun Priester, von
denen fünf das Pensionsalter überschrit-
ten haben, betreuen 52 000 Seelen. Der
ausländische Mitbruder, der freilich in
die Versammlungen des Dekanates nicht
eingeladen wird, hat umgekehrt in der

Kirchenprovinz freie Hand und über-

pfarreiliche Vollmacht.

3. Pastorelle Begegnungen

Wenn Mission christianisieren, Kontakt
nehmen, Dienst am Wort und an der
Caritas bedeutet, kommt man auch bei

Schweizern meistens als Missionar vor
die Dachkammer. «Was wollen Sie?»

hört man durch den Türspalt, während
eine Kette den Eintritt verwehrt, als ob
sich der Greis in Einsamkeit, Gott- oder
Kirchenferne bedroht fühlte. - «Ich
komme als Schweizer zu einem Schwei-

zer.» Diese Antwort, die der Pariser
Abbé nicht geben kann, öffnet die Türe,
den Mund und schliesslich das Herz.
Aus dem «Merci» glaubt man beim

Weggehen herauszuhören: «Endlich,
eine nichtamtliche Begegnung mit der
Kirche! Ein Leben lang wartete ich auf
ein persönliches Wort.»
Es bleibt nach einem Jahre, oft noch im
zweiten und dritten, einfach eine Unter-
haltung in einer der drei Landessprachen.
Es ist Charles de Foucaulds Missionsme-
thode: Das Evangelium bringen, ohne

es zu verkünden! Dann ist es vom Be-

suchten verstanden, wenn er wenigstens
betont: «Die Adresse der Mission ist für
meine letzte Stunde zur Hand!»
Auf interkonfessioneller Ebene sorgt
die ansässige «Société helvétique de

bienfaisance» für eine Weihnachts-
feier der alten Leute. Damen, die dem
Botschaftskreise angehören und auch Be-
suche übernehmen, helfen dabei mit.
Diese Organisation, die als Zwischen-
glied der Kantone einem ausgedehnten
Sozialbereich vorsteht, vermittelt der

Mission die Adressen der Katholiken.
Gegen Ostern treffen sie sich in unserm
Saale. Die Hälfte der Eingeladenen ant-
worteten diesen Frühling. Ein Nachmit-

tag, der mit Abendmesse schliesst, lässt
Schweizervolontärinnen während ihres
Pariser Jahres den Betagten und diese

der Jugend begegnen. Schweizerschwe-

stern, besonders von der Kongregation
St. Joseph de Cluny, gestalten mit ihren

Töchtergruppen das Programm.
Weitere Zusammenkünfte waren bis

jetzt wegen der grossen Entfernung und
des hohen Greisenalters nicht möglich.
Es bleibt dem Missionar, dem eine

Schweizerschwester in ihrer Freizeit
etwas mithilft, nur die Pastoration des

Hausbesuches. Zwischen Neujahr und
Ende Februar 1969 waren 21 Besuche

im Spital und 44 in der Wohnung, also

täglich eine Begegnung möglich. Zwei
Kommunionen und zwei Krankensal-

bungen konnten gespendet werden.

Wahrhaftig, keine auffälligen Experi-
mente nachkonziliärer Erneuerung!
Was erwartet aber der Einsame, der
durch die Dachluke an die Kirchtürme
hinübersieht? Dass er einem Priester,
nicht der Sozialassistentin klagen kann,
wie das Leben und auch die Kirche den
Stadtmenschen einsam liessen. Priester
gehen in der Fabrik und im Theater-
saal, aber nicht beim Menschen im letz-

ten Lebensabschnitt Zeugnis ablegen.
«Die heutige Pfarrei ist krank, sie be-

steht ja nur aus Praktizierenden, stösst
nicht in alle Lebensgebiete vor, ist jenen,
die nicht glauben und Gott leugnen,
fern». ®

Wie hat eine Putzfrau über die Stiege
hinunter gedankt! Vor unzähligen An-

' Semaine religieuse vom 28. 5. 1966: Cha-
noine R. Meuillet: Les personnes âgées.

^ Doot. Die Kunst, alt zu wer-
den, in: Grosser Entschluss, Nov. I960.

' Eglise de Paris, 14. 3. 1969 Recherches
sacerdotales, Le Doyenné du XVIlème.

352



sichtskarten an der Zimmerwand durfte
sie endlich auseinanderlegen, warum sie

in einem so bescheidenen Beruf alt und
krank wurde. Wie ihr die Grippe 1918
die Angehörigen entrissen hatte, war ihr
die eigene Heimat im Wallis fremd ge-
worden, und Paris, das Brot zu verdie-

nen gab, war nicht imstande, die Hei-
mat zu ersetzen.

II. Bei den Kranken und Sterbenden

1. Französisches Spitalwesen —

Pariser Spitäler

Der zweite Ort der Begegnung sind die

Spitäler. Sie ernähren eine Million Men-
sehen und stellen nach den Bahnen und
Elektrizitätswerken das grösste französi-
sehe Finanzunternehmen dar.

In Frankreich werden 10 von 100 Einwoh-
nern jährlich, 70 % der gesamten Nation
im Verlaufe des Lebens einmal hospitali-
siert. Von 500 000 Todesfällen im Jahre
entfallen 125 000 auf die Spitäler. 2 000
haben öffentlichen Charakter. Nur 10 sind
in katholischen Händen, fünf davon in der
Hauptstadt. 50 000 Pariser Spitalbetten, die
jeden 17. Tag einen andern Kranken auf-
nehmen, sind, ausser im Ferienmonat August,
immer besetzt. Seit dem 1. Januar 1969 gel-
ten als Tagestarife in den Sälen: Medizin
147,25 NF, - Chirurgie 205,15 NF, - Psy-
chiatrie 384,65 NF. 20 % der Kosten fallen
im allgemeinen zu Lasten des Versicherten.
Da Paris bis 1964 während 30 Jahren zu
den 40 Grossspitälern kein neues dazubaute,
besitzt jedes über 1000 Betten, Bicêtre 2800,
Salpêtrière sogar 3800. Nur dieses Spital-
milieu, in dem der weniger bemittelte
Schweizer meistens sein Leben beendet, ist
hier gemeint. Fun Saal nimmt 30-40 Pa-
tienten auf. Man versucht, durch Zwischen-
wände aufzuteilen, verliert aber die halbe
Bettenzahl. Sauberkeit und grössere Freund-
lichkeit der Räume verbesserten sich freilich
zusehends in den letzten 10 Jahren.

2. Der Kranke in seiner Umgebung

«Der Kranke lässt im Empfangsraum
seine Person zurück», sagt Pr. Rivière,
«der Kranke hört auf, ein Kranker zu
sein, er wird eine Krankheit»'*. «Ich
habe es satt, hier weiterzuleben», weinte
bei jedem Hospizbesuche die gelähmte
Aargauer Näherin, während die übrigen
Greisinnen neben dem Bette seelenlos

auf den Ziegelboden starrten.
Eine letzte Vereinsamung droht in die-

sen Sälen: ein fast unpersönlicher Tod.
Keine Pflegerin fragt nach der Konfes-

sion, ruft den Priester oder spricht ein
Sterbegebet, ausser der Patient oder
seine Angehörigen verlangen ausdrück-
lieh den geistlichen Beistand.
Wie kirchenfremd die Umgebung ist,
legt «Vie catholique illustrée» vom
3. bis 9. April 1968 dar. 61 % praktizieren
in Frankreich nicht, in Paris sind es

90 %. Das zur Hauptstadt gehörende
Hospiz Brévannes verzeichnet jährlich
600 Todesfälle und 30 Sterbesakra-

mente. Jeder zweite, der praktiziert,

verlangt sie. Wie kann der Kranke,
Schmerz und Tod innerlich verarbeiten?
Zu dieser Umgebung gehört ein reli-
giös indifferentes Personal. Es wohnt
ausserhalb, in der Nähe der Spitäler,
die vor allem in der marxistisch ge-
färbten Aussenzone liegen. Die Strassen-
manifestationen und Streikbewegungen
der Vorstadt Kremlin-Bicêtre werden
von den 1500 Pflegern und Pflegerinnen
des Hospizes angeführt. Schon 1959
fehlten in Paris 7000 Krankenschwestern.
Man holte Hilfspersonal in der Bretagne
und auf den Antillen, aber nach 1-2
Jahren gibt es vielfach den angestamm-
ten Glauben, auch den Arbeitsplatz auf
und endet nicht selten auf den Trottoirs.

3. Hoffnungen der Missionskirche

Der Pariser Pfarrer weiss: «Ich habe in-
nerhalb eines Jahres den zehnten Teil
der Gemeinde im Spital. Das äusserst
misstrauische und auffällig dankbare
Milieu kann in der Krankheit, die Zeit
zum Nachdenken lässt, zur Begegnung
der grossstädtischen Missionskirche mit
den Nichtpraktizierenden und Prakti-
zierenden werden. Sie haben seit der
Communion solennelle und der Hoch-
zeit entweder die Kirche nicht mehr
betreten oder sind mit dem Priester
kaum mehr ins Gespräch gekommen.
Artikel 1 der Staatsverfassung vom 9.

Dezember 1905 trennt die Kirche vom
Staate, billigt aber Gewissens- und Kul-
tusfreiheit zu. Die Spitaldirektoren müs-
sen die Seelsorge ermöglichen. Es trifft
gegen 1000 Patienten auf jeden der 50
vollamtlich beauftragten Krankenseel-

sorger.
Wenn sie ans Spitalbett treten, wissen
sie: «Ich komme weder als Moralist der
Sakramenten- und Busstheologie, noch
als Spender der Sakramente, die ex opere
operato neben ein undefinierbares Leben
den Ausreisepass eines Katholiken legen.
Ich versuche ein menschlich-herzliches
Gespräch, um Vaticanum II anzuwen-
den und die verschüttete Seele wissen zu
lassen: Die Kirche übt die Liebe»'.

4. Begegnung mit Schweizern

Die Schweizer Botschaft, die sonst keine
Adressen aushändigt, orientiert die Mis-
sion über die Hospitalisierten, die weni-
ger Bemittelten, die in den Genuss eines
französisch-schweizerischen Abkommens
gelangen.
Der Missionar kann sie jederzeit besu-
chen. Er wählt womöglich die Besuchs-
zeit des Nachmittags und Abends. Wäh-
rend neuneinhalb Jahren stiess ich nie
auf eine Schwierigkeit mit dem Per-
sonal, das mich freilich am geistlichen
Kleid jederzeit erkennen will. Oft ar-
beitet der grossstädtische Verwaltungs-
apparat zu langsam. Der Hospitalisierte
ist bereits tot oder wieder entlassen.

Der Kontakt mit dem Kr« .en, auch
dem protestantischen, der von der Mis-
sion dem Schweizer Pastor gemeldet
wird, ist rasch hergestellt. Wie sich der
Patient ausdrückt, erlebt er in der «Me-
dizinkaserne» plötzlich die Heimat,
nicht die Kirche, auch nicht den Prie-
ster als Heilsvermittler. Dieser kommt
als Luzerner zum Toggenburger usw.
Eine Plauderei in der Sprache der deut-
sehen, welschen oder italienischen
Schweiz holt Dorf- und Jugenderinne-

rungen in den Krankensaal der Welt-
Stadt und stimmt eine Kurzkatechese
über Glauben und Sakramente ein. Ihre
Spendung hängt meistens nur von der
Dauer der Krankheit und des Spital-
aufenthaltes ab. Immer sind die Patien-
ten zum Mitbeten bereit.
Das grosse Hindernis kommt von den

Angehörigen und ihrer letztwilligen
Verfügung: «Selbstverständlich muss der
Kranke verwahrt werden! Später, nicht
jetzt! Die Zeremonien könnten ihn ver-
wirren und den Tod verursachen».

Klugheit und Liebe verlangen, dass der
Missionar alle Patienten, wenigstens der
gleichen Bettreihe, einzeln begrüsst. Oft
umstehen Angehörige einen Sterbenden.
Während sie ungefragt schon um geist-
liehen Beistand baten, wiesen sie aus-
nahmslos jedes, noch so vorsichtig for-
mulierte Angebot ab.

Der Kamillaner Pater Vendrame hat
Recht: «Man erlebt aus nächster Nähe
die Folgen des Bruches zwischen Kirche
und Welt, zwischen der Kirche des
Übernatürlichen und der Welt der Wis-
senschaft, Technik und Kunst. Auf der
einen Seite steht der Priester mit seinen
Glaubenssätzen, seinen Vollmachten und
daneben behauptet sich die Macht der
Technik. Gleichzeitig öffnet sich zwi-
sehen beiden Vollmachtsträgern die grosse
Welt der Leiden ...»'.

5. Bei den Toten

Der letzte Ort pastoreller Kontakte, zu
denen schon die Vermassung der Gross-
Stadt verpflichtet, ist auf den Pariser
Friedhöfen. Bei der Beerdigung der Tes-
siner Blumenbinderin Witwe A waren
wir eine Trauergemeinde von drei Per-
sonen.
Da draussen, wo z. B. unter 300 000
Gräbern Thiay's einsame Schweizer Grä-
ber sind, vertritt der Auslandseelsorger
nochmals die Heimat und durch sie die
Kirche. Diese erfüllt vor der nichtprakti-
zierenden Familie das Konzilsanliegen
der Begegnung mit der Welt von heute.
Der Direktor des Leichentransportes

* Bulletin St. Luc, 4.4.59, am internat, kath.
Medizinerkongress Brüssel, Juli 1958

'Paul VI., 14. Sept. 65 bei der Eröffnung
der 4. Konzilssitzung

' Revue «Aumôniers d'Hopitaux«, No 54-55
Janvier-Juin 1967

353



verkündet, während die Totengräber
schon bereitstehen: «Da zufällig ein
Priester anwesend ist, kann er ein kurzes

Gebet sprechen.» Aus Zeitmangel und

wegen der grossen Entfernungen wird
keine Leiche vom Pariser Abbé begleitet.
Nach einem Gebet und einem freund-
liehen Beileid verabschiedet er sich vor
dem Leichenauto.

III. Pastoraitheologische
Anregungen

1. Schulung zum Apostolate

I960, kurz nach der Gründung unserer
Mission bildeten die jungen Auswanderer
eine Apostolatsgruppe. Sie bekamen bei
vereinsamten und kranken Landsleuten

Gelegenheit zur Konversation und er-
lebten im grossen Paris die Kirche der

Armen. Dieser Laieneinsatz öffnete und
ebnete dem Seelsorger viele Wege.
Von den 40 Katholiken des Schweize-
tischen Altersheimes kommunizierten frei-

her einige an Ostern. Heute sind es

ebenso viele in jeder Donnerstagsmesse.
Einer einzigen Pensionärin gelang dieser
Hilfsdienst der Seelsorge. - Ein Sekun-
darlehrer besuchte regelmässig zwei
Greise und überraschte den invaliden
Hotelportier aus dem Val d'Entremont
am 75. Geburtstag. Anderntags, schon

Mitte Juni, durfte der Missionar mit der
Osterkommunion zurückkommen.
Die Glaubens- und Apostolatsschulung
des Unterrichtes und tier Jugendvereine
Hessen zusammen mit der heimatlichen
Milieuprägung den Laien in christlicher
Mündigkeit handeln. Von Einzelausnah-

men abgesehen, besteht heute diese Mit-
arbeit am Volke Gottes nicht mehr.
Der Verantwortliche der Mission lässt
seine Mitbrüder überlegen: der junge
Mensch, der nie vor erlangter Volljäh-
rigkeit auswandern soll, muss bereits ins

Laienapostolat eingeübt sein und das

Bewusstsein mitbringen: «Ich komme
in ein Land, in dem ,Missionierung zur
ersten Christenpflicht gehört'»''. Nur
diese Gesinnung lässt ihn in der Mis-
sion mit ihrem liturgischen, bildenden
und geselligen Programm vielleicht mit-
machen.

2, Wesentliche Glaubensschulung und
-Vertiefung

Das christliche Sterben in der Grossstadt
ist Geheimnis und Gnade. Es stellt die

grosse Frage: Warum begegnet der aus
der Heimat Ausgereiste am Ende des

Lebens wieder Heimat und Kirche? Wie
findet er beim letzten Schritt die Brücke
zu Gott?

* «Eglise de Paris», 7. 3. 1969: Weihbischof
und Generalvikar B. Frossard.

® II. Vatikanisches Konzil, Dogmat. Konsti-
tution über die Kirche, 7. Kap. Art. 67.

Ein in Zivilehe lebender Buchbinder,
der nach anfänglichem Widerstand mit
männlicher Ehrlichkeit die Sterbesakra-

mente empfangen hatte, unterbrach das

Dankgebet nach der Kommunion. Er
wollte jenes verrichten, das ihn seine

Mutter gelehrt hatte und fügte wie zur
Rechtfertigung bei: «Ich habe als Mini-
strant am Altare mitgebetet.»
Neben dem Einfluss von Müttern und
Priestern ist das gemeinsame Familien-
gebet wie ein Licht, das in der Nacht
der Gottferne gehütet wird und behütet.
Es wurde mit Devotionalien, Kruzifixen,
Bildern atis dem Elternhaus mitgenom-
men und ging umso weniger vergessen,
je einfacher und volkstümlicher darin
eine Glaubenswahrheit oder Glaubens-
Übung enthalten war.
Eine Greisin, die mit ihrem Freunde
die gute St. Gallerpfarrei verlassen
hatte und heute nach einem abwechs-

lungsreichen Leben praktiziert, rühmt
sich, nie den verkürzten «Engel des

Herrn» unterlassen zu haben: «In früher
Morgenstund Sprech ich mit Herz und
Mund, - Und auch zur Mittagszeit sei

ihr der Gruss geweiht, - Sowie zum
Tagesschluss sei dies mein letzter Gruss»

- je ein Ave.
Diese muttersprachlichen, in der Ge-
meinschaft nicht mehr verrichteten Ge-
bete verlieren nach Jahrzehnten neben
dem ursprünglichen Wortlaut auch die
starre Schablone und werden zum per-
sönlichen Gespräch mit Gott und den

Heiligen.
Die Schlussbitten des «Vater unser»
und «Gegrüsst seist du Maria» des 96-

jährigen Urner Melkers Theophil laute-
ten: «Und vergiss mir, was ich schlecht
machte! - Wenn ich gestorben bin, hol
mich hinauf zu dir! »

Eindeutig ist, in einem vor 50 Jahren
immerhin noch ruhigeren Zeitrhythmus
blieben dem Glauben nur jene treu, die
ihn im kritischen Jugendalter besonders
vertieften. Ein Sattler, der aus einer Vor-
Stadt jeden Monat deutsch beichten kam,
erwähnte den Gesellenverein. Ein pen-
sionierter Buchhalter, der regelmässig
unserer Abendmesse beiwohnte, erzählte
von Abbé Joie's Jugendarbeit in Basel.

«Diesen Schatz tragen wir freilich in ir-
denen Gefässen» (2 Kor 4,7). Der
Stadtmissionar erlebt die Schwere dieses

Pauluswortes und nennt es den Mit-
briidern in der Jugend- und Familien-
seelsorge. Der Glaube des jungen Aus-
wanderers wird heute in einer Weltstadt
von nichts und von niemandem mehr

getragen und geborgen. Er muss von da-

heim als gesicherter Besitz mitgebracht
werden.
Ein Vorschlag! Sollte nicht auch neben
den neuen Wegen in der Katechese der
alte des Auswendiglernens begangen
werden? Sollte nicht ein Minimum von
festen Glaubenssätzen in steter Wieder-

holung vertieft, in origineller Gebets-

form geübt und mit ins Leben gegeben
werden?
Noch ein letztes. Die Worte der Kon-
zilskonstitution «Lumen gentium» dürf-
ten nicht unwesentlich auf die Aus-

Wanderung vorbereiten: «Zugleich mahnt
sie - die Kirchenversammlung - alle
Kinder der Kirche, die Verehrung, vor
allem die liturgische, der seligen Jung-
frau grossmütig zu fördern, die Gebräu-
che und Übungen der Andacht zu ihr,
die im Verlaufe der Jahrhunderte vom
Lehramt empfohlen wurden, hochzu-
schätzen»". /o.repA 6c/«7/ig<?r

Aus dem Leben unserer
Bistümer

Tagung der diözesanen
Liturgie-Kommissionen

Am 22. Mai 1969 kamen in Zürich die

Mitglieder der Liturgie-Kommissionen
der deutschsprachigen Schweiz zu einer

gemeinsamen Tagung zusammen. In
seinen Eröffnungsworten begründete
der Organisator und Leiter dieser Kon-
ferenz, Kaplan kW WjmyWi', Schachen,

den Sinn dieser Zusammenkunft. Die
Mitglieder der diözesanen Liturgie-Kom-
missionen sollten sich wieder neu ihrer
Aufgabe bewusst werden, die Erneue-

rung der Liturgie in den einzelnen Diö-
zesen zu fördern. Dabei genügt ein bloss

buchstabengetreues Einführen neuer Ri-

ten nicht. Die Neuerung muss in erster
Linie innerlich mitvollzogen werden.
Diesem Ziele sollte das Tagungs-Thema
dienen. In zwei grundlegenden Refera-

ten sprach Prälat Dr. T/jWor ScWte/er
von Köln über die drei neuen eucharisti-
sehen Hochgebete. Der durch seine
Schriften bekannte Referent stellte in ei-

nein ersten Vortrag den Konnex her zwi-
sehen den Hochgebeten und der heuti-

gen Zeit. Gerade jetzt, wo die Mess-

reform wieder im Vordergrund steht,
darf man nicht vergessen, dassder grösste
Einschnitt in die Messe die Einführung
der neuen Hochgebete war. Deshalb ist
es sehr zu bedauern, dass dieser Höhe-
[ninkt der Liturgiereform in Predigt,
Katechese und Erwachsenenbildung so

wenig ausgewertet wurde. Möchte doch

jeder Zuhörer - und jeder Leser dieses

Berichtes - sich immer vom Satz Schnitz-
lers leiten lassen: «Wenn die eucharisti-
sehen Hochgebete nicht Sache des Vol-
kes werden, dann haben wir versagt.»
Der Referent machte deutlich, wie ge-
rade in der Gebetsnot und Glaubens-
situation der heutigen Zeit die Hochge-
bete eine Bedeutung haben. Das Leben
der Christen muss auf den schon in
der Apostelgeschichte (2,42) genannten
vier Pfeilern ruhen: Glauben - Bruder-
liebe - Frömmigkeit - Eucharistiefeier.

354



Wenn einer dieser Pfeiler gefährdet ist,
kann auch die liturgische Erneuerung
nichts erreichen.
Das zweite Referat behandelte Fragen
der Praxis. Wie soll das Hochgebet voll-

zogen werden? Wie muss die Verkiindi-

gung über die Hochgebete aussehen?

Wir können hier auf diese wertvollen

Ausführungen nicht eingehen, möchten

aber die beiden Schriften Th. Schnitzlers

sehr zum Studium empfehlen: Der rö-

mische Messkanon in Betrachtung, Ver-

kündigung und Gebet (Herder 1968).

Die drei neuen eucharistischen Hoch-

gebete und die neuen Präfationen in

Verkündigung und Betrachtung (Herder
1968).
Nach diesen beiden Referaten, die von
lebhaften Aussprachen gefolgt waren, wur-
de die Zusammenarbeit zwischen den ein-

zelnen diözesanen Liturgie-Kommissionen
besprochen. In einem kleinen Land

scheint ein fünffacher Sologang wenig
sinnvoll. Es schälte sich die Ansicht her-

aus, dass die Aufgabe der Kommissionen
sich nicht in der Ausarbeitung äusserer

/I»« 79. AT« 7969 cwrfW i» Rot» KW/W
y<w<?/ ßer««. /Mit »Er» fr/ //er /W«««/«-
J/67/ K/V-

/W 23 ///Am/
«v/r Ben/» Erz/ürc/jo/ *co» Ptv/g ««// <//r ro/-
Hier Priw/M t<o» BuT/«/?« gwere». Sei« I.e-

»W ßi-
K/Vc^<?.

Po» //e» 23 /«Ere« r«'«er E/rcEo'/Z/VEe» ItTV-

er #/V^/ 0*0024/ 7</^re />/

PreiÄeit reiner» Prater Sprenge/ «ei///»e». 74
7«/>re eerérrfcAte er in der H«/t «»</ //er
////m//er////g 4« ^me^/Wewe« Orte// je/'wej
E/tn/Zer. Errt reit reiner (7/ierrie///«»^ «<zc/>

Rot» it» Eeirtt/tr 7963 lottnte KW/W Bera«
te/W^r 0/7/0 &0te^0/7/0//0 j^/ior^Z/V^é- 7V/7/g-
>&0/7 <///J7/7>0t/. te/7/0r F0/V0 /V/ ///V

5V^/00/z //// 5V/>te///^0r 7966 Z/4&07/ t/z/V ///V

Perro'»/ie/iièeit ««// ///tr ID'rle« /Zer Bekenner-

EircÄo/r in /Zieret» Org«« ,t«r//i/i>:it/i ,?<?«//>-

///>t fSKZ 734, 7966, 499-307). 7t» /o/ge»-
/Ze« Beitr«,? />erie/>tet »nrer A(it/trèeiter, Dr.
Fr/tttz CrV/trer, «/»er reine />errö«/icZ>e» Erinne-

rangen /t» /Zen Eeit»,?e,ç/tn^e«e» KW/W, tnit
/Zet» er nwoW/VE ie/renn/Zet ^eteeren /ear.

;. ß, K.

I.

Im August 1946 lernte ich ihn kennen: im
Gebäude der Caritas nahe dem alten Landtag
des Königreichs Böhmen auf der Prager
Kleinseite" unterhalb des Hradschins. Dort
stellte ich mich, gerade auf dem Sprunge,
meine Stellung als Presseattache an der
tschechoslowakischen Gesandschaft in Bern

aus äusseren und inneren Gründen aufzu-

geben, einer Kommission der Erzdiözesanen
Pastorationszentrale vor: diese war von Dr.
Josef Beran, Rektor des Erzbischöflichen
Priesterseminars in Prag-Dejwitz, nach seiner

Befreiung aus dem Konzentrationslager Da-

chau nach Kriegsschluss gegründet worden,

um die geistliche Renaissance in der Erz-

diözese Prag nach den entsetzlichen Jahren
der demoralisierenden Nazibesetzung, des

Kriegs und schliesslich der Massenvertreibung

Riten erschöpfen darf. Die Neuerungen
müssen auch sinnvoll eingeführt werden,
wenn sie Frucht bringen sollen. Deshalb
muss jedes Kommissionsmitglied selber

vom Geist einer Reform durchdrungen
sein. Bei dieser Diskussion wurde das

Unbehagen spürbar über die wenig be-

friedigende Art, wie liturgische Refor-
men angekündigt werden (z. B. neue
Hochgebete, Karwoche, Ordo Missae

usw.). Man war sich einig, dass die Ii-
turgischen Kommissionen frühzeitig über
Reformen orientiert werden müssten. Als
Beispiel, wie es sein könnte, wurden die
Weiterbildungskurse über die Taufe im
Bistum Basel erwähnt. In diesem Ge-

spräch wurde auch der dringende Wunsch
vorgebracht, die Kommunionausteilung
durch Laien sollte bald ermöglicht wer-
den, ebenso die Schaffung eigener Kin-
dermessen.

Die Bedeutung solcher Zusammenkünfte
der diözesanen Kommissionen von Basel,

Chur, Sitten und St. Gallen wurde voll
gewürdigt, was zu weiteren gemeinsa-
men Tagungen ermutigt. IH/fe/r-fos/Tn;

der deutschsprachigen Minderheit einzuleiten
und zu fördern. Im Rahmen dieser Erzdiö-
zesanen Pastorationszentrale waren für die
Caritas bedeutende Aufgaben vorgesehen: mit
meinem Wohnsitz in der Schweiz sollte ich

unter dem Titel eines ständigen Delegierten
der Prager Caritas, deren Zuständigkeit sich
auf Böhmen-Schlesien bezog, bei der Caritas
Internationalis, die damals ihren Sitz in Lu-
zern hatte, und bei anderen katholischen In-
stitutionen als Verbindungsmann tätig sein,
um den tschechischen Katholizismus aus sei-

ner Isolierung zu befreien, Hilfsaktionen für
die Leidenden und Kranken usw. in die Wege
zu leiten. Den Vorsitz der Kommission führte
der Generalvikar der durch den Tod Kardinal
Kaspars im Jahre 1942 verwaisten Prager
Erzdiözese Dr. Theophil Opatrny, von dem
mir 1939, nachdem ich Prag auf «1er Flucht
vor der Hitler-Besetzung verlassen hatte, das
wertvolle Zeugnis nach Holland nachgesandt
worden war: «Ordinariatus Pragensis testa-
tur Dnum Doctorem Philosophiae Franciscum
Glaser, redactorem ephemeridum, uti bonum
virum catholicum se gessisse et secundum
prineipia actionis catholicae in favorem rei
catholicae adlaborasse.» Ausser Mgt. Opatrny
kannte mich noch Caritas-Direktor Oliva, aber
nur flüchtig - und Dr. Beran hatte ich nie
zuvor gesehen. Die erste Begegnung mit die-
sem Mann von kleiner Gestalt, der in der
ruhigen Art seines sprachlichen Ausdrucks
die starke Ausstrahlung eines echten Gottes-
mannes verspüren liess, gehörte zu den gros-
sen Augenblicken meines Lebens: unsere Un-
terredung war, weit über das rein Sachliche
hinaus, die Grundlage einer echten Freund-
schaft, eines gleichen Verstehens der christ-
liehen Aufgabe, wie sie dieser Mann während
seiner Konzentrationslagerzeit ebenso durch
das Zelebrieren heimlicher Messen und das

Verteilen der Kommunion in der Sphäre des

göttlichen Mysteriums wie im Verteilen seines
letzten Stückchens Brot an hungernde Mit-
häftlinge in diesseitiger Praxis ausgeübt hatte.
Zwei Monate darauf war ich wieder in Prag,
um mich ein paar Wochen lang mit dem

Betrieb und den Bedürfnissen der tschechi-
sehen Caritas für meine kommende Tätigkeit
vertraut zu machen. Bei diesem Anlass gab es

abermals ein gutes und wertvolles Gespräch
mit Dr. Beran. Wir erzählten einander aus

unserem Leben. Er war als Lehrerssohn am
29. Dezember 1888 in Pilsen - der Stadt des

berühmten Bieres und der nicht minder be-

kannten «Skoda-Werke» - geboren worden,
in jener heute schon sagenhaft anmutenden
Zeit, «als Böhmen noch bei Österreich war»,
als die verschiedenen Völker in dieser Donau-
monarchie trotz aller Querelen durch eine
übergeordnete Einheit zusammengehalten wa-
ren, die bei besserer Einsicht niemals zerstört,
vielmehr zu einem kleinen föderalistischen
Europa ausgebaut werden sollen. Dr. Beran
war durchaus dieser Meinung: er beklagte,
als nationaler Tscheche, auch die Massenaus-

treibung der deutschsprachigen Minderheit
aus der Tschechoslowakei - eines Aktes wider
göttliches Gesetz, da man Schuldige wie Un-
schuldige nur aufgrund der Muttersprache in
einen Topf warf, und wider irdische Ver-
nunft, da das deutsche Volk auch weiterhin
westlicher Nachbar des tschechischen blieb,
was eine Verständigung zur logischen Not-
wendigkeit machte. Er erzählte von seiner
Kindheit in Pilsen, der einstmals «frommen»
Stadt, die ein tschechisches Schlagwort als
«cerna a verna» / Schwarz und treu / bezeich-
nete: wie er nach der Gymnasialmatura nach
Rom kam, um dort Theologie zu studieren -
während dieses Studiums ist er übrigens Do-
minikaner-Tertiar geworden, Bruder Thomas,
was er mit feinem Lächeln als Vorbestim-
mung seiner Freundschaft zu mir, dem Do-
minikaner-Tertiar Bruder Aquinas, hinstellte.
Er berichtete von seiner Priesterweihe in
Rom - sie fand am 10. Juni 1911 statt; von
seiner anschliessenden Arbeit in einigen Pfar-
reien der Prager Erzdiözese. Aufgrund seiner
besonderen pädagogischen Fähigkeiten, die
bald allgemein bekannt waren, wurde er
schliesslich Direktor der katholischen I.eh-
rerinnenbildungsanstalt zu St. Anna in Prag,
wo er viele Jahre wirkte und mit seiner chri-
stusbegeisterten Persönlichkeit zahllose künf-
tige katholische Lehrerinnen für ihren wich-
tigen Beruf zu begeistern verstand. In dieser
Zeit studierte er weiter und habilitierte sich
1929 als Dozent der Pastoraltheologie an der
theologischen Fakultät der Prager Karls-Uni-
versität, später als Professor - bis die Univer-
sität im November 1939 von der hitlerischen
Besetzungsmacht geschlossen wurde. Dann er-
nannte ihn der damalige Fürsterzbischof von
Prag, Kardinal Karl Kaspar zum Rektor des
crzbischöflichcn Priesterseminars. Weil er
eine Messe für von den Nazis verschleppte
tschechoslowakische Offiziere gelesen hatte,
wurde er von der Gestapo verhaftet: er kam
zunächst ins Prager Gefängnis Pankrac, dann
auf die «kleine Festung» Theresicnstadt und
schliesslich nach Dachau, wo damals schon
eine ganze Menge Tschechen - hauptsächlich
Kommunisten - in einem Block hausten. Aus
dieser Zeit datierte, so erfuhr ich damals,
seine «Leidenskameradschaft» mit vielen
tschechischen Kommunisten: in jenen Jahren
hatte man einander gelobt, den inneren
Kampf aufzugeben, wenn man's überlebe -
und alle Probleme der verschiedenen und
einander entgegengesetzten Weltanschauungen
in friedlichem Miteinander tolerant und un-
ter Rücksicht auf die Rechte des andern zu
lösen. So waren Dr. Beran und Antonin Za-
potocky, ein alter Kommunistenführer (und
im Jahre 1946, zur Zeit dieses Gesprächs,
Vorsitzender der «Revolutionären Gewerk-
schaftsbewegung» der Tschechoslowakei), im
Lager Dachau Duzfreunde geworden: diese
Duzfreundschaft hat sich für den späteren
Prager Erzbischof Dr. Beran nach der kom-
munistischen Machtergreifung, als Zapotocky
erst Ministerpräsident und nach Gottwalds

Erinnerungen an Kardinal Josef Beran

355



Tode 1953 Staatspräsident geworden war, in
keiner Weise positiv ausgewirkt, eher zum
Gegenteil.

II.

Am 1. Oktober 1 >46 nahn ich meine
Schweizer Tätigkeit für die Prägt Caritas auf

- unci fünf Wochen darauf wun Dr. Beran
durch eine Bulle Papst Pius XII ;m 4. No-
vember 1946 zum Oberhirten der Prager
Erzdiözese ernannt. Seine Weih« in der Pra-

ger St. Veitskathedrale erfolgtr >m 8. De-
zember 1946: Staatspräsident joenesch und
Regierungschef Gottwald, der Kommunist,
wohnten dem feierlichen Akt mit dem ge-
samten Kabinett bei. Kurz darauf erhielt ich
ein Schreiben von meinem hohen Freunde:
seine erste Reise zum Heiligen Vater nach
Rom werde er über Zürich machen, da die
Verbindung über den Brenner noch nicht
wiederhergestellt war - ich sollte ihm und
seinem Sekretär Mgr. Jan Boukal, der ihn
begleiten werde, ein bescheidenes Quartier in
einem klösterlichen Institut in Zürich besor-

gen, da er ungern in einem Hotel wohnen
würde, und allenfalls ein oder das andere
Gespräch mit Schweizer katholischen Jour-
nalisten vermitteln, die sich für die - von
allem Anfang an komplizierte - Lage der
katholischen Kirche in der Tschechoslowakei
interessierten. IJnd so sah ich Dr. Beran als
Erzbischof erstmals in einer Februarnacht
1947 auf dem Bahnhof Zürich-Enge wieder,
wo sein Zug mit grosser Verspätung anrollte:
per Taxi ging es mit ihm und Mgr. Boukal
ins Theresianum, wo die Ingenbohler Schwe-

stern sehr gastfreundlich ein Appartement für
den Erzbischof freigemacht hatten. Am nach-
sten Tag empfing er dort Dr. Karl Stark vom
Apologetischen Institut und Dr. Carl Doka
zu informativen Unterredungen, denen ich
beiwohnen durfte. Er schilderte die Zustände
ungeschminkt, aber von einem Optimismus
erfüllt, der sich schon in naher Zukunft als

unberechtigt erweisen sollte: er rechnete je-
denfalls damit, dass die Kommunisten, die
damals wohl schon als stärkste Partei den

Ministerpräsidenten stellten, aber die dikta-
torische Alleinmacht noch nicht in Händen
hatten, der Kirche zumindest soviel Spiel-
räum lassen würden wie in Polen, wobei er
sich anderseits bewusst war, dass die Kirche
in der Tschechoslowakei, namentlich in den
böhmischen Ländern, keineswegs die gleiche
Widerstandskraft besass wie die polnische.
Unsere nächste Begegnung fand im Spät-
sommer des gleichen Jahres 1947 statt, den
ich wieder von der Schweiz aus zu Besuch in
der Tschechoslowakei verbrachte. Das all-
gemeine Gefühl, sich als freier demokrati-
scher Staat entwickeln zu können, hatte in
diesem Zeitpunkt in der Tschechoslowakei
erheblich abgenommen: man hatte den Bei-
tritt zum Marshall-Plan, der das Land von
den wirtschaftlichen Folgen der Kriegsjahre
befreit und in glückliche Verbindung mit der
neuaufsteigenden freien Wirtschaft der west-
liehen Welt gebracht hätte, über direkten
Befehl Moskaus absagen müssen - und auch
auf kirchlichem Gebiet merkte man die er-
sten Vorboten einer von den Kommunisten
geplanten Isolierung, welche die Kirche aus
dem Volksganzen heraus in ein rein kulti-
sches Ghetto führen sollte. Erzbischof Beran
hatte zur Feiet des 950. Todesjahres des hl.
Adalbert, Bischofs von Prag, der als «Apostel
der Preussen» den Märtytertod gestorben und
in der Prager St. Veitskathedrale bestattet ist,
eine Pilgerfahrt mit dessen Reliquie durchs
Land vorgesehen, die mit einer grossen Pro-
Zession in Prag selbst beschlossen werden
sollte: die Pilgerfahrt und die Prozession fan-
den unter dem Jubel der gläubigen Bevölke-
rung, die sich bei diesem Anlass der alten
christlichen Tradition bewusst wurde, statt,

doch versagte im letzten Augenblick das Mi-
litär, das im Ehrenkondukt mitmarschieren
sollte (der gegenwärtige tschechoslowakische
Staatspräsident Ludvik Svoboda war damals

Verteidigungsminister) über kommunistisch-
atheistischen Druck seine Teilnahme.

III.

Dann überstürzten sich die Ereignisse. Im
Februar 1948 fingierten die Kommunisten
eine «konterrevolutionäre Gefahr»: sie stell-

ten gegen diese eine neue Regierung auf, die

von ihnen selbst und von einigen Quislingen
aus den anderen Parteien zusammengesetzt

war, Staatspräsident Benesch unterschrieb

nach mehrtägigem Widerstand diese Liste

und Aussenminister Jan Masaryk, der aus

Treue zu Benesch in dieser Regierung ver-
blieben war, starb 10 Tage darauf mysteriös
durch Fenstersturz. Die Prager Caritas wurde
kommunistisch gleichgeschaltet und für «an-

dere Aufgaben» bestimmt: mir als ihrem

Auslandsdelegierten wurde blitzschnell eine

Kündigung übersandt. Von Erzbischof Beran

hörte ich Monate lang nichts: den Berichten

aus der Tschechoslowakei konnte man ent-

nehmen, dass die kommunistische Regierung
nunmehr mit einer Kommission der Bischöfe

über die Neuregelung des Verhältnisses zwi-
sehen Kirche und Staat verhandle. Ich war
sehr glücklich, als mich im Herbst 1948 eine

Nachricht von Erzbischof Beran in Bern er-

reichte, mich mit ihm bei seinem Rom-Be-

such im Oktober, bei welcher Gelegenheit er

der Grundsteinlegung zu einem neuen Mut-
terhaus der tschechischen Franziskanerinnen-
Schulschwestern beiwohnen wollte, zu treffen.
Bei unserem Wiedersehen beherrschten drei
Themen das ernste Gespräch, in dem die

grosse geistliche Erfülltheit Erzbischof Berans

über aller diesseitiger Besorgt- und Beküm-
mertheit stand. Da wurde zunächst vom Te-
deum gesprochen, das Erzbischof Beran im
Juni 1948, als Benesch zurückgetreten und
der Kommunist Klement Gottwald Staats-

Präsident geworden war, für den neuen Prä-

sidenten gefeiert hatte: es war in der Welt-
presse da und dort als «Kapitulation» des

Erzbischofs vor den Kommunisten aufgenom-
men worden. «Darf ein katholischer Priester
ein Tedeum verweigern, wenn es gewünscht
wird?» fragte der Erzbischof damals rheto-
risch. Gottwald und Frau wünschten es sich
ausdrücklich, gewiss, um die Katholiken über
den Charakter des kommunistischen Athcis-
mus zu täuschen: das wusste Erzbischof Beran
wohl, aber die geistliche Pflicht ging ihm
über alles und er betonte, dass es nicht Sache

der Kirche sei, ihrerseits die Brücken abzu-

brechen, solange nicht alle Möglichkeiten
friedlicher Einigung erschöpft wären. Dann
erzählte er von den letzten Stunden Beneschs.

Dieser Mitbegründer der Tschechoslowakei,
ihr Aussenminister bis 1935 und hernach ihr
Präsident bis zu seiner Abdankung im Juni
1948, war am 3. September jenes Jahres ge-
storben: Eduard Benesch war wohl niemals
wie sein Vorgänger Thomas G. Masaryk for-
mell aus der katholischen Kirche ausgetreten;
er hatte aber bis 1935 der Freimaurerei an-
gehört und aus seiner agnostischen Überzeu-

gung nie ein Hehl gemacht. Nun war am
3. September Erzbischof Beran durch Bc-

neschs Gattin Hanna ans Lager des todkran-
ken Ex-Präsidenten gerufen worden: und der
Erzbischof erlebte die grosse Freude, Benesch
noch vor seinem Hinscheiden seinen Irrtum
bei vollem Bewusstsein bereuen zu sehen und
ihm die Sterbesakramente spenden zu dürfen.
Für die Kirche in der Tschechoslowakei sah

der Erzbischof schlimme Zeiten des Leidens
und der Unterdrückung heraufziehen: doch
unterstrich er seine und seines treuen Klerus
innere Bereitschaft, das Kreuz auf sich zu
nehmen. Er glaubte unerschütterlich daran,

dass unter dem Druck von aussen bei gleich-
zeitigem Abfall mancher «Auch-Katholiken»
die Substanz christlicher Besinnung im tsche-
chischcn Volke reifen und erstarken würde:
«Portae inferi non praevalebunt. ..» Und
damit sollte er durchaus Recht behalten.

IV.

Im Jahre 1949 sprach Erzbischof Beran in
den «Verhandlungen» mit der kommunisti-
sehen Regierung, als diese eine von ihr ge-
gängelte falsche «Katholische Aktion» mit
einer gegen die rechtmässigen Bischöfe ge-
richteten Tendenz startete, sein «Non possu-
mus». Am 19» Juni erklärte Erzbischof Beran
bei der Fronleichnamsfeier auf dem Platz vor
der St. Veits-Kathcdrale, die Zeitung der
sog. «Katholischen Aktion», die an der .Kir-
chentüre zum Verkauf angeboten werde, sei

nicht katholisch. Erzbischof Beran wurde von
diesem Tag an in seinem Palais, in dem
schon früher kommunistische Gestapo einige
Räume besetzt gehalten hatte, interniert und
konnte mit der Öffentlichkeit nicht mehr in
Verbindung treten. Im März 1951 erfolgte
die offizielle Mitteilung, Beran befände sich
wegen seiner «staatsfeindlichen Haltung» in
einem Zwangsaufenthalt ausserhalb seiner
Erzdiözese. Er wurde in verschiedenen alten
Schlössern des Landes festgehalten, ohne dass

je ein Prozess gegen ihn stattfand: und dies
ein Dutzend Jahre lang, in denen der von
seiner Herde abgeschnittene Hirt in inten-
siver Beschaulichkeit und in konsequenter
wissenschaftlicher Arbeit an einer Geschichte
der Kirche in Böhmen einen anderen Sinn
des Wahlspruches seines Bischofswappens
«Eucharistia et Labor» erlebte, als er sich ihn
bei dessen Wahl vorgestellt hatte. Am 4. Ok-
tober 1963 wurde ihm von der Regierung
mitgeteilt, dass er «frei» sei, jedoch sein Amt
nicht wieder ausüben dürfe. Zu seinem
"Wohnsitz wurde Mukarov, ein altes Schlöss-
chen in der Nähe von Prag, bestimmt. Hier
durfte er Besuche empfangen - und die Pra-

ger kamen in grosser Zahl. Einer Einladung
Papst Johannes XXIII., zum Konzil zu kom-
men, durfte er nicht folgen. Bald wurde der
Regierung auch wieder vor ihrem eigenen
Mute bang: die Wallfahrten nach Mukarov
wurden zu zahlreich - und Erzbischof Beran
wurde in ein von Schwestern betreutes Cari-
tasheim nach Radvanov in Südböhmen ver-
setzt, wohin man nur auf komplizierten We-
gen gelangen konnte: und zu einem Besuch

musste man eine besondere Erlaubnis des

Innenministeriums haben, die fast nie erteilt
wurde, so dass der de facto-Zustand einer Inter-
nierung von neuem hergestellt war. Immer-
hin: Erzbischof Beran durfte das Telephon
im Postamt gegenüber seiner Wohnung be-

nützen, durfte telephonieren und angerufen
werden. Anfang 1965 gelang es meinem
Freunde, dem Journalisten Dr. Wolfgang
Bretholz, auf einer Reise durch die Tschecho-
Slowakei Erzbischof Beran meine Grösse zu
überbringen: dieser wurde gerade in diesem
Augenblick ans Telephon gerufen. «Wien»
war am Apparat und meldete ihm, dass die
Verhandlungen, die Mgr. Casaroli vom vati-
kanischen Staatssekretariat mit der Prager
Regierung führte, einem positiven Ende ent-
gegen gingen. Wenige Tage darauf berichtete
die Weltpresse, dass Erzbischof Beran an der
Seite Mgr. Casarolis in einem Flugzeug die
Tschechoslowakei verlassen habe, um nach
Rom zu reisen, wo er im Konsistorium vom
19. Februar 1965 zum Kardinal kreiert
wurde.

V.

Kardinal Beran nahm in Rom Wohnsitz im
Collegium Nepomucenum der tschechischen
Theologiestudenten: ich hatte das Glück,

356



Amtlicher Teil
Bistum Chur

Bistum Basel

Zum Kirchenopfer
für das Kollegium St. Charles
in Pruntrut

Am kommenden Sonntag, dem 15. Juni
1969, wird in allen Gottesdiensten ein

Opfer zugunsten des Kollegiums St. Char-
les in Pruntrut aufgenommen. Diese ka-

tholische Bildungsanstalt in der einstigen
Residenz der Bischöfe von Basel übt eine

grosse Ausstrahlungskraft auf die engere
und weitere Heimat aus. Zwei Drittel
des jurassischen Klerus und ein Drittel
der andern Intellektuellen sind durch diese

Schule gegangen. Viele Deutschschweizer
haben hier ihre Bildung geholt. Das Kol-
legium St. Charles zählt gegenwärtig in 13

Klassen insgesamt 340 Schüler. Diese ver-
teilen sich auf die 5. und 6. Primarklasse,
die drei Jahreskurse der französischen

Handelsschule, den Cours spécial der
Deutschschweizer und die sieben Klas-

sen des Gymnasiums. Die Leitung des

Institutes liegt in den Händen der Cha-
noines von St. Maurice, die auch zwei
Fünftel des Lehrkörpers stellen. Die Diö-
zese schuldet ihnen für ihren vorbildl'i-
chen und selbstlosen Einsatz aufrichtigen
Dank.
Leider bilden die prekären Verhältnisse
für Wohnraum, Freizeitgestaltung und

Sport für T.ehrer und Schüler eine täglich
neue Sorge. Die Schulgelder allein ver-
mögen für die steigenden Bedürfnisse
nicht aufzukommen. Der Diözesanbischof
Dr. Anton Hänggi bittet daher alle Seel-

sorger, das Kirchenopfer vom kommen-
den Sonntag als einen Dienst an der

christlichen Bildung und als ein Werk
der Bruderliebe für den welschen Teil
der Diözese dem Wohlwollen der Gläu-

bigen zu empfehlen.

Priesterjubilare im Bistum Basel

Mgr. Dr. Karl Gschwind, Résignât, Basel.

Mgr. Prof. Dr. Franz Xaver von Horn-

stein, Basel; P. Walter Mugglin, Exerzi-

tienhaus Schönbrunn, Edlibach; Mgr. Dr.
Jakob Schenker, Domherr, Solothurn;
Josef Weingartner, Pfarrhelfer-Resignat,
Zug.

6V7/?er«er

Josef Baumann, Pfarrer, Röschenz; René

Berbier, Professor am Collège St-Char-
les, Pruntrut; Eduardo Borgialli, Italie-
nerseelsorger, Brugg; Dr. Wilhelm Brot-
schi, Pfarrer, Brislach; Walter Bürgisser,
Pfarrer, Wohlenschwil; Michelangelo Ca-

rignano, Italienerseelsorger, Baden; Paul

Engeler, Missionär, Silvia (Cauca-Kolum-
bien); P. Giuseppe Fabbian, Italienermis-
sionär, Basel; Albin Flury, Pfarrer an der

Bruder-Klaus-Kirche, Bern; Johann Frank,
Pfarrer, Bärschwil; Justin Froidevaux,
Pfarrer, Saint-Imier; Dr. Jakob Gnant,
Pfarrer, Rohrdorf; Oskar Hilfiker, Pfar-

rer, Oberwil (ZG); August Isenmann,
Pfarrer, Schwanderloch; Karl Kaiser, Pfar-
rer, Müllheim; Hans Langenegger, Ka-
plan, Cham; Karl Mattmann, Pfarrer,
Pratteln; Franz Peter, Pfarrer, Reussbühl;
Georg Peyer, Pfarrektor, Langendorf; Jo-
sef Riittimann, Direktor des Kinderdörf-
Ii, Rathausen; Alfred Schai, Professor am
Kollegium St. Michael, Zug; Georg
Schmid, Pfarrer, Bettlach; Walter Spuh-
1er, Pfarrer, Frick; Anton Striby, Pfarrer,
Zwingen; Max Vaterlaus, Verwalter der

«Providentias-, Luzern; Dr. Leonz Wal-
tenspiihl, Pfarrhelfer, Baden; Arthur We-
ber, Pfarrer, Grossdietwil; Emil Weber,
Kaplan, Bischofszell; Max Wiss, Pfarrer,
Matzendorf.

Im Herrn verschieden

f Dr. er rar. Se&a.f/M»

Zag
Sebastian Gammel wurde am 18. Januar
1875 in Tann (bei Landshut, Nieder-
bayern) geboren und am 28. Oktober
1901 in Rom zum Priester geweiht. Seine
hauptsächlichsten Aufgabenkreise im Bis-
tum Basel waren das Amt des Kaplans
in Finstersee (1912-20), des Pfarrers von
Winznau (1920-35) und des Kuratka-
plans in Morgarten (1935-46). Seit 1948
lebte er als Résignât im Priesterheim
Frauenstein in Zug. Er starb am 6. Juni
1969 und wurde am 11. Juni 1969 in
Tann beerdigt.

Errichtung des Pfarr-Rektorates
Bruderklaus in Altdorf
Mit Datum vom 14. Mai 1969 wurde
der Seelsorgebezirk der neuen Bruder-
klausenkirche von Altdorf zum Pfarr-
Rektorat erhoben. Zum ersten Pfarr-
Rektor wurde der bisherige Pfarrhelfer
von Altdorf, LDwr ernannt.

Errichtung
der Pfarr-Rektorate Erlöserkirche
und Heiligkreuzkirche in Chur

Mit Datum vom 1. Juni 1969 wurden
das Gebiet der neuen Heilig-Kreuz-
kirche in Chur-Masans sowie das Pfarr-
vikariat der Erlöserkirche von Chur zu
Pfarr-Rektoraten erhoben. Erster Pfarr-
Rektor an der Heiligkreuzkirche wurde

Die/i, an der Erlöserkirche Dr.
F/V/e/ Crfc/czc/.

Bistum St. Gallen

Pfarrexamen
Das nächste Pfarrexamen findet im No-
vember statt. Die geltenden Bestimmun-

gen sind in der Schweizerischen Kir-
chenzeitung, 1968, Nr. 8, S. 112 ver-
öffentlicht worden. Anmeldungen sind
bis spätestens 15. Juli an die bischöf-
liehe Kanzlei zu richten. Später einge-
hende Anmeldungen können für dieses

Jahr nicht berücksichtigt werden. Die
angemeldeten Kandidaten werden durch
ein Merkblatt über den Stoff noch ge-
nauer orientiert.

Eigenmessen
Die Formulare für die diözesanen Eigen-
feste zum Einlegen in das Altarmissale
in lateinisch-deutscher Fassung können
bei der bischöflichen Kanzlei bezogen
werden.

Wahlen
Der Kirchenverwaltungsrat von Ror-
schach wählte- an die vakante Kaplanei-
pfriinde Herrn Bop/wL

unsere echte Freundschaft wieder in Schrift-

lichem Verkehr aufleben zu sehen - und ihn
im September 1966, als er im Rahmen seiner

häufigen Auslandreisen zu den verschiedenen

tschechischen Landsmannschaften und Ver-
einen allüberall als Gast der Schweizer Bi-
schöfe auch Helvetiens Gaue begrüsste, bei

einer Feier in Zürich die Hände zu drücken
und seine brüderliche Umarmung entgegen-
zunehmen. An diesem Tage pries ihn als
Sprecher der tschechischen Vereine in der
Schweiz der evangelische Prediger Premysl
Pitter: er redete ihn als «Bruder Kardinal»
an, Beweis für die Ausstrahlung, die Kar-

dinal Beran auch im protestantischen Lager
hatte, wie er ebenso konsequent seine hei-
matvertriebenen deutschsprachigen Diözesa-
nen von einst in Deutschland aufsuchte oder
in Rom in seiner Residenz empfing. Bei sei-
ner Schweizer Reise hatte er mir ursprünglich
das päpstliche Dekret meiner Ernennung zum

357



Mitteilung
Recollectio in Olten

Die Reco/Zerfio vom 16. Juni 1969 fin-
dec im Pfarrsaal St. Marien, Olten (nicht
St. Martin) um 10.15 Uhr statt.
Der Dekan des Kapitels Niederamt:

/o/w«« 67,rc/W

Komtur des Ritterordens des hl. Gregor des

Grossen im Rahmen eines besonderen Fest-

aktes in Bern übergeben wollen: infolge ei-

ner Programmänderung berührte er aber Bern
nicht und das Dekret wurde mir dann auf
dem Wege über den Bischof von Basel zuge-
stellt.
Bei seiner letzten Deutschlandreise im Sont-

mer 1968 wurde Kardinal Beran krank und
musstc sich einer Operation unterziehen: er
überstand die Operation und konnte nach ei-

ner Erholungszeit nach Rom zurückkehren,
doch wusste man, class nun der Krebs an
seinem Körper zehrte. Als Todkranker, aber

mutig und ewigkeitsbewusst, beging er seinen
80. Geburtstag: nach tier Selbstverbrennung
ties Studenten Jan Palach in Prag sprach er
noch im Radio zu seinen Landsleuten in der
Heimat Worte wider die kleinmenschliche
Verzweiflung - er wollte diese Worte als sein
geistliches Vermächtnis angesehen wissen.
Zum 7. März 1969 wechselten wir zum letz-

ten Male dominikanische Ordensfestgrüsse in
Sr. Thomas von Aquin: seine Schrift war
schon schwer lesbar geworden, er schrieb un-
ter Schmerzen und mit gewaltiger Anstren-
gung. Und so nahte der letzte 17. Mai, der
das Ende des Erdenwallens dieses grossen
Kirchenfürsten bringen sollte. Mit Mühe
schleppte sich Kardinal Beran auch an diesem
Morgen schon um 5 Uhr in die Kapelle des

Nepomucenum, um vor dem Tabernakel die

Betrachtung zu halten. (Jm 8.45 Uhr zele-

b rie rte er zusammen mit einigen Priestern:
er war sehr erschöpft, als er vom Altar schritt,
sein Zustand verschlechterte sich zusehends.
Um 10 Uhr erteilte ihm der Rektor des

Nepomucenums die Krankenölung und Kar-
dinal Beran nahm von allen Anwesenden
Abschied. Er nahm noch die Nachricht auf,
class der Heilige Vater ihm einen Besuch ma-
chen wolle: im Augenblick, da das Auto mit
Papst Paul VI. den Vatikan verliess, hauchte
Kardinal Beran seine Seele aus. Als der Papst
im Nepomucenum eintraf, kniete er am To-
tenbett Kardinal Berans nieder, sprach ein
Gebet, küsste ihn auf die Stirn und sagte
dann zu den umstehenden Seminaristen: «Er

war ein grosser Priester Christi - er sei euch
ein Beispiel.» F/w/z GF/w

Neue Bücher

PVr/4-Ro««e, /(r«e; IPo P«/c/«t g/«g. Eine
Reise auf den Spuren des Apostels. Deutseh
von Fr/Wr/VF 1%jcF///7/«j\ Greiz und Stutt-
gart, Leopold Stocker-Verlag, 1968, 56 5 Sei-

ten.
Der Verfasser ist ein bekannter dänischer Rei-
sejournalist. In mühsamen Forschungsreisen
ist er dem Weg und den Spuren des Völker-
apostels Paulus durch die Länder des Nahen
Orients nachgegangen. Das Buch ist vor dem
Sechstagekrieg von 1967 geschrieben worden.
Das brachte es mit sich, dass der Verfasser
immer wieder zwischen Israel und dem dama-
ligen jordanischen Teil Palästinas hin und her
pendeln musste. Das Werk ist in einem fes-
selnden Stil geschrieben. Stellenweise liest
es sich wie ein Roman. Wer sich in den

Ländern des Nahen Orients etwas auskennt,
folgt dem Verfasser mit doppeltem Interesse
auf seiner Reise, In geschickter Weise ver-
mischt Falk-Ronne seine Reiseerlebnisse mit
kulturhistorischen Schilderungen aus tier Zeit
tier Antike. Als Beleg für das Leben ties

Apostels wird öfters die Apostelgeschichte im
Wortlaut angeführt. Schade, dass nicht auch
der genaue Fundort der Apostelgeschichte
angegeben wird. Der Verfasser scheint die
Jungfrauengeburt des Herrn als historische
Tatsache zu bezweifeln (S. 44), ebenso spricht
er von vier Brüdern und mehreren Sehwe-

stern des Herrn. Diese Unrichtigkeiten wird
tier Leser selber berichtigen. Das Buch schliesst

mit einer eindrucksvollen Schilderung aller
Stätten Roms, die mit dem Namen ties Vol-
kerapostels verbunden sind. Dem Werk sind
mehrere originelle farbige Photos beigegeben.
Das mit viel Liebe geschriebene Buch zeigt,
wie die Gestalt und die Ferstin 1 ichkeit ties

Völkerapostels noch heute imstande ist, einen
modernen Reiseschriftsteller zu fesseln.

/oF^w«

Urf« I.oo,é ALovU; Fra«z /(«/«« /Vletw/er -
Rt'/«/m/(/ 5V/j«cWct. Mit einem bisher un-
gedruckten Essay von Re/w/Wr/ /sV/twe/V/tr,

Freiburg i. Br., Eckhard Becksmann Verlag,
1969. 127 Seiten.
Aus tier Familie tier Mutter Reinhold
Schneiders - tier Mesmer aus dem Bodensec-
gebiet - stammte der berühmte Arzt und Na-
turphilosoph Franz Anton Mesmer (1734-
18 15), eine originär-schöpferische und um-
strittene Persönlichkeit seiner Zeit und der
Medizingeschichte. Mesmer entdeckte die
mannigfachen Einflüsse der Gestirne auf den
Menschen und sein gesundheitliches Befinden
sowie tlie Wechselwirkung zwischen leblosen
Körpern und Lebewesen, den sogenannten
animalischen oder tierischen Magnetismus.
Krankheit bedeutet nach Mesmer eine Stok-
kung in dieser fluktuierenden Wechsehvir-
kung, eine Störung der Harmonie des Men-
sehen im All. Die Heilung hat darauf Rück-
sieht zu nehmen, (n Wien und Paris und

wo immer er war hat der berühmte Arzt auf-
sehenerregende Heilungen bewirkt, sich aber
auch Feinde zugezogen. Aller Verkennung
zum Trotz blieb seine Nachwirkung auf die
Heilkunde und vor allem auf die Psycho-
rherapie nachhaltig und gross. - Maria van
Look, die bereits ein Buch über Reinhold
Schneider verfasste, geht in dieser Schrift
Schritt für Schritt dem Leben und Wirken
Mesmers und den Verbindungen Reinhold
Schneiders zu seinem genialen Ahnherrn
nach. Manche Züge aus Leben und Person-
lichkeit des Dichters, so seine Naturnähe
und Tierliebe, treten damit in ein neues
Licht. Den krönenden Abschluss des Buches
bildet das bisher unveröffentlichte wertvolle
Essay Schneiders über den berühmten Arzt.

Eingegangene Bücher
(E/»ze/Ae.r/wc/>«»£ rwAe/w/re«

ßewgjv/j, /IZ/rcU / •SV/jwrf/cr, Al/c/ade/ / GoTr-

fflrtfi«, E//w/><r//>; Hata» «4z «oc/z G>/Wj«fae2
Theologische Fragen heute, herausgegeben von
Michael Schmaus und Elisabeth Gössmann,
Band 12. München, Verlag Max Hueber, 1968,
96 Seiten.

IF'c-ge GUèet. Texte von Teresa

von Avila. Ausgewählt und übertragen von
ß^F«. Sammlung Licht vom Licht.

3. Folge Band 5, herausgegeben von Franz X.
von Hornstein und Heinrich Suso Braun. Ein-
siedeln, Bcnziger-Verlag, 1968, 176 Seiten.

Krfgi, IFU-bét / Z/Vgfcr, «4//>erf / P/iVer, R«-
r/o// / D/mre-ß/BB«, PeLet; Jeaa/Le«, Protej'/ö«-
fe«, DeOToUv/Ue. Vier Vorträge herausgeger
bon von Werner Schatz. Polis 30 Evangeli-

sehe Zeitbuchreihe. Zürich, EVZ-Verlag, 1968,
125 Seiten.

lU/W/m, Norèert /VG.v: Kirc/ze /«V
groTrere IPe/r. Analyse-Kritik-Reform. Aus
dem Französischen übersetzt von Karlhermann
ßergwer. Herder-Taschenbuch Nr. 325. Frei-
bürg i. Br., Herder-Verlag, 1968, 1 39 Seiren.

,4«c>r, /»/«««.' G7i;«/ze« - Gern/«« - R/jv/m?
Eine Antwort auf die aktuelle Frage: «Was
heisst glauben?» Kreuzring-Bücherei Band 50,
Trier, Verlag Johann Josef Zimmer, 1968, 116
Seiten.

GV/tfjv/////, Kowrfwo: D/V TC/rcFe F/mw.
Meditationen über Wesen und Auftrag der
Kirche. Herder-Bücherei Band 307. Freiburg,
Herder-Verlag, 1968, 126 Seiten.

FFßrF<W; D/V Fr*/Fe/V dVr TF^o/og/V.
Vortrag für den vom Rat der Evangelischen
Kirche in Deutschland berufenen theologi-
sehen Ausschuss «Schrift und Verkündigung».
Theologische Studien, herausgegeben von Karl
Barth und Max Geiger, Heft Nr. 88, Zürich,
EVZ-Verlag, 1967, 33 Seiten.

J/Üwge/, P/zcrUm/: Kur/ ßurt/zj' 7,e/zre co« r/er
TW/V. Ein Hinweis auf ihre Probleme. Theo-
logische Studien, herausgegeben von Karl
Barth und Max Geiger, Heft Nr. 98. Zürich,
EVZ-Verlag, 1968, 5 5 Seiten.

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Lcodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,
Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,
6438 Ibach (SZ), Telefon (043) .3 20 60.
Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

E/ge«r«»rer «ßr/ Ker/ug.'

Grafische Anstalt und Verlag Räber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,
Telefon (041) 22 74 22/3/4,
Postkonto 60 - 162 01.

/I AußßcvßcWj'pr'cv.re'.'

Schweiz:
jährlich Fr. 35.-, halbjährlich Fr. 17.70.

Ausland:
jährlich Fr. 41.-, halbjährlich Fr. 20.70.
Einzelnummer 80 Rp.

Bitte zu beachten:
Für Abonnemente, Adressänderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ähnliche Fragen: Verlag Räber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Für sämtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 22 78 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.

Für Inserate: Orell Füssli-Annoncen AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

358



CAm/d»/«/» «« «o» Ko«/«-
j7o«o«, Ut-w/öc/w// ««(/ Vtor/e». Verschiede-

ne Autoren. Wien-Freiburg-Basel, Herder-Ver-

lag, 1968, 114 Seiten.

E/w/wArwwg «CjoZZ M* ÄW-

jer He/7». Herausgegeben von Br»»o Drewer.

Freiburg Basel-Wien, Herder-Verlag, 1967,

137 Seiten.

/irrer, lFo//g«»g G.; B/é/ircée 0//<?»7w»«g
/»> K/Wer'/re/z/e. Entwurf einer kerygmati-
sehen Analyse für Sechs- bis Zwölfjährige. Ak-

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

Dr. Walter von Arx, Avenue du Mléson 30,
1700 Freiburg

Dr. Wim L. Boelens SJ, Referent für öku-
menische Pastoral, Geldersalaan 18, Stads-

kanaa t/Holland

Dr. Franz Glaser, Wabersackerstrasse 39A,
3097 Liebefeld-Betn

Dr. Kaspar Hürlimann SMB, Professor, Mis-
sionsseminar Schöneck, 6375 Beckenried

(NW).

Joseph Schilliger, Kathol. Schweizermission,
10, rue Violet, Paris XV

Dr. Alois Sustar, Professor, Bischofsvikar, Prie-

sterseminar, 7000 Chur

Prof. Robert Trottmann, Leiter des Liturgi-
sehen Instituts, Gartenstrasse 36, 8002 Zürich

Dr. Herbert Vorgrimler, Professor, Mühlematt-
Strasse 22, 6000 Luzern

tuelle Schriften zur Religionspädagogik. Frei-
bürg i. Br., Herder-Verlag, 1967, 151 Seiten.

F/7h&<wr, TÄew/rttv /l,f/>£'b/<? 7«' G/<w£e»r««/er-
Die Erneuerung des Re-

ligionsunterrichtes aus dem Geiste des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils. Aktuelle Schriften
zur Religionspädagogik. Freiburg i. Br., Her-
der-Verlag, 1967, 192 Seiten.

EKK / /:«««,yUAc/;-K«/7o/7i't'/>6T Komme«/«/'
z«m Ne//e» 7Vj7«/«<?k/, Vorarbeiten Heft 1.

Mit Beiträgen von Eduard Schweizer, Rudolf
Schnackenburg, Ulrich Wilekens, Josef Blanl,
Rudolf Pesch. Neukirchen, Neukirchener-Ver-
lag, Zürich, Benziger-Verlag, 1969, 95 Seiten.

Gco'/e«, /l/e.wm/c'/v 0//e«/>«r»«£ »«// Tr««j-
Kritische Thesen zu einer

künftigen dialogischen Theologie. Theologi-
sehe Perspektiven. Zur gegenwärtigen Pro-
blemlage. Düsseldorf, Patmos-Verlag, 1968,
115 Seiten.

Kurse und Tagungen
Leiterkurse für kirchliche Jugendarbeit
Der Schweizerische Katholische Jungmann-
schaftsverband bietet wieder ///>

an: dreimal je eine
Ferien-Woche lang vom 3.-24. August 1969
im Studienheim St. Klemens in Ebikon bei
Luzern für Jugendliche und junge Erwach-
sene ab 18 Jahren.
Hat es noch einen Sinn, von Leitung und
Führung zu sprechen? Das sind doch Ideen
einer autoritativen und patcrnalistischen Ver-
gangenheit. Kirchliche Jugendarbeit? Welch
etablierte Ausdrucksweise für äusserst frag-
würdige Inhalte!

Im SKJV ist man sich der aktuellen Jugend-
Problematik und der Krise in Religion und
Kirche bewusst. Die unsichere Situation wird
als Herausforderung angenommen, ehrlicher
und fleissiger nach echter, gottbezogener
Menschlichkeit zu suchen.
Die Ebikoner Kurse möchten gute Bedin-

gungen schaffen, dass sich die jugendlichen
Teilnehmer selbst finden lernen zu einer all-
umfassenden christlichen Lebensgestaltung, zu
welcher wesentlich der Dienst an den Mit-
menschen gehört.
Bereits wurden allen Pfarrämtern Programme
zugeschickt. In Nr. 4/5 von «medium» (Zeit-
schritt für kirchliche Jugendarbeit als Füh-

rungsorgan des SKJV) werden Sie ebenfalls
Anmeldekarten finden. - Oft braucht es eine

persönliche Begegnung, eine priesterliche Er-

munterung, bis sich ein junger Mensch ent-
schliesst, während seiner Ferien einen solchen
Kurs zu besuchen. Könnten Sie sich nicht
dafür einsetzen? - Weitere Auskünfte er-
teilt Ihnen gern das Generalsekretariat SKJV,
St. Karliquai 12, 6000 Luzern 5, Telefon 041 -

22 69 12.

Einkehrtag für Pfarrhaushälterinnen

In der Villa Bruchmatt (Bruchmattstrasse 9),
Luzern, findet Dienstag, den 17. Juni 1969,
ein Einkehrtag für Haushälterinnen bei geist-
liehen Herren statt. Er wird geleitet von
Prälat Em/7 5pec6cr, ehemals Regens des
Priesterseminars Luzern. Zteg/«« vormittags um
9.30 Uhr - 5c/i/»r.( ca. 17 Uhr. Die geistlichen
Herren mögen ihre Haushälterinnen auf die-
sen Einkehrtag aufmerksam machen und die
Teilnahme ermöglichen. bis
14. Juni 1969 an Frl. Rosalia Meier, Franzis-
kancrpl. 14,6000 Luzern (Tel. 041 /22 82 79).

Ferienreise im modernen Reisecar

9 Tage Lourdes Fr. 415.—

5.-13. September 1969, geistliche Führung. - Verlangen Sie un-
seren Auslanrlfahrten-Prospekt!

G. Waser Autounternehmungen, 6370 Stans Tel. 041 - 84 17 17

Kirchenfenster und Vorfenster
Einfach- und Doppelverglasungen
in bewährter Eisenkonstruktion erstellt die langjährige Spezialfirma

Schlumpf AG, Steinhausen
Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch
mit Beratung und Offerte. Tel. 042/36 23 68

Zur Feier
der hl. Firmung
Für den lit. Gebrauch:
..Die Feier der hl. Firmung»
lat./deutsche Ausgabe

Deutsche Texte zur Spendung tins

Firmsakramentes, als Andenken gesta -

tot mit dem Bild des Bischofs fur
das Bistum Basel

Betstuhl extra breit: 120 cm, Holz/Me-

tall, gepolstert
Flaqqen in den Papstfarben, 80 oder
120 cm breit, verschiedene Längen

im Fachgeschäft:

33
ARS PRO DEO

STRÄSSLE LUZERN

b. d. Holkirche 041/22 33 18

Älterer, AHV-berechtigter

Priester
sucht Stelle an einem leichte-

ren Posten.

Offerten unter Chiffre OFA
613 Lz an Orell Füssh-Annon-

cen AG, 6002 Luzern.

Kirchenglocken-Läutmaschinen
System Muff

Neuestes Modell 1963 pat.
mit automatischer Gegenstromabbremsung

Joh. Muff AG, Triengen
Telefon 045 - 3 85 20

Wir suchen für die Pfarrei Ennetbürgen NW mit 2300 Katholiken und 410 Schul-
kindern

einen tüchtigen Katecheten
für Religionsunterricht, Jugendseelsorge und Mithilfe in der Gottesdienstgestal-
tung. Er wird im Vollamt angestellt und zeitgemäss besoldet. Anstellung auf
Schulbeginn: August 1969.

Weitere Auskünfte und Anmeldung an
Kath. Pfarramt 6373 Ennetbürgen, Telefon 041/84 51 78

Occasion
Günstig zu verkaufen gut erhaltenes Pedal-Harmonium, braun,
106 X 53 X 125 sowie ein
Tabernakel
schwarz, gusseisern mit Messingbeschlägen, 42 X 32 X 39.

Zu besichtigen bei: Villa Petra, Rosenberghöhe 11,
6000 Luzern (Tel. 041 36 30 70)

LIENERT

KERZEN

EINSIEDELN

Welcher Mitbruder kann mir aushelfen
mit einem oder mehreren Exemplaren

Kleiner Katechismus
für das
Bistum Chur?
W. Gemperle, Kaplan
8735 St. Gallenkappel

Diarium missarum intentionum
zum Eintragen der Mess-
Stipendien.
In Leinen Fr. 4.50
Bequem, praktisch, gutes
Papier und haltbarer Ein-
band.

Räber AG, Buchhandlungen,
Luzern

359



Erstbeicht- und
Erstkommunionbüchlein:
Gott verzeiht - Himmelsbrot

von A. Grossert, Pfarrer

Unter vielen empfehlenden Zuschriften lautet jene eines Profes-

sors an einem Lehrerseminar und Verfasser eines Methodik-

buches:

«Von Herzen beglückwünsche ich Sie zu Ihrem Erstbeichtbüch-

lein ,Gott verzeiht'. Es ist — ich schreibe Ihnen das ohne jede

Schmeichelei — methodisch ausgezeichnet durchdacht, kinder-

tümlich geschrieben und sehr gut bebildert. So wichtig das ist:

es ist nicht das Wichtigste. Ihr Büchlein gefällt mir deswegen,

weil es irgendwie .sakral' ist, weil Religion Bindung an Gott,

aus ihm herausleuchtet, weil es in Anlehnung an die zehn Gebote

zum Gottesdienst wird und nicht blossen Humanismus betreibt.»

Prof. E. A. in H.

Anmerkung:

Zum richtigen Gebrauch des Büchleins ist zu beachten: Der
Schwarzdruck ist eine knappe Zusammenfassung des Lehrstoffes
für den Katecheten und die Eltern, der Rottext ist der Lerntext
des Kindes.

Zu beziehen beim Tribschenverlag, Industriestrasse 1,

6002 Luzern. Preis Fr. 2.90.

Erholungsreiche Bergferien im Kreise geistlicher Mitbrüder
verbringen Sie im Ferienheim der Alt-Waldstättia auf

FaSdumalp

im Lötschental (2000 m fi. M.). Einer- und Zweierzimmer. Voll-
pension. Geöffnet ab 13. Juli bis Ende August. Das Haus steht
allen Geistlichen, auch Nichtwaldstättern, offen.

Anfragen und Anmeldungen bitte frühzeitig richten an:
Pfr. J. Stalder, Taubenhausstrasse 4, 3000 Bern

Glockengiesserei
H. Rüetschi AG
Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeläute

Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geläute

Umguss gebrochener Glocken

Glockenstühle

Fachmännische Reparaturen
Aarauer Glocken
seit 1367

Wallfahrtsort
Maria im Ahorn
b. Weissbad (App.).

Die hochw, geistlichen Herren
mögen bitte sehr gut beach-
ten: Frühmessen vor 7.00 und
Abendmessen (oder Andach-
ten) nach 18.00 Uhr und bei
Nacht können im Ahorn keine
stattfinden. Kapelle ab 18.00
Uhr geschlossen.

Es dankt dafür: E. Broger,
Ahornmessmer, Appenzell.

Telephonanrufe nur von 19.00
bis 19.30 Uhr
Telephon (071) 87 26 97.

Kirchenmöbel
Selbstverständlich aus dem Fachge-
schäft mit der reichhaltigen Auswahl:

— Altäre gegen das Volk
10 Modelle erhältlich

— Betstühle
Als Hochzeitsbetstuhl, als
Notbeichtstuhl, oder in üblicher
Ausführung für Kirche
und Privatzimmer

— Sedilien
mehrere Modelle

Dürfen wir Ihnen ein bebildertes Ange-
bot zukommen lassen?

Katechet
oder
Katechetin

für Religionsunterricht und
Pfarreihilfe gesucht.
Antritt Mitte August oder
Mitte Oktober 1969,

Offerten sind zu richten an das
Rom. kath. Pfarramt
8807 Freienbach (SZ)

Melchtal
bei Luzern, Luftkurort 900-2700 m

Voralpine, waldreiche, ruhige Lage -
Anglergelegenheit, Bergbahnen, 50 km
Pass- und Wanderwege. - Auskunft
oder Prospekte durch

Kurverein CH 6067 Melchtal (Schweiz)

Extrafahrten 1969
2. 8.-10. 8.

18. 10. - 26. 10.
18. 7.-25. 7.
19. 9.-26. 9.

9 San Giovanni Rotondo
9 San Giovanni Rotondo
8 Lourdes-Ars
8 Lourdes-Ars

Fr. 370.-
Fr. 370.-
Fr. 385.-
Fr. 385.-

Die Reisen werden unter zuverlässiger (Lourdes unter geist-
licher) Reiseleitung durchgeführt.
Verlangen Sie unser ausführliches Detailprogramm.

Orgelbau
Herstellung von Kirchenorgeln mit elektronischer Klangerzeu-

gung, welche dem Klangideal des geblasenen Orgeltons ent-
spricht.

Individueller Werkaufbau, Disposition nach Wunsch.

Expertisen, Service, Stimmungen; Reparaturen von Orgeln
sämtlicher elektronischer Systeme.

30 Jahre Erfahrung im elektronischen Instrumentenbau.

Max Honegger 8143 Sellenbüren-Zürich
Tel. Gesch. (051) 95 55 82 Priv, 54 63 88

ZUM STEIN-REISEN
6300 Zug, Alpenstr.12, Tel.042-217766

360


	

