Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 137 (1969)
Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

10/1969 Erscheint wochentlich

Fragen derTheologie und Seelsorge

Amtliches OrganderBistiimerBasel,
Chur und St. Gallen

Druck und Verlag Raber AG Luzern
6. Mirz 1969 137. Jahrgang

Die tagliche Zelebration als Frage — gestern, heute und morgen

Die Redaktion freut sich, fir dieses aktuelle
Problem einen Fachmann gefunden zu haben.
Es ist ein Benediktinermonch der Abtei Ma-
ria Laach, P. Dr. Angelus Hdiussling OSB, aus
dessen Feder der folgende Artikel stamms.
Die Unterteilung und die Titel hat der Ver-
fasser der Redaktion iiberlassen.

«Das war immer so»

«Bs ist da eine recht unterschiedliche
Praxis unter den Priestern entstandeny,
nimlich wie oft, ob noch tiglich oder
nicht, man zelebrieren solle, auch wenn
keine Gemeinde diesen Dienst des Prie-
sters erwartet. Der Theologe, der mit
unserem Zitat die unterschiedliche Pra-
xis in der Zelebrationshiufigkeit fest-
stellt, ist nun allerdings kein Zeitgenosse.
Er spricht zwar aus, was viele Heutige,
mehr oder weniger erstaunt, als Gescheh-
nis der Gegenwart konstatieren, dem sie
oft recht ratlos gegeniiberstehen, Wir
zitieren vielmehr aus dem iltesten abend-
lindischen «Handbuch der Liturgiewis-
senschaft», dem «liber de exordiis et in-
crementis rerum ecclesiasticarum» des
Abtes Walafrid Strabo von der Reiche-
nau (1 849) 1.

Man sehe die kleine Bosheit nach, die
uns das Zitat aussuchen liess. Denn auch
die tigliche Zelebration wird doch gern
mit der Berufung auf «die Tradition»

U Kap. 22 (Monumenta Germaniae historica,
Capitularia 2 [18971, S. 495f; die Zihlung
der Kapitel ist in den Ausgaben unter-
schiedlich). Ahnlich schon im vorausge-
henden Kapitel: «wie es zur tiglichen Zele-
bration dieser Mysterien iiblich wurde. ..,
dariiber ist bei den Gelehrten ein vielfacher
Bericht» (ebd. 493).

2 Ph. Hofmeister, Die tigliche Privatmesse
in Gewohnheit und Recht, in: Tiibinger
theologische Quartalschrift 145 (1965 S. 307
bis 325) 322f, mit Berufung auf G. Schwai-
ger, in: Miinchner theologische Zeitschrift
10 (1959) 127ff.

verteidigt («Das war immer so gewe-
sen!») — und der gelehrte Abt der Karo-
lingerzeit sagt uns, dass das mit der Tra-
dition so seine Sache haben kann: das
Argument kann gegen den ausschlagen,
der es gebraucht, weil sich herausstellt,
dass er seime Tradition meint und sie
nicht aufgeben will zugunsten der Tradi-
tion, die der gemeinten Sache selbst ge-
recht wird. So wie es 1951 Pfarrer gege-
ben hat, die mit dem Ruf «Wir bleiben
bei der Tradition!» weiter im Sonnen-
schein des Karsamstagmorgen «diese
hochheilige Nacht»> besangen und sich
mit ihrer Tradition gegen die Tradition
der Sache selbst stellten, der Papst
Pius XII. endlich wieder zu ihrem Recht
verhalf. Bekanntlich schafft sich alles
seine Tradition, auch der Unsinn, wenn
nur Zeit genug gelassen wird.

Ein Masstab priesterlicher
Frommigkeit?

Tradition hin, Tradition her: wie steht
das nun mit der tiglichen Zelebration?
Genauer: soll der Priester so seine tigli-
che Messfeier fiir unerlisslich halten,
dass er auch dann — «privat» — zelebriert,
wenn keine Gemeinde an der Messfeier
teilnimmt? Die Frage istdringlich. Unter
der Hand, scheint es, hat sich vor allem
beim jiingeren Klerus eine andere Ein-
stellung  zur  Privatzelebration durch-
gesetzt als bisher gewohnt. Tiglich zu
zelebrieren war doch einer der indisku-
tablen Punkte des priesterlichen Lebens.
Das war doch das Hochste, was man tun
konnte. Dafiir war man geweiht, Und
wie trostlich, wenn im Nachruf auf einen
verstorbenen Priester als grosse Gnade
herausgehoben war, er habe seit seiner
Weihe jeden Tag zelebrieren konnen,
abgesehen natiirlich von den hohen Kar-

tagen, an denen man es ja, wegen der
Rubriken, «nichts tun «durfte». Da
wusste man: das war ein guter, eifriger,
frommer Priester.

Tigliche Zelebration ist ein Urteilskrite-
rium iiber den rechten Eifer des Priesters
geworden, So selbstverstindlich, dass neu-
lich noch der gute Papst Pius VI. eine
schlechte Zensur einstecken musste, weil
er, obwohl ihm «die Giite wahrer Hirten
und die Weisheit eines reifen Lebenss
konzediert wird, bei seinem Besuch in
Miinchen 1782 doch nicht tiglich zele-
brierte: «Bedauerlicherweise ging der
hohe Klerus nicht immer mit gutem Bei-
spiel voran», konstatiert daraus unser
heutiger Zeitgenosse 2.

Die genaue Fragestellung

Ist nun auch die tigliche Zelebration
nicht mehr so wichtig? Braucht das Mess-

Aus dem Inhalt:

Die tigliche Zelebration als Frage —
gestern, heute und morgen

Am Scheinwerfer

Neune Wege und Erfahrungen
der Wiener Diézesansynode

Von den Lebren der cernenerten Kirche»
Zum Fastenopfer 1969

Aus dem Leben unserer Bistiimer

Amtlicher Teil

133



opfer nicht mehr so hochgeschitzt zu
werden, dass der Priester es tiglich
feiern soll, auch ohne Gemeinde? War
das bisherige falsch?

Eine hinreichende Antwort miisste mehr
besprechen, als hier moglich ist. Einige
Fragen miissen wir von vornherein aus-
lassen: etwa die heute so vielverhandelte
Diskussion um das Priesterbild, oder die
Frage nach Recht und Art eines «Kultes»
in der Kirche des Neuen Testamentes.
Wir schrinken uns so weit als es das
Thema erlaubt ein auf die Frage: soll der
Priester noch tiglich zelebrieren, auch
ohne Beteiligung einer Gemeinde? Soll
er auch dann bei seiner Privatzelebration
verbleiben, wenn er die Moglichkeit hat,
sich der Eucharistiefeier einer Gemeinde
anzuschliessen? Dabei soll der Haupt-
akzent nicht auf der Geschichte der Mess-
hiufigkeit, sondern auf einigen ausge-
wihlten, positiven, theologischen Erhel-
lungen liegen3.

Es wird einige erstaunen zu erfahren,
dass die tigliche (Privat-) Zelebration
erst im 19. Jahrhundert, und zwar offen-
bar erst in dessen 2. Hilfte, zur unkodi-
fizierten Norm fiir einen Priester gewor-
den ist, der als «gut» und «fromm» gelten
durfte. Bis dahin haben nicht einmal die
Pfarrer iiberall tiglich zelebriert. Eine
«Tradition» der tiglichen Privatzelebra-
tion im strengen Sinn dieses Wortes
(also Zelebration auch ohne Gemeinde
als Ausweis der subjektiven Frommig-
keit des Zelebranten) gibt es nicht. Es
gibt nur die Tradition, die Messe so oft
zu feiern, als das aktuelle Verstindnis von
Kirche, Eucharistie, Priesteramt, je nach
der zeitentsprechenden Akzentsetzung, es
nahelegt.

Damit gibt uns das Thema auf, von drei
Sachverhalten zu reden: die theologisch
begriindete Tatsache unterschiedlicher
Akzentsetzungen in der Erfahrung von
Gott, Christus und Kirche, der Aufweis
des geschichtlichen Faktums solch unter-
schiedlicher Erfahrung gerade in der ver-
schiedenen Haufigkeitsnorm der Mess-
feier, und schliesslich, wenn moglich,
Kriterien, wie heute in dieser Frage zu
urteilen und zu handeln ist.

1. Unterschiedliche Akzente
in der Erfahrung von Gott,
Christus und Kirche bestehen
theologisch zu Recht

Im theologischen Verstindnis der Kirche
komme hiufig eines ihrer konstitutiven
Elemente zu kurz, das gerade heute dring-
liche Beachtung fordert. Man hat die
Kirche societas perfecta genannt. Diese
Kennzeichnung, der Sozialphilosophie
entstammend, ist zutreffend und, in ihren
Grenzen, durchaus berechtigt.  Gern
schlich sich aber das Missverstindnis ein,
die «Perfektion» der Kirche auch auf

134

ihre heilsgeschichtliche Funktion hin aus-
zulegen, Das ist aber (wie jede metabasis
ein allo genos) grundfalsch, Vielmehr ist
in der Heilsgeschichte die Kirche, gleich-
wohl sie fiir die Generationen zwischen
Pfingsten und Parusie das Grundsakra-
ment Christi bleibt, ein Ersatz flir das
«Reich Gottes», dessen Realisierung der
Glaubensungehorsam des Volkes Israel
als ganzes verhinderte,

Das Selbstverstindnis der Urkirche ist
fiir die Kirche konstitutiv

Die Kirche ist, um es mit Joseph Ratzin-
ger, im Anschluss an das Gleichnis des
Evangeliums vom Hochzeitsmahl (Mt 22,
1-14) zu sagen, «der nachtriglich aufge-
fillte Hochzeitssaal» ¢, Das heisst aber,
dass die Kirche, weil noch nicht das End-
giiltige, in ihren Erscheinungsformen re-
lativ, geschichtlich bedingt und wandel-
bar ist. Es heisst sogar noch mehr: Kir-
che existiert Uberhaupt nur dort in stif-
tungsentsprechender  Vollform, wo sie
selbst, in ihren Verantwortungstrigern
und Vorzugszeugen, konkret vor allem
in ihrer ersten Generation («Zeit der
Apostel») den Glauben dadurch realisier-
te, dass sie ihr (durchaus zeitbedingtes)
Selbstverstindnis in bindende Formen
brachte, weil nur so glaubende Kirche
aus dem Geiste und in der Vollmacht
Christi sein kann. Kirche iiberhaupt und
gliubig sich realisierendes, gleichwohl
geschichtlich gebundenes Selbstverstind-
nis der Kirche (wesensgemiss identisch
mit dem Glaubensverstindnis von Chri-
stus, dem sendenden Gott dem Vater und
dem jetzt gesandten, die Kirche tragen-
den Heiligen Geist) sind also weithin
kongruent. Daher bleibt das Selbstver-
standnis der apostolischen Kirche grund-
sitzlich, obwohl es selbst zeitgeschicht-
lich geprigt bleibt, fiir den Glauben und
die Erscheinungsform der Kirche aller
zukiinftigen Generationen der Glauben-
den konstitutiv: Thr Glaubenszeugnis ist
fortan massgebende Glaubensnorm (in
den Schriften des Neuen Testamentes) %,
ihr Verstindnis der Heilszeichen begriin-
det die wichtigen Sakramente, ihre Ge-
meindeordnung ist grundlegend fiir alle
kiinfrige Kirchenverfassung (Amt aus
von Christus tibertragener, durch die
Apostel weitergegebener Vollmacht).
Kirchen- und Dogmengeschichte wissen
recht gut zu sagen, wie zeitbedingt diese
Konstitutiven aus der Urkirche sind. Der
theologische ILaie erschreckt oft genug,
wenn er niher zusieht, wie problematisch
der Satz etwa von der «Einsetzung durch
Jesus Christuss> bei einigen der sieben
Sakramente wird: eine «ipsissima vox»
Jesu ist, z.B. fiir Ehe und Krankensal-
bung absolut nicht aufweisbar — trotz-
dem sind es Sakramente Christi, weil
realisiertes Selbstverstindnis der Kirche,
in der der Auferstandene lebt®.

Das Selbstverstéindnis der spiteren
Kirche ist zeitentsprechend ebenfalls
konstitutiv

Weil der Herr aber allezeit in seiner
Kirche lebt, ist das Selbstvetstindnis im
Glauben der spiteren Generationen nicht
belanglos, sondern ebenfalls zeitentspre-
chend konstitutiv. Das heisst konkret:
die Kirche wandelt sich — und weiss
Gott, wer auch nur wenig sich in der
Kirchengeschichte umgesehen hat, weiss,
wie total ihre Wandlungen erscheinen!
Die Kirche erfihrt durchaus unterschied-
lich Gott, ihren Herrn und sich selbst als
Ort der Gegenwart Christi, Bleibend st
indes die Kontrolle des zeitentsprechen-
den Selbstverstindnisses: der authenti-
sche Glaube der Urzeugen Christi, der
Apostel, aufbewahrt in der Heiligen
Schrift.

Beispiele konstitutiver Merkmale
in verschiedenen Jahrhunderten

Beispiele sollen das Gesagte illustrieren:
es ist unbestreitbar, dass die alte Kirche
in der Substanz ihres Wesens viel tiefer
von der wahren oder ungeniigenden dog-
matischen Formel betroffen wurde als
etwa heute die Christen, auch die eifri-
gen Christen, Die rechte Lehr- und Be-
kenntnisformel war damals fiir das
Selbstverstindnis so konstitutiv, dass selbst
die Marktfrauen sich mitbetroffen fiihl-
ten, tiefer noch als derzeit etwa die ge-

wohnlichen Leute von der Diskussion um
die «Pilles und die Lehramtsiusserungen

darum (sofern die heutige «Betroffen-
heit» nicht bloss belanglose Neugier ist).
Das Mittelalter hingegen setzt in weiten

3Wir diicfen fiir die Geschichte der Mess-
haufigkeit auf eine Studie verweisen, die
noch in diesem Jahr erscheinen soll («Fu-
charistiefeier und Monchskonvent.  Eine
Studie iiber die Messe in der Klosterliturgie
der frinkischen Zeit>, in der Reihe: «Lj-
wrgiewissenschaftliche  Quellen und  For-
schungen», Miinster) und innerhalb derer
ein lingerer Abschnitt die wichtigsten Mo-
tive fiir die Messenhidufung in der liturgi-
schen Praxis der spiatantiken und frithmittel-
aleerlichen  (abendlindischen) Kirche be-
handelt; in dieser Zeit fallen auch fiir diese
Frage die lang massgebend bleibenden Ent-
scheidungen. Fiir die Theologie der Mess-
hiufigkeit verweisen wir auf K. Rabner

— A. Hiussling, Die viclen Messen und das
cine Opfer. Eine Untersuchung iiber die
rechte Norm der Messhiufigkeit (Quaestio-
nes disputatae 31), Freiburg i.B. 21966;
dort sind vor allem die fiir die Messenhiu-
fung gewdhnlich vorgebrachten Argumente
(Messe als Ehrung Gottes, Wirksamkeit der
Messe als eines Opfers, Messopferfriichte)
kritisch besprochen,

4 Art. «Kirche», ITI 3, in: Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche VI, Freiburg i. B. 2 1961,
Sp. (173-183) 177; dort auch ausfithrlicher
fir das Folgende.

5 8. dazu K. Rahner, Uber die Schriftinspica-
tion (Quaestiones disputatae 1), Freiburg
i. B. 1958.

8S. dazu K. Rabner, Kirchen und Sakra-

mente (Quaestiones disputatac 10), Freiburg
i. B. 1960.



Kreisen offenbar den Akzent seines
Glaubensverstindnisses an einem ande-
ren Punkt: hier werden wohl die von
Christus beriihrten, von seinem Wirken,
seiner Nihe zeugenden Dinge entschei-
dend: der Reliquienkult und eine oft
recht dinglich anmutende Sakraments-
frommigkeit sind Kennzeichen dieser
Kirchlichkeit. Die beginnende Neuzeit
versteht etwa das titige Bekenntnis zum
Papsttum als konstitutiv fiir den christ-
katholischen Glauben, wihrend die Chri-
stenheit der Neugliubigen in der Hin-
gabe an das Wort Gottes in der Bibel
sich als Kirche Christi auferbaut.

Die Gegenwart scheint — die Bewihrung
steht noch aus — das soziale Engagement
zum Konstitutivum des Glaubens und der
Kirche zu erheben.

Alle diese Unterschiede sind auf ihre
Weise legitim; ein Robert Bellarmin war
nicht weniger Christ als Cyprian, obwohl
der eine explizit so gut wie nicht aus
dem Glaubenszeugnis der Taufe lebte und
der andere niche seinen Glauben haupt-
sichlich durch riickhaltlosen Gehorsam
gegeniiber dem Papste in Rom bezeugte;
Augustinus, der sein Lebtag nie beichten
ging, war darum kein «unterentwickel-
ter» Christ, der «leider» die Devotions-
beichte «noch nichts iiben durfte und
dem darum etwas fehlte, sondern durch-
aus in seinem Glauben abgerundet, weil
zeitentsprechend ein ganzes Zeugnis ge-
bend und Kirche auferbauend. Nur die
Enge eines Glaubens, die die eigenen
Moglichkeiten auch fiir den Geist Gottes
als erschopfend erachtet und alles andere
ausschliesst, ist nicht Kirche Christi, son-
dern gerit in die Nihe der «Hiresie»,
der «Abscheidungy.

2. Die Haufigkeitsnorm

der Messfeier steht

in der Geschichte in Funktion
zum unterschiedlichen
Selbstverstandnis der Kirche

Auch die Eucharistiefeier ist ein Glau-
benszeugnis, das, geschichelich bedingt,
unterschiedliche  Glaubenserfahrung  be-
zeugen kann,

In der Eucharistiefeier ist Christus
der Kirche immer am dichtesten nahe

Die Glaubensquellen der Urkirche sagen
freilich unmissverstindlich, dass es Kir-
che Christi ohne Eucharistie nicht geben
kann, Hans Kiing fasst die Lehre des
Neuen Testamentes dariiber so zusam-
men: «Wenn es die Kirche der Taufe
verdanke, dass sie Kirche 45z und nicht
erst durch ihre eigenen frommen Werke
werden muss, so verdanke es die Kirche
dem Herrenmahl, dass sie trotz allem
Abfall und Versagen Kirche bleibt» 7. Es
gibt kein intensiveres, verdichtetereres
Gedichtnis des Herrn: von ihm selbst

Am Scheinwerfer

Eine (zu) wenig beachtete Tugend

Man redet im allgemeinen nicht gerne
von Tugenden. Tugenden und Menschen,
die Tugenden iiben wollten oder sie zu
besitzen meinten, sind vielfach in Verruf
gekommen. Tugend erscheint nicht mehr
als Tiichtigkeit, als Kraft, als Energie-
potential, sondern hdochstens noch als
lahme Bravheit, durch die man zum vol-
len Leben unfihig ist. Weil der Aus-
druck und die Sache in Misskredit gera-
ten sind, wollen sich Erzieher, Schrift-
steller und Theologen oft mit anderen
Namen helfen, wie Lebenshaltung,
Grundhaltung, grundsitzliche  Einstel-
lung, subjektive Verfassung, existentielle
Befindlichkeit, Lebensausrichtung u.a. m.
Ob man die Sache so oder anders nennt,
darauf kommt es nicht so sehr an. Ent-
scheidend ist die Wirklichkeit, die «Sa-
che» selber. Auf eine solche Wirklich-
keit, die wohl in der Moraltheologie, aber
auch in der Verkiindigung und in der
Erzichung zu wenig beachtet wurde, sei
hier hingewiesen, auf die Trexe, Man
klagt heute gerne dariiber, wie leicht und
leichtsinnig, wie rasch und ohne Beden-
ken viele — auch Priester und Ordens-
leute — ihre Uberzeugung, ihre Zugeho-
rigkeit zu einer Gemeinschaft, ihre bis-
herige Lebensweise aufgeben, oder wie
leiche und leichtsinnig sie ihr Verspre-
chen oder ihren Eid brechen. Jungen
Menschen wirft man vor, sie wagen sich
nicht zu binden, sie seien unfihig dazu,

sie wollen nur unverbindlich dies und
jenes versuchen, mit ausdriicklichem Vor-
behalt, wieder anders zu entscheiden,
wenn es ihnen nicht mehr gefillt oder
wenn es nicht mehr leicht geht. Was
Treue heisst, sei ihnen unbekannt. Und
Beispiele dafiir gebe es genug: Mangel
an Treue zu Gott oder zum Menschen,
an Treue im Dienst oder beim Vertrag,
an Treue im Glauben oder in der Liebe,
an Treue im Leben auf dem religiosen,
sozialen, politischen oder kulturellen Ge-
biet. Es gebe keine Bestindigkeit, keine
Ausdauer, keine feste Lebensrichtung
mehr.
Wenn aber die Treue schwindet, schwin-
den tragende Grundlagen des menschli-
chen Lebens und Zusammenlebens. Wenn
eheliche Treue nichts mehr gilt, wenn
Geliibde und feierliches Versprechen vor
Gott keine eigentliche Bindung mehr be-
deuten, wenn man bei jeder kleinsten
Schwierigkeit und Unsicherheit, bei je-
dem geringsten Widerstand oder Ein-
wand schon bereit ist, alles aufzugeben —
wie soll dann eine Zukunft aufgebaut
werden? Wenn das alles zutrifft, wo liegt
der Grund? Der Hinweis, wir befinden
uns in einer Umbruch- und Krisenzeit,
es sei tberall so, man habe mit allge-
mein menschlichen Erscheinungen zu
tun, hilfc wenig. Wire es nicht wichtiger
zu fragen, ob wir nicht in der Theologie
und in der Verkiindigung die Treue und
die Erziehung dazu vernachldssigt haben?
Alois Sustar

gestiftet, enthilt es am reinsten und spre-
chendsten, was Christus ist: sein wirksa-
mes Wort, seine Hingabe in den Tod fiir
die Seinen und die Vielen, sein «Pascha-
Mysterium», der Durchgang durch den
Tod zur Auferstehung, seine beginnende
Wiederkunft im Zeichen, das er, die
Opfergabe, selbst ist und das die Seinen
zu seinem neuen Leib auferbaut.

Sowohl Haufigkeit wie Seltenheit konnen
echtes Glaubenszeugnis sein

Aber gerade weil dieses Sakrament die
Fiille umschliesst, ist es mehr als alle an-
deren Zeichen und Zeugnisse des Glau-
bens und der Kirchenerfahrung unter-
schiedlichen Verstindnisses fihig. Weil es
Hohepunke ist, kann es in gleicher Inten-
sitit der Erfahrung seines Inhaltes ebenso
hiufig, weil in der Freude dieser Nihe
des Herrn oft zu iiben, und ebenso wie-
der seltener, weil in der Wiirdigung die-
ser Kostbarkeit sparsam zu feiern, durch
die verschiedenen Zeiten der Kirchen-
geschichte in Brauch sein. Tatsichlich ist
die Hiufigkeit der Eucharistiefeier auch

grossen Schwankungen unterworfen ge-
wesen, Verwundern wird dies nur jenen,
der sich iiber die Geschichtlichkeit der
Glaubenserfahrung, wie wir es angedeu-
tet haben, nicht im klaren ist. Falsch sind
nur die Extreme, die die korrigierende
Gegenpraxis ausschliessen wollen 8, nicht
aber die Unterschiedlichkeit der Hiu-
fung an sich.

Die Griinde fiir die grosste Haufigkeit
in den letzten hundert Jahren

Ein hinreichend kenntnisreiches Urteil
wird feststellen miissen, dass niemals in
der langen Geschichte der Kirche die
Eucharistie so hiufig gefeiert wurde, wie
in der 'Westkirche wihrend der letzten
hundert Jahre. Dabei darf man ehrlich

"H. King, Die Kirche (Okumenische For-

schungen I 1), Freiburg i. B. 1967, S. 268.
8 Bekanntlich ist es das Verdienst des hei-
ligen Papstes Pius X., das faktische Mono-
pol der «Tradition» des seltenen Kommu-
nionempfanges (die, im Mittelalter ent-
wickelt, sich gegen den ausdriicklichen
Wunsch des Konzils von Trient, allerdings
mit neuen Motiven, fortzusetzen wusste)
gebrochen zu haben.

135



eingestehen, dass diese Haufigkeit einer-
seits zwar durchaus ein hohes Zeugnis
echter Liebe zum Herrn ist, anderseits
aber auch Motiven entsprang, die nicht
alle im Sakrament selbst begriindet sind.
Es ist kein Verdikt gegeniiber unseren
unmittelbaren Vorfahren, wenn wir in
der so hiufigen Eucharistiefeier insofern
auch ein Armutszeugnis konstatieren
miissen, weil sie eben hauptsichlich nur
hier und nicht mehr oder kaum mehr
auch in anderen, doch ebenso legitimen
und je nach Umstinden oft niherliegen-
den Zeugnissen des Glaubens den Herrn
nahe wussten, Die anderen Sakramente,
vor allem Taufe, Busse und Ordo, wur-
den fast nur als Bedingungen fiir die
Eucharistie gewertet (so schon grund-
gelegt in der mittelalterlichen Sakramen-
tentheologie). Das Wort Gottes als Ge-
genwart Christi war — natiirlich mehr
reflex in der theologischen Theorie als
in der Praxis der wirklich Glaubenden -
so gut wie ganz vergessen. Und dass die
Eucharistie nur im Zusammenhang mit
dem Leben der Getauften ein kirchliches
Glaubenszeugnis ist, also wenn Tun und
Lassen der Kirchenglieder die Gegenwart
des Herrn als wirksam und menschen-
indernd erweist, war doch oft durch ge-
legentlich sogar peinlich an Magie erin-
nernde, fromme Praktiken ® verdunkelt.

3. Heutige Kriterien
fiir die Haufigkeit der Zelebration

Heute hat sich die Situation durch zwei,
vielleicht schon durch drei Faktoren
grundlegend gewandelt.

a) Man erkannte: Die Eucharistie ist
das Gemeinde-erbauende Element

Einmal ist durch die liturgische Erneue-
rung, gestiitzt durch die Riickbesinnung
auf die Heilige Schrift, das Wesen der
Eucharistie ausdriicklicher zur Norm
auch der Praxis geworden, Das Konzil
hat dieses Streben sanktioniert. Das heisst:
Eucharistie ist primir Feier, und zwar
Feier der ganzen Gemeinde Christi, nicht
nur eben notwendiger Ritus zur Herstel-
lung der bleibenden Gegenwartdes Herrn
unter Brotsgestalt zum Zwecke der An-
betung. Sie ist Feier, aus der die Gemein-
de im ganzen sich auferbauen muss, dar-
um sinngemiss in Gemeinschaft zu iiben,
«Privatmessen» des einzelnen Priesters
neben einer Gemeindefeier her sind
zwar dogmatisch moglich und zu recht-
fertigen, entsprechen aber nicht der sach-
gemissen Form.

b) Man erkannte: Die eucharistische
Gegenwart des Herrn
ist eine unter mehreren

Anderseits greift das Glaubensbewusst-
sein der Kirche wieder auf Formen der
Gegenwart des Herrn aus, die lange zu-

136

riickgetreten waren. Die Eucharistiefeier
wird dadurch in einem guten Sinn wert-
missig relativiert. Es gibt eben Situatio-
nen, wo uns der Herr in seinem Wort
oder in unserer Hinwendung zum Nich-
sten in der Bruderliebe um Christi willen
glaubwiirdiger und gleichsam kirchenstif-
tender nahe ist als im (dogmatisch-ab-
strakt gesehen: unbestreitbar hdchsten)
Sakrament der Eucharistie, Auch diese
Ausweitung oder Riickgewinnung des Er-
fahrungsraumes der Gegenwart des Herrn
ist ausdriicklich vom Konzil sanktioniert.
Dankbar miissen wir hier das Wirken
des Heiligen Geistes annehmen, das zur
rechten Zeit die Kirche bereichert.

Ein Wandel der Frommighkeitsformen ist
nicht schon Verminderung

So ist, richtig gesehen, nichts dagegen zu
haben, wenn heute die Eucharistiefeier
vielleicht weniger hdufig als vor zwei
oder noch mehr Jahrzehnten gefeiert und
in Zukunft die Messhdufigkeit vielleicht
noch mehr zuriickgehen wird, Weil die
Kirche lebt und ihrem Glaubensverstind-
nis zeitgemissen Ausdruck gibt, wandeln
sich eben die Formen ihrer Frommigkeit,
wie sie sich immer schon in den Zeiten
gewandelt haben, in denen der Glaube
lebendig war und seiner Umwelr die
Antwort des Glaubens zu geben sich be-
reitete, ‘

Vorsichtige Kriterien fiir die heutige
Praxis

Kriterien der Messhiufigkeit lassen sich
indes heute weniger denn je so angeben,
dass in den Einzelfillen detailliert gesagt
werden konnte, was richtig und was
sinnwidrig ist. Im allgemeinen wird man
schon sagen diirfen: die Privatmessen als
Nebenmessen (neben einer Gemeinde-
feier her) sind heute schon skandalés und
wider das Glaubensverstindnis der Kit-
che heute; sie sollten unterlassen werden.
Ebenso wird man schon fragen diirfen,
ob die Einzelzelebrationen der Priester,
die keiner Gemeinde den Dienst der
Eucharistie zu leisten haben, noch sinn-
voll und entsprechend sind; es wird
schon viele Situationen geben, wo die
Teilnahme an einer Gemeindefeier den
Leib Christi besser auferbaut als eine
Sondermesse im Kirchenwinkel, Die ru-
brizistischen Schwierigkeiten sind durch
die Erneuerung der sakramentalen Kon-
zelebration weitgehend behoben.

Wo ein lebendiges Glaubensbewusstsein
etwa in einem Wortgottesdienst den An-
spruch Christi erfihrt — und, nach dem
Konzilswillen, sich miihen soll, ithn zu
erfahren —, wird man jene nicht der Lax-
heit zeihen diirfen, die dafiir die Hau-
figkeit der Eucharistiefeier einschrinken.
Sehr bald wird dann freilich die Frage
nach der Tiglichkeit der Messe tiberhaupt
gestellt werden, Diese ist kein absoluter

Wert, Der empfindsame und in seinem
Glaubensiusserungen oft iiberforderte und
darum leicht ermiidete Christ der Gegen-
wart (mag er auch Amtstriger der Kir-
che sein) wird ein Allzuviel an bewusst
geiibtem Wort und Sakrament nicht ohne
Schaden hinnehmen. Darum ist es besser,
weniger hiufig die Messe zu zelebrieren
als durch ein strenges Festhalten an iiber-
kommenen, aber in jeder Hinsicht rela-
tiven Normen (etwa: tigliche Messe) dem
Glauben zu schaden. Man muss es ehr-
lich als einen Gewinn buchen, wenn die
Messe darum weniger hiufig gefeiert
wird, weil das wache Glaubensbewusst-
sein die Gaben Christi auch in anderen
Weisen des Gottesdienstes und christli-
chen Lebens angeboten weiss.

Wir mdchten es auch einen Gewinn nen-
nen, wenn, wie in der alten Zeit, jede
Eucharistiefeier wieder in einem jeweili-
gem Anlass begriindet gefeiert wiirde.
Sie wiirde dadurch klarer der Gefahr
unbedachter Selbstverstindlichkeit entho-
ben, eher, weil konkret veranlasst, als die
Gabe Gottes an die Seinen und als das
Dankopfer der Gemeinde erscheinen und
uniibersehbar ihre stiftungsgemisse, kir-
chenerbauende Funktion iiben. Anlisse
der Begehungen wiren, wie ehedem, die
hohen Tage des Herrn 9, die besonderen
Ereignisse im Leben der Gemeinde und
der einzelnen in ihr, oder auch ganz
schlicht die Erfahrung der Gemeinde
selbst als einer Kirche des Herrn im Her-
renmahl, wie es im traditionsreichen

‘Brauch der «Messen im kleinen Kreisy

getibt wurde, wird und noch mehr geiibt
werden sollte.

Ein negatives Kriterium bleibt aber im-
mer, dass es einfach falsch ist, eine be-
stimmte Norm absolut zu setzen, Mehr
denn je ist die Glaubenserfahrung unter-
schiedlich, pluralistisch, und der Herr,
der reich fiir alle ist, die ihn anrufen, darf
auch in vielen Normen der Messhiufig-

9 Da ist vor allem neben einem fast mate-
rialistischen Verstindnis der Messe als eines
«Opferquantums» an Gott oder eines «Gna-
denquantums» an uns auf die Schitzung
vervielfiltigter Kultakte an sich hinzuweisen:
«moglichst oft> hohen Kultakt zu setzen,
ist ein massgeblicher Gesichtspunke der
Messenhdiufung geworden. Zur Vervielfil-
tigung der Kultakte s. B. Welte, Vom We-
sen und Unwesen der Religion, Frankfurt
a. M. 1952, S. 35f, auch in: Auf der Spur
des Ewigen. Philosophische Abhandlungen
iiber verschiedene Gegensitnde der Religion
und der Theologie, Freiburg i. B. 1965,
S. 292.

Ausdriicklich méchten wir festseellen, dass
die heute ofter gedusserte Meinung falsch
ist, der Sonntag sei dank der Eucharistie-
teier Sonntag (so vor allem im Zusammen-
hang der Diskussion um die Samstagabend-
messe zu horen). Auch ohne Messfeier ist
der Erste Wochentag eine Anamnese der
Auferstehung Christi, darum ein «Myste-
rium», ein «Sakrament», unabhingig von
der Eucharistie. Vielmehr ist diese durch
den Herrentag veranlasst: der Tag des Herrn
bringt als seine Gabe die Feier des Herren-
mabhles.

1

=)



keit bezeugt werden, wenn sie nur vom
echten, iiberpriiften, verantworteten Glau-
ben getragen sind !,

¢) In einer Welt ohne Gott fordert jede
gottesdienstliche Feier den Glaubenden
so stark ein, dass er sich ihr nicht mehr
so hiufig stellen kann

Es deutet sich aber, weniger schon aus-
gesprochen als eher vermutet, ein dritter
Faktor an, der die herkommliche Norm
der Messhiufigkeit dndert,

Wir sprachen von der geschichtlich ver-
schiedenen Glaubenserfahrung innerhalb
der Kirche, Die Gegenwart wird zuneh-
mend durch ein Bewusstsein gekennzeich-
net, in dem «Gott» keine Realitit mehr
ist. Jener selbstverstindliche «Gott», der
die Spitze alles Seienden ist, auf den sich
alle irgendwie einigen konnen, dem sich
alle irgendwie gegeniiber wissen, der,
immateriell iiber uns, der Lenker und
Leiter, auch der Richter der Welt ist —
diesen «Gott» darf man nicht mehr vor-
aussetzen.

Die Christen wiren nicht Menschen in
dieser 'Welt, wenn sie von diesem Wan-
del des Bewusstseins nicht betroffen wi-
ren. Natiirlich ist der «Gotts des Neuen
Testamentes ein anderer als der «Gott,
mit dem es nun im Bewusstsein der
Menschen zu Ende geht. Aber dass auch
der Glaube der Christen miithsamer wird,
weil eine bisher selbstverstindliche, na-
tiirliche Basis verloren geht — wer wollte
das bestreicen? Auch fiir den Christen
ist «Gott» nicht mehr ohne weiteres
selbstverstindlich.

Was aber nicht mehr selbstverstindlich
ist, betrifft uns auch nicht mehr selbst-
verstindlich. Das Gebet, bisher selbst
dem natiirlich, der fluchte, ist auch dem
Glaubenswilligen miihsamer. Das Enga-
gement fiir jenes Geheimnis unseres
Lebens, das wir «Gott» nannten, ist
auch fiir viele Christen schon einfordern-
der als, wie bisher doch selbstverstind-
lich, in Gebet, in Gottesdienst, in Sakra-
ment.

Mit viel Verstindnis wird man darum
erkennen miissen, dass hier zunehmend
mehr die eigentlichen Schwierigkeiten
der Hiufigkeitsnormen des Gottesdien-
stes und der Sakramentenfeier liegen, de-
nen durch eine Reform der Liturgiege-
stalt allein nicht beizukommen ist. Hier
wird es auch ernste Priifung der Lauter-
keit des Glaubenswillens verlangen: we-
niger Eucharistiefeiern, weil Christus

' Darum verteidigen die Konzilsdokumente
und die Enzyklika Papst Paul VI, «My-
sterium  fidei» mit Recht den Werr der
tiglichen Messfeier, auch der tiglichen
(Einzel-) Zelebration, weil die bisher meist-
verbreitete Frommigkeitsweise entsprechend
ihren theologischen und menschlichen Vor-
aussetzungen, die haufige Messe als Form
der innigen Zuwendung zu Gott iiben
konnte. Die Frage ist, was geschicht, wenn
sich diese Voraussetzungen indern. Und
das ist heute doch offenbar der Fall,

reicher angeboten wird, oder, weil Gott
und Christus «unrealer» geworden sind
und sein harter, drgerlicher Anspruch
unter diesen gestalteten Formen nur
noch mihsam erkannt oder gar nicht
mehr anerkannt wird? Im zweiten Fall
wird man daran erinnern miissen, dass
es ohne ein Minimum an haufigen,
besser: regelmissigen Eucharistiefeiern
keinen Glauben, keine Kirche und keine
Gegenwart Christi gibt.

Dieses Glaubenszeugnis verlangt freilich
vom Glaubenden jene Gewalttitigkeit
gegen sich selbst, ohne die wir das Him-
melreich nicht an uns reissen konnen.
Wird weniger Eucharistie gefeiert, weil
nur noch banale «Mitmenschlichkeit»
und sozialpolitisches Engagement als giil-
tige Form christlichen Glaubens ausge-
geben wird, wird man das im Einzelfall
einer augenblicklichen Wirrnis zuschrei-
ben kénnen und betroffen die eigene Ein-
seitigkeit korrigieren miissen, die diese
Wirrnis herausforderte, man wird aber
auch auffordern miissen, die Miihsal des
Glaubensgehorsams nicht zu scheuen, die
den Herrn im Gebet und im Zeichen
seiner Eucharistiefeier anerkennt, Sonst
ist die Stifrung Christi verleugnet und
unser Lauf geht ins Leere,

Nicht Kampf gegen die Tradition
oder gegen die Neuerer, sondern
riicksichtsvolle Liebe und Glaube
an den noch wirkenden Herrn

Es liegt in der Situation der Kirche unse-
rer Zeit, dass Themen wie etwa die

Frage nach der tiglichen Zelebration
gleichsam in einem Zweifrontenkrieg
auszutragen sind. Hier sind die einen,
denen es, verstindlich, schwer fallt, von
den langgewohnten, oft bewihrten Ubun-
gen abzusehen, und zwar nicht allein fiir
sich selbst, sondern auch schon fiir die
anderen. Diese darf man ermuntern, das
Neue, Gute zu sehen und die eigenen
Vorstellungen zu relativieren. Dort sind
die anderen, die, mit dem Anschein einer
riickhaltlosen Kritik, aber in Wahrheit
oft sehr unkritisch gegeniiber modischem
Gerede, allzuviel der Glaubensgrundla-
gen aufzugeben scheinen. Diese wird
man ermuntern, anzuerkennen, dass nur
in der Kontinutitit kirchlichen Glaubens
der Herr gegenwirtig sein kann.
Die Praxis der Eucharistiefeier der Ver-
gangenheit kann nicht so falsch gewesen
sein, wie sie es sein miisste, wenn jene
recht hitten, denen es allein auf die
Mitmenschlichkeit anzukommen scheint.
Denn dann beginne erst heute das wahre
Christentum, und alle, auch die Heiligen,
auch ein sakramentsgliubiger Franziskus
von Assisi, wiren betrogene Betriiger ge-
wesen, Christus wire nicht auferstanden,
weil durch lange Zeit hindurch nicht in
seiner Kirche lebendig. Alle miissen nun
in der Riicksicht der Liebe aufeinander
tiberein kommen, dass der Herr in seiner
Stiftung massgebend nahe ist. Die unter-
schiedliche Hiufigkeit ihrer Feier zum
Anlasses eines Zwistes zu machen, wire
fiir beide ein klarer Beweis christuswidri-
gen Verhaltens.

Angelus Hiussling

Neue Wege und Erfahrungen der

Wiener Diozesansynode

Il. Erste Session der Wiener
Didzesansynode

15, bis 19. Janner 1969

Die Vorlagen fiir diese Session

Das «rote Buch» enthielt neben einem
sehr ausfiihrlichen «theologischen Grund-
text iiber die Kirche» (25 Druckseiten!)
folgende Beratungsthemen:

Die territoriale Newordnung der Diiozese, wo-
bei es vor allem um eine Substruktur der
Grosspfarreien in Sprengel- oder Wohnviertel-
gemeinden ging, ferner um die Errichtung von
Grossraumpfarreien in  lindlichen Gebieten,
wo Gemeinde- und Schulzusammenlegungen
immer deutlichere Zentren schaffen. Mehrere
Dekanate sollten kiinftig noch in Seelsorgs-
2onen zusammengefasst werden. Die ganze Erz-
diozese Wien, die doch zu den grossten der
ganzen Welt gehort, soll in drei Vikariate ge-
teilt werden (Wien-Stadt, Wien-Land-Nord,
Wien-Land-Siid), die jeweils von einem bi-
schoflichen Vikar geleitet werden sollten.

(Schluss)

Organisatorische Nenordnung der Seelsorge
In diesem Kapitel ging es vor allem um eine
echte Mitarbeit und Mitverantwortung der
Laien auf allen Seelsorgsebenen sowie um die
Verankerung ihrer Rechte und Pflichten in
einem neu zu schaffenden Diozesanrecht.

Heilsdienst in der Pfarrgemeinde

Es ging hier vor allem um eine Schwerpunkt-
verlagerung in der modernen Seelsorge hin zur
Erwachsenen- und Familienseelsorge. Schon in
der Vorlage waren zwei verschieden lautende
Voten dargestellt. Eines wollte bloss die Er-
wachsenenseelsorge in ihrer Bedeutung wesent-
lich hervorgehoben wissen, wihrend das an-
dere einen verpflichtenden Priorititenplan
forderte, in dem, ohne Riicksicht auf die be-
sonderen Umstinde der einzelnen Pfarreien
immer zuerst Erwachsenen- und Familienseel-
sorge betrieben werden miisse, und erst dann,
nach Massgabe von Kraft und Zeit, Jugend-
und Kinderseelsorge.

Kategorialer Heilsdienst

Da die bloss territorial geordnete Seelsorge
wegen der Mobilitit des modernen Menschen
nicht mehr ihr Auslagen findet, wurden
Grundsitze fiir den Aufbau von kategorialen

137



"Gemeinden iiber die Grenzen von Pfarreien
und* Dekanaten hinaus, aufgestellt.

Die laienapostolischen — Organisationen  im
Dienst des Pastoralkonzeptes

Da nach dem neuen Kirchenbild doch jeder
Katholik aufgerufen ist, seine Verantwortung
fiir den Heilsdienst der Kirche zu erkennen,
schien-es notwendig, in diesem Abschnite die
spezifischen seelsorglichen Aufgaben des or-
ganisierten Laienapostolates zu definieren.

Die Orden der Diizese im Dienst des Pasto-
ralkonzeptes

Da in der Diczese sehr viele Pfarreien von
Ordenspriestern  geleitet werden, schien eine
grundsitzliche Besinnung iiber die Zusammen-
arbeit von Welt- und Ordensklerus bzw. tiber
die besonderen seelsorglichen Aufgaben be-
stimmeer Orden notwendig.

Das «griine Buch» (Liturgie I) behan-
delte bloss einen Teil der Sakramente
und Fragen der Kirchenmusik. Schwer-
punkte bei den einzelnen Kapitel waren:
Encharistie. Hausmessen in kleinem Familien-
kreis - mit cigens dafiic angepasster Liturgie.
Samstag-Abendmessen, in denen schon die
Sonntagspfliche erfiillt werden kann, Kommu-
nionspendung auf die Hand des Glaubigen,
sowie Spendung der heiligen Kommunion
durch Laien usw.

Taufe. Hier ging es vor allem um die Frage,
ob die Kinder von Eltern, die der Kirche schon
schr ferne stehen, iiberhaupt noch getauft wer-
den sollten und wann eigentlich die Forderung,
dass die christliche Erziehung des Kindes ga-
rantiert werden miisse, heute noch erfiille
werde.

Firmung. Neubesinnung auf das Wesen der
Firmung als Hinfithrung zur Vollendung des
reifen Christen. Konsequenterweise wurde vor
allem die Frage nach dem Firmalter neu ge-
stellc und nach der eigentlichen Aufgabe der
Paten.

Busse. Es ging vor allem um die Unterstrei-
chung des sozialen Charakters der Stnde und
daher auch der Busse. Die stirkere pastorale
Ausniitzung von Bussgottesdiensten wurde ge-
fordert und die Frage gestellt, wie weit solche
iberhaupt die Andachtsbeichte ersetzen sollten.

Stellungnahmen der Pfarreien

und Regionen

Das «rote» und «griine» Buch wurden
im Laufe des Dezembers 1968 auf Pfarr-
und Regionalebene genauestens durch-
studiert. Es war dies wohl die wertvollste
Arbeit, die durch die Synode in den Pfar-
reien angeregt wurde, Mic grossem Eifer
und Verantwortungsgefiihl wurden in
Arbeitskreisen und Pfarrversammlungen
die Vorlage durchbesprochen und disku-
tiert, besonders natiirlich das «griine»
Buch, da diese Materie den Leuten ver-
stindlicher war und mchr aus ihrer eige-
nen Praxis kam. Bis 31. Dezember muss-
ten alle Antrige an die Zentrale abge-
sandt sein, es waren nahezu 5000.

Letzte Arbeit der verschiedenen
Ausschiisse

Bis 8. Janner 1969 mussten die einzelnen
Ausschiisse die sie betreffenden Antrige
sichten und einarbeiten. Was kaum je-
mand flir moglich gehalten hatte, gelang,
alle Ausschiisse arbeiteten rechtzeitig ihre
Vorlagen wunter Beriicksichtigung der

138

neuen Antrige um und legten der Ple-
narsitzung die neuen Resolutionen vor.
Noch vor Beginn der 1.Session, aller-
dings bloss 2 Tage, hatte jeder Synodale
die neuen Resolutionen in Hinden,

Verlauf der ersten Session

Am Mittwoch, dem 15. Jinner, begann
die 1.Session um 18.00 Uhr mit einer
Heilig-Geist-Messe. Anschliessend wurde
iiber den «Theologischen Grundtext»
diskutiert, der sehr heftige Kritik erfuhr,
Vor allem warf man ihm vor, dass er fiir
das breite Volk nicht verstindlich genug
abgefasst sei und die Kommission wurde
beauftragt, ihn neu zu bearbeiten.

Am folgenden Tag begannen die Debat-
ten iiber das Pastoralkonzept, Kapitel fiir
Kapitel wurde von einem Berichterstatter
erliutert, dann folgte General- und Spe-
zialdebatte und schliesslich die Abstim-
mungen.

Bei der territorialen Neuordnung der
Diézese wurde vom Landklerus in der
Bildung von Grossraumpfarreien eine Ge-
fahr gesehen, weil dadurch kleinere Pfar-
reien ihren dort ansissigen Seelsorger
verlieren wiirden und so seelsorglich
immer schwerer zu fassen sein werden,
Das Argument des Priestermangels und
der Zusammenlegung politischer Gemein-
den liess aber dann doch eine Mehrheit
fir die Grossraumpfarreien zusammen-
kommen. In der Bildung von Seelsorgs-
zonen wurde eine «Superorganisationy
befiirchtet und ein zusitzlicher Biirokra-
tismus in der Seelsorge. Obwohl die
Kommission selbst die Zone als neue
Seelsorgsebene bereits zuriickgenommen
hatte, wurde sie doch mit einer kleinen
Mehrheit befiirwortet, Die Teilung der
Diozese in drei Vikariate wurde einstim-
mig angenommen, Ein erst dort einge-
brachter Antrag forderte, dass diese Vi-
kare selbst auch Bischofe sein sollten,
Der Vorschlag wurde angenommen,
scheint aber bedenklich zu sein, da man
diese Vikare nicht auf Lebenszeit einset-
zen wollte, sondern bloss auf einige Jah-
re, was nach dieser neuen Variante aber
kaum leicht mdglich sein wird.

Beim Kapitel «organisatorische Nenord-
nung der Seelsorge» wurde wohl der erste
Hohepunkt der Synode erreicht, Es ging
um die Kernfrage, in welcher Weise die
Laien kiinftig in der Leitung von Pfar-
reien, Dekanaten und der Ditzese mitat-
beiten sollen. Schon vorher war, durch
gezielte Publikationen hochgespielt, im-
mer wieder das Wort «kollegial» gefal-
len und sollte nun zum Mittelpunket des
Streitgespriches werden. Obwohl man
sich grundsitzlich einig war, dass einer-
seits die Laien eine echte Mitverantwor-
tung haben miissten, anderseits aber
«kollegial» nie im juristischen Sinn ver-
standen werden konne (in einem Kolle-

gium miissen sich alle jeweils nach dem
Mehrheitsbeschluss richten), wurde in
fast demagogischer Weise dieses Wort
hochgespielt. Eine Sprecherin behaupte-
te: «Fillt das Wort kollegial, dann haben
wir den Laien das Vertrauen entzogens.
Am Abend bahnte sich dann ein Kom-
promissvorschlag an, in dem sachlich
eine volle Mitverantwortlichkeit der
Laien gesichert war, das Wort kollegial
selber aber nicht mehr genannt wurde.
Man begann nun iber diese Antrags-
reihe abzustimmen, die in ihren ersten
Sitzen eine iiberwiltigende Mehrheit er-
hielt. Als dann plotzlich dazwischen ein
Gegenantrag abgestimmt wurde, der das
Prinzip der Kollegialitit sogar in allen
Leitungsgremien einschliesslich der Dio-
zese verankert wissen wollte, erhielt die-
ser, wohl zur Uberraschung vieler, eine
hauchdiinne Mehrheit von 8 Stimmen.
Als man dann den Kompromissvorschlag
weiter abstimmte, war eine fast einstim-
mige Mehrheit zu verzeichnen, Die iibri-
gen Resolutionen dieses Kapitels fanden
durchwegs die Zustimmung der Syno-
dalen. Eine eigene Kommission soll bis
zur nichsten Session eine Pfarrgemeinde-
ratsordnung im Sinne der Diskussions-
beitrige erstellen.

Einen neuerlichen Hohepunkt erfuhr die
Debatte am 2. Verhandlungstag, bei der
Diskussion iiber den «Heilsdienst in der
Pfarrgemeinde». Hatten schon die Vor-
lagen zwei entgegengesetzte Voten ge-
bracht, so wurde der Unterschied in den
Meinungen durch eine schr heftig ge-
fiihrte Diskussion noch viel deutlicher.
Nach sehr langen Diskussionen, die bis
zum Abend des Freitags dauerten, wurde
das ganze Kapitel zu einer Neubearbei-
tung zuriickgewiesen.

Von den drei anberaumten Verhandlungs-
tagen waren nun zwei vergangen und
man hatte kaum die Hilfte des «roten
Buches» behandelt. Zuerst war vorgese-
hen, auf jeden Fall den Samstag der Dis-
kussion tiber die Liturgie vorzubehalten.
Angesichts der Tatsache, dass vom Pasto-
ralkonzept erst so wenig verabschiedet
worden war, einigte man sich nun auch
den dritten Tag diesem Thema zu wid-
men. Der letzte Verhandlungstag verlief
verhiltnismdssig ruhig. Die Problem-
stellung war nicht mehr so brisant, die
Vorlagen waren durch sorgfiltige Einar-
beitung der Voten von den Regionen
stark moderiert und {iberdies machte sich
beim Plenum bereits grosse Miidigkeit
bermerkbar. (Es war ja tiglich nahezu
13 Stunden diskutiert worden!)

Das Kapitel «kategorialer Heilsdienst»
wurde in allen Resolutionen laut Vor-
schlag angenommen, auch die Antrige
iber «das organisierte Apostolat der
Laien im Dienst des Pastoralkonzepts»
(so hatte man den urspriinglichen Titel
abgeindert) wurden mit einigen Ande-
rungen vom Plenum angenommen,



In den Abendstunden wagte man sich
sogar noch an das Schema «Die Orden
der Diozese im Dienst des Pastoralkon-
zeptesy, das zwar nicht mehr abgeschlos-
sen werden konnte, aber doch in den
wesentlichen Ziigen durchberaten werden
konnte. Zu spiter Stunde schloss die
cigentliche Sitzungsperiode mit einer
eindrucksvollen Bussandacht, die gleich-
zeitig auf den Festgottesdinest des kom-
menden Sonntags anlisslich der 500 Jahr-
Feier der Erzdidzese einstimmen sollte.

lll. Ergebnisse und Erfahrungen
der ersten Session

Nach Abschluss der ersten Session stellt
man sich unwillkiirlich die Frage, was
wird nun in der Erzdiozese in nichster
Zeit spiirbar anders werden?  Welche
positiven und negativen Erfahrungen hat
dieses mit so viel Eifer vorbereitete
Ereignis gebracht? Von den Beschliissen
der ersten Session werden sich vor allem
folgende in allernichster Zukunft aus-
wirken:

Die Erzdiozese Wien wird chebaldigst in drei
Vikariate geteilt werden. Unter Beibehaltung
eines” Generalvikariates werden drei bischof-
liche Vikare diese Gebiete leiten. Die Ernen-
nung wird sicher nicht ohne vorherige Befra-
gung des Klerus und des Kirchenvolkes der
betreffenden Regionen geschehen. Die bischof-
lichen Vikare werden wahrscheinlich weiter
selbst eine Pfarrei fithren um dadurch unmit-
telbar aus der Praxis heraus arbeiten zu kon-
nen und stindig in innigem Kontakt mit dem
Klerus zu sein.

Mehrere Dekanate werden zu Zonen zusam-
mengefasst werden, um noch mehr als bisher
tiberpfarreiliche  Seelsorgsarbeit  planen und
koordinieren zu konnen und damit die Krifte
der Seelsorger durch eine gezielte Arbeitstei-
lung moglichst rationell auszuniitzen.

Bei Neubesetzungen von  Pfarreien  werden
kiinftighin zwei Grundsitze beachtet werden
missen:

_In den lindlichen Gebieten sind Grossranm-
pfarreien zu schaffen, von denen aus ein
Team von Priestern die kleineren Gemein-
den mitbetreuen wird.

2. Die «Monsterpfarreien» der Grosstadt Wien
sollen kiinftig in Sprengel- und  Wobn-
viertelgemeinden geteilt werden, denen not-
falls auch ein Diakon oder Laie vorstchen
kann.

In Pfarrei, Dekanat, Zone, Vikariat und Dio-

zese sind  Leitungsgremien zu  schaffen, in

denen den Laien eine echte Mitverantwortung
diozesanrechtlich zugesichert wird.

Ferner hat die Art, in der die erste Ses-
sion verlaufen ist, berechtigte Hoffnung
fiir folgende giinstige Entwicklungen in
nichster Zukunft gegeben:

1. Die durch eine sensationsliisterne
Presse hochgespielte Spaltung im Klerus
in «konservativy und «progressivy ist

Das Amt in der Kirche bedeutet eine « Macht»,
aber eine Macht zum Dienst. Die alte Tradi-
tion verlegte mit Vorliebe den Akzent auf die
ldee des Dienstes [iir das Gemeinwohl,
Kardinal Suenens

allem Anschein nach, wie man auf der
Synode sah, weniger tief als man ge-
glaubt hatte. Die Standpunkte haben sich
sachlich sogar sehr getroffen und blieben
bisweilen bloss in der Formulierung di-
vergent. Die Vertreter beider Richtungen
haben sich besser kennengelernt. Die
Extremisten auf beiden Seiten sind durch
ihre Ubertreibungen beim Plenum selbst
niche gut angekommen. Es hat sich ge-
zeigt, dass die weitaus grossere Mehrheit
von Priestern und Laien eine gesunde
Mitte sucht. Provozierende und iiber-
spitzte  theologische ~Argumentationen,
die so manche Progressive in Zeitschrif-
tenartikeln und Vortrigen gemache hat-
ten, wurden bei der Synode kaum ver-
wendet. Alles in allem scheint die Synode
die Atmosphire im Klerus entspannter
gemacht zu haben, also gute Vorausset-
zungen fir eine erspriessliche Zusam-
menarbeit geliefert zu haben,

2. Es wurde ein guter Anfang fiir einen
Parlamentarismus in der Kirche gesetzt.
Trotz antinglicher Schwierigkeiten waren
die Debatten auf beachtlichem Niveau.
Mitglieder der Synode, die sonstinvielen
politischen Gremien einschliesslich des
Nationalrates grosse Erfahrungen haben,
waren {ber die vorbildliche und reife
Handhabung dieses parlamentarischen
[nstruments erstaunt.

Der Gesamteindruck wiire entstellt, wenn
nicht auch negative Erfahrungen aufge-
zahlt wiirden:

[. Die breite Masse des Seelsorgsklerus
hielt sich bei der Synode weitgehend aus
der Debatte. Bei den zahlreichen Wort-
meldungen kamen fast immer wieder die
selben Redner zu Wort, aber die iiber-
wiegende Mehrheit schwieg. Der Grund
mag einerseits darin zu suchen sein, dass
die Information, auch fiir den Klerus,
doch zu stark unter Zeitdruck gestanden
war und die in der Seelsorge stark en-
gagierten Priester ganz einfach keine
Zeit mehr fanden, sich griindlich mit der
Materie vertraut zu machen.
Andererseits lisst es aber auch darauf
schliessen, dass weite Kreise des Klerus
vielen Fragen der Erneuerung gegeniiber
zu wenig aufgeschlossen sind, dass ihnen
vor allem der Unterbau einer modernen
Theologie fehlt, auf dem das Neue soli-
de aufgebaut werden kann.

2. In den Vorlagen selbst fehlen fiir die
Neuerungsvorschlige vielfach plausible,
stichhaltige theologische Begriindungen.
Der ganze, lange «theologische Grund-
text» und so manche theologische Pri-
ambeln waren nicht dazu angetan, den
eigentlichen Sinn der Erneuerungen dem
Klerus, der vielfach in der modernen
theologischen  Literatur noch nicht zu
Hause ist, aber noch weniger den Laien
iiberzeugend klar zu machen. Aus die-
sem Grund ist auch so mancher Wider-
stand gegen das Neue verstindlich, weil
man darin oft keine kontinuierliche Ent-

Theologische Fakultat
Luzern

Freitag, den 7.Mirz 1969, begeht die
Theologische Fakultit Luzern den Tag
des hl. Thomas von Aquin mit einer
feierlichen Thomasakademie. Im Mittel-
punkt der Feier steht die Festvorlesung,
die Prof. Dr. Herbert Haag, Tiibingen,
um 10.15 Uhr in der Aula der Kantons-
schule am Hirschengraben halten wird
tiber:
Die Theologie des Deuteronomiums
(5. Buch Moses)
Freunde und Gonner unserer Fakultit
sind zu dieser Thomasakademie freund-
lich eingeladen,

Der Rektor:
Prof. Dr. Rudolf Schmid

wicklung aus dem Alten sieht, sondern
mehr oder weniger willkiirliche Neuerun-
gen,

3. Das Plenum der Synode schien iiber-
fordert zu sein, ad hoc gestellte Antrige,
die nicht vorher schon schriftlich vorla-
gen, sofort in ihrer ganzen Tragweite zu
erfassen. So hatte man bei manchen Ab-
stimmungen das Gefiihl, wie etwa bei
der Frage der Kollegialitit, dass ganz
einfach der erstgestellte Antrag die
Mehrheit erhielt, obwohl ein dhnlich
lautender vielleicht sogar vielmehr den
Intentionen des Plenums entsprochen
hitte. Schliesslich waren ja doch nicht
alle Synodalen in schwierigen Fragen
auch Experten. Ausserdem ist wohl nicht
zu verlangen, dass ein so grosses Forum
13 Stunden lang im Tag konzentriert
arbeiten kann.

4. Das Echo in den Kommunikationsmit-
teln war im grossen und ganzen gut.
Leider musste man aber dennoch fest-
stellen, dass aus manchen Diskussions-
beitrigen Schlagzeilen gemache wurden,
die eigentlich die Schwerpunkte der De-
batte gar nicht widerspiegelten. Auch fiir
Interviews und Pressekonferenzen wur-
den fast durchwegs Vertreter extremer
Richtungen gewihlt, weil wohl die sach-
lich argumentierende «Mitte» zu wenig
Sensationen erwarten liess.

Das  Erzbistum Wien hat mit dieser
ersten Session ihrer Didzesansynode den
eigentlichen Festakt ihrer S00-]Jahr-Feier
setzen wollen. Sie hat dabei den Boden
guter Tradition nicht verlassen und doch
deutlich Wegweiser in eine hoffnungs-
frohe Zukunft gesetzt. Das Motto der
Synode wird kiinftighin auch Priifstein
fur die geleistete Arbeit sein. Wird nun
wirklich in den kommenden Jahren durch
das Neue, das wir beschlossen haben,
«die  Gemeinschaft unseres Glaubens
wirksam werden?» Helmut Kritzl

139



Von den Lehren der <erneuerten Kirche»

Wohin fiihrt «Klemens XV.» seine Gemeinschaft?

Wenn man sich die Miihe nimmt, die
vielen Flugschriften und vor allem das
seit 1961 jeden Monat erscheinende Or-
gan des Ex-Paters Michel Collin «La Vé-
rité»> zu durchgehen, ist man enttduscht,
wie wenig man daraus iber die Lehren
der von «Klemens XV.» geleiteten Ge-
meinschaft erfihrt !, Dafiir kehrt die Kla-
ge immer wieder, die romische Kirche
habe zu existieren aufgehort. Weshalb
denn? Als Grund wird in einer der neue-
sten Werbeschriften ausgefiihrt:  «Die
Kirche von Rom, seit 2000 Jahren die
eherne Hiiterin der Wahrheit, hat ihre
innere Kraft verloren: den Geist der
Wahrheit, Die Herzen der Gliubigen
werden so leer wir ihre modernen Kir-
chen: ohne Wirme und Geborgenheit.
Den Hausherrn im Tabernakel hat man
in einen Winkel oder ganz aus dem Hei-
ligtum verbannt, Gottesdienste werden
zum Experimentierfeld der Kirche des
Ungehorsams: uawiirdige Musik und so-
gar Tanz zur heiligen Messe, Beseitigung
der lateinischen Kultsprache usw. Die
Freimaurerei hat die Kirche unterwan-
dert und ihr Ziel erreicht: Zerstorung
der Kirche von innen.»

Was will die «erneuerte Kirche»?

Aber was ist nun an die Stelle der alten
Kirche getreten? Das ist eben die «er-
neuerte Kirche»., Was diese sein will, er-
fahren wir aus den Beschliissen des «Kon-
zils», das «Klemens XV.» mit seinen Ge-
treuen in Lyon abhielt, als Papst Paul VI.
das von Johannes XXIII. begonnene
Zweite Vatikanum in Rom weiterfiihrte.
Das Gegenkonzil war nur wihrend drei
Tagen beisammen (15.~17.September
1963). Dem kleinen Triippchen der
«Konzilsviter» in Lyon fehlte doch wohl
die Zeit, um sich ernsthaft mit theologi-
schen Fragen auseinanderzusetzen. So be-
schrinkten sich diese darauf zu erkliren:
«Die erneuerte Kirche will weder eine
Sekte noch eine neue und schismatische
Kirche sein. Durch die personliche und
besondere Intervention des Herrn nimmt
sie eine neue Form und neues Leben an,
um sie zum apostolischen Glauben der
ersten Jahrhunderte und zur titigen Lie-
be der ersten Jiinger zuriickzufiihren.»

Bekenntnis zum «mystischen Papst»

Eine wesentliche Bedingung fiir die «er-
neuerte Kirche» ist das Bekenntnis zum
«mystischen» Papst. «Die erneuerte Kir-
che», so erklirte das Gegenkonzil von
Lyon, «glaubt und bekennt, dass Michel
Collin? durch ein ausserordentliches
Wunder der Vorsehung von Christus
selbst berufen wurde wie einst Paulus auf

140

dem Wege nach Damaskus.» Das Konzil
hat sogar den genauen Tag des Amts-
antrittes seines Papstes festgelegt: Am
31. Mai 1963, wihrend «Klemens XV.»
mit Pilgern in Lourdes weilte, sei er Jo-
hannes XXIII. nachgefolgt und am 9. Ju-
ni 1963 — es war sechs Tage nach dem
Tode des Papstes Johannes — wurde er
in Clémery offiziell zum Papst gekront.
Dieses Datum leitet fiir die «erneuerte
Kirche» eine neue Ara ein: Mit «Kle-
mens XV.» beginnt das Reich der Hei-
ligsten Dreifaltigkeit. Man heisse es auch
das Reich des Heiligen Geistes, weil in
einem neuen Pfingstfest die Seelen mit
den Gaben des Lichtes und der Stirke
ausgestattet werden, Diese Ara sei nur
ein Vorgeschmack des rtausendjihrigen
Reiches, das nach dem Ende des Anti-
christs anheben wird, wo die Gnadenga-
ben Adams und Evas den Menschen wie-
der zuriickgegeben wiirden nach den
Worten der Geheimen Offenbarung:
«Ich sah einen neuen Himmel und eine
neue Erde.»

Abgeédnderte Sakramente und
vereinfachte Liturgie

Die Anhinger «Klemens XV.» anerken-
nen sieben Sakramente. Das Konzil hat
aber einige Anderungen disziplinirer
Natur getroffen, So soll das Kind gleich
nach seiner Geburt durch die Mutter
selbst getauft werden. In einer spiteren
Feier wird das neugetaufte Kind zur Kir-
che gebracht. Die Firmung kann verschie-
dene Male im Leben empfangen werden:
in der frithen Jugend, im heranwachsen-
den Alter und gelegentlich einer Geliib-
deablegung.

Die einschneidendsten Anderungen be-
treffen die Sakramente der Busse und der
Priesterweihe. Die «erneuerte Kirche»
kennt keine Ohrenbeicht, sondern nur
eine Generalabsolution, Die Gldubigen
erhalten die Lossprechung durch den
Priester an den Stufen des Altares. Zur
Priesterweihe sollen auch die Frauen zu-
gelassen werden, Das sei notwendig,
meint «Klemens XV.», um die Familien
wieder christlich zu machen. Die Ehe
schliesse ebensowenig vom Priestertum
wie vom Ordensstand aus.

Die «erneuerte Kirche» besitzt auch eine
vereinfachte Liturgie. Sie kennt drei Ar-
ten der hl. Messe: die kleine, die verkiirz-
te und die Grosse Messe. Die Kleine Mes-
se wird auch Familienmesse genannt, weil
sie im engen Kreis der Familie gefeiert
wird, Die ganze Familie ist um den Tisch
versammelt, Vater und Mutter konsekrie-
ren ihre Hostie und gleichzeitig jene der
kleinen Kinder. Die Gebete verrichten

sie in Latein oder in der Volkssprache,
weil alle Sprachen Gott genehm seien.
Was ergibt sich aus dieser summarischen
Aufzihlung? Vorerst einmal diirfte klar
sein, dass sich die «erneuerte Kirche» als
die Erbin und Fortsetzerin der katholi-
schen Kirche betrachtet. Darum lehnt sie
sich auch in der Struktur weitgehend an
diese an. Gleichzeitig passt sie sich dem
allgemeinen Trend nach Vereinfachung
und Erleichterung an. So werden die
Ohrenbeicht und die Verpflichtung der
Priester und Ordensleute zum Zélibat ab-
geschafft, wihrend anderseits die Frauen
zum Priestertum zugelassen werden, um
die Gleichberechtigung der Geschlechter
zu betonen,

Neue Dogmen und neue Feste

Wihrend mehr als tausendjihrige Geset-
ze der Kirche in einem Zug abgeschafft
werden, kann sich «Klemens XV.» nicht
genug tun, neue Glaubenssitze zu definie-
ren und neue Feste fiir seine «erneuerte
Kirche» einzufithren. Vor allem will er
das marianische Werk Pius’ XII. fortset-
zen. Am 31. Mai 1962 erklirte er Maria
zur Miterloserin und  Vermittlerin  der
Gnaden. Hatte Pius XII. das Fest Maria
Konigin fiir den 31.Mai eingesetzt,
kronte «Klemens XV.» die Gottesmutter
am 11. November 1967 als «Kaiserin des
Weltallss. Neue Ehrentitel wurden der
seligsten Jungfrau zugesprochen, so Ma-
ria vom Licht, Unsere Liebe Frau von der
Entrickung usw.

Ein bevorzugter Heiliger der «erneuerten
Kirche» ist der Nihrvater Christi. Auf
dem Konzil von Lyon wurde am 15. Sep-
tember 1963 der Wunsch gedussert, die
Jungfriulichkeit des hl. Joseph solle als
Dogma verkiindet werden. Ebenfalls als
Dogma soll erklirt werden, der hl. Joseph
sei mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen worden. Dann verkiindete
der «heilige Vater» seinen Anhidngern,
dass am 3. August 1967 fiir die «erneuer-
te Kirche» ein neuer Abschnitt begon-
nen habe. An jenem Tag, am Fest des
Heiligen Geistes, habe die Erde durch
ihn die mystische Taufe empfangen, Und
an Weihnachten 1967 wurde durch «Kle-
mens XV.» das Reich des Heiligen Gei-
stes ausgerufen,

t Vgl. zum Folgenden unsern ersten Artikel
«Der Fall des Pseudopapstes Klemens XV.»
in: SKZ Nr. 9/1969, S. 124-126. Fiir die-
sen zweiten Artikel hat uns das Missions-
seminar Schoneck bei Beckenried in freund-
licher Weise die Sammlung von Rundbriefen
mit den Nummern der ersten Jahrginge der
Zeitschrift «La Vérité» sowie des «Lien fa-
milial Poatifical» zur Verfiigung gestellt,
die sich im Nachlass des verstorbenen Prof.
Dr. Gebhard Frei SMB befunden hatten.

Fir die ndheren Einzelheiten verweise ich
auf meinen ersten Artikel «Der Fall des
Pseudopapstes Klemens XV.» SKZ a.a.O.

S



Die «interplanetarische Kirche»

In den letzten Jahren ist in den Bot-
schafren des «mystischen Papstes» immer
mehr die Rede von einer «interplanetari-
schen Kirche». Aus einem Interview, das
«Klemens XV.» am 16.Oktober 1966
einem Reporter des Radios der West-
schweiz gewihrte und das zweieinhalb
Stunden(!) dauerte, erfahren wir konkre-
te Einzelheiten dariiber 3, Darin spricht
er von interplanetarischen Wesen, die
ihn mit Hilfe von fliegenden Untertas-
sen besuchen sollen. Auf die Frage, woher
diese Wesen kimen, antwortete der
«mystische Papst» ausweichend, er habe
sie diesmal nicht gefragt: ein anderes
Mal seien sie von der Venus und vom
Mars gekommen(!).

Am 7. April 1967 sei die «interplanetari-
sche Kirche» gegriindet worden, und ein
Interplanetarier wurde zum Bischof ge-

3 Das Intecview ist auch ins Deutsche iiber-
tragen worden. Ein vervielfiltigtes Exem-
plar wurde mir in freundlicher Weise durch
einen Kollegen zur Verfiigung gestellt. Das
Interview ist am 16. Oktober 1966 mit ei-
nigen Kiirzungen iiber Radio Sottens/Genf
ausgestrahlt worden.

Aus dem Leben unserer

Aus den Beratungen
des Priesterrates des Bistums Chur

Tagung vom 10.Februar 1969
im Priesterseminar Chur

In seiner Begriissung stellte Bischof Dr.
Johannes Vonderach fest, dass auch diese
Tagung des Priesterrates ausserordentli-
chen Charakter habe, weil wie zur ersten
Sitzung am 12. Februar 1968 nicht bloss
die eigentlichen Mitglieder des Priester-
rates sondern auch die Dombherren, Bi-
schoflichen Kommissare, Vikare und De-
kane eingeladen wurden. Wihrend der
Seelsorgerat der Dibzese, in welchem
Priester und Laien zusammen tagen, be-
reits mehrere und fruchtbare Sitzungen
hinter sich habe, kam der Priesterrat als
solcher noch nicht richtig zum Funktio-
nieren. Und doch scheine es angesichts
der tiefgreifenden Fragen, die bei uns
wie iiberall auf der Welt den Priester als
Priester bedringen, von grosster Wich-
tigkeit, dass man sich auch im Ditzesan-
verband eingehend und griindlich damit
beschiftige. Das ordentliche Organ dafiir
aber sei der Priesterrat, Bevor er aber
seine Titigkeit voll aufnehme, sollte man
noch einmal seine jetzige Struktur durch-
leuchten und wenn notig verbessern.
Der Bischof iibergab nach dieser Begriis-
sung die Leitung der Tagung dem Herrn
Bischofsvikar Dr. Alois Sustar.

weiht, Zwei Tage darauf — es war an
Ostern 1967 — hitten sich im «Kleinen
Vatikan» in Clémery Millionenund Aber-
millionen von interplanetarischen Wesen
eingefunden. Sie seien von «Klemens XV.»
zu Priestern geweiht worden und hitten
anschliessend mit ihrem Pontifex konze-
lebriert. Das wurde in der deutschen Aus-
gabe «Die Wahrheit» (Juli 1967) den
Anhingern des Pseudopapstes noch viel
ausfiihrlicher berichtet.
Die angefiihrten Beispiele diirften genii-
~gen, um den Lesern zu zeigen, wohin
«Klemens XV.» seine «erneuerte Kirche»
steuern will. Er betrachtet sich als den
«mystischen Papst»> der Endzeit. Darum
verkiindet er auch immer wieder: die
Endzeit ist nahe. Der Planet, der von
ihm «Maria» getauft wurde, stehe schon
bereit, die Glieder der «erneuerten Kir-
che» aufzunehmen, wenn das Strafgericht
des Himmels iiber die siindige Mensch-
- heit hereinbrechen wird. Fiir die Gerette-
ten soll dann das tausendjihrige Reich
beginnen. So endet schliesslich alles in
einer neuen Form von Chiliasmus, wie
er im Laufe der Kirchengeschichte wie-
derholt von Schwarmgeistern vertreten
wurde, Johann Baptist Villiger

Bistiimer

Dieser erliuterte zunidchst kurz den Ab-
lauf der Dinge in der Angelegenheit der
Theologischen Schulen, wie sie sich der
Reihe nach seit der Sitzung vom 12. Fe-
bruar 1968 entwickelt haben, Zusammen-
getasst ist dies das Ergebnis: Das Mis-
sionsseminar Schoneck verbindet sich mit
der Theologischen Fakultit Luzern. Chur
bleibt am bisherigen Ort und ist jetzt
Theologische Hochschule. Ziirich wird
Standort fiir das Theologisch-pastorale In-
stitut, welchem die Durchfiihrung des
theologischen Erginzungsjahres fiir die
ganze Schweiz anvertraut wird.

Dr. Sustar hielt dann ein kurzes Einfiih-
rungsreferat iiber das Hauptthema des
Tages: Struktur und Aufgaben des Prie-
sterrates unserer Diozese. Er berief sich
nicht bloss auf die positive Weisung des
Konzils sondern ebensosehr auf neuere
theologische Erkenntnisse: Die Ganzheit
des kirchlichen Amtes ist auf Nahtstellen
angewiesen, nicht bloss zwischen dem
Petrusamt und den Bischéfen (Bischofs-
synode) sondern auch zwischen dem Bi-
schof und den Priestern; die Kollegiali-
tit des bischoflichen Amtes bedarf einer
dauernden Ausdrucksform — nur so kann
das monarchische mit dem Kollegial-
Prinzip in der Leitung der Diozese in
eine fruchtbare Spannung treten. Das
Kollegium der Mit-Ratenden ist dann
selbstverstindlich auch ein Kollegium

Zum Fastenopfer 1969

«Der Priester ist der, der fir die da ist, fir
die sonst niemand da ist>. Nach diesen Worten
Joseph Ratzingers (in «Geist und Leben»
Herbst 1968) entspricht die dem Fastenopfer
wugrundeliegende Ausrichtung anf die Pro-
bleme der Dritten Welt offenbar ganz dem
modernen priesterlichen Selbstverstandnis.

Es liegt uns — wohl glicklicherweise — nicht,
in der Art eines P. Leppich zu donnern:
« Wenn Sie mir, sebr verehrter Herr Direktor,
50 DM geben, wihrend Sie fir ein Nacht-
essen mit Lbrer Sekretirin das Dreifache und
mebr bezablen, so verzichte ich auf lhr Al-
mosen». Es gibt aber auch hierzulande unter
den Praktizierenden gelegentlich Leunte, die
mit einem Fastenopfer von Fr. 50.— bereits
eine beroische Tat vollbracht zu haben glau-
ben, wibrend sie fir einen vergniiglichen
Abend gut und gern das Vielfache einsetzen.
Hier feblt nicht nur der Blick fir die rich-
tigen Proportionen sondern noch mebr das
Wissen um den Lazarus vor der eigenen Tiire
(Vgl. «Populorum progressio» Nr. 47 u. 83).

«Eine Revolution des Hasses lisst sich in den
Entwicklungslindern nur vermeiden, wenn
eine Revolution der Giite durch die christli-
chen Linder gebt», sagte Bischof Helder Ca-
mara von Brasilien. Von dieser Revolution
der Giite sind wir noch reichlich weit entfernt.

Kein Wort gegen die Akademiker! Aber unter
ihnen lisst sich doch oft eine Fehblein-
schitzung des Fastenopfers feststellen. Den
einen ist es zu katholisch. Sie unterstiitzen lie-
ber eine neutrale Organisation. Andere wei-
sen eine erstaunliche Unkenntnis auf, sogar
schon iiber seine Zielsetzung, geschweige denn
jiber die Werke, die daraus entstehen. Ob sich
wohl hier wieder einmal das sattsam beschwo-
rene  katholische — Minderwertigkeitsgefiibl
dussert? Obne in fastencpferlichem Triumpha-
lismus machen zu wollen, diirfen wir darauf
hinweisen, dass sich das Fastenopfer wunter
dhnlichen Bestrebungen sebr gut sehen lassen
darf. Es kionnte nichts schaden, befreundeten
Akademikern einmal eine FO-Zeitung person-
lich in die Hand zu driicken.

Wer immer und immer wieder auf der Kan-
zel und im Pfarrblatt das Diozesane Sonntags-
opfer in der Fastenzeit als <bischofliches Fa-
stenopfer> ankiindigt, erweckt tatsichlich den
Eindruck, als wolle er boshafterweise seinen
Leuten die Idee suggerieren, der Bischof konnte
im Hinblick auf den bischoflichen Viertel
auf ein eigenes Fastenopfer verzichten.

Das Zeichnungshlatt fir Kleinkinder is¢ schon
ab  finf Jabren verwendbar, doch nur dort,
wo Mutter und Vater mithelfen. Bitte, im
Miitterverein daranf hinweisen. Es eignet sich
aber auch fiir die Schiiler der ersten drei Klas-
sen, vornebmlich aber fiir <«Erst-Kommuni-
kantens.

Trotz bereits erfolgtem Nachdruck wird der
Bestand an FO-Zeitungen auf der Zentral-
stelle allmablich knapp. Sie wire darum dank-
bar, wenn grossere Restposten zur weiteren
Verwendung zuriickgeschickt wiirden. (Habs-
burgerstrasse 44, Luzern). Gustav Kalt

der Mit-Tragenden; wenn es den einsa-
men Entscheid des Bischofs nicht mehr
geben soll, so gibt es dafiir auch nicht

141



mehr den einsam verantwortlichen Bi-
schof.

Die Anwesenden hatten eine wertvolle
Diozesanstatistik in die Hand gedriicke
bekommen. Sie gibt Aufschluss iiber die
altersmissige Zusammensetzung des Chu-
rer Klerus, vor allem dann aber iiber die
Titigkeic und die Stellung der Priester
in jedem einzelnen Dekanat. Anhand
dieser Unterlage wurde vor allem eines
offenbar: dass der Priesterrat in seiner
jetzigen Zusammensetzung die Strukeur
der priesterlichen Titigkeiten und Stellun-
gen nur schlecht widerspiegelt. Die Ver-
treter ex officio sind im 35-kopfigen
Priesterrat eindeutig iibervertreten, wih-
rend die Vikare und Kapline mit nur
4 Vertretern ebenso eindeutig unterver-
treten sind. Auch fehle eine Vertretung
der Fremdsprachigen-Seelsorge.

Die Versammlung war einstimmig der
Auffassung, dass dieser Fehler noch vor
Ablauf der vierjihrigen Amtsdauer des
jetzigen Priesterrates zu beheben sei.
Uber die Zahl und die Art und Weise,
wie die Erginzung vorgenommen wer-
den sollte, wurde keine einmiitige Emp-
fehlung verabschiedet. Auf keinen Fall
soll durch die geplante Erginzung in der
Zusammensetzung des didzesanen Seel-
sorgerates etwas geindert werden,

Die Frage der Zuordnung von Priester-
rat und Dekanaten gab weitern Ge-
sprichsstoff. Ein Vorschlag, sidmtliche
Dekane in den Priesterrat hineinzuneh-
men, fand nicht geniigend Anklang. Da-
gegen soll der Priesterrat sich bald mit
einer Neuordnung der Dekanate befas-
sen und zu diesem Traktandum die De-
kane einladen. Schliesslich wurde noch
festgestellt, dass auch im 7-képfigen
Arbeitsausschuss  des Priesterrates  die
«Offiziellen» tibervertreten seien und der
Ausschuss einer Erginzung durch Leute
«von unteny bediirfe,

Sehr anregend verlief dann die Ausspra-
che iiber Themen, die dem Priesterrat
aufzutragen seien:

Ausarbeitung eines Normalstatus fiir die De-
kanate und evtl. deren Neueinteilung;
Amtsdauerbeschrinkung fiir kirchliche Amter;
Weiterbildung der Priester;

Seelsorge an den Seelsorgern;

Erweiterung der Rekrutierungsbasis fiir geist-
liche Berufe;

Normalarbeitsvertrag fiir Vikare;

das Schicksal der aus dem Amt geschiedenen
Priester;

die Frage eines Personalchefs und die Zu-
sammensetzung der Personalkommission.

Man frug an, ob allgemeine Umfragen
unter den Priestern ein geeignetes Mittel
seien, um die Stromungen und Bediirf-
nisse unter den Priestern kennen zu ler-
nen und darauf zu reagieren. Mit Freude
erfuhr man, dass in Fragen des Priester-
rates ein enget Kontake gepflegt werden
soll zwischen den Diozesen Basel, Chur
und St. Gallen.

Mit dem Dank fiir die fruchtbare und

142

anregende Aussprache konnte der Bi-
schof um 15.30 Uhr nachmittags die Sit-
zung schliessen, selbstverstindlich nicht
ohne noch dem gastfreundlichen Seminar
gedankt zu haben, welchem Dank sich
alle Tagungsteilnehmer gerne anschlies-
sen. Karl Schuler

Okumenische Zusammenkiinfte
der Geistlichen des Bistums
St. Gallen in der Weltgebetsoktav

Die okumenische Gesprichkommission
St. Gallen-Appenzell versuchte, in der
Weltgebetsoktay  nihere Kontakte zwi-
schen katholischen und evangelischen
Geistlichen anzukniipfen. Durch die Bi-
schofliche Kanzlei, die evangelischen
Kirchenrite von St. Gallen und Appen-
zell, und die Verantwortlichen der Frei-
kirchen wurde allen Geistlichen eine
Einladung zugestellt, an einer Zusam-
menkunft in St Gallen, Heerbrugg oder
Wattwil teilzunehmen, Dieser Einladung
folgten in St.Gallen 8 Katholiken und
13 Evangelische, in Heerbrugg 11 Ka-
tholiken und 11 Evangelische, in Watt-
wil 20 Katholiken und 8 Evangelische.
Wenn auch die kleinen Teilnehmerzah-
len die Gespriche begiinstigten, muss
doch festgestellt werden, dass das Inter-
esse nicht sehr gross war, und dass die
Katholiken, wenn wir Verhiltniszahlen
zugrunde legen, nicht einmal halb so gut
vertreten waren wie die Nichtkatholiken.
Eine 16bliche Ausnahme machte diesbe-
ziiglich das obere Toggenburg.

Die Zusammenkiinfte an allendrei Orten
waren dem gemeinsamen Thema: «No#
und Verbeissung der Verkiindigung heu-
te» gewidmet, Je ein katholischer und
ein evangelischer Kollege fiihrte in einem
Votum zum Thema hin: In St Gallen
Pfr. Zellweger und Pfr. Meienberger, in
Heerbrugg Pfr. Schwarz und Pfr. Ror-
bach und in Wattwil Pfr. Blocher und
Pfr. Dr. Frey. Von den Referaten in
Heerbrugg berichtet Pfr. Dr. Stolz im
«Sarganserlinder»:

«Der evangelische Pfarrer von Heerbrugg wies
in seinem mehr biblisch-geschichtlichen Vo-
tum anhand der beiden Perikopen bei Mt.8,5~
13 und Joh. 4,46-53 iberzeugend nach, wie
die beiden Evangelisten den Text und die
Worte Jesu verschieden gestalten und formu-
lieren, je nach den Adressaten (Juden oder
Heiden), an die sich ihr Kerygma wendet. So
gibt uns die Heilige Schrift selbst gleichsam
das Modell einer flexiblen Anpassung der Ver-
kiindigungswahrheit bzw, ihrer sprachlich-sti-
listischen Gestalt und psychologischen «Wel-
lenlinge» an die jeweiligen Zuhorer und an
die menschlichen, sozialen und bildungsmissi-
gen Voraussetzungen, die sie mitbringen.

Der Sprecher der katholischen Seite entwickelte
in seinem mehr prospektiv gehaltenen Kurz-
referat einige Kernpunkte der heutigen Pre-
digt. Auch der moderne Mensch ist empfing-
lich, ja in gewissem Sinn vielleicht noch of-
fener fiir das Wort Gottes als frithere Gene-
rationen es waren, wenn die Verkiindigung
wesentlich, konkret, frohstimmend und kurz
ist. Das setzt beim Prediger ein vertieftes, be-

trachtendes Studium der Bibel einerseits, aber
auch der heutigen Zeit und der Horer mit
thren personlichen Anliegen anderseits voraus.
Wie der Christ iiberhaupt von der Hoffnung
leben muss, so ganz besonders der Prediger,
der immer wieder sein Vertrauen auf Gott
und scine schenkende Gnade und ebenso das
Vertrauen in den Zuhorer und seinen guten
Willen erneuern muss.»

Uber die Tagung in St Gallern schreibt
E. Zellweger im Kirchenboten der evan-
gelischen Landeskirche des Kantons St.
Gallen vom 15. Februar 1969:

«Zwei Pfarrer hatten es gemeinsam vorbe-
reitet. Sie waren zuvor einmal zusammenge-
kommen. Dabei wurde das Geriist erstellt.
Man verzichtete auf ausgefeilte Referate. Eine
andere Diskussionsgrundlage wurde gesucht.
Nur ganz kurze Einfiihrungsvoten wurden ge-
halten. Dies war eigentlich das Neue. Jedes-
mal ein Votum des katholischen Redners und
dann ein gleich kurzes von ecinem Vertreter
der Evangelischen Kirche. Bewusst bemiihten
sich die beiden Redner einfach indie jeweilige
Problematik einzufithren.  Selbstverstindlich
kam die eigene Uberzeugung zum Ausdruck.
Kein Mensch kann schliesslich aus seiner Haut
schliipfen. Aber es macht immerhin cin Be-
trichtliches aus, wenn einer sucht, in scinen
Darlegungen andere Meinungen zu  Worte
kommen zu lassen, sie zu verstchen und
durchzudenken und dann erst scine cigene
Meinung zu dussern. Die eigene Meinung
wurde dann auch geboten. Aber man verzich-
tete auf den Versuch, den Gesprichspartner
moralisch oder mit Angriffen in cine unsicht-
bare Zange zu nechmen. Das hatte seine unbe-
streitbaren Vorteile. Die Diskussion kam rasch
in Gang; gefordert wurde diese vor allem
durch die Fragen, welche der katholische Geist-
liche immer seinen Darlegungen folgen liess.»

Eine besondere Gliederung wurde der
Tagung in Wattwil gegeben. Die beiden
Einfihrungsvoten waren in einen Wort-
gottesdienst eingebaut. Nach einer kurzen
Pause fand man sich wieder zum zwei-
ten Teil. Man setzte sich im Kreis zur
Aussprache zusammen, die sich um den
einen Punkt drehte: Wie weit muss der
Geistliche in der Verkiindigung vom
Menschen, seiner Sprache, seiner Psycho-
logie usw. ausgehen, und wie weit muss
er das Wort Gottes ohne Abstriche be-
zeugen, abgesehen davon, ob es verstan-
den wird oder nicht. Schliesslich trafen
sich Teilnehmer zum dritten Teil im Re-
staurant zu briiderlichem Beisammensein,
Berichte von allen Tagungen betonen
vor allem das gwte Klima der Zusammen-
kiinfre. Man wurde sich bewusst, dass die
Verkiindigung heute in verschiedenen
Kirchen vor ganz gleiche Probleme ge-
stelle ist, Im Kirchenboten schildert ein
evangelischer Teilnehmer seine Erfah-
rung:

«Der Schreibende dieser Zeilen wird niche der
einzige sein, der in einer Hinsicht einfach
tiberrascht war. Aber es liess sich nicht abstrei-
ten. Deutlich wurde es betont, bei den romisch-
katholischen Priestern wird wieder ganz neu
die Bibel als Grundlage der Predigt ausge-
geben. Das ist nicht einfach ein leicht hin-
geworfenes Wort. Nein, diese Weisung ent-
spricht den Erkenntnissen des zweiten Vati-
kanischen Konzils. Auch auf katholischer
Seite ringt man also um eine sachgemisse



Amtlicher Teil

Bistum Basel :

Im Herrn verschieden

Pfarresignat Johann E.Birchmeier, Gna-
denthal

Johann Birchmeier wurde am 6. August
1887 in Wiirenlingen geboren und am
14. Juli 1912 zum Priester geweiht, Er
wirkte zunichst als Vikar in  Aarau
(1912-17) und wurde dann Pfarrer von
Spreitenbach (1917-35) und von Kob-
lenz (1935-47). Seit 1947 versah er die
Stelle eines Spirituals im Altersheim Gna-
denthal (AG). Er starb am 23. Februar
1969 und wurde am 26. Februar 1969 in
Wiirenlingen beerdigt.

Bistum Chur

Ernennungen

Zum Spitalpfarrer am Kantonsspital Uri
in Altdorf wurde P. Gallus Lustenberger
SDS ernannt.

Im Herrn verschieden

Dr, Karl Kiindig, Domherr der Kathe-
drale Chur, Sextar des Priesterkapitels
lnnerschwyz, a. Professor am Kollegium
Maria Hilf in Schwyz.

Geboren am 8. Dezember 1871 inSchwyz;
2um Priester geweiht am 12, Juli 1896 in
Chur. Seit 1898-1906 Dr. phil. in Frei-
burg i. Ue. — wirkte er als Professor am

Auslegung biblischer Texte. Auch auf katho-
lischer Seite ist man also zuriickhaltend gegen
jene Versuche, die eine Verkiindigung ausser-
halb der biblischen Grundlage anstreben. Auf
alle Fille entspricht dies der Meinung unserer
romisch-katholischen Mitbriider. Gewiss, un-
sere katholischen Mitbiirger kapseln sich nicht
von den Problemen der modernen Tagesord-
nung ab. Im Gegenteil, sie sind offen fiir die
Fragen unserer Zeit... So kann man nur sa-
gen: diese Zusammenkunft war alles in allem
ein schr gelungener Versuch, von dem man
hoffen kann, dass er den Anfang bildet zu
einem weiteren  fruchtbaren  Gedankenaus-
tausch.»

Sicher haben Einfiihrungsvoten und Dis-
kussionen wertvolle Anregungen gege-
ben. Ebenso wertvoll war aber die per-
sonlich  menschliche  Begegnung von
Amtsbriidern aus den verschiedenen Kir-
chen. Bei aller dogmatischen Ehrlichkeit
ist dies ein wichtiger Beitrag fiir das An-
liegen der Einheit. lvo Fiirer

Kollegium Maria Hilf in Schwyz 1948
zog er sich aus dem Schuldienst zuriick,
1940 Standeskanoniker des  Standes
Schwyz im Churer Domkapitel und Pro-
synodalrichter. Gestorben am 22. Februar
1969 im Krankenhaus Schwyz Beerdigt
am 26. Februar 1969 in Schwyz.

Dy. Peter Van der Kooij, SCJ], Spiritual
im Niederlindischen Sanatorium in Da-
vos-Platz.

Geboren am 13, Juli 1893 in Den Haag
(Holland); zum Priester geweiht am
8. Juli 1923 in Rom; Dr. theol. in Rom
1924; Mitglied der Kongregation der
Priester vom Herzen Jesu. Studenten-
seelsorger in Delft (Holland) bis 1949.
Seit Februar 1949 Spiritual im Nieder-
lindischen Sanatorium Davos-Platz, Ge-
storben am 22. Februar 1969 in Davos-
Platz. Beerdigt in Davos am 26. Februar
1969.

Bistum St. Gallen

Stellenausschreibung

Um bei den Stellenbesetzungen den le-
gitimen Wiinschen der Mitbriider besser
entsprechen zu kénnen, werden in Zu-
kunft neu zu besetzende Stellen nach
Moglichkeit und Tunlichkeit unter An-
gabe eines bestimmten Termins in der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» zur
Bewerbung ausgeschrieben. Dadurch wird
die Berufung nicht gemeldeter Priester
nicht ausgeschlossen. Der Modus der Be-
setzung wird damit niche beriihrt,

Das Pfarramt von Eschenbach (SG) ist
vakant, Interessenten mogen sich bis spi-
testens 13. Mirz 1969 beim Herrn Dom-
dekan melden.

Okumenische Zusammenkunft

Das von der dkumenischen Kommission
vorbereitete Gesprich zwischen evangeli-
schen und katholischen Geistlichen in St.
Gallen wird am Mittwoch, 12. Mirz
1969, 15 Uhr im Hotel «Johannes Kess-
ler», Teufenerstr. 4, fortgesetzt. Alle Prie-
ster sind eingeladen.

Firmplan 1969

vormittags nachmittags
Mo 28. April  Gossau Niederwil
Di 29. April  Wittenbach Bernhardzell

Mi 30. April  Niederbiren  N'helfenschwil

Sa 3. Mai Haslen Schlatt

So 4. Mai Gais Speicher

Mo 5. Mai Wil Ziberwangen
Di 6. Mai Zuzwil Lenggenwil

Mi 7. Mai Oberbiiren Gonten

So 11.Mai Heiden Grub

Do 15.Mai  Teufen Biihler
(Auffahre)

Sa 17. Mai Rorschach Untereggen
So 18. Mai Urnisch Herisau
Mo 19. Mai Appenzell Eggerstanden
Di 20. Mai Briilisau Schwende
Mo 26. Mai Erwachsenenfirmung

Di 27.Mai Andwil Waldkirch
Mi 28. Mai Engelburg Abtwil

So 1. Juni Neudorf St. Fiden
Mo 2. Juni Steinach Berg

Di 3. Juni Goldach Eggersriet
Sa 7. ]Juni Rapperswil

So 8. Juni  Dom Heiligkreuz
Mo 9.Juni  Haggenschwil Muolen

Di 10. Juni  Oberegg Tubach

Mi 11 Juni  Morschwil

Berichte

Zum Rapport der Waffenplatz-
Feldprediger in Ziirich

Am 10./11. Februar 1969 tagten in Zii-
rich die Waffenplatz-Prediger. Nachdem
in verschiedenen Zeitungen dariiber be-
richtet worden ist, darf auch in der
SKZ noch einiges berichtet werden,
was anderswo nicht zu lesen war. Da
seit Jahren bei den Welcpriestern der Be-
darf an Feldpredigern nicht mehr gedecke
werden kann, haben die zustindigen mi-
litarischen Stellen mit verschiedenen Or-
den und Kongregationen Fiihlung auf-
genommen, und zwar mit Erfolg, Von
den Salvatorianern, den Franziskanern in
Freiburg i. Ue. und vom Grossen St.
Bernhard nahmen bereits Feldprediger
an diesem Rapport teil. Mit weiteren
Gemeinschaften seien Verbindungen auf-
genommen und es bestehe die Aussicht,
dass noch mehr Orden ihre Patres fiir

den Feldpredigerdienst zur Verfiigung
stellen. Dass dies notig ist, zeigen einige
niichterne Zahlen: 1930 gab es von bei-
den Konfessionen zusammen 150 Fpr —
1939, bei Kriegsausbruch etwa 240 -
1945 dann schon 450 und heute stehen
ca. 730 Fpr im Dienst einer Einheir oder
eines Waffenplatzes. Die Zahl der Fpr
ist also stindig gewachsen und wird wei-
ter zunechmen, weil neue Regimenter ge-
griindet werden. Oberstdiv Rickenmann,
dem die Fpr unterstellt sind, musste lei-
der die Feststellung machen, dass sogar
in Kreisen, denen man es wegen ihrer
Bildung nicht zumuten wiirde, oft noch
dumm und primitiv iiber die Stellung des
Fpr geredet werde. Und dabei seien ja
die Soldaten, die im Dienste stehen, die
gleichen Leute, die auch daheim der
Seelsorge anvertraut seien und auch die
Soldaten im Dienst hitten eine unsterb-
liche Seele (sic!). Nur wer den Dienst
der Fpr nicht kennt oder ihn mit jenem
aus der sogenannten guten alten Zeit

143



gleichstellt, kann abschitzig tiber den
Dienst des Fpr reden. Es ist iibrigens be-
zeichnend, dass bei einer Meinungserfor-
schung 1964 in den Rekrutenschulen
unseres Landes ca. 8000 Offiziere, Unter-
offiziere und Rekruten iiber ihre Einstel-
lung zu verschiedenen Problemen schrift-
lich befragt wurden. Dabei haben iiber
85 % aller Befragten die Wichtigkeit
des Feldpredigerdienstes hervorgehoben,
wihrend nur gut 11 % diesen Dienst als
nutzlos bezeichneten und 3 % keine Ant-
wort gaben dariiber.

Aus dem Vortrag von Oberst i Gst Willi
tiber die Ausbildungsprobleme in den
militarischen Schulen darf auch hier fest-
gehalten werden, dass dieser erfahrene
Soldatenerzieher mehr als einmal im Vor-
trag auf die grosse Bedeutung des Fpr in
der Ausbildung des Soldaten aufmerksam
machte. Die Soldatenerziehung soll ins
grosse Ganze der Gesamterziehung hin-
eingestellt sein. «Um die Welt zu er-
neuern, muss der Mensch erneuert wer-
den,» sagte Herr Oberst Willi in diesem
Zusammenhang,

Der Vortrag des reformierten Geschichts-
professors der Universitit Bern, Dr. Geor-
ges Grosjean, iber die «Geistige Lage
der Schweiz heute» wiirde es verdienen,
auch in der SKZ ver6ffentlicht zu wer-
den. Was er alles an geschichtlichen Bei-
spielen und Vergleichen heranzog, war
einfach verbliiffend. Ermutigend wirkten
Sitze wie: «Die Schweiz muss ein Klein-
staat bleiben. Die politischen Grenzen
storen den kulturellen Austausch nicht,
Wir haben gar keinen Grund zu Minder-
wertigkeitsgefithlen» Oder dann zum
Schluss, auf die Frage, wie wir uns heute
verhalten miissten: «Der Osten beniitzt
die heutige Lage, um sich hineinzu-
schmuggeln. Er will die geistige Elite
neutralisieren, Auch die pazifistischen
Organisationen werden gegen unser Land
eingespannt. Sie wollen eine Selbstbe-
schuldigungspsychose erzeugen, bis das
Vertrauen in den Staat erschiittert ist.
Wir miissen zwar zugeben, dass nicht
alles in Ordnung ist.» Und dann folgten
noch ein paar Sitze, die im Munde eines
Laienprofessors und Protestanten gerade
uns allen sehr viel zu sagen haben: «Hier
muss der Glaube einsetzen, wo das Wis-
sen aufhort. Der Geist muss wie am
Pfingstfest iiber die Menschen kommen.
Wir miissen auch die Stille haben. Wir
miissen den Mut haben, in die Stille zu
gehen wie Christus in jenen 40 Tagen in
die Wiiste ging. Wir miissen in uns ge-
hen. Nicht die Betriebsamkeit ist die
Hauptsache; wir missen wieder mehr
beten.»

Am zweiten Tag waren es vor allem die
konfessionell ~ getrennten  Aussprachen
iber die Waffenplatzseelsorge, die sehr
wertvolle Winke und Anregungen gaben.
Auch hier zeigte es sich, dass, auch die

144

beste Theorie nie der bewihrten Praxis
entbehren kann,

Das Dankeswort, das am Schluss des Rap-
portes von Herrn Mario Marguth ausge-
sprochen wurde, darf und muss auch
hier, in der Priesterzeitung festgehalten
werden, Nachdem er wihrend des zwei-
ten Weltkrieges personlich Adjudant des
Generals gewesen war, trat er 1946 in
den Dienst der damals noch sehr wenig
ausgebauten Armeeseelsorge ein. Ihmund
keinem anderen ist es zu verdanken,
wenn heute die Armeeseelsorge geachtet
und gefestigt dasteht. Er war es auch,
der diese Rapporte einfiihrte und wesent-
lich mitgestaltete, Als Laie hat er sich
so fiir die Seelsorge in der Armee blei-
bende Verdienste erworben. Als Protestant
aber hat er praktisch gezeigt, was man
unter Okumene im Zusammenleben mit
Andersglaubigen versteht, so dass er unter
den katholischen Fpr ebenso viele Freun-
de hat wie unter seinen Glaubensgenos-
sen. Auf Ende 1968 wurde er wegen Er-
reichung der Altersgrenze pensioniert, so
dass der Rapport in Ziirich der erste war,
der ohne ihn durchgefiihrt wurde, Wer
aktiv den Auf- und Ausbau der Armee-
seelsorge in den letzten 25 Jahren mit-
erlebt hat, aber auch jeder andere Geist-
liche, darf Herrn Oberst Marguth mit
allem Grund Gottes Segen fiir den Ruhe-
stand wiinschen. Anton Schraner

Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen im Kanton Bern

Okumenische Arbeit erfordert Kontakt-

nahme und Zusammenarbeit auf allen
Ebenen, Als historische und politische
Gegebenheiten spielen in der Schweiz die
Kantone fiir die kirchliche Arbeit keine
unbedeutende Rolle. Auf rémisch-katho-
lischer und christkatholischer Seite sind
die kantonalen Landeskirchen nur Gebil-
de staatskirchlichen Rechtes und befas-
sen sich nicht direkt mit den inneren
Angelegenheiten der Kirchen, Die Orga-
nisation der kirchlichen Arbeit liegt mehr
bei den Bistiimern, Anders liegen die
Verhiltnisse in der reformierten Kirche.
Sie ist von unten (Prinzip der Gemeinde-
autonomie) nach oben gebaut und in
voneinander unabhingigen kantonalen
Landeskirchen organisiert, die sich aus
dem altreformierten  Staatskirchentum
entwickelt haben.

Die Bildung regionaler «Christenrite»
dringt sich auch auf, weil Kirchenkonfe-
renzen auf Weltebene nur allgemeine
Aussagen machen konnen, die dann kon-
kretisiert werden miissen.

So hat sich — unseres Wissens zum ersten
Mal in der Schweiz — im Kanton Bern
eine «Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen» gebildet.

Ihr gehoren an: die evangelisch-reformier-
te Kirche des Kantons Bern (4 Vertre-

ter), die romisch-katholische Kirche im
Kanton Bern (2 Vertreter), die christka-
tholische Kirche im Kanton Bern (1 Ver-
treter), die evangelisch-methodistische
Kirche im Kanton Bern (2 Vertreter)
und die Berner Division der Heilsarmee
(1 Vertreter), Der Wirkungsbereich der
Arbeitsgemeinschaft erstreckt sich nur
auf den deutschsprachigen Teil des Kan-
tons (alter Kantonsteil, wo die Katholi-
ken mitsamt den Fremdarbeitern nir-
gends mehr als 20'% der Bevolkerung
ausmachen, und das mehrheitlich katho-
lische Laufenthal).
Ziel dieser Arbeitsgemeinschaft ist die
Forderung des dkumenischen Gedankens
in Kirche und Offentlichkeit, die Infor-
mation von Kirche zu Kirche, die Koor-
dination 6kumenischer Arbeit, gemeinsa-
mes Inangriffnehmen von Problemen, die
allen Konfessionen gemeinsam sind, Ver-
mittlung bei Schwierigkeiten zwischen
den einzelnen Kirchen, gegenseitige
Hilfe in Notlagen.
Die konstituierende Sitzung fand am 17.
und 18. Februar 1969 in der reformierten
Heimstitte Gwatt statt. Zum Prisidenten
wihlte sie Pfarrer Dr. René Vuilleumier,
Bern, und zu ihrem Sekretir Pfarrer
Charles Buri, Gwatt, An dieser Sitzung
gaben Vertreter der einzelnen Kirchen
und Gemeinschaften ausfiihrliche Situa-
tionsberichte ab. Thnen schloss sich ein
«tour d’horizon» iiber die kiinftige Ar-
beit an. Eine Aussprache iiber die Konver-
sionspraxis, die gemeinsame Beniitzung
kirchlicher Gebiude, die Wahrnehmung
der Verantwortung gegeniiber der dritten
Welt, die Gewinaung theologischen
Nachwuchses wurde als dringlich erklirt.
Walter Stibelin

Hinweise

Warnung

Geistliche und Ordensniederlassungen werden
bei Ansuchen um finanzielle Hilfe oder Dar-
lehen durch die Deutschen Heinrich Aungust
Spreng und Agnes Oppermann zu Vorsicht
gemahnt.

Das alte Testament im Radio Vatikan

In der Sendereihe «Stimme der Bibel» legt
der Zentralprisident der «Schweizerischen
Katholischen Bibelbewegung» (SKB) dieses
Jahr folgende vier Themen vor: 9. Mirz: Sind
die Patriarchen Sagenfiguren? 8. Juni: Jakob,
der Kampf mit Gott; 14. September: Liebe tiber
allen Ehebriichen; 14. Dezember: Job, der Mann
des Glaubens.

Damit werden die drei literarischen Formen
der alttestamentlichen Offenbarung erfasst:
Geschichtsbiicher, Prophetie und Weisheitslite-
ratur. Zugleich greife ich Tatsachen heraus,
die vom alttestamentlichen Israel und von uns
heutigen Menschen viel Verstindnis und Ein-
fuhlungsvermogen verlangten und verlangen.
Uns allen ist ja die Schwerverstindlichkeit der
alttestamentlichen Offenbarung nicht verbor-
gen. Und zugleich wissen wir als gliubige
Menschen, dass in den 45 Biichern des AT
Gott selbst durch Menschen auf menschliche



Art und Weise seine Gedanken und Pline,
sein Handeln mit den Menschen, sein Richten
und Retten, seine Verurteilungen und Begna-
digungen in Worte bannen liess.
Diese gottliche Offenbarung spricht uns noch
heute an, d. h. Gottes Gericht und Gnade, die
in Christus ihre Spitze erfahren haben, gelten
uns heute noch. Und der Leiter der Abteilung
fiir die deutschsprachigen Sendungen am Ra-
dio Vatikan sagte mir, dass gerade die Men-
schen hinter dem Eisernen Vorhang die Sen-
dungen ersechnen. Warum? Weil diese Men-
schen heute wieder in ganz dhnlichen Verhilt-
nissen wie das alctestamentliche Israel zu le-
ben haben, im Schatten heidnischer Gross-
michte, unter dem Stiefel neuheidnischer
Soldaten. Und sie wollen wissen, was Gott
dazu sagt, welche Haltung er von ihnen ab-
verlangt.
Am kommenden Sonntag, den 9. Mirz 1969,
20.45 Uhr, strahlt Radio Vatikan einen Vor-
trag tber das Thema aus: Sind die Patriar-
chen Sagenfiguren? Uns allen ist es ja geliu-
fig, dass eine sehr bedeutende kritische Schule
alttestamentlicher Forschung schon vor 80 Jah-
ren den Patriarchen jede Geschichtlichkeit ab-
sprach. Das Wort: «Uber die Patriarchen ist
kein historisches Wissen zu gewinnen» ist
schon drei Generationen alt. Wenn das tatsich-
lich stimmt, wenn die Gestalten Abraham,
Isaak, Jakob und Josef reine Produkte dichte-
rischer Phantasie sind, diitfen wir sie im Reli-
gionsunterricht den Kindern nicht mehr als
geschichtliche Menschen vorlegen, die geglaubt
und gesiindigt haben. Der abendliche Vortrag
vom kommenden Sonntag wird das Problem
losen. Radio Vatikan strahlt aus auf KW
31,10 / 25,55/ 49,38; auf MW 196.
Dr. Josef Sievi,
Zentralprasident der SKB, 7000 Chur

Vom Herrn abberufen

Pfarrer Heinrich Looser, Eschenbach (SG)

Fiir Uneingeweihte mag der Heimgang des
Seelsorgers von Eschenbach unerwartet gekom-
men sein, da man ihm bei seinem robusten
Auftreten eine langere Lebenszeit zugedacht.
Heinrich Looser erblickte am 16. April 1908
im Sindle-Unterwasser, das zur Pfarrei Alt
St.-Johann gehort, das Licht der Welt. Mit
drei Stiefgeschwistern aus der ersten Ehe seines
Vaters und drei Schwestern aus zweiter Ehe
verlebte er eine frohe Jugend. Nach seiner
Primarschulzeit zog es ithn an die Stiftsschule
Engelberg, wo sein Bruder, der 1964 verstor-
bene P. Gregor Looser, als Konventuale wirkte.
Nach seinem Theologiestudium in Freiburg
und seinem Ordinandenkurs im Priestersemi-
nar St. Georgen stand er am 1. April 1933
am Ziele seiner Sehnsucht, wo er durch Bi-
schof Aloisius Scheiwiler die heilige Priester-
weihe empfing. Nach kurzer Aushilfe in der

Mitarbeiter dieser Nummer

Adresse der Mitarbeiter:

P. Dr. Angelus Hiussling OSB, D-5471 Ma-
ria Laach iiber Andernach/Rhein

Gustav Kalt, Religionslehrer an der Kantons-
schule, Himmelrichstrasse 1, 6000 Luzern

Dr. Helmut Kriczl, Pfarrer, Kirchenplatz 18,
A-2136 Laa / Thaya.

Pfarrer Anton Schraner, Waffenplatzprediger,
von Andermatt, 7431 Andeer (GR)

Lic. theol. Walter Stihelin, Pfarrer, Wyler-
strasse 24, 3000 Bern

Dr. Alois Sustar, Bischofsvikar, 7000 Chur

Dompfarrei kam er als Kaplan nach Widnau
und 1938 in gleicher Eigenschaft nach Flawil.
Im Jahre 1946 wahlten ihn die Kirchgenossen
von Muolen zu ihrem Pfarrer. Rasch fand er
mit seinem leutseligen Wesen den Kontakt mit
der Bauernbevolkerung und diente auch der
Offentlichkeit als Schulratsprasident und Mit-
glied des Bezirksschulrates.
Als er 1957 einem Rufe als Seelsorger an die
grosse Pfarrei Eschenbach folgte, fiihlte er bald,
wie er sich ein grosses Mass Arbeit zugetraut.
Neben seinem eifrigen Einsatz in der Seelsorge
und der Titigkeit in den Vereinen, erbaute er
zu den beiden Kapellen in Neuhaus und Birg
eine weitere in Ermenschwil. Daneben brachte
ihm das Schulratsprasidium in der mit ver-
schiedenen Aussenschulen dotierten Schulge-
meinde nicht wenig Arbeit. Vor zwei Jahren
sah er sich wegen einer einsetzenden Zucker-
krankheit veranlasst, von der Leitung der
Schulgemeinde zuriickzutreten. Nachdem diese
Krankheit durch ein heimtickisches inneres
Krebsleiden abgelost wurde, spiirte er, wie sein
Leben ernstlich gefahrdet war. Nachdem er an
Maria Empfangnis 1968 noch vier Predigten
gehalten, verfiigte er sich anderntags ins
Krankenhaus Uznach und bald ins Kantons-
spital  St. Gallen. Diese Aufenthalte konnten
keine Heilung mehr bringen, sondern nur die
Feststellung erharten, dass seine irdische Pilger-
fahrt dem Ende zustrebte. Mitte Januar kehrte
er heim, um inmitten seiner Pfacrkinder den
Heimgang in die Ewigkeit zu erwarten, der am
3. Februar 1969 erfolgte. Seine sterblichen
Uberreste harren im Schatten seiner letzten
Pfarrkirche der einstigen Auferstehung.

Karl Biichel

Neue Biicher

Stensen, Niels: Brief iiber meine Konversion.
Ubersetzt und erliutert von G. Scherz. Kopen-
hagen, Arne Frost-Hansen-Verlag, 1967, 56
Seiten.

Am 2. November 1667 ist der dinische Na-
turforscher und spitere apostolische Vikar in
der norddeutschen Diaspora, Niels Stensen, in
Florenz zum katholischen Glauben iibergetre-
ten. Auf Verlangen reformierter hollindischer
Kreise hat der grosse Anatom und Geologe
die Motive zu seinem Ubertritt in einem Brief
dargelegt, der durch den Stensen-Forscher G.
Scherz ins Deutsche iibertragen wurde. Die
geschmackvoll ausgestattete  Schrift ist ein
wertvoller Beitrag zur Geschichte der Unions-
bewegung. Johann Baptist Villiger

Kurse und Tagungen

Verfassungsvorlage fiir eine neue Synode
im Kanton Luzern

Die Fraktion der Geistlichen im Verfassungs-
rat veranstaltet Montag, den 10. Mdirz, 14.30
Ubr im Plarreisaal Emmenbriicke eine orien-
tierende Versammlung fiir alle Geistlichen des
Kantons mit Referat von Dr. Stwz und an-
schliessender Aussprache mit den Herren des
Ausschusses und den Vertretern der verschie-
denen Parteien, Das Interesse am vorgeschla-
genen Verfassungswerk diirfre iiberall in den
Reihen unseres Klerus die entsprechende Re-
sonanz finden.

Unsere Leser schreiben

Ein Wort zum heutigen Priesterkleid

Papst Paul VI. wandte sich in seiner An-
sprache vor den Fastenpredigern und den
Pfarrern seiner Diozese gegen eine falsche An-

passung des Priesters an seine Umwelt. Er
nannte u.a. auch das heutige Priesterkleid.
Sicher verlangt niemand mehr, dass unsere
Seelsorger den romischen Kragen tragen oder
in tiefes Schwarz sich kleiden miussen. Eine
hygienisch  einwandfreie und neuzeitliche
Kleidung im Alltag ist eine Selbstverstand-
lichkeit. Nicht selbstverstindlich dagegen ist
ein Gewand, das in keiner Weise mehr den
Priester nach aussen erkennen noch vermuten
lasst, und wire es nur ein Zeichen, das getra-
gen wiirde. So kam es z. B. letzten Sommer in
einem Kurorte vor, dass ein Ehepaar am Sams-
tag abend zur Beichte gehen wollte. Kein
Priester war in der Kirche zu erblicken, nur
ein «Laie» sass in einer Bank. Enttauscht
verliess es das Gotteshaus. Doch dieser Laie,
der seine Absicht offenbar merkte, holte es
ein und stellte sich dann zu seiner grossen
Verwunderung als Geistlicher vor. Oder wie
oft wire man froh, bei Ungliicksfillen einen
Priester in der Nahe zu wissen.

Der Schreibende dieser Zeilen reiste vor kur-
zer Zeit im Abendschnellzug. Auf der Station
einer grossern Stadt stiegen Mitglieder der
Heilsarmee in Uniform ein. Leute im iber-
fullten Zuge — und zwar Jugendliche — mach-
ten altern Frauen von ihnen Platz. Kein Wort
oder mitleidiges Licheln tiber diese «Seelsor-
ger» war bei den Mitreisenden zu bemerken.
Vor diesen uniformierten Leuten, ja sogar vor
Beatles, Hippies, Gammlern und wie sie sich

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Redaktion:
Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,

St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,
Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,

6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.

Dr. Ivo Fiirer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,

nur mit ausdriicklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Eigentiimer und Verlag:

Grafische Anstalt und Verlag Riber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,
Telefon (041) 227422/3/4,
Postkonto 60 - 162 01.

Abonnementspreise:

Schweiz:

jahrlich Fr. 35.—, halbjahrlich Fr. 17.70.
Ausland:

jahrlich Fr. 41.—, halbjahrlich Fr. 20.70.
Einzelnummer 80 Rp.

Bitte zu beachten:

Fiir Abonnemente, Adressinderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ahnliche Fragen: Verlag Raber AG,
Administration der  Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Fiir simtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 2278 20.

Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.
Fiir Inserate: Orell Fiissli-Annoncen AG,

Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

145



alle nennen, miissen wir Hochachtung haben.
Sie bringen trotz des gelegentlichen Geldchters
der Mitmenschen den Mut auf, auch in threm
Aussern fiir ihr Ideal einzutreten. Gerade die
jungen Menschen wollen ernstgenommen wer-
den. Man soll bei thnen wissen, mit wem
man es zu tun hat. Das Anonyme ist ja heute
sehr verpont. Offenheit, Geradlinigkeit wird
gewiinscht. Keine Detektiven, die zuerst ihre

Ausweiskarte ziicken miissen, um sich erkennt-
lich zu machen!

Nicht das Gewand macht den Priester, son-
dern die innere Gesinnung und Einstellung
zum Dienst macht sein Gewand. «Fir viele
ist die Lehre vom Kreuze eine Torheit, fiir
uns aber eine Gottes Kraft», sagt St. Paulus.
Nehmen wir dem Christentum  das Kreuz,
das Unbequeme, was bleibt uns dann noch?

Verlangt nicht auch die Losung des Problems
einer modernen und doch geziemenden Klei-
dung von jedem Christen ein Stiick Kreuz,
eine Unbequemlichkeit? Und erst vom Diener
des Gottesvolkes, der das Salz der Erde sein
muss? Unwillkiirlich denkt man dabei an die
Worte des Herrn: «Wer mich vor den Men-
schen bekennt, den werde ich vor meinem
himmlischen Vater bekennen.» — Josef Steiner

Sorenberg

Lokalitdten,

Hotel Marienthal — Restaurant

beliebtes Ziel fiir Vereine und Gesellschaften; schone heimelige

C

liegt an der Panoramastrasse Sérenberg-Giswil.

Gepflegte Kiiche. Verlangen Sie Prospekte!
J. Emmenegger-Felder, Telefon 041 - 86 61 25

Frau E. Cadonau
8053 Ziirich Postfach Tel. 051 538053

“mit kirchlicher Empfehlung

Eheanbahnung*

Machen Sie bitte Suchende auf meine Lebenshilfe aufmerksam

Kirchenglocken-Liautmaschinen |

System Muff

Neuestes Modell 1963 pat.

Eingetr, Marke

Schon 35 Jahre

i Jakob Huber Ebikon

Kirchengoldschmied

Telefon 041 - 6 44 00

|
=

«Chalet Nicolai», Kaspar-Kopp-Strasse 81

mit automatischer Gegenstromabbremsung
6 Minuten von der Bus-Endstation Maihof, Luzern

Joh. Muff AG, Triengen

Telefon 045 - 3 85 20 Samtliche kirchlichen Metallgerdte: Neuarbeiten + Reparaturen,

gediegen und preiswert. Kunst-Email-Arbeiten

Schweizer Priester
KateChet sucht fir die beiden Monate Juni und September in Ziirich oder niherer Um- |

gebung eine leichtere Seelsorgsaushilfe, um nebenbei fiir seine Dissertations-

Gesucht gut ausgewiesener
LEONARDO
Unterhaltung

fir den Pfarreiabend und
Kirchenbauschuld u.s. w

evtl. auch zur Mithilfe im Pfarreibiiro.
Sehr gute Entléhnung garantiert!
Offerten unter Chiffre: OFA 591 Lz,
Orell Fiissli Annoncen AG Postfach
6002 Luzern

arbeit die Bibliotheken der Stadt aufsuchen zu kénnen.

Interessenten méchten sich melden unter Chiffre: OFA 589 Lz, Orell Fiissli An-

noncen AG, Postfach, 6002 Luzern

ReuBbiihl LU
Tel (041) 223995

Regen- und
Ubergangsmintel

dunkelgrau und marengo in
sehr schoner Verarbeitung,
beste Markenartikel

ab Fr. 98.— bis Fr. 189.—
Gabardineméntel aus
reinwollenem Kammgarn
Fr. 274.—

TAILOR

6000 Luzern, (041) 22 03 88
Frankenstrasse 9 (Lift)

Deutschschweiz.

Lourdeswallfahrt

Fiir Gesunde und Kranke

vom 28. April bis 5. Mai 1969
Ziige ab St. Gallen, Chur,
Altdorf u. Wil. Alle Ziige
fithren tGber Nevers.

2. Klasse, alles Liegewagen.

Fragen Sie an beim Pilgerbiiro,
9464 Riithi/ SG
Tel. (071) 791223

Sakristanen-
stelle

an neuer Kirche zu vergeben.

Wir suchen einen geeigneten
Mann, welcher die Stelle halb-
amtlich versieht.

Auskunft durch

kathol. Kirchenvorsteherschaft
Diessenhofen TG

Tel. (053) 7 60 46 oder 7 64 85

Fiir die kommenden
Festtage

— festliche Messgewénder:
Seide, Wolle/Seide

— Chorrécke und Alben
Trevira, knitterfrei

— Rauchfédsser, Messing
vernickelt

— Torcen

— Vortragskreuze

— Weihwassertragkessel

Bitte verlangen Sie eine

Ansichtssendung!

. . ARS PRO DEO

STRASSLE LUZERN

. . b.d. Hofkirche 041 /2233 18

°|

Kerzen
y4V

Rudolf Miiller AG
Tel.071:751524
9450 Altstatten SG

Fiir

«Helvetica sancta»

Heilige Stitten des Schweizerlandes

die neueste Publikation von P. Rudolf
Henggeler, dem bekannten Historiker
vom Stift Einsiedeln, durch den
Verlag Franz Kilin, Buchdruckerei,
Einsiedeln

Diarium missarum intentionum
zum Eintragen der Mess-
stipendien.

In Leinen Fr. 4.50
Bequem, praktisch, gutes
Papier und haltbarer Ein-
band.

Raber AG, Buchhandlungen,

Luzern

Ferienheim

St. Michael am Schwarzsee

Ein Ferienparadies fiir Sommer und
Winter, mit Zimmern fiir die Leitung
und Massenlager mit zwei getrennten
Abteilen mit total 28-36 Schlafplitzen
(je nach Grésse der Teilnehmer),
eigene Kapelle.

Auskunft: W. Zen-Ruffinen, Balmweg 25,
3007 Bern, Tel. (031) 45 14 25

Barock-Kandelaber

fiir die Osterkerze
Holz, Hohe 170 cm.

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorfithrung iiber Telefon (062) 71 34 23

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Miimliswil (SO)

Die Schaffhauser Jungwacht vermietet
in Klingenzell TG (ob Eschenz) ein
gut eingerichtetes

Ferienhaus

geeignet fir Weekends, Ferienlager
und Schulungskurse. Platz fiir 40
Personen. Das Ferienhaus ist ab
anfangs April 1969 frei. Preisgiinstig.

Auskunft erteilt:
Ruedi Kohler, Randenstrasse 139
8200 Schaffhausen, Tel, (053) 5 62 78



RISBER

Die Beichte

Adolf Stadelmann

Beichtspiegel fiir Frauen
Mit Frauen erarbeitet. 11. Auflage

Beichtspiegel fiir Madchen
Mit Madchen erarbeitet. 7. Auflage

Beichtspiegel fiir Manner

Mit Mannern erarbeitet. 11. Auflage

Beichtspiegel fiir junge Manner

Mit jungen Ménnern erarbeitet. 4. Auflage

je 32 Seiten, Fr. —.90
Mengenpreis bei gréossern Beziigen

Berchmans Egloff
Beichten — gestern und heute
72 Seiten, kartoniert Fr. 6.80

Dieser Band weist alle die Vorziige der Schriften Pater
Berchmans auf: verstandlich, wohlwollend, praktisch
und verntinftig.

Franz Bockle
Gesetz und Gewissen

Grundfragen theologischer Ethik in 6kumenischer
Sicht. 96 Seiten, kartoniert Fr. 6.80

Seine in die Tiefe gehende Untersuchung gibt uns
Antwort und stellt Fragen, die wesentlich zur Kldrung
des Problems um die christliche Ethik beitragen.

RISBER!

Verlag Luzern

Aarauer Glocken
seit 1367

Glockengiesserei
H.Rietschi AG
Aarau

Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeladute

Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geldute
Umguss gebrochener Glocken
Glockenstiihle

Fachménnische Reparaturen

Osterkerzen

modern gestaltet,
erhalten Sie in grosser
Auswahl von

HERZOG AG

Kerzenfabrik
6210 Sursee

Ferienlagerhauser

Von den Hausern, die der Kant. Jungwachtbund Aargau fiir
Ferienlager vermietet, ist fiir die kommende Sommersaison noch

fo'gendes frei:

Riemenstalden (oberhalb Sisikon) ab 2. August 1969, Platz 60—65

Personen.

Oberdgeri ab 26. Juli 1969, Platz 80—90 Personen.

Beide Hauser sind sehr gut eingerichtet und gewihrleisten in
jeder Beziehung ein tolles Lagerleben.

Setzen Sie sich bitte sofort mit Tel. (057) 6 27 65 (wenn méglich
abends) in Verbindung oder schreiben Sie an:

Kant. Jungwachtbund Aargau, Sekretariat: Geissmann Willy,

im Brunnacker, 5610 Wohlen

Fiir Selbstkocher steht das modern eingerichtete

Ferienhaus

Rossli, Steinbach am Sihlsee, Euthal
(50 bis 120 Betten) fiir Winter und Sommerlager zur Verfiigung.

Néahe Skilift - eigener Strand.

Frei vom 3. bis 17. August 1969 und ab 1. Januar 1970.

Auskunft bei: Germann Birchler, Nordstrasse 15, 8840 Einsiedeln, Tel. (055) 6 18 80

147



AUSFUHRUNG VON

KIRCHENFENSTERN,
BLEIVERGLASUNGEN
UND EISENRAHMEN

( ANDREAS KUBELE'S SOHNE GLASMALERE]I
SEIT 3 GENERATIONEN 9000 ST. GALLEN UNTERER GRABEN 55 TELEFON 071 24 80 42/ 94 80 54

Holzgeschnitzte ve m m p
Statuen Priizisions - Turmuhren | OPfereinzug..

erhéltlich — eine besondere

von verschiedenen Heiligen in sehr .
schéner, antikisierter Ausfiihrung: modemster Kenstyuktien Form fiir Fastenopfertasch-
Johannes, Paulus, Christophorus, chen
Katharina. Relief Gottvater. Zifferblatter Umbauten auf den elektro- — Opferbiichsen, Kupfer,
Weitsts Statuen braun gevelzh und automatischen Gewichtsaufzug briiniert oder vernickelt
Josef, Antonius, Wendelin, Christo- Zei o e 5 ’ — Opferstab. K tstoff
phorus; Huberlus, i verschiedenen eiger Revision sdmtlicher Systeme N p brheba unsts %. }?rau,
Gréssen. Neuvergoldungen andlich; unverwlstic
Gediegene Auswahl in Madonnen- Turmspitzen und Kreuze Bitte verlangen Sie unseren
Figuren. Servicever‘tr'aige Sonderprospekt:
Richenbock 5 [ i
Sustianaiian. Wiosmraiate. Elnaivded TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN 1 STRASSLE LUZERN
evotionalien, Klosterplatz, Einsiedeln

Telefon 052 - 41 10 26 b. d. Hofkirche 041/223318

Telefon 065 - 6 17 31

England-FIuge 1969 Dr. Stefan Bamberger S. J.:

Fr. 104.— einfach Fr, 198.— retour Ziirich-London—Ziirich Christentum und Film
Die reform. und kath. Schweizer Kirchen bieten ihren Mitgliedern stark redu- .
zierte Tagesfliige nach London und in die Schweiz an. 144 Seiten Hin., Fr. 5.45

\ seh Daten: " . y . . g 8 i
o Ein auch fiir die Geschichte der Kirche wichtiges Ereignis war

28. Mirz 23. Mai 25. Juli 19. September 19. Dezember
7. April 6. Juni 15. August 3. Oktober 4. Januar 1970 die Erfindung von Verkehrs- und Kommunikationsmitteln (Flug-
18. April 20. Juni 29. August 24. Oktober N . 5 s
5. Mai 4. Juli 5. September 21. November zeug, Fernsehen). Das alles bewirkt, dass der Nichtchrist mein
Anmeldung: Wenn mdglich einen Monat vorher «Néchster» wird. Die Uberzeugung anderer ist mir standig ge-
dar dirski"eralsekre'a”a' SKIV., St. Karliquai 12, 6000 Luzern genwirtig, bis in meine Wohnung hinein. Der Christ hért mehr
GROUP TRAVEL & FINANCE SERVICES (UK) LTD. u ird mehr gehort. Der Z der vorliegenden Arbeit be-
Murray House, 3/5 Vandon Street, Westminster, London S. W. 1. nd wi X g WE{Ck . 9 - 4 t
Tel. 01-799 3971/2 steht darin, dem modernen Christen eine gutfundierte Informa-

tion iiber das Element der Massenkommunikation, das Fern-

GENERALSEKRETARIAT SKJV., ST. KARLIQUAI 12, 6000 LUZERN § Sl . .
sehen und den Film in der Privatsphére zu geben.

FATHER PAUL BOSSARD
Swiss Catholic Mission, St. Ann's Church,

Abbey Orchard Street, London S. W. 1., Tel: 01-222 2895
gi\i/s's ghurgrﬂl'v'\zlg}nersley Road, London N. 8., Tel: 01-340 6018 C H R l ST' A N A i v E R LA G

Borer + Co. Biel - Bienne
Mattenstrasse 151 Telefon032/25768

8260 STEIN
AM RHEIN

Kirchenbdnke — Betstiihle
Beichtstiihle — Kirchen-
eingange — Chorlandschaft
Sakristeieinrichtungen
Traubdnke — Hocker

148



	

