
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 137 (1969)

Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

10/1969 Erscheint wöchentlich

Fragen derTheologie und Seelsorge
Amtliches Organ der Bistümer Basel,
Chur und St. Gallen
Druck und Verlag Räber AG Luzern

6. März 1969 137. Jahrgang

KIRCHEN
ZEITUNG

Die tägliche Zelebration als Frage — gestern, heute und morgen

Dfe .»VA, /«> (Aerer
ProWez» ef»e» E»cA»w»» z» A«Ae».

Er ei» ße«e</;Ari«ef»zo'»cA <7er TAfri AI»-
ria EaaeÄ, P. Dr. /4«£e/»r Hä»xx/>«g OSß, aar
<7exxe» Fe<ier <7er /oi^eWe /IrtiAef x/iW»7»/.

Di* <7/* T/V*/ /><*/ ^*r K*r-
/arrer <ier Pe</a£rio» »AeWaxxe«.

«Das war immer so»

«Es ist da eine recht unterschiedliche
Praxis unter den Priestern entstanden»,
nämlich wie oft, ob noch täglich oder
nicht, man zelebrieren solle, auch wenn
keine Gemeinde diesen Dienst des Prie-
sters erwartet. Der Theologe, der mit
unserem Zitat die unterschiedliche Pra-
xis in der Zelebrationshäufigkeit fest-
stellt, ist nun allerdings kein Zeitgenosse.
Er spricht zwar aus, was viele Heutige,
mehr oder weniger erstaunt, als Gescheh-
nis der Gegenwart konstatieren, dem sie
oft recht ratlos gegenüberstehen. Wir
zitieren vielmehr aus dem ältesten abend-
ländischen «Handbuch der Liturgiewis-
senschaft», dem «liber de exordiis et in-
crementis rerum ecclesiasticarum» des
Abtes Walafrid Strabo von der Reiche-
nau (f 849) '.

Man sehe die kleine Bosheit nach, die
uns das Zitat aussuchen Hess. Denn auch
die tägliche Zelebration wird doch gern
mit der Berufung auf «die Tradition»

i Kap. 22 (Monumenta Germaniae historica,
Capitularia 2 [1897], S. 495f; die Zählung
der Kapitel ist in den Ausgaben unter-
schiedlich). Ähnlich schon im vorausge-
henden Kapitel: «wie es zur täglichen Zcle-
bration dieser Mysterien üblich wurde...,
darüber ist bei den Gelehrten ein vielfacher
Bericht» (ebd. 493).

' PA. Ho/»zrixter, Die tägliche Privatmesse
in Gewohnheit und Recht, in: Tübinger
theologische Quartalschrift 145 (1965 S. 307
bis 325) 322f, mit Berufung auf G. ScAizvw-

gf?r, in: Münchner theologische Zeitschrift
10 (1959) 127ff.

verteidigt («Das war immer so gewe-
sen!») - und der gelehrte Abt der Karo-
lingerzeit sagt uns, dass das mit der Tra-
dition so seine Sache haben kann: das

Argument kann gegen den ausschlagen,
der es gebraucht, weil sich herausstellt,
dass er xef»e Tradition meint und sie
nicht aufgeben will zugunsten Vcr Tradi-
tion, die der gemeinten Sache selbst ge-
recht wird. So wie es 1951 Pfarrer gege-
ben hat, die mit dem Ruf «Wir bleiben
bei der Tradition!» weiter im Sonnen-
schein des Karsamstagmorgen «diese
hochheilige Nacht» besangen und sich
mit ihrer Tradition gegen die Tradition
der Sache selbst stellten, der Papst
Pius XII. endlich wieder zu ihrem Recht
verhalf. Bekanntlich schafft sich alles
seine Tradition, auch der Unsinn, wenn
nur Zeit genug gelassen wird.

Ein Masstab priesterlicher
Frömmigkeit?

Tradition hin, Tradition her: wie steht
das nun mit der täglichen Zelebration?
Genauer: soll der Priester so seine tägli-
che Messfeier für unerlässlich halten,
dass er auch dann - «privat» - zelebriert,
wenn keine Gemeinde an der Messfeier
teilnimmt? Die Frage ist dringlich. Unter
der Hand, scheint es, hat sich vor allem
beim jüngeren Klerus eine andere Ein-
Stellung zur Privatzelebration durch-
gesetzt als bisher gewohnt. Täglich zu
zelebrieren war doch einer der indisku-
tablen Punkte des priesterlichen Lebens.
Das war doch das Höchste, was man tun
konnte. Dafür war man geweiht. Und
wie tröstlich, wenn im Nachruf auf einen
verstorbenen Priester als grosse Gnade
herausgehoben war, er habe seit seiner
Weihe jeden Tag zelebrieren können,
abgesehen natürlich von den hohen Kar-

tagen, an denen man es ja, wegen der
Rubriken, «nicht» tun «durfte». Da
wusste man: das war ein guter, eifriger,
frommer Priester.
Tägliche Zelebration ist ein Urteilskrite-
rium über den rechten Eifer des Priesters
geworden. So selbstverständlich, dass neu-
lieh noch der gute Papst Pius VI. eine
schlechte Zensur einstecken musste, weil
er, obwohl ihm «die Güte wahrer Hirten
und die Weisheit eines reifen Lebens»
konzediert wird, bei seinem Besuch in
München 1782 doch nicht täglich zele-
brierte: «Bedauerlicherweise ging der
hohe Klerus nicht immer mit gutem Bei-
spiel voran», konstatiert daraus unser
heutiger Zeitgenosse *.

Die genaue Fragestellung

Ist nun auch die tägliche Zelebration
nicht mehr so wichtig? Braucht das Mess-

Aus dem Inhalt:

Dfe Afg/fcAe Ze/eArario« a/r Frage -
gex/er«, Ae»/e worge«

riw ^cAefwwer/er

Ne#e IPfege «#<7 Ff/rfAra«ge«
r/er lp?e«er D7ozera«.ry»0(7e

Fo« i7e» LeAre« der «erneuerte« KfrcAe»

Förfewo^/ef 7969

(7ezw LeAe# «»rerer Bwf«»zef

HrwrifcAer Teff

133



Opfer nicht mehr so hochgeschätzt zu
werden, dass der Priester es täglich
feiern soll, auch ohne Gemeinde? War
das bisherige falsch?

Eine hinreichende Antwort miisste mehr
besprechen, als hier möglich ist. Einige
Fragen müssen wir von vornherein aus-
lassen: etwa die heute so vielverhandelte
Diskussion um das Priesterbild, oder die
Frage nach Recht und Art eines «Kultes»
in der Kirche ties Neuen Testamentes.
Wir schränken uns so weit als es das

Thema erlaubt ein auf die Frage: soll der
Priester noch täglich zelebrieren, auch
ohne Beteiligung einer Gemeinde? Soll
er auch dann bei seiner Privatzelebration
verbleiben, wenn er die Möglichkeit hat,
sich der Eucharistiefeier einer Gemeinde
anzuschliessen? Dabei soll der Haupt-
akzent nicht auf der Geschichte der Mess-

häufigkeit, sondern auf einigen ausge-
wählten, positiven, theologischen Erheb
hingen liegen-f
Es wird einige erstaunen zu erfahren,
dass die tägliche (Privat-) Zelebration
erst im 19. Jahrhundert, und zwar offen-
bar erst in dessen 2. Hälfte, zur unkodi-
fizierten Norm für einen Priester gewor-
den ist, der als «gut» und «fromm» gelten
durfte. Bis dahin haben nicht einmal die
Pfarrer überall täglich zelebriert. Eine
«Tradition» der täglichen Privatzelebra-
tion im strengen Sinn dieses Wortes
(also Zelebration auch ohne Gemeinde
als Ausweis der subjektiven Frömmig-
keit des Zelebranten) gibt es nicht. Es

gibt nur die Tradition, die Messe so oft
zu feiern, als das aktuelle Verständnis von
Kirche, Eucharistie, Priesteramt, je nach
der zeitentsprechenden Akzentsetzung, es

nahelegt.
Damit gibt uns das Thema auf, von drei
Sachverhalten zu reden: die theologisch
begründete Tatsache unterschiedlicher
Akzentsetzungen in der Erfahrung von
Gott, Christus und Kirche, der Aufweis
des geschichtlichen Faktums solch unter-
schiedlicher Erfahrung gerade in der ver-
schiedenen Häufigkeitsnorm der Mess-
feier, und schliesslich, wenn möglich,
Kriterien, wie heute in dieser Frage zu
urteilen und zu handeln ist.

1. Unterschiedliche Akzente
in der Erfahrung von Gott,
Christus und Kirche bestehen
theologisch zu Recht

Im theologischen Verständnis der Kirche
kommt häufig eines ihrer konstitutiven
Elemente zu kurz, das gerade heute dring-
liehe Beachtung fordert. Man hat die
Kirche societas perfecta genannt. Diese
Kennzeichnung, der Sozialphilosophie
entstammend, ist zutreffend und, in ihren
Grenzen, durchaus berechtigt. Gern
schlich sich aber das Missverständnis ein,
die «Perfektion» der Kirche auch auf

ihre heilsgeschichtliche Funktion hin aus-
zuiegen. Das ist aber (wie jede metabasis
ein alio genos) grundfalsch. Vielmehr ist
in der Heilsgeschichte die Kirche, gleich-
wohl sie für die Generationen zwischen

Pfingsten und Parusie das Grundsakra-
ment Christi bleibt, ein Ersatz für das

«Reich Gottes», dessen Realisierung der

Glaubensungehorsam des Volkes Israel
als ganzes verhinderte.

Das Selbstverständnis der Urkirche ist
für die Kirche konstitutiv

Die Kirche ist, um es mit Joseph Ratzin-

ger, im Anschluss an das Gleichnis des

Evangeliums vom Hochzeitsmahl (Mt 22,

1-14) zu sagen, «der nachträglich aufge-
füllte Hochzeitssaal» Das heisst aber,
dass die Kirche, weil noch nicht das End-

gültige, in ihren Erscheinungsformen re-
lativ, geschichtlich bedingt und wandel-
bar ist. Es heisst sogar noch mehr: Kir-
che existiert überhaupt nur dort in stif-
tungsentsprechender Vollform, wo sie

selbst, in ihren Verantwortungsträgern
und Vorzugszeugen, konkret vor allem
in ihrer ersten Generation («Zeit der

Apostel») den Glauben dadurch realisier-
te, dass sie ihr (durchaus zeitbedingtes)
Selbstverständnis in bindende Formen
brachte, weil nur so glaubende Kirche
aus dem Geiste und in der 'Vollmacht
Christi sein kann. Kirche überhaupt und
gläubig sich realisierendes, gleichwohl
geschichtlich gebundenes Selbstverständ-
nis der Kirche (wesensgemäss identisch
mit dem Glaubensverständnis von Chri-

stus, dem sendenden Gott dem Vater und
dem jetzt gesandten, die Kirche tragen-
den Heiligen Geist) sind also weithin
kongruent. Daher bleibt das Selbstver-
ständnis der apostolischen Kirche grund-
sätzlich, obwohl es selbst zeitgeschicht-
lieh geprägt bleibt, für den Glauben und
die Erscheinungsform der Kirche aller
zukünftigen Generationen der Glauben-
den konstitutiv: Ihr Glaubenszeugnis ist
fortan massgebende Glaubensnorm (in
den Schriften des Neuen Testamentes) ®,

ihr Verständnis der Heilszeichen begrün-
det die wichtigen Sakramente, ihre Ge-
meindeordnung ist grundlegend für alle
künftige Kirchenverfassung (Amt aus

von Christus übertragener, durch die
Apostel weitergegebener Vollmacht).
Kirchen- und Dogmengeschichte wissen
recht gut zu sagen, wie zeitbedingt diese
Konstitutiven aus der Urkirche sind. Der
theologische Laie erschreckt oft genug,
wenn er näher zusieht, wie problematisch
der Satz etwa von der «Einsetzung durch
Jesus Christus» bei einigen der sieben
Sakramente wird: eine «ipsissima vox»
Jesu ist, z.B. für Ehe und Krankensal-
bung absolut nicht aufweisbar - trotz-
dem sind es Sakramente Christi, weil
realisiertes Selbstverständnis der Kirche,
in der der Auferstandene lebt".

Das Selbstverständnis der späteren
Kirche ist zeitentsprechend ebenfalls
konstitutiv

Weil der Herr aber allezeit in seiner
Kirche lebt, ist das Selbstverständnis im
Glauben der späteren Generationen nicht
belanglos, sondern ebenfalls zeitentspre-
chend konstitutiv. Das heisst konkret:
die Kirche wz/We/J AtA - und weiss
Gott, wer auch nur wenig sich in der
Kirchengeschichte umgesehen hat, weiss,
wie total ihre Wandlungen erscheinen!
Die Kirche erfährt durchaus unterschied-
lieh Gott, ihren Herrn und sich selbst als
Ort der Gegenwart Christi. Bleibend ist
indes die Kontrolle des zeitentsprechen-
den Selbstverständnisses: der authenti-
sehe Glaube der Urzeugen Christi, der
Apostel, aufbewahrt in der Heiligen
Schrift.

Beispiele konstitutiver Merkmale
in verschiedenen Jahrhunderten

Beispiele sollen das Gesagte illustrieren:
es ist unbestreitbar, dass die alte Kirche
in der Substanz ihres Wesens viel tiefer
von der wahren oder ungenügenden dog-
matischen Formel betroffen wurde als

etwa heute die Christen, auch die eifri-
gen Christen. Die rechte Lehr- und Be-
kenntnisformel war damals für das

Selbstverständnis so konstitutiv, dass selbst

die Marktfrauen sich mitbetroffen fühl-
ten, tiefer noch als derzeit etwa die ge-
wohnlichen Leute von der Diskussion um
die «Pille» und die Lehramtsäusserungen
darum (sofern die heutige «Betroffen-
heit» nicht bloss belanglose Neugier ist).
Das Mittelalter hingegen setzt in weiten

'> Wir dürfen für die Geschichte der Mess-

häufigkeit auf eine Studie verweisen, die
noch in diesem Jahr erscheinen soll («Eu-
charistiefeier und Mönchskonvent. Eine
Studie über die Messe in der Klosterliturgie
der fränkischen Zeit», in der Reihe: «Li-
turgiewissenschaftliche Quellen und For-
schungen», Münster) und innerhalb derer
ein längerer Abschnitt die wichtigsten Mo-
tive für die Messenhäufung in der liturgi-
sehen Praxis der spätantiken und frühmittel-
alterlichen (abendländischen) Kirche bc-
handelt; in dieser Zeit fallen auch für diese
Frage die lang massgebend bleibenden Ent-
Scheidungen. Für die Theologie der Mess-
häufigkeit verweisen wir auf K. /M/Wr

- A FM/m/Ng, Die vielen Messen und das
eine Opfer. F.ine Untersuchung über die
rechte Norm der Mcsshiiufigkeit (Quaestio-
nes disputatae 31), Freiburg i. B. -'1966;
dort sind vor allem die für die Messenhäu-
fung gewöhnlich vorgebrachten Argumente
(Messe als Ehrung Gottes, Wirksamkeit der
Messe als eines Opfers, Messopferfrüchte)
kritisch besprochen.

« Art. «Kirche», III 3, in: Lexikon für Theo-
logic und Kirche VI, Freiburg i. B. » 1961,
Sp. (173-183) 177; dort auch ausführlicher
für das Folgende.

' S. dazu N R<Aw£v, Über die Schriftinspira-
tion (Quaestiones disputatae 1) Freiburg
i. B. 1958.

" S. dazu K. Kirchen und Sakra-
mente (Quaestiones disputatae 10),Freiburg
i. B. I960.

134



Kreisen offenbar den Akzent seines

Glaubensverständnisses an einem ande-

ten Punkt: hier werden wohl die von
Christus berührten, von seinem Wirken,
seiner Nähe zeugenden Dinge entschei-
dend: der Reliquienkult und eine oft
recht dinglich anmutende Sakraments-

frömmigkeit sind Kennzeichen dieser

Kirchlichkeit. Die beginnende Neuzeit
versteht etwa das tätige Bekenntnis zum

Papsttum als konstitutiv für den christ-
katholischen Glauben, während die Chri-
stenheit der Neugläubigen in der Hin-
gäbe an das Wort Gottes in der Bibel
sich als Kirche Christi auferbaut.

Die Gegenwart scheint - die Bewährung
stellt noch aus - das soziale Engagement
zum Konstitutivum des Glaubens und der

Kirche zu erheben.

Alle diese Unterschiede sind auf ihre
Weise legitim; ein Robert Bellarmin war
nicht weniger Christ als Cyprian, obwohl
der eine explizit so gut wie nicht aus
dem Glaubenszeugnis der Taufe lebte und
der andere nicht seinen Glauben haupt-
sächlich durch rückhaltlosen Gehorsam
gegenüber dem Papste in Rom bezeugte;

Augustinus, der sein Lebtag nie beichten

ging, war darum kein «unterentwickel-
ter» Christ, der «leider» die Devotions-
beichte «noch nicht» üben durfte und
dem darum etwas fehlte, sondern durch-
aus in seinem Glauben abgerundet, weil
zeitentsprechend ein ganzes Zeugnis ge-
bend und Kirche auferbauend. Nur die

Enge eines Glaubens, die die eigenen
Möglichkeiten auch für den Geist Gottes
als erschöpfend erachtet und alles andere
ausschliesst, ist nicht Kirche Christi, son-
dern gerät in die Nähe der «Häresie»,
der «Abscheidung».

2. Die Häufigkeitsnorm
der Messfeier steht
in der Geschichte in Funktion
zum unterschiedlichen
Selbstverständnis der Kirche

Auch die Eucharistiefeier ist ein Glau-
benszeugnis, das, geschichtlich bedingt,
unterschiedliche Glaubenserfahrung be-

zeugen kann.

In der Eucharistiefeier ist Christus
der Kirche immer am dichtesten nahe

Die Glaubensquellen der Urkirche sagen
freilich unmissverständlich, dass es Kir-
che Christi ohne Eucharistie nicht geben

kann. Hans Kiing fasst die Lehte des

Neuen Testamentes darüber so zusam-

men: «Wenn es die Kirche der Taufe

verdankt, dass sie Kirche irr und nicht

erst durch ihre eigenen frommen Werke

werden muss, so verdankt es die Kirche
dem Herrenmahl, dass sie trotz allem

Abfall und Versagen Kirche bleibt» Es

gibt kein intensiveres, verdichtetereres

Gedächtnis des Herrn: von ihm selbst

Am Scheinwerfer

Eine (zu) wenig beachtete Tugend

Man redet im allgemeinen nicht gerne
von Tugenden. Tugenden und Menschen,
die Tugenden üben wollten oder sie zu
besitzen meinten, sind vielfach in Verruf
gekommen. Tugend erscheint nicht mehr
als Tüchtigkeit, als Kraft, als Energie-
potential, sondern höchstens noch als

lahme Bravheit, durch die man zum vol-
len Leben unfähig ist. Weil der Aus-
druck und die Sache in Misskredit gera-
ten sind, wollen sich Erzieher, Schrift-
steller und Theologen oft mit anderen
Namen helfen, wie Lebenshaltung,
Grundhaltung, grundsätzliche Einstel-
lung, subjektive Verfassung, existentielle
Befindlichkeit, Lebensausrichtung u. a. m.
Ob man die Sache so oder anders nennt,
darauf kommt es nicht so sehr an. Ent-
scheidend ist die Wirklichkeit, die «Sa-

che» selber. Auf eine solche Wirklich-
keit, die wohl in der Moraltheologie, aber
auch in der Verkündigung und in der

Erziehung zu wenig beachtet wurde, sei
hier hingewiesen, auf die Man
klagt heute gerne darüber, wie leicht und
leichtsinnig, wie rasch und ohne Beden-
ken viele - auch Priester und Ordens-
leute - ihre Überzeugung, ihre Zugehö-
rigkeit zu einer Gemeinschaft, ihre bis-

herige Lebensweise aufgeben, oder wie
leicht und leichtsinnig sie ihr Verspre-
chen oder ihren Eid brechen. Jungen
Menschen wirft man vor, sie wagen sich
nicht zu binden, sie seien unfähig dazu,

sie wollen nur unverbindlich dies und

jenes versuchen, mit ausdrücklichem Vor-
behalt, wieder anders zu entscheiden,

wenn es ihnen nicht mehr gefällt oder

wenn es nicht mehr leicht geht. Was

Treue heisst, sei ihnen unbekannt. Und
Beispiele dafür gebe es genug: Mangel
an Treue zu Gott oder zum Menschen,
an Treue im Dienst oder beim Vertrag,
an Treue im Glauben oder in der Liebe,
an Treue im Leben auf dem religiösen,
sozialen, politischen oder kulturellen Ge-
biet. Es gebe keine Beständigkeit, keine
Ausdauer, keine feste Lebensrichtung
mehr.
Wenn aber die Treue schwindet, schwin-
den tragende Grundlagen des menschli-
chen Lebens und Zusammenlebens. Wenn
eheliche Treue nichts mehr gilt, wenn
Gelübde und feierliches Versprechen vor
Gott keine eigentliche Bindung mehr be-

deuten, wenn man bei jeder kleinsten
Schwierigkeit und Unsicherheit, bei je-
dem geringsten Widerstand oder Ein-
wand schon bereit ist, alles aufzugeben -
wie soll dann eine Zukunft aufgebaut
werden? Wenn das alles zutrifft, wo liegt
der Grund? Der Hinweis, wir befinden
uns in einer Umbruch- und Krisenzeit,
es sei überall so, man habe mit allge-
mein menschlichen Erscheinungen zu

tun, hilft wenig. Wäre es nicht wichtiger
zu fragen, ob wir nicht in der Theologie
und in der Verkündigung die Treue und
die Erziehung dazu vernachlässigt haben?

gestiftet, enthält es am reinsten und spre-
chendsten, was Christus ist: sein wirksa-
mes Wort, seine Hingabe in den Tod für
die Seinen und die Vielen, sein «Pascha-

Mysterium», der Durchgang durch den
Tod zur Auferstehung, seine beginnende
Wiederkunft im Zeichen, das er, die

Opfergabe, selbst ist und das die Seinen

zu seinem neuen Leib auferbaut.

Sowohl Häufigkeit wie Seltenheit können
echtes Glaubenszeugnis sein

Aber gerade weil dieses Sakrament die
Fülle umschliesst, ist es mehr als alle an-
deren Zeichen und Zeugnisse des Glau-
bens und der Kirchenerfahrung unter-
schiedlichen Verständnisses fähig. Weil es

Höhepunkt ist, kann es in gleicher Inten-
sität der Erfahrung seines Inhaltes ebenso

häufig, weil in der Freude dieser Nähe
des Herrn oft zu üben, und ebenso wie-
der seltener, weil in der Würdigung die-
ser Kostbarkeit sparsam zu feiern, durch
die verschiedenen Zeiten der Kirchen-
geschichte in Brauch sein. Tatsächlich ist
die Häufigkeit der Eucharistiefeier auch

grossen Schwankungen unterworfen ge-
wesen. Verwundern wird dies nur jenen,
der sich über die Geschichtlichkeit der

Glaubenserfahrung, wie wir es angedeu-
tet haben, nicht im klaren ist. Falsch sind

nur die Extreme, die die korrigierende
Gegenpraxis ausschliessen wollen ®, nicht
aber die Unterschiedlichkeit der Häu-
fttng an sich.

Die Gründe für die grösste Häufigkeit
in den letzten hundert Jahren

Ein hinreichend kenntnisreiches Urteil
wird feststellen müssen, dass niemals in
der langen Geschichte der Kirche die
Eucharistie so häufig gefeiert wurde, wie
in der Westkirche während der letzten
hundert Jahre. Dabei darf man ehrlich

' H. K»«g, Die Kirche (Ökumenische For-
schungen I 1), Freiburg i. B. 1967, S. 268.

s Bekanntlich ist es das Verdienst des hei-
ligen Papstes Pius X., das faktische Mono-
pol der «Tradition» des seltenen Kommu-
nionempfanges (die, im Mittelalter ent-
wickelt, sich gegen den ausdrücklichen
Wunsch des Konzils von Trient, allerdings
mit neuen Motiven, fortzusetzen wusste)
gebrochen zu haben.

136



eingestehen, class diese Häufigkeit einer-
seits zwar durchaus ein hohes Zeugnis
echter Liebe zum Herrn ist, anderseits
aber auch Motiven entsprang, die nicht
alle im Sakrament selbst begründet sind.
Es ist kein Verdikt gegenüber unseren
unmittelbaren Vorfahren, wenn wir in
der so häufigen Eucharistiefeier insofern
auch ein Armutszeugnis konstatieren
müssen, weil sie eben hauptsächlich nur
hier und nicht mehr oder kaum mehr
auch in anderen, doch ebenso legitimen
und je nach Umständen oft näherliegen-
den Zeugnissen des Glaubens den Herrn
nahe wussten. Die anderen Sakramente,
vor allem Taufe, Busse und Ordo, wur-
den fast nur als Bedingungen für die
Eucharistie gewertet (so schon grund-
gelegt in der mittelalterlichen Sakramen-

tentheologie). Das Wort Gottes als Ge-

genwart Christi war - natürlich mehr
reflex in der theologischen Theorie als

in der Praxis der wirklich Glaubenden -
so gut wie ganz vergessen. Und dass die
Eucharistie nur im Zusammenhang mit
dem Leben der Getauften ein kirchliches
Glaubenszeugnis ist, also wenn Tun und
Lassen der Kirchenglieder die Gegenwart
des Elerrn als wirksam und menschen-
ändernd erweist, war doch oft durch ge-
legentlich sogar peinlich an Magie erin-
nernde, fromme Praktiken ° verdunkelt.

3. Heutige Kriterien
für die Häufigkeit der Zeiebration

Heute hat sich die Situation durch zwei,
vielleicht schon durch drei Faktoren
grundlegend gewandelt.

a) Man erkannte: Die Eucharistie ist
das Gemeinde-erbauende Element

Einmal ist durch die liturgische Erneue-

rung, gestützt durch die Rückbesinnung
auf die Heilige Schrift, das Wesen der
Eucharistie ausdrücklicher zur Norm
auch der Praxis geworden. Das Konzil
hat dieses Streben sanktioniert. Das heisst:
Eucharistie ist primär Feier, und zwar
Feier der ganzen Gemeinde Christi, nicht
nur eben notwendiger Ritus zur Herstel-
lung der bleibenden Gegenwart des Herrn
unter Brotsgestalt zum Zwecke der An-
betung. Sie ist Feier, aus der die Gemein-
de im ganzen sich auferbauen muss, dar-

um sinngemäss in Gemeinschaft zu üben.
«Privatmessen» des einzelnen Priesters
neben einer Gemeindefeier her sind
zwar dogmatisch möglich und zu recht-
fertigen, entsprechen aber nicht der sach-

gemässen Form.

b) Man erkannte: Die eucharistische
Gegenwart des Herrn
ist eine unter mehreren

Anderseits greift das Glaubensbewusst-
sein der Kirche wieder auf Formen der

Gegenwart des Herrn aus, die lange zu-

rückgetreten waren. Die Eucharistiefeier
wird dadurch in einem guten Sinn wert-
massig relativiert. Es gibt eben Situatio-
nett, wo uns der Herr in seinem Wort
oder in unserer Hinwendung zum Nach-
sten in der Bruderliebe um Christi willen
glaubwürdiger und gleichsam kirchenstif-
tender nahe ist als im (dogmatisch-ab-
strakt gesehen: unbestreitbar höchsten)
Sakrament der Eucharistie. Auch diese

Ausweitung oder Rückgewinnung des Er-
fahrungsraumes der Gegenwart des Herrn
ist ausdrücklich vom Konzil sanktioniert.
Dankbar müssen wir hier das Wirken
des Heiligen Geistes annehmen, das zur
rechten Zeit die Kirche bereichert.

So ist, richtig gesehen, nichts dagegen zu
haben, wenn heute die Eucharistiefeier
vielleicht weniger häufig als vor zwei
oder noch mehr Jahrzehnten gefeiert und
in Zukunft die Messhäufigkeit vielleicht
noch mehr zurückgehen wird. Weil die
Kirche lebt und ihrem Glaubensverständ-
nis zeitgemässen Ausdruck gibt, wandeln
sich eben die Formen ihrer Frömmigkeit,
wie sie sich immer schon in den Zeiten
gewandelt haben, in denen der Glaube
lebendig war und seiner Umwelt die
Antwort des Glaubens zu geben sich be-

reitete.

Uor.rzc/vige KUrwe« /zz-r

P/rtXM

Kriterien der Messhäufigkeit lassen sich
indes heute weniger denn je so angeben,
dass in den Einzelfällen detailliert gesagt
werden könnte, was richtig und was
sinnwidrig ist. Im allgemeinen wird man
schon sagen dürfen: die Privatmessen als
Nebenmessen (neben einer Gemeinde-
feier her) sind heute schon skandalös und
wider das Glaubensverständnis der Kir-
che heute; sie sollten unterlassen werden.
Ebenso wird man schon fragen dürfen,
ob die Einzelzelebrationen der Priester,
die keiner Gemeinde den Dienst der
Eucharistie zu leisten haben, noch sinn-
voll und entsprechend sind; es wird
schon viele Situationen geben, wo die
Teilnahme an einer Gemeindefeier den

Leib Christi besser auferbaut als eine
Sondermesse im Kirchenwinkel. Die ru-
brizistischen Schwierigkeiten sind durch
die Erneuerung der sakramentalen Kon-
zeiebration weitgehend behoben.
Wo ein lebendiges Glaubensbewusstsein
etwa in einem Wortgottesdienst den An-
Spruch Christi erfährt - und, nach dem

Konzilswillen, sich mühen soll, ihn zu
erfahren -, wird man jene nicht der Lax-
heit zeihen dürfen, die dafür die Häu-
figkeit der Eucharistiefeier einschränken.
Sehr bald wird dann freilich die Frage
nach der Täglichkeit der Messe überhaupt
gestellt werden. Diese ist kein absoluter

Wert, Der empfindsame und in seinem
Glaubensäusserungen oft überforderte und
darum leicht ermüdete Christ der Gegen-
wart (mag er auch Amtsträger der Kir-
che sein) wird ein Allzuviel an bewusst
geübtem Wort und Sakrament nicht ohne
Schaden hinnehmen. Darum ist es besser,

weniger häufig die Messe zu zelebrieren
als durch ein strenges Festhalten an über-
kommenen, aber in jeder Hinsicht rela-
tiven Normen (etwa: tägliche Messe) dem
Glauben zu schaden. Man muss es ehr-
lieh als einen Gewinn buchen, wenn die
Messe darum weniger häufig gefeiert
wird, weil das wache Glaubensbewusst-
sein die Gaben Christi auch in anderen
Weisen des Gottesdienstes und christli-
chen Lebens angeboten weiss.

Wir möchten es auch einen Gewinn nen-
nen, wenn, wie in der alten Zeit, jede
Eucharistiefeier wieder in einem jcweili-
gem Anlass begründet gefeiert würde.
Sie würde dadurch klarer der Gefahr
unbedachter Selbstverständlichkeit entho-
ben, eher, weil konkret veranlasst, als die
Gabe Gottes an die Seinen und als das

Dankopfer der Gemeinde erscheinen und
unübersehbar ihre stiftungsgemässe, kir-
chenerbauende Funktion üben. Anlässe
der Begehungen wären, wie ehedem, die
hohen Tage des Herrn die besonderen

Ereignisse im Leben der Gemeinde und
der einzelnen in ihr, oder auch ganz
schlicht die Erfahrung der Gemeinde
selbst als einer Kirche des Herrn im Her-
renmahl, wie es im traditionsreichen

'Brauch der «Messen im kleinen Kreis»
geübt wurde, wird und noch mehr geübt
werden sollte.
Ein negatives Kriterium bleibt aber im-
mer, dass es einfach falsch ist, eine be-

stimmte Norm absolut zu setzen. Mehr
denn je ist die Glaubenserfahrung unter-
schiedlich, pluralistisch, und der Herr,
der reich für alle ist, die ihn anrufen, darf
auch in vielen Normen der Messhäufig-

" Da ist vor allem neben einem fast mate-
rialistischen Verständnis der Messe als eines
«Opferquantums» an Gott oder eines «Gna-
denquantums» an uns auf die Schätzung
vervielfältigter Kultakte an sich hinzuweisen:
«möglichst oft» hohen Kultakt zu setzen,
ist ein massgeblicher Gesichtspunkt der
Messenhäufung geworden. Zur Vervielfäl-
tigung der Kultakte s. ß. IPVrg, Vom We-
sen und Unwesen der Religion, Frankfurt
a. M. 1952, S. 35f, auch in: Auf der Spur
des Ewigen. Philosophische Abhandlungen
über verschiedene Gegensätnde tier Religion
und der Theologie, Freiburg i. B. 1965,
S. 292.

i" Ausdrücklich möchten wir feststellen, dass
die heute öfter geäusserte Meinung falsch
ist, der Sonntag sei dank tier Eucharistie-
feier Sonntag (so vor allem im Zusammen-
hang tier Diskussion um die Samstagabend-
messe zu hören). Auch ohne Messfeier ist
der Erste Wochentag eine Anamnese tier
Auferstehung Christi, darum ein «Mystc-
rium», ein «Sakrament», unabhängig von
tier Eucharistie. Vielmehr ist diese durch
den Herrentag veranlasst: der Tag des Herrn
bringt als seine Gabe die Feier des Herren-
mahles.

136



keit bezeugt werden, wenn sie nur vom
echten, überprüften, verantworteten Glau-
ben getragen sind

c) In einer Welt ohne Gott fordert jede
gottesdienstliche Feier den Glaubenden
so stark ein, dass er sich ihr nicht mehr
so häufig stellen kann

Es deutet sich aber, weniger schon aus-

gesprochen als eher vermutet, ein dritter
Faktor an, der die herkömmliche Norm
der Messhäufigkeit ändert.

Wir sprachen von der geschichtlich ver-
schiedenen Glaubenserfahrung innerhalb
der Kirche. Die Gegenwart wird zuneh-

mend durch ein Bewusstsein gekennzeich-

net, in dem «Gott» keine Realität mehr
ist. Jener selbstverständliche «Gott», der

die Spitze alles Seienden ist, auf den sich

alle irgendwie einigen können, dem sich
alle irgendwie gegenüber wissen, der,
immateriell über uns, der Lenker und
Leiter, auch der Richter der Welt ist -
diesen «Gott» darf man nicht mehr vor-
aussetzen.
Die Christen wären nicht Menschen in
dieser Welt, wenn sie von diesem Wan-
del des Bewusstseins nicht betroffen wä-

ren. Natürlich ist der «Gott» des Neuen
Testamentes ein anderer als der «Gott»,
mit dem es nun im Bewusstsein der
Menschen zu Ende geht. Aber dass auch
der Glaube der Christen mühsamer wird,
weil eine bisher selbstverständliche, na-
türliche Basis verloren geht - wer wollte
das bestreiten? Auch für den Christen
ist «Gott» nicht mehr ohne weiteres
selbstverständlich.
Was aber nicht mehr selbstverständlich
ist, betrifft uns auch nicht mehr selbst-
verständlich. Das Gebet, bisher selbst
dem natürlich, der fluchte, ist auch dem
Glaubenswilligen mühsamer. Das Enga-

gement für jenes Geheimnis unseres
Lebens, das wir «Gott» nannten, ist
auch für viele Christen schon einfordern-
der als, wie bisher doch selbstverständ-
lieh, in Gebet, in Gottesdienst, in Sakra-

ment.
Mit viel Verständnis wird man darum
erkennen müssen, dass hier zunehmend
mehr die eigentlichen Schwierigkeiten
der Häufigkeitsnormen des Gottesdien-

stes und der Sakramentenfeier liegen, de-

nen durch eine Reform der Liturgiege-
stalt allein nicht beizukommen ist. Hier
wird es auch ernste Prüfung der Lauter-
keit des Glaubenswillens verlangen: we-
niger Eucharistiefeiern, weil Christus

" Darum verteidigen die Konzilsdokumente
und die Enzyklika Papst Paul VI. «My
sterium fidei» mit Recht den Wert der
täglichen Messfeier, auch der täglichen
(Einzel Zelebration, weil die bisher meist-
verbreitete Frömmigkeitsweise entsprechend
ihren theologischen und menschlichen Vor-
aussetzungen, die häufige Messe als Form
der innigen Zuwendung zu Gott üben
konnte. Die Frage ist, was geschieht, wenn
sich diese Voraussetzungen ändern. Und
das ist heute doch offenbar der Fall.

reicher angeboten wird, oder, weil Gott
und Christus «unrealer» geworden sind
und sein harter, ärgerlicher Anspruch
unter diesen gestalteten Formen nur
noch mühsam erkannt oder gar nicht
mehr anerkannt wird? Im zweiten Fall
wird man daran erinnern müssen, dass

es ohne ein Minimum an häufigen,
besser: regelmässigen Eucharistiefeiern
keinen Glauben, keine Kirche und keine
Gegenwart Christi gibt.
Dieses Glaubenszeugnis verlangt freilich
vom Glaubenden jene Gewalttätigkeit
gegen sich selbst, ohne die wir das Him-
melreich nicht an uns reissen können.
Wird weniger Eucharistie gefeiert, weil
nur noch banale «Mitmenschlichkeit»
und sozialpolitisches Engagement als gül-
tige Form christlichen Glaubens ausge-
geben wird, wird man das im Einzelfall
einer augenblicklichen Wirrnis zuschrei-
ben können und betroffen die eigene Ein-
seitigkeit korrigieren müssen, die diese
Wirrnis herausforderte, man wird aber
auch auffordern müssen, die Mühsal des
Glaubensgehorsams nicht zu scheuen, die
den Herrn im Gebet und im Zeichen
seiner Eucharistiefeier anerkennt. Sonst
ist die Stiftung Christi verleugnet und
unser Lauf geht ins Leere.

Nicht Kampf gegen die Tradition
oder gegen die Neuerer, sondern
rücksichtsvolle Liebe und Glaube
an den noch wirkenden Herrn

Es liegt in der Situation der Kirche unse-
rer Zeit, dass Themen wie etwa die

II. Erste Session der Wiener
Diözesansynode
/5. A« 19./9f>9
Die Vorlagen für diese Session

Das «rote Buch» enthielt neben einem
sehr ausführlichen «theologischen Grund-
text über die Kirche» (25 Druckseiten!)
folgende Beratungsthemen:

Di* temVorâ/tf D/öz£J£, wo-
bei es vor allem um eine <Ar
GVorrp/arm'e» in Sprengel- oder Wohnviertel-
gemeinden ging, ferner um die Errichtung von

in ländlichen Gebieten,
wo Gemeinde- und Schulzusammenlegungen
immer deutlichere Zentren schaffen. Mehrere
Dekanate sollten künftig noch in SVeAorgr-
zowe» zusammengefasst werden. Die ganze Erz-
diözese Wien, die doch zu den grössten der
ganzen Welt gehört, soll in drei Vikariate ge-
teilt werden (Wien-Stadt, Wien-Land-Nord,
Wien-Land-Süd), die jeweils von einem bi-
schöflichen Vikar geleitet werden sollten.

Frage nach der täglichen Zelebration
gleichsam in einem Zweifrontenkrieg
auszutragen sind. Hier sind die einen,
denen es, verständlich, schwer fällt, von
den langgewohnten, oft bewährten Übun-
gen abzusehen, und zwar nicht allein für
sich selbst, sondern auch schon für die
anderen. Diese darf man ermuntern, das

Neue, Gute zu sehen und die eigenen
Vorstellungen zu relativieren. Dort sind
die anderen, die, mit dem Anschein einer
rückhaltlosen Kritik, aber in Wahrheit
oft sehr unkritisch gegenüber modischem
Gerede, allzuviel der Glaubensgrundla-
gen aufzugeben scheinen. Diese wird
man ermuntern, anzuerkennen, dass nur
in der Kontinutität kirchlichen Glaubens
der Herr gegenwärtig sein kann.

Die Praxis der Eucharistiefeier der Ver-

gangenheit kann nicht so falsch gewesen
sein, wie sie es sein miisste, wenn jene
recht hätten, denen es allein auf die
Mitmenschlichkeit anzukommen scheint.
Denn dann begänne erst heute das wahre
Christentum, und alle, auch die Heiligen,
auch ein sakramentsgläubiger Franziskus

von Assisi, wären betrogene Betrüger ge-
wesen. Christus wäre nicht auferstanden,
weil durch lange Zeit hindurch nicht in
seiner Kirche lebendig. Alle müssen nun
in der Rücksicht der Liebe aufeinander
iiberein kommen, dass der Herr in seiner
Stiftung massgebend nahe ist. Die unter-
schiedliche Häufigkeit ihrer Feier zum
Anlasses eines Zwistes zu machen, wäre
für beide ein klarer Beweis christuswidri-
gen Verhaltens.

In diesem Kapitel ging es vor allem um eine
echte Mitarbeit und Mitverantwortung der
Laien auf allen Seelsorgsebenen sowie um die
Verankerung ihrer Rechte und Pflichten in
einem neu zu schaffenden Diözesanrecht.

Es ging hier vor allem um eine Schwerpunkt-
Verlagerung in der modernen Seelsorge hin zur
Erwachsenen- und Familienseelsorge. Schon in
der Vorlage waren zwei verschieden lautende
Voten dargestellt. Eines wollte bloss die Er-
wachsenenseelsorge in ihrer Bedeutung wesent-
lieh hervorgehoben wissen, während das an-
dere einen verpflichtenden
forderte, in dem, ohne Rücksicht auf die be-
sonderen Umstände der einzelnen Pfarreien
immer zuerst Erwachsenen- und Familienseel-
sorge betrieben werden müsse, und erst dann,
nach Massgabe von Kraft und Zeit, Jugend-
und Kinderseelsorge.

Da die bloss territorial geordnete Seelsorge
wegen der Mobilität des modernen Menschen
nicht mehr ihr Auslagen findet, wurden
Grundsätze für den Aufbau von kategorialen

Neue Wege und Erfahrungen der
Wiener Diözesansynode (Schluss)

137



Gemeinden über die Grenzen von Pfarreien
und'- Dekanaten hinaus, aufgestellt.

Die Or£<ww<tf/o»w /V«

D/ewst Ftoôrc*Yèo»zepter
Da nach dem neuen Kirchenbild doch jWer
Katholik aufgerufen ist, seine Verantwortung
für den Heilsdienst der Kirche zu erkennen,
schien 'es notwendig, in diesem Abschnitt die
spezifischen seelsorglichen Aufgaben des or-

Laienapostoiaces 2u definieren.

D/V Orie« Dioze^ i/« D/iftrt
ra/ionzegrer
Da in der Diözese sehr viele Pfarreien von
Ordenspriestern geleitet werden, schien eine
grundsätzliche Besinnung über die Zusammen-
arbeit von Welt- und Ordensklerus bzw. über
die besonderen seelsorglichen Aufgaben be-

stimmter Orden notwendig.

Das «grüne Buch» (Liturgie I) behan-
delte bloss einen Teil der Sakramente
und Fragen der Kirchenmusik. Schwer-

punkte bei den einzelnen Kapitel waren:

in kleinem Familien-
kreis mit eigens dafür angepasster Liturgie,
b<tOTjtog-/DeKc/z«t?rr<?z/, in denen schon die
Sonntagspflicht erfüllt werden kann. Kommu-
nionspendung auf die Hand des Gläubigen,
sowie Spendung der heiligen Kommunion
durch Laien usw.

T<z»/e. Hier ging es vor allem um die Frage,
ob die Kinder von Eitern, die der Kirche schon
sehr ferne stehen, überhaupt noch getauft wer-
den sollten und wann eigentlich die Forderung,
dass die christliche Erziehung des Kindes ga-
rantiert werden müsse, heute noch erfüllt
werde.

Fi/W#»#. Neubesinnung auf das Wesen der
Firmung als Hinführung zur Vollendung des

reifen Christen. Konsequenterweise wurde vor
allem die Frage nach dem Firmalter neu ge-
stellt und nach der eigentlichen Aufgabe der
Paten.

Es ging vor allem um die Unterstrei-
chung des sozialen Charakters der Sünde und
daher auch der Busse. Die stärkere pastorale
Ausnützung von Bussgottesdiensten wurde ge-
fordert und die Frage gestellt, wie weit solche

überhaupt die Andachtsbeichte ersetzen sollten.

Stellungnahmen der Pfarreien
und Regionen

Das «rote» und «grüne» Buch wurden
im Laufe des Dezembers 1968 auf Pfarr-
und Regionalebene genauestens durch-
studiert. Es war dies wohl die wertvollste
Arbeit, die durch die Synode in den Pfar-
reien angeregt wurde. Mit grossem Eifer
und Verantwortungsgefühl wurden in
Arbeitskreisen und Pfarrversammlungen
die Vorlage durchbesprochen und disku-

tiert, besonders natürlich das «grüne»
Buch, da diese Materie den Leuten ver-
ständlicher war und mehr aus ihrer eige-
nen Praxis kam. Bis 3 I.Dezember muss-

ten alle Anträge an die Zentrale abge-
sandt sein, es waren nahezu 5000.

Letzte Arbeit der verschiedenen
Ausschüsse

Bis S.Jänner 1969 mussten die einzelnen
Ausschüsse die sie betreffenden Anträge
sichten und einarbeiten. Was kaum je-
mand für möglich gehalten hatte, gelang,
alle Ausschüsse arbeiteten rechtzeitig ihre
Vorlagen unter Berücksichtigung der

neuen Anträge um und legten der Ple-

narsitzung die neuen Resolutionen vor.
Noch vor Beginn der 1. Session, aller-
dings bloss 2 Tage, hatte jeder Synodale
die neuen Resolutionen in Händen.

Verlauf der ersten Session

Am Mittwoch, dem 15.Jänner, begann
die 1. Session um 18.00 Uhr mit einer

Heilig-Geist-Messe. Anschliessend wurde
über den «YVeo/cigi.rcÄe« Gr««c/rc.\V»

diskutiert, der sehr heftige Kritik erfuhr.
Vor allem warf man ihm vor, dass er für
das breite Volk nicht verständlich genug
abgefasst sei und die Kommission wurde

beauftragt, ihn neu zu bearbeiten.

Am folgenden Tag begannen die Debat-
ten über das Ftoofrf/£o«zeJ7, Kapitel für
Kapitel wurde von einem Berichterstatter
erläutert, dann folgte General- und Spe-
ziaidebatte und schliesslich die Abstim-
mungen.
Bei der /em/orw/e» z/er

Dfözere wurde vom Landklerus in der

Bildung von eine Ge-
fahr gesehen, weil dadurch kleinere Pfar-
reien ihren dort ansässigen Seelsorger
verlieren würden und so seelsorglich
immer schwerer zu fassen sein werden.
Das Argument des Priestermangels und
der Zusammenlegung politischer Gemein-
den Hess aber dann doch eine Mehrheit
für die Grossraumpfarreien zusammen-
kommen. In der Bildung von Seel.rorg.r-

wurde eine «Superorganisation»
befürchtet und ein zusätzlicher Biirokra-
tismus in der Seelsorge. Obwohl die
Kommission selbst die Zone als neue
Seelsorgsebene bereits zurückgenommen
hatte, wurde sie doch mit einer kleinen
Mehrheit befürwortet. Die Teilung der
Diözese in drei Ff/èrfm/e wurde einstim-
mig angenommen. Ein erst dort einge-
brachter Antrag forderte, dass diese Vi-
kare selbst auch Bischöfe sein sollten.
Der Vorschlag wurde angenommen,
scheint aber bedenklich zu sein, da man
diese Vikare nicht auf Lebenszeit einset-

zen wollte, sondern bloss auf einige Jah-
re, was nach dieser neuen Variante aber
kaum leicht möglich sein wird.
Beim Kapitel «org^«ij'<7oW.u7)e Nf/ww/-
«««g <r/cr Acc/.forgc» wurde wohl der erste
Höhepunkt der Synode erreicht. Es ging
um die Kernfrage, in welcher Weise die
Laien künftig in der Leitung von Pfar-
reien, Dekanaten und der Diözese mitar-
beiten sollen. Schon vorher war, durch
gezielte Publikationen hochgespielt, im-

mer wieder das Wort «kollegial» gcfal-
len und sollte nun zum Mittelpunkt des

Streitgespräches werden. Obwohl man
sich grundsätzlich einig war, dass einer-
seits die Laien eine echte Mitverantwor-
tung haben milssten, anderseits aber

«kollegial» nie im juristischen Sinn ver-
standen werden könne (in einem Kolle-

gium müssen sich alle jeweils nach dem
Mehrheitsbeschluss richten), wurde in
fast demagogischer Weise dieses Wort
hochgespielt. Eine Sprecherin behaupte-
te: «Fällt das Wort kollegial, dann haben

wir den Laien das Vertrauen entzogen».
Am Abend bahnte sich dann ein Kom-
promissvorschlag an, in dem sachlich
eine volle Mitverantwortlichkeit der
Laien gesichert war, das Wort kollegial
selber aber nicht mehr genannt wurde.
Man begann nun über diese Antrags-
reihe abzustimmen, die in ihren ersten
Sätzen eine überwältigende Mehrheit er-
hielt. Als dann plötzlich dazwischen ein
Gegenantrag abgestimmt wurde, der das

Prinzip der Kollegialität sogar in allen
Leitungsgremien einschliesslich der Diö-
zese verankert wissen wollte, erhielt die-

ser, wohl zur Überraschung vieler, eine
hauchdünne Mehrheit von 8 Stimmen.
Als man dann den Kompromissvorschlag
weiter abstimmte, war eine fast einstim-
mige Mehrheit zu verzeichnen. Die übri-
gen Resolutionen dieses Kapitels fanden
durchwegs die Zustimmung der Syno-
dalen. Eine eigene Kommission soll Isis

zur nächsten Session eine Pfarrgemeinde-
ratsordnung im Sinne der Diskussions-

beitrage erstellen.
Einen neuerlichen Höhepunkt erfuhr die
Debatte am 2. Verhandlungstag, bei der
Diskussion über den «Heilsdienst in der

Pfarrgemeinde». Hatten schon die Vor-
lagen zwei entgegengesetzte Voten ge-
bracht, so wurde der Unterschied in den

Meinungen durch eine sehr heftig ge-
führte Diskussion noch viel deutlicher.
Nach sehr langen Diskussionen, die bis

zum Abend des Freitags dauerten, wurde
das ganze Kapitel zu einer Neubearbei-

tung zurückgewiesen.
Von den drei anberaumten Verhandlungs-
tagen waren nun zwei vergangen und

man hatte kaum die Hälfte des «roten
Buches» behandelt. Zuerst war vorgese-
hen, auf jeden Fall den Samstag der Dis-
kussion über die Liturgie vorzubehalten.

Angesichts der Tatsache, dass vom Pasto-

ralkonzept erst so wenig verabschiedet
worden war, einigte man sich nun auch
den dritten Tag diesem Thema zu wid-
men. Der letzte Verhandlungstag verlief
verhältnismässig ruhig. Die Problem-
Stellung war nicht mehr so brisant, die
Vorlagen waren durch sorgfältige Binar-
beitung der Voten von den Regionen
stark moderiert und überdies machte sich
beim Plenum bereits grosse Müdigkeit
bermerkbar. (Es war ja täglich nahezu
13 Stunden diskutiert worden!)
Das Kapitel «iw/egww/er
wurde in allen Resolutionen laut Vor-
schlag angenommen, auch die Anträge
über «c/ezr orgrfwwerte r/er
Lz«V» »/« D/6'«.iy <7e.r PAi7ora//èo«ze/?/.r»
(so hatte man den ursprünglichen Titel
abgeändert) wurden mit einigen Ände-
rangen vom Plenum angenommen.

138



In den Abendstunden wagte man sich

sogar noch an das Schema «Die Orden
der Diözese im Dienst des Pastoralkon-

zeptes», das zwar nicht mehr abgeschlos-
sen werden konnte, aber doch in den
wesentlichen Zügen durchberaten werden
konnte. Zu später Stunde schloss die

eigentliche Sitzungsperiode mit einer
eindrucksvollen Bussandacht, die gleich-
zeitig auf den Festgottesdinest des kom-
menden Sonntags anlässlich der 500 Jahr-
Feier der Erzdiözese einstimmen sollte.

IM. Ergebnisse und Erfahrungen
der ersten Session

Nach Abschluss der ersten Session stellt
man sich unwillkürlich die Frage, was
wird nun in der Erzdiözese in nächster
Zeit spürbar anders werden? Welche

positiven und negativen Erfahrungen hat
dieses mit so viel Eifer vorbereitete
Ereignis gebracht? Von den Beschlüssen
der ersten Session werden sich vor allem
folgende in allernächster Zukunft aus-
wirken:

Die Erzdiözese Wien wird ehebaldigst in drei
geteilt werden. Unter Beibehaltung

Generalvikariates werden drei bischöf-
liehe Vikare diese Gebiete leiten. Die Emen-
nung wird sicher nicht ohne vorherige Befra-

gung des Klerus und des Kirchenvolkes der
betreffenden Regionen geschehen. Die bischöf-
liehen Vikare werden wahrscheinlich weiter
selbst eine Pfarrei führen um dadurch unmit-
telbar aus der Praxis heraus arbeiten zu kön-
neu und ständig in innigem Kontakt mit dem
Klerus zu sein.

Mehrere Dekanate werden zu Zowêtz zusam-
mengefasst werden, um noch mehr als bisher
überpfarreiliche Seelsorgsarbeit planen und
koordinieren zu können und damit die Kräfte
iler Seelsorger durch eine gezielte Arbeitstei-
lung möglichst rationell auszunützen.

Bei Neubesetzungen von Pfarreien werden
künftighin zwei Grundsätze beachtet werden
müssen:
1. In den ländlichen Gebieten sind Oorrn»#»«-

zu schaffen, von denen aus ein
Team von Priestern die kleineren Gemein-
rien mitbetreuen wird.

2. Die «Monsterpfarreien» der Grosstadt Wi.en
sollen künftig in
ftVrre/ge/Ke/Wc« geteilt werden, denen not-
falls auch ein Diakon oder Laie vorstehen
kann.

In Pfarrei, Dekanat, Zone, Vikariat und Diö-
zese sind Leitungsgremien zu schaffen, in
denen den Laien eine echte Mitverantwortung
diözesanrechtlich zugesichert wird.

Ferner hat die Art, in der die erste Ses-

sion verlaufen ist, berechtigte Hoffnung
für folgende günstige Entwicklungen in
nächster Zukunft gegeben:
1. Die durch eine sensationslüsterne
Presse hochgespielte Spaltung im Klerus
in «konservativ» und «progressiv» ist

tfbtr 67>2£ Z//W D/éW/. D/V T/W/-
//o» w/V FoW/V&tf <*///
Dee (fer D/ewj/err /»r <Dr GmeràwoW.

KoDww/ S«e«e».f

allem Anschein nach, wie man auf der

Synode sah, weniger tief als man ge-
glaubt hatte. Die Standpunkte haben sich
sachlich sogar sehr getroffen und blieben
bisweilen bloss in der Formulierung di-
vergent. Die Vertreter beider Richtungen
haben sich besser kennengelernt. Die
Extremisten auf beiden Seiten sind durch
ihre Übertreibungen beim Plenum selbst
nicht gut angekommen. Es hat sich ge-
zeigt, dass die weitaus grössere Mehrheit
von Priestern und Laien eine gesunde
Mitte sucht. Provozierende und über-

spitzte theologische Argumentationen,
die so manche Progressive in Zeitschrif-
tenartikeln und Vorträgen gemacht hat-

ten, wurden bei der Synode kaum ver-
wendet. Alles in allem scheint die Synode
die Atmosphäre im Klerus entspannter
gemacht zu haben, also gute Vorausset-

zungen für eine erspriessliche Zusam-
menarbeit geliefert zu haben.
2. Iis wurde ein guter Anfang für einen
Parlamentarismus in der Kirche gesetzt.
Trotz anfänglicher Schwierigkeiten waren
die Debatten auf beachtlichem Niveau.
Mitglieder der Synode, die sonst in vielen
politischen Gremien einschliesslich des
Nationalrates grosse Erfahrungen haben,
waren über die vorbildliche und reife
Handhabung dieses parlamentarischen
Instruments erstaunt.
Der Gesamteindruck wäre entstellt, wenn
nicht auch negative Erfahrungen aufge-
zählt würden:
1. Die breite Masse des Seelsorgsklerus
hielt sich bei der Synode weitgehend aus
der Debatte. Bei den zahlreichen Wort-
meidungen kamen fast immer wieder die
selben Redner zu Wort, aber die über-
wiegende Mehrheit schwieg. Der Grund
mag einerseits darin zu suchen sein, dass

die Information, auch für den Klerus,
doch zu stark unter Zeitdruck gestanden
war und die in der Seelsorge stark en-
gagierten Priester ganz einfach keine
Zeit mehr fanden, sich gründlich mit der
Materie vertraut zu machen.
Andererseits liisst es aber auch darauf
schliessen, dass weite Kreise des Klerus
vielen Fragen der Erneuerung gegenüber
zu wenig aufgeschlossen sind, dass ihnen
vor allem der Unterbau einer modernen
Theologie fehlt, auf dem das Neue soli-
de aufgebaut werden kann.
2. In den Vorlagen selbst fehlen für die
Neuerungsvorschläge vielfach plausible,
stichhaltige theologische Begründungen.
Der ganze, lange «theologische Grund-
text» und so manche theologische Prä-
ambeln waren nicht dazu angetan, den
eigentlichen Sinn der Erneuerungen dem
Klerus, der vielfach in der modernen
theologischen Literatur noch nicht zu
Hause ist, aber noch weniger den Laien
überzeugend klar zu machen. Aus die-
sem Grund ist auch so mancher Wider-
stand gegen das Neue verständlich, weil
man darin oft keine kontinuierliche Ent-

Theologische Fakultät
Luzern

Freitag, den 7. März 1969, begeht die

Theologische Fakultät Luzern den Tag
des hl. Thomas von Aquin mit einer
feierlichen Thomasakademie. Im Mittel-
punkt der Feier steht die Festvorlesung,
die Prof. Dr. Herbert Hiwg,
um 10.15 Uhr in der Aula der Kantons-
schule am Hirschengraben halten wird
über:
Die T6eo/ogie «Vf

(5. ß»e6 /Mater)
Freunde und Gönner unserer Fakultät
sind zu dieser Thomasakademie freund-
lieh eingeladen.

Der Rektor:
Pro/. Dr. RWo// Se/rwizf

wicklung aus dem Alten sieht, sondern
mehr oder weniger willkürliche Neuerun-

gen.
3. Das Plenum der Synode schien über-
fordert zu sein, ad hoc gestellte Anträge,
die nicht vorher schon schriftlich vorla-

gen, sofort in ihrer ganzen Tragweite zu
erfassen. So hatte man bei manchen Ab-
Stimmungen das Gefühl, wie etwa bei
der Frage der Kollegialität, dass ganz
einfach der erstgestellte Antrag die
Mehrheit erhielt, obwohl ein ähnlich
lautender vielleicht sogar vielmehr den
Intentionen des Plenums entsprochen
hätte. Schliesslich waren ja doch nicht
alle Synodalen in schwierigen Fragen
auch Experten. Ausserdem ist wohl nicht
zu verlangen, dass ein so grosses Forum
13 Stunden lang im Tag konzentriert
arbeiten kann.
4. Das Echo in den Kommunikationsmit-
teln war im grossen und ganzen gut.
Leider musste man aber dennoch fest-

stellen, dass aus manchen Diskussions-
beitragen Schlagzeilen gemacht wurden,
die eigentlich die Schwerpunkte der De-
batte gar nicht widerspiegelten. Auch für
Interviews und Pressekonferenzen wur-
den fast durchwegs Vertreter extremer
Richtungen gewählt, weil wohl die sach-
lieh argumentierende «Mitte» zu wenig
Sensationen erwarten Hess.

Das Erzbistum Wien hat mit dieser

ersten Session ihrer Diözesansynode den
eigentlichen Festakt ihrer 500-Jahr-Feier
setzen wollen. Sie hat dabei den Boden

guter Tradition nicht verlassen und doch
deutlich Wegweiser in eine hoffnungs-
frohe Zukunft gesetzt. Das Motto der
Synode wird künftighin auch Prüfstein
für die geleistete Arbeit sein. Wird nun
wirklich in den kommenden Jahren durch
das Neue, das wir beschlossen haben,
«die Gemeinschaft unseres Glaubens
wirksam werden?» He/zwt Kratz/

139



Von den Lehren der «erneuerten Kirche»
Wohin führt «Kiemens XV.» seine Gemeinschaft?

Wenn man sich die Mühe nimmt, die
vielen Flugschriften und vor allem das

seit 1961 jeden Monat erscheinende Or-

gan des Ex-Paters Michel Collin «La Vé-
rite» zu durchgehen, ist man enttäuscht,
wie wenig man daraus über die Lehren
der von «Klemens XV.» geleiteten Ge-
meinschaft erfährt '. Dafür kehrt die Kla-

ge immer wieder, die römische Kirche
habe zu existieren aufgehört. Weshalb
denn? Als Grund wird in einer der neue-

sten Werbeschriften ausgeführt: «Die
Kirche von Rom, seit 2000 Jahren die
eherne Hüterin der Wahrheit, hat ihre
innere Kraft verloren: den Geist der

Wahrheit. Die Herzen der Gläubigen
werden so leer wir ihre modernen Kir-
chen: ohne Wärme und Geborgenheit.
Den Hausherrn im Tabernakel hat man
in einen Winkel oder ganz aus dem Hei-
ligtum verbannt. Gottesdienste werden

zum Experimentierfeld der Kirche des

Ungehorsams: unwürdige Musik und so-

gar Tanz zur heiligen Messe, Beseitigung
der lateinischen Kultsprache usw. Die
Freimaurerei hat die Kirche unterwan-
dert und ihr Ziel erreicht: Zerstörung
der Kirche von innen.»

Was will die «erneuerte Kirche»?

Aber was ist nun an die Stelle der alten
Kirche getreten? Das ist eben die «er-
neuerte Kirche». Was diese sein will, er-
fahren wir aus den Beschlüssendes «Kon-
zils», das «Klemens XV.» mit seinen Ge-

treuen in Lyon abhielt, als Papst Paul VI.
das von Johannes XXIII. begonnene
Zweite Vatikanum in Rom weiterführte.
Das Gegenkonzil war nur während drei
Tagen beisammen (15.-17. September
1963). Dem kleinen Triippchen der
«Konzilsväter» in Lyon fehlte doch wohl
die Zeit, um sich ernsthaft mit theologi-
sehen Fragen auseinanderzusetzen. So be-
schränkten sich diese darauf zu erklären:
«Die erneuerte Kirche will weder eine
Sekte noch eine neue und schismatische
Kirche sein. Durch die persönliche und
besondere Intervention des Herrn nimmt
sie eine neue Form und neues Leben an,
um sie zum apostolischen Glauben der

ersten Jahrhunderte und zur tätigen Lie-
be der ersten Jünger zurückzuführen.»

Bekenntnis zum «mystischen Papst»

Eine wesentliche Bedingung für die «er-
neuerte Kirche» ist das Bekenntnis zum
«mystischen» Papst. «Die erneuerte Kir-
che», so erklärte das Gegenkonzil von
Lyon, «glaubt und bekennt, dass Michel
Collin 2 durch ein ausserordentliches
Wunder der Vorsehung von Christus
selbst berufen wurde wie einst Paulus auf

dem Wege nach Damaskus.» Das Konzil
hat sogar den genauen Tag des Amts-
antrittes seines Papstes festgelegt: Am
3I.Mai 1963, während «Klemens XV.»
mit Pilgern in Lourdes weilte, sei er Jo-
hannes XXIII. nachgefolgt und am 9. Ju-
ni 1963 - es war sechs Tage nach dem
Tode des Papstes Johannes - wurde er
in Clémery offiziell zum Papst gekrönt.
Dieses Datum leitet für die «erneuerte
Kirche» eine neue Ära ein: Mit «Kle-

mens XV.» beginnt das Reich der Flei-

ligsten Dreifaltigkeit. Man heisse es auch
das Reich des Heiligen Geistes, weil in
einem neuen Pfingstfest die Seelen mit
den Gaben des Lichtes und der Stärke

ausgestattet werden. Diese Ära sei nur
ein Vorgeschmack des tausendjährigen
Reiches, das nach dem Ende des Anti-
christs anheben wird, wo die Gnadenga-
ben Adams und Evas den Menschen wie-
der zurückgegeben würden nach den
Worten der Geheimen Offenbarung:
«Ich sah einen neuen Himmel und eine
neue Erde.»

Abgeänderte Sakramente und
vereinfachte Liturgie

Die Anhänger «Klemens XV.» anerken-
nen sieben Sakramente. Das Konzil hat
aber einige Änderungen disziplinarer
Natur getroffen. So soll das Kind gleich
nach seiner Geburt durch die Mutter
selbst getauft werden. In einer späteren
Feier wird das neugetaufte Kind zur Kir-
che gebracht. Die Firmung kann verschie-
dene Male im Leben empfangen werden:
in der frühen Jugend, im heranwachsen-
den Alter und gelegentlich einer Gelüb-
deablegung.
Die einschneidendsten Änderungen be-

treffen die Sakramente der Busse und der
Priesterweihe. Die «erneuerte Kirche»
kennt keine Ohrenbeicht, sondern nur
eine Generalabsolution. Die Gläubigen
erhalten die Lossprechung durch den

Priester an den Stufen des Altares. Zur
Priesterweihe sollen auch die Frauen zu-
gelassen werden. Das sei notwendig,
meint «Klemens XV.», um die Familien
wieder christlich zu machen. Die Ehe
schliesse ebensowenig vom Priestertum
wie vom Ordensstand aus.
Die «erneuerte Kirche» besitzt auch eine
vereinfachte Liturgie. Sie kennt drei Ar-
ten der hl. Messe: die kleine, die verkürz-
te und die Grosse Messe. Die Kleine Mes-

se wird auch Familienmesse genannt, weil
sie im engen Kreis der Familie gefeiert
wird. Die ganze Familie ist um den Tisch
versammelt. Vater und Mutter konsekrie-
ren ihre Hostie und gleichzeitig jene der
kleinen Kinder. Die Gebete verrichten

sie in Latein oder in der Volkssprache,
weil alle Sprachen Gott genehm seien.
Was ergibt sich aus dieser summarischen
Aufzählung? Vorerst einmal dürfte klar
sein, dass sich die «erneuerte Kirche» als

die Erbin und Fortsetzerin der katholi-
sehen Kirche betrachtet. Darum lehnt sie

sich auch in der Struktur weitgehend an
diese an. Gleichzeitig passt sie sich dem

allgemeinen Trend nach Vereinfachung
und Erleichterung an. So werden die
Ohrenbeicht und die Verpflichtung der

Priester und Ordensleute zum Zölibat ab-

geschafft, während anderseits die Frauen

zum Priestertum zugelassen werden, um
die Gleichberechtigung der Geschlechter

zu betonen.

Neue Dogmen und neue Feste

Während mehr als tausendjährige Geset-

ze der Kirche in einem Zug abgeschafft

werden, kann sich «Klemens XV.» nicht

genug tun, neue Glaubenssätze zu definie-

ren und neue Feste für seine «erneuerte
Kirche» einzuführen. Vor allem will er
das marianische Werk Pius' XII. fortset-

zen. Am 31. Mai 1962 erklärte er Maria

zur Miterlöserin und Vermittlerin der

Gnaden. Hatte Pius XII. das Fest Maria

Königin für den 31. Mai eingesetzt,
krönte «Klemens XV.» die Gottesmutter

am 11. November 1967 als «Kaiserin des

Weltalls». Neue Ehrentitel wurden der

seligsten Jungfrau zugesprochen, so Ma-
ria vorn Licht, Unsere Liebe Frau von der

Entriickung usw.
Ein bevorzugter Heiliger der «erneuerten
Kirche» ist der Nährvater Christi. Auf
dem Konzil von Lyon wurde am 15. Sep-

tember 1963 der Wunsch geäussert, die

Jungfräulichkeit des hl. Joseph solle als

Dogma verkündet werden. Ebenfalls als

Dogma soll erklärt werden, der hl. Joseph
sei mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen worden. Dann verkündete
der «heilige Vater» seinen Anhängern,
dass am 3- August 1967 für die «erneuer-
te Kirche» ein neuer Abschnitt begon-

nen habe. An jenem Tag, am Fest des

Heiligen Geistes, habe die Erde durch
ihn die mystische Taufe empfangen. Und
an Weihnachten 1967 wurde durch «Kle-
mens XV.» das Reich des Heiligen Gei-
stes ausgerufen.

' Vgl. zum Folgenden unsern ersten Artikel
«Der Fall des Pseudopapstes Klemens XV.»
in: SKZ Nr. 9/1969, S. 124-126. Für die-
sen zweiten Artikel hat uns das Missions-
seminar Schöneck bei Beckenried in freund-
licher Weise die Sammlung von Rundbriefen
mit den Nummern der ersten Jahrgänge der
Zeitschrift «La Vérité» sowie des «Lien fa-
milial Pontifical» zur Verfügung gestellt,
die sich im Nachlass des verstorbenen Prof.
Dr. Gebhard Frei SMB befunden hatten.

® Für die näheren Einzelheiten verweise ich
auf meinen ersten Artikel «Der Fall des
Pseudopapstes Klemens XV.» SKZ a.a.O.

140



Die «interplanetarische Kirche»

In den letzten Jahren ist in den Bot-
schaffen des «mystischen Papstes» immer
mehr die Rede von einer «interplanetari-
sehen Kirche». Aus einem Interview, das

«Klemens XV.» am 16. Oktober 1966

einem Reporter des Radios der West-

Schweiz gewährte und das zweieinhalb
Stundend dauerte, erfahren wir konkre-

te Einzelheiten darüber'. Darin spricht
er von interplanetarischen Wesen, die

ihn mit Hilfe von fliegenden Untertas-

sen besuchen sollen. Auf die Frage, woher
diese Wesen kämen, antwortete der

«mystische Papst» ausweichend, er habe

sie diesmal nicht gefragt: ein anderes

Mal seien sie von der Venus und vom
Mars gekommen(l).
Am 7. April 1967 sei die «interplanetari-
sehe Kirche» gegründet worden, und ein

Interplanetarier wurde zum Bischof ge-

' Das Interview ist auch ins Deutsche über-

tragen worden. Ein vervielfältigtes Exem-

plar wurde mir in freundlicher Weise durch
einen Kollegen zur Verfügung gestellt. Das
Interview ist am 16. Oktober 1966 mit ei-
nigen Kürzungen über Radio Sottens/Genf
ausgestrahlt worden.

Aus den Beratungen
des Priesterrates des Bistums Chur

FOOT 70. Felr/tar 7969
/ot CA»r

In seiner Begrüssung stellte Bischof Dr.
Johannes Vonderach fest, dass auch diese

Tagung des Priesterrates ausserordentli-
chen Charakter habe, weil wie zur ersten

Sitzung am 12. Februar 1968 nicht bloss

die eigentlichen Mitglieder des Priester-

rates sondern auch die Domherren, Bi-
schöflichen Kommissare, Vikare und De-
kane eingeladen wurden. Während der

Seelsorgerat der Diözese, in welchem
Priester und Laien zusammen tagen, be-

reits mehrere und fruchtbare Sitzungen
hinter sich habe, kam der Priesterrat als

solcher noch nicht richtig zum Funktio-
nieren. Und doch scheine es angesichts
der tiefgreifenden Fragen, die bei uns
wie überall auf der Welt den Priester als

Priester bedrängen, von grösster Wich-
tigkeit, dass man sich auch im Diözesan-
verband eingehend und gründlich damit
beschäftige. Das ordentliche Organ dafür
aber sei der Priesterrat. Bevor er aber
seine Tätigkeit voll aufnehme, sollte man
noch einmal seine jetzige Struktur durch-
leuchten und wenn nötig verbessern.
Der Bischof übergab nach dieser Begrüs-

sung die Leitung der Tagung dem Herrn
Bischofsvikar Dr. Alois Sustar.

weiht. Zwei Tage darauf - es war an
Ostern 1967 - hätten sich im «Kleinen
Vatikan» in Clémery Millionen und Aber-
millionen von interplanetarischen Wesen

eingefunden. Sie seien von «Klemens XV.»
zu Priestern geweiht worden und hätten
anschliessend mit ihrem Pontifex konze-
lebriert. Das wurde in der deutschen Aus-
gäbe «Die Wahrheit» (Juli 1967) den

Anhängern des Pseudopapstes noch viel
ausführlicher berichtet.
Die angeführten Beispiele dürften genii-
gen, um den Lesern zu zeigen, wohin
«Klemens XV.» seine «erneuerte Kirche»
steuern will. Er betrachtet sich als den

«mystischen Papst» der Endzeit. Darum
verkündet er auch immer wieder: die
Endzeit ist nahe. Der Planet, der von
ihm «Maria» getauft wurde, stehe schon
bereit, die Glieder der «erneuerten Kir-
che» aufzunehmen, wenn das Strafgericht
des Himmels über die sündige Mensch-
heit hereinbrechen wird. Für die Gerette-
ten soll dann das tausendjährige Reich
beginnen. So endet schliesslich alles in
einer neuen Form von Chiliasmus, wie
er im Laufe der Kirchengeschichte wie-
derholt von Schwarmgeistern vertreten
wurde. /ola«« Ba/Ari Di/Bger

Dieser erläuterte zunächst kurz den Ab-
lauf der Dinge in der Angelegenheit der
Theologischen Schulen, wie sie sich der
Reihe nach seit der Sitzung vom 12. Fe-
bruar 1968 entwickelt haben. Zusammen-
gefasst ist dies das Ergebnis: Das Mis-
sionsseminar Schöneck verbindet sich mit
der Theologischen Fakultät Luzern. Chur
bleibt am bisherigen Ort und ist jetzt
Theologische Hochschule. Zürich wird
Standort für das Theologisch-pastorale In-
stitut, welchem die Durchführung des

theologischen Ergänzungsjahres für die
ganze Schweiz anvertraut wird.
Dr. Sustar hielt dann ein kurzes Einfiih-
rungsreferat über das Hauptthema des

Tages: Struktur und Aufgaben des Prie-
sterrates unserer Diözese. Er berief sich
nicht bloss auf die positive Weisung des

Konzils sondern ebensosehr auf neuere
theologische Erkenntnisse: Die Ganzheit
des kirchlichen Amtes ist auf Nahtstellen
angewiesen, nicht bloss zwischen dem
Petrusamt und den Bischöfen (Bischofs-
synode) sondern auch zwischen dem Bi-
schof und den Priestern; die Kollegiali-
tat des bischöflichen Amtes bedarf einer
dauernden Ausdrucksform - nur so kann
das monarchische mit dem Kollegial-
Prinzip in der Leitung der Diözese in
eine fruchtbare Spannung treten. Das

Kollegium der Mit-Ratenden ist dann
selbstverständlich auch ein Kollegium

Zum Fastenopfer 1969

«Dtfr Priester /J/ /«> zj/, /«r
jowjY W/£TW<*W// ^ /Jt». <//£jew U?or/ew

jotepl Ratzingerr 6'« <Cm( and Lelen»
Her Irr 1968) entrpriclt die dem Fattenop/er

Pf-
Wem« Ar Dritte» IVe/t o//e«lar ganz dem

ET /z#g/ zzwj — wo/»/ - w/V/tf,

i» Ar Art einet F. Eeppicl z» donnern;
« IVen» Sie mir, relr eereirter Herr Direktor,
50 DM gele«, wülrend Sie /«> ei« Naelt-
£jj£w W/V //?r£r Dr£//<zcÄ£ z/w/7

rnelr lezal/e«, to eerzielte ici a«/ llr Ai-
»tote«». Et gilt aler aael 7ierz«i»»A ««ter

Pr<z£//z/Vr£W^6'W g^/^g^wZ/zV:/? L^zz/tf,

vtit einem Fartenop/er eo« Fr. 50- lereitr
eine TieroiteFe Tat t>o/llraclf z» lale» glaa-

le», wülrend tie /»> eine» eergnag/iele»
/llend gat «»<7 gern At Piei/acle einretze».

Hier /eilt «iclf aar der ß/iel /»r die riel-
Z/g^w ProporZ/ow^w zow/ferw woc£ zwtf^r z/tfJ

IP'/jj^w «tw Lazarus for z/ét *zg£W*w T//r^
(Pgl. «Popaloram progrerrio» Nr. 47 ». S3).

«E/#*? P^fo/z/Zzow /fez E/zjZ J/V/? zw

EwZw/V^/z/wgj/z/wz/tfr» w/zr zz/eww

£/W£ Revolution zfer GwZ# z/wrz:/? z//V c/?r/.fZ//-

c^£w Lzzwzfer gtf^Z», z<zgZ£ ß/zcAo/ H^/z/^r C<z-

;w<zr<z vow ßrz*.r/7/Vw. Kow z//Vz£r P^o/z/Zzow
zfer C7/z/£ z/wz^ wzr woc/> r£/V£//VÄ «/Wz ^wZ/tfrwZ.

Kein IPort gege» Ae Akademiker! /41er »«ter
ZÄW0W /zZZZZ Z/77? z7oz7> o/Z tf/«£ FtfÄ/tflW-

relatzang Ar Fartenop/err /etttte/ie«. De«
i/wew /V/ £z z/z £<zZ^o/z'zz;Ä. 57V zzwZtfrzZ/zZztfw //V-

1er eine «eatra/e Organiratio«. ändere wei-
Té"« éVwe mZzz/zw//7;££ (/w^tfww/wiJ 7/«/, zogz/r
rclo« »7er reine Zie/retz»«g, gerclweige An»
«Ar die IPerle, die daraar en/rfele«. O/t rirl

re«e A/Foiitel>e Ali«Arreertig7eittge/«7>i
«»ttert? 07»e i» /«ttenop/eriiclient 7Vi«»tp7«-
iit«t»t «tnelie« z» teoiie«, d»r/e« wir Ar««/
Tiinweite», Att tieF Ar Fattenop/er »nter
An/ieA» Bettre7«»ge» te/ir g»t reTie« i»tte«
Ar/. Et könnte «ieWr teitnde«, 7>e/re»«de#e»
/(^»denttTer« ei»»t«l eine FO-Zeit»»g perton-
iieE in die H««d z» draeie«.

U^r /Vw/wer «wJ /Vw/w^r 77//^^r <//// /C</w-

Z6"/ /w Diözesane Sonntags-
opfer /w E^/^wz^/V <//t « ^/Vc^o/Z/V/j^j" E</-

tte»op/er» «»landigt, erweclt taträ'eliiel de«
E/w^r//Ciè, er j^/wew
Leate» die Idee taggeriere», Ar ß;tc7to/ lonnte
im HinWiel a»/ de» Wtclo/iielen Kiertei
a»/ ei» eigener Fattenop/er »erzielte«.

Di/j" Z^/VÄwwwgj^/tfW /wr Kleinkinder /V/

al /»«/ 7alre» eerwewdlar, doel »ar dort,
teo Alw/zer »w/7 Kz/er w/V^e//^w. ß/V/e, /Vw

/VfwV/é'rfé're/w /Z</r<//// A/wwé'/V^w. ET J/VÄ

aler aael /»r die Ala/er der ertte« drei Kiat-
j^w, forw^J7w//V/? <a^er /«r «ErJ/-Ko;w/w«w/-
lante« ».

Tro/z ^r/o/g/ew NW^r#c£ ^r
ßeT/rfw<7 </w FO-Zeitungen <//// ^r
rteiie aiimäliiel Inapp. 5ie wäre daram da»l-
/;</r, w^eww groVxer^ P^T/poj^w z#r i/^/Zeré'w
PerweAang zaraelgetclielt warden. (Halt-
largerrtratre 44, Lazer»), Gustav Kalt

der Mit-Tragenden; wenn es den einsa-

men Entscheid des Bischofs nicht mehr
geben soll, so gibt es dafür auch nicht

Aus dem Leben unserer Bistümer

141



mehr den einsam verantwortlichen Bi-
schof.
Die Anwesenden hatten eine wertvolle
Diözesanstatisdk in die Hand gedrückt
bekommen. Sie gibt Aufschluss über die

altersmiissige Zusammensetzung des Chu-

rer Klerus, vor allem dann aber über die

Tätigkeit und die Stellung der Priester
in jedem einzelnen Dekanat. Anhand
dieser Unterlage wurde vor allem eines
offenbar: dass der Priesterrat in seiner

jetzigen Zusammensetzung die Struktur
der priesterlichen Tätigkeiten und Stellun-

gen nur schlecht widerspiegelt. Die Ver-

treter ex officio sind im 35-köpfigen
Priesterrat eindeutig übervertreten, wäh-
rend die Vikare und Kaplüne mit nur
4 Vertretern ebenso eindeutig unterver-
treten sind. Auch fehlt eine Vertretung
der Fremdsprachigen-Seelsorge.
Die Versammlung war einstimmig der

Auffassung, dass dieser Fehler noch vor
Ablauf der vierjährigen Amtsdauer des

jetzigen Priesterrates zu beheben sei.

Uber die Zahl und die Art und Weise,
wie die Ergänzung vorgenommen wer-
den sollte, wurde keine einmütige Emp-
fehlung verabschiedet. Auf keinen Fall
soll durch die geplante Ergänzung in der

Zusammensetzung des diözesanen Seel-

sorgerates etwas geändert werden.
Die Frage der Zuordnung von Priester-
rat und Dekanaten gab weitern Ge-
sprächsstoff. Ein Vorschlag, sämtliche
Dekane in den Priesterrat hineinzuneh-
men, fand nicht genügend Anklang. Da-

gegen soll der Priesterrat sich bald mit
einer Neuordnung der Dekanate befas-

sen und zu diesem Traktandum die De-
kane einladen. Schliesslich wurde noch

festgestellt, dass auch im 7-köpfigen
Arbeitsausschuss des Priesterrates die
«Offiziellen» übervertreten seien und der
Ausschuss einer Ergänzung durch Leute
«von unten» bedürfe.
Sehr anregend verlief dann die Ausspra-
che über Themen, die dem Priesterrat
aufzutragen seien:

Ausarbeitung eines Normalstatus für die De-
kannte und evtl. deren Neueinteilung;
Amtsdauerbeschränkung für kirchliche Ämter;
Weiterbildung der Priester;
Seelsorge an den Seelsorgern;
Erweiterung der Rekrutierungsbasis für geist-
liehe Berufe;
Normalarbeitsvertrag für Vikare;
das Schicksal der aus dem Amt geschiedenen
Priester;
die Frage eines Personalchefs und die Zu-
sammensetzung der Personalkommission.

Man frug an, ob allgemeine Umfragen
unter den Priestern ein geeignetes Mittel
seien, um die Strömungen und Bedürf-
nisse unter den Priestern kennen zu 1er-

nen und darauf zu reagieren. Mit Freude
erfuhr man, dass in Fragen des Priester-
rates ein enger Kontakt gepflegt werden
soll zwischen den Diözesen Basel, Chur
und St. Gallen.
Mit dem Dank für die fruchtbare und

anregende Aussprache konnte der Bi-
schof um 15.30 Uhr nachmittags die Sit-

zung schliessen, selbstverständlich nicht
ohne noch dem gastfreundlichen Seminar
gedankt zu haben, welchem Dank sich
alle Tagungsteilnehmer gerne anschlies-

sen. Krfr/ SVÄä/c?'

ökumenische Zusammenkünfte
der Geistlichen des Bistums
St. Gallen in der Weltgebetsoktav

Die ökumenische Gesprächkommission
St. Gallen-Appenzell versuchte, in der

Weltgebetsoktav «7/yere Ko»A/,te zwi-
sehen katholischen und evangelischen
Geistlichen anzuknüpfen. Durch die Bi-
schöfliche Kanzlei, die evangelischen
Kirchenräte von St. Gallen und Appen-
zell, und die Verantwortlichen der Frei-
kitchen wurde allen Geistlichen eine

Einladung zugestellt, an einer Zusam-
menkunft in 37. GW/e», f/etö'Ny/gg oder

teilzunehmen. Dieser Einladung
folgten in St. Gallen S Katholiken und
13 Evangelische, in Heerbrugg 11 Ka-
tholiken und 11 Evangelische, in Watt-
wil 20 Katholiken und 8 Evangelische.
Wenn auch die kleinen Teilnehmerzah-
len die Gespräche begünstigten, muss
doch festgestellt werden, dass das Inter-
esse nicht sehr gross war, und dass die
Katholiken, wenn wir Verhältniszahlen
zugrunde legen, nicht einmal halb so gut
vertreten waren wie die Nichtkatholiken.
Eine löbliche Ausnahme machte diesbe-

züglich das obere Toggenburg.
Die Zusammenkünfte an allen drei Orten
waren dem gemeinsamen Thema: «No/

UerAe/.f.r««g der /je«-
te» gewidmet. Je ein katholischer und
ein evangelischer Kollege führte in einem
Votum zum Thema hin: In St. Gallen
Pfr. Zellweger und Pfr. Meienberger, in

Heerbrugg Pfr. Schwarz und Pfr. Ror-
bach und in Wattwil Pfr. Biocher und
Pfr. Dr. Frey. Von den Referaten in

F/mAz/tgg berichtet Pfr. Dr. Stolz im
«Sarganserländer» :

«Der evangelische Pfarrer von Heerbrugg wies
in seinem mehr biblisch-geschichtlichen Vo-
tum anhand der beiden Perikopen bei Mt.8,5-
13 und Joh. 4,46-53 überzeugend nach, wie
die beiden Evangelisten den Text und die
Worte Jesu verschieden gestalten und forma-
licren, je nach den Adressaten (Juden oder
Heiden), an die sich ihr Kerygma wendet. So

gibt uns die Heilige Schrift selbst gleichsam
das Modell einer flexiblen Anpassung der Ver-
kündigungswahrheit bzw. ihrer sprachlich-sti-
listischen Gestalt und psychologischen «Wel-
lealänge» an die jeweiligen Zuhörer und an
die menschlichen, sozialen und bildungsmässi-
gen Voraussetzungen, die sie mitbringen.
Der Sprecher der katholischen Seite entwickelte
in seinem mehr prospektiv gehaltenen Kurz-
referat einige Kernpunkte der heutigen Pre-

digt. Auch tier moderne Mensch ist empfang-
lieh, ja in gewissem Sinn vielleicht noch of-
fener für das Wort Gottes als frühere Gene-
rationen es waren, wenn die Verkündigung
wesentlich, konkret, frohstimmend und kurz
ist. Das setzt beim Prediger ein vertieftes, be-

trachtendes Studium der Bibel einerseits, aber
auch der heutigen Zeit und der Hörer mit
ihren persönlichen Anliegen anderseits voraus.
Wie der Christ überhaupt von der Hoffnung
leben muss, so ganz besonders der Prediger,
der immer wieder sein Vertrauen auf Gott
und seine schenkende Gnade und ebenso das

Vertrauen in den Zuhörer und seinen guten
Willen erneuern muss.»

Über die Tagung in 37. G«//e« schreibt
E. Zellweger im Kirchenboten der evan-
gelischen Landeskirche des Kantons St.

Gallen vom 15. Februar 1969:

«Zwei Pfarrer hatten es gemeinsam vorbe-
reitet. Sie waren zuvor einmal zusammenge-
kommen. Dabei wurde das Gerüst erstellt.
Man verzichtete auf ausgefeilte Referate. Eine
andere Diskussionsgrundlage wurde gesucht.
Nur ganz kurze Einführungsvoten wurden ge-
halten. Dies war eigentlich das Neue. Jedes-
mal ein Votum des katholischen Redners und
dann ein gleich kurzes von einem Vertreter
der Evangelisehen Kirche. Bewusst bemühten
sich die beiden Redner einfach in die jeweilige
Problematik einzuführen. Selbstverständlich
kam die eigene Überzeugung zum Ausdruck.
Kein Mensch kann schliesslich aus seiner Haut
schlüpfen. Aber es macht immerhin ein Be-

trächtliches aus, wenn einer sucht, in seinen

Darlegungen andere Meinungen zu Worte
kommen zu lassen, sie zu verstehen und
durchzudenken und dann erst seine eigene
Meinung zu äussern. Die eigene Meinung
wurde dann auch geboten. Aber man verzieh-
tete auf den Versuch, den Gesprächspartner
moralisch oder mit Angriffen in eine ansieht-
bare Zange zu nehmen. Das hatte seine unbe-
streitbaren Vorteile. Die Diskussion kam rasch

in Gang; gefördert wurde diese vor allem
durch die Fragen, welche der katholische Geist-
liehe immer seinen Darlegungen folgen liess.»

Eine besondere Gliederung wurde der

Tagung in IfG/üN/ gegeben. Die beiden

Einführungsvoten waren in einen Wort-
gottesdienst eingebaut. Nach einer kurzen
Pause fand man sich wieder zum zwei-
ten Teil. Man setzte sich im Kreis zur
Aussprache zusammen, die sich um den
einen Punkt drehte: Wie weit muss der

Geistliche in der Verkündigung vom
Menschen, seiner Sprache, seiner Psycho-
logie usw. ausgehen, und wie weit muss
er das Wort Gottes ohne Abstriche be-

zeugen, abgesehen davon, ob es verstan-
den wird oder nicht. Schliesslich trafen
sich Teilnehmer zum dritten Teil im Re-

statuant zti brüderlichem Beisammensein.
Berichte von allen Tagungen betonen

vor allem das g«7e /C/A«« der Zusammen-
ktinftc. Man wurde sich bewusst, dass die
Verkündigung heute in verschiedenen
Kirchen vor ganz g/eie/je Pro/y/ewe ge-
stellt ist. Im Kirchenboten schildert ein
evangelischer Teilnehmer seine Erfah-

rung:

«Der Schreibende dieser Zeilen wird nicht der
einzige sein, der in einer Hinsicht einfach
überrascht war. Aber es iiess sich nicht abstrei-
ten. Deutlich wurde es betont, bei den römisch-
katholischen Priestern wird wieder ganz neu
die Bibel als Grundlage der Predigt ausge-
geben. Das ist nicht einfach ein leicht hin-
geworfenes Wort. Nein, diese Weisung ent-
spricht clen Erkenntnissen des zweiten Vati-
Iranischen Konzils. Auch auf katholischer
Seite ringt man also um eine sachgemässe

142



Amtlicher Teil

Bistum Basel

Im Herrn verschieden

/OTWOT E, Bzrc/wzezer, GW

Johann Birchmeier wurde am 6. August
1887 in Wiirenlingen geboren und am
14. Juli 1912 zum Priester geweiht. Er
wirkte zunächst als Vikar in Aarau

(1912-17) und wurde dann Pfarrer von
Spreitenbach (1917-35) und von Kob-
lenz (1935-47). Seit 1947 versah er die

Stelle eines Spirituals im Altersheim Gna-
denthal (AG). Er starb am 23. Februar

1969 und wurde am 26. Februar 1969 in
Wiirenlingen beerdigt.

Bistum Chur

Ernennungen

Zum Spitalpfarrer am Kantonsspital Uri
in Altdorf wurde P. Gd//7cr Lwr/ew/ierger
SDS ernannt.

Im Herrn verschieden

Dr. Krfr/ Domherr der Käthe-
drale Chur, Sextar des Priesterkapitels
Innerschwyz, a. Professor am Kollegium
Maria Hilf in Schwyz.
Geboren am 8. Dezember 1871 in Schwyz;

zum Priester geweiht am 12. Juli 1896 in

Chur. Seit 1898-1906 Dr. phil. in Frei-

bürg i. Ue. - wirkte er als Professor am

Auslegung biblischer Texte. Auch auf katho-

lischer Seite ist man also zurückhaltend gegen
jene Versuche, die eine Verkündigung ausser-

halb der biblischen Grundlage anstreben. Auf
alle Fälle entspricht dies der Meinung unserer
römisch-katholischen Mitbrüder. Gewiss, un-
sere katholischen Mitbürger kapseln sich nicht

von den Problemen der modernen Tagesord-

nung ab. Im Gegenteil, sie sind offen für die

Fragen unserer Zeit... So kann man nur sa-

gen: diese Zusammenkunft war alles in allem
ein sehr gelungener Versuch, von dem man
hoffen kann, dass er den Anfang bildet zu
einem weiteren fruchtbaren Gedankenaus-
tausch.»

Sicher haben Einführungsvoten und Dis-
kussionen wertvolle Anregungen gege-
ben. Ebenso wertvoll war aber die per-
rô'»/Zc6 /«e«rcZ>/Zc/je von
Amtsbrüdern aus den verschiedenen Kir-
chen. Bei aller dogmatischen Ehrlichkeit
ist dies ein wichtiger Beitrag für das An-
liegen der Einheit. /fo F»rer

Kollegium Maria Hilf in Schwyz, 1948

zog er sich aus dem Schuldienst zurück.
1940 Standeskanoniker des Standes

Schwyz im Churer Domkapitel und Pro-
synodalrichter. Gestorben am 22. Februar
1969 im Krankenhaus Schwyz. Beerdigt
am 26. Februar 1969 in Schwyz.

Dr. Pe/er Hot cZer KooZJ, Spiritual
im Niederländischen Sanatorium in Da-
vos-Platz.
Geboren am 13. Juli 1893 in Den Haag
(Holland); zum Priester geweiht am
8. Juli 1923 in Rom; Dr. theol. in Rom
1924; Mitglied der Kongregation der
Priester vom Herzen Jesu. Studenten-
Seelsorger in Delft (Holland) bis 1949.
Seit Februar 1949 Spiritual im Nieder-
ländischen Sanatorium Davos-Platz. Ge-
storben am 22. Februar 1969 in Davos-
Platz. Beerdigt in Davos am 26. Februar
1969.

Bistum St. Gallen

Stellenausschreibung
Um bei den Stellenbesetzungen den le-
gitimen Wünschen der Mitbrüder besser

entsprechen zu können, werden in Zu-
kunft neu zu besetzende Stellen nach

Möglichkeit und Tunlichkeit unter An-
gäbe eines bestimmten Termins in der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» zur
Bewerbung ausgeschrieben. Dadurch wird
die Berufung nicht gemeldeter Priester
nicht ausgeschlossen. Der Modus der Be-

setzung wird damit nicht berührt.

Berichte

Zum Rapport der Waffenplatz-
Feldprediger in Zürich

Am 10./11. Februar 1969 tagten in Zü-
rieh die Waffenplatz-Prediger. Nachdem
in verschiedenen Zeitungen darüber be-
richtet worden ist, darf auch in der
SKZ noch einiges berichtet werden,
was anderswo nicht zu lesen war. Da
seit Jahren bei den Weitpriestern der Be-
darf an Feldpredigern nicht mehr gedeckt
werden kann, haben die zuständigen mi-
litärischen Stellen mit verschiedenen Or-
den und Kongregationen Fühlung auf-

genommen, und zwar mit Erfolg. Von
den Salvatorianern, den Franziskanern in
Freiburg i. Ue. und vom Grossen St.

Bernhard nahmen bereits Feldprediger
an diesem Rapport teil. Mit weiteren
Gemeinschaften seien Verbindungen auf-

genommen und es bestehe die Aussicht,
dass noch mehr Orden ihre Patres für

Das Pfarramt von ZLv/aewTw/;) (SG) ist
vakant. Interessenten mögen sich bis spä-
testens 13. März 1969 beim Herrn Dom-
dekan melden.

Ökumenische Zusammenkunft

Das von der ökumenischen Kommission
vorbereitete Gespräch zwischen evangeli-
sehen und katholischen Geistlichen in St.

Gallen wird am Mittwoch, 12. März
1969, 15 Uhr im Hotel «Johannes Kess-
1er», Teufenerstr. 4, fortgesetzt. Alle Prie-
ster sind eingeladen.

Firmplan 1969
vormittags nachmittags

Mo 28. April Gossau Niederwil
Di 24. April Wittenbach Bernhardzell
Mi 30. April Niederbüren N'helfenschwil
Sa 3. Mai 1 laslen Schlatt
So 4. Mai Gais Speicher
Mo 5. Mai Wil Züberwangen
Di 6. Mai Zuzwil Lenggcnwil
Mi 7. Mai Oberbüren Gonten
So 1 1. Mai Heiden Grub
Do 15. Mai Teufen Bühler
(Auffahrt)
Sa 17. Mai Rorschach Untereggen
So IS. Mai Urnäsch Herisau
Mo 19. Mai Appenzell Eggerstanden
Di 20. Mai Brülisau Schwende

Mo 26. Mai Erwachsenenfirmung
Di 27. Mai Andwil Waldkirch
Mi 28. Mai Engelburg Abtwil
So 1. Juni Neudorf St. lüden
Mo 2. Juni Steinach Berg
Di 3. Juni Goldach Eggersriet
Sa 7. Juni Rapperswil
So 8. Juni Dom Heiligkreuz
Mo 9. Juni Häggenschwil Muolen
Di 10. Juni Oberegg Tübach
Mi 11, Juni Mörsch wil

den Feldpredigerdienst zur Verfügung
stellen. Dass dies nötig ist, zeigen einige
nüchterne Zahlen: 1930 gab es von bei-
den Konfessionen zusammen 150 Fpr -
1939, bei Kriegsausbruch etwa 240 -
1945 dann schon 450 und heute stehen
ca. 730 Fpr im Dienst einer Einheit oder
eines Waffenplatzes. Die Zahl der Fpr
ist also ständig gewachsen und wird wei-
ter zunehmen, weil neue Regimenter ge-
gründet werden. Oberstdiv Rickenmann,
dem die Fpr unterstellt sind, musste lei-
der die Feststellung machen, dass sogar
in Kreisen, denen man es wegen ihrer
Bildung nicht zumuten würde, oft noch
dumm und primitiv über die Stellung des

Fpr geredet werde. Und dabei seien ja
die Soldaten, die im Dienste stehen, die
gleichen Leute, die auch daheim der
Seelsorge anvertraut seien und auch die
Soldaten im Dienst hätten eine unsterb-
liehe Seele (sie!). Nur wer den Dienst
der Fpr nicht kennt oder ihn mit jenem
aus der sogenannten guten alten Zeit

143



gleichstellt, kann abschätzig eiber den
Dienst des Fpr reden. Es ist übrigens be-

zeichnend, dass bei einer Meinungserfor-
schung 1964 in den Rekrutenschulen
unseres Landes ca. 8000 Offiziere, Unter-
Offiziere und Rekruten über ihre Einstel-
lung zu verschiedenen Problemen schrift-
lieh befragt wurden. Dabei haben über
85 % aller Befragten die Wichtigkeit
des Feldpredigerdienstes hervorgehoben,
während nur gut 11 % diesen Dienst als

nutzlos bezeichneten und 3 % keine Ant-
wort gaben darüber.
Aus dem Vortrag von Oberst i Gst IFf/Zf
über die Ausbiidungsprobleme in den
militärischen Schulen darf auch hier fest-

gehalten werden, dass dieser erfahrene
Soldatenerzieher mehr als einmal im Vor-

trag auf die grosse Bedeutung des Fpr in
der Ausbildung des Soldaten aufmerksam
machte. Die Soldatenerziehung soll ins

grosse Ganze der Gesamterziehung hin-
eingestellt sein. «Um die Welt zu er-

neuern, muss der Mensch erneuert wer-
den,» sagte Herr Oberst Willi in diesem

Zusammenhang.
Der Vortrag des reformierten Geschichts-
professors der Universität Bern, Dr. Geor-

get GVo.t/'cwz, über die «Geistige Lage
der Schweiz heute» würde es verdienen,
auch in der SKZ veröffentlicht zu wer-
den. Was er alles an geschichtlichen Bei-
spielen und Vergleichen heranzog, war
einfach verblüffend. Ermutigend wirkten
Sätze wie: «Die Schweiz ein Klein-
Staat bleiben. Die politischen Grenzen

stören den kulturellen Austausch nicht.
Wir haben gar keinen Grund zu Minder-
Wertigkeitsgefühlen.» Oder dann zum
Schluss, auf die Frage, wie wir uns heute
verhalten miissten: «Der Osten benützt
die heutige Lage, um sich hineinzu-
schmuggeln. Er will die geistige Elite
neutralisieren. Auch die pazifistischen
Organisationen werden gegen unser Land

eingespannt, Sie wollen eine Selbstbe-

schuldigungspsychose erzeugen, bis das

Vertrauen in den Staat erschüttert ist.

Wir müssen zwar zugeben, dass nicht
alles in Ordnung ist.» Und dann folgten
noch ein paar Sätze, die im Munde eines

Laienprofessors und Protestanten gerade
uns allen sehr viel zu sagen haben: «Hier
muss der Glaube einsetzen, wo das Wis-
sen aufhört. Der Geist muss wie am
Pfingstfest über die Menschen kommen.
Wir müssen auch die Stille haben, Wir
müssen den Mut haben, in die Stille zu
gehen wie Christus in jenen 40 Tagen in
die Wüste ging. Wir müssen in uns ge-
hen. Nicht die Betriebsamkeit ist die
Hauptsache; wir müssen wieder mehr
beten.»
Am zweiten Tag waren es vor allem die
konfessionell getrennten Aussprachen
über die Waffenpiatzseelsorge, die sehr
wertvolle Winke und Anregungen gaben.
Auch hier zeigte es sich, dass, auch die

beste Theorie nie der bewährten Praxis
entbehren kann.
Das Dankeswort, das am Schluss des Rap-
portes von Herrn Afewfo ausge-
sprachen wurde, darf und muss auch
hier, in der Priesterzeitung festgehalten
werden. Nachdem er während des zwei-
ten Weltkrieges persönlich Adjudant des

Generals gewesen war, trat er 1946 in
den Dienst der damals noch sehr wenig
ausgebauten Armeeseelsorge ein. Ihm und
keinem anderen ist es zu verdanken,
wenn heute die Armeeseelsorge geachtet
und gefestigt dasteht. Er war es auch,
der diese Rapporte einführte und wesent-
lieh mitgestaltete. Als Laie hat er sich

so für die Seelsorge in der Armee blei-
bende Verdienste erworben. Als Protestant
aber hat er praktisch gezeigt, was man
unter Ökumene im Zusammenleben mit
Andersgläubigen versteht, so dass er unter
den katholischen Fpr ebenso viele Freun-
de hat wie unter seinen Glaubensgenos-
sen. Auf Ende 1968 wurde er wegen Er-
reichung der Altersgrenze pensioniert, so
dass der Rapport in Zürich der erste war,
der ohne ihn durchgeführt wurde. Wer
aktiv den Auf- und Ausbau der Armee-
seelsorge in den letzten 25 Jahren mit-
erlebt hat, aber auch jeder andere Geist-
liehe, darf Herrn Oberst Marguth mit
allem Grund Gottes Segen für den Ruhe-
stand wünschen.

Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen im Kanton Bern

Ökumenische Arbeit erfordert Kontakt-
nähme und Zusammenarbeit auf allen
Ebenen. Als historische und politische
Gegebenheiten spielen in der Schweiz die
Kantone für die kirchliche Arbeit keine
unbedeutende Rolle. Auf römisch-katho-
lischer und christkatholischer Seite sind
die kantonalen Landeskirchen nur Gebil-
de staatskirchlichen Rechtes und befas-

sen sich nicht direkt mit den inneren
Angelegenheiten der Kirchen. Die Orga-
nisation der kirchlichen Arbeit liegt mehr
bei den Bistümern. Anders liegen die
Verhältnisse in der reformierten Kirche.
Sie ist von unten (Prinzip der Gemeinde-
autonomie) nach oben gebaut und in
voneinander unabhängigen kantonalen
Landeskirchen organisiert, die sich aus
dem altreformierten Staatskirchentum
entwickelt haben.
Die Bildung regionaler «Christenräte»
drängt sich auch auf, weil Kirchenkonfe-
renzen auf Weltebene nur allgemeine
Aussagen machen können, die dann kon-
kretisiert werden müssen.
So hat sich - unseres Wissens zum ersten
.Mal in der Schweiz - im Kanton Bern
eine «Arbeitsgemeinschaft christlicher
Kirchen» gebildet.
Ihr gehören an: die evangelisch-reformier-
te Kirche des Kantons Bern (4 Vertre-

ter), die römisch-katholische Kirche im
Kanton Bern (2 Vertreter), die christka-
tholische Kirche im Kanton Bern 1 Ver-
tretet), die evangelisch-methodistische
Kirche im Kanton Bern (2 Vertreter)
und die Berner Division der Heilsarmee
(1 Vertreter). Der Wirkungsbereich der

Arbeitsgemeinschaft erstreckt sich nur
auf den deutschsprachigen Teil des Kan-
tons (alter Kantonsteil, wo die Katholi-
ken mitsamt den Fremdarbeitern nir-
gends mehr als 20 % der Bevölkerung
ausmachen, und das mehrheitlich katho-
tische Laufenthal).
Ziel dieser Arbeitsgemeinschaft ist die
Förderung des ökumenischen Gedankens
in Kirche und Öffentlichkeit, die Infor-
rnation von Kirche zu Kirche, die Koor-
dination ökumenischer Arbeit, gemeinsa-
mes Inangriffnehmen von Problemen, die
allen Konfessionen gemeinsam sind, Ver-
mittlung bei Schwierigkeiten zwischen
den einzelnen Kirchen, gegenseitige
Hilfe in Notlagen.
Die konstituierende Sitzung fand am 17.

und 18. Februar 1969 in der reformierten
Heimstätte Gwatt statt. Zum Präsidenten
wählte sie Pfarrer Dr. René Vuilleumier,
Bern, und zu ihrem Sekretär Pfarrer
Charles Buri, Gwatt. An dieser Sitzung
gaben Vertreter der einzelnen Kirchen
und Gemeinschaften ausführliche Situa-
tionsberichte ab. Ihnen schloss sich ein

«tour d'horizon» über die künftige Ar-
beit an. Eine Aussprache über die Konver-
sionspraxis, die gemeinsame Benützung
kirchlicher Gebäude, die Wahrnehmung
der Verantwortung gegenüber der dritten
Welt, die Gewinnung theologischen
Nachwuchses wurde als dringlich erklärt.

IPh/rer SAVÄe/f«

Hinwesse

Warnung

Geistliche und Ordensniederlassungen werden
bei Ansuchen um finanzielle Hilfe oder Dar-
lehen durch die Deutschen fieöm/j /(«gar/
Sprewg und /ig«« OgperOTa«« zu Vorsicht
gemahnt.

Das alte Testament im Radio Vatikan

In der Sendereihe «Stimme der Bibel» legt
der Zentralpräsident der «Schweizerischen
Katholischen Bibelbewcgung» (SKB) dieses

Jahr folgende vier Themen vor: 9- März: Sind
die Patriarchen Sagenfiguren? 8. Juni: Jakob,
der Kampf mit Gott; 14. September: Liebe über
allen Ehebrüchen; 14. Dezember: Job, der Mann
des Glaubens.
Damit werden die drei literarischen Formen
der alttestamentlichen Offenbarung erfasst:
Geschichtsbücher, Prophetic und Weisheitslite-
ratur. Zugleich greife ich Tatsachen heraus,
die vom alttestamentlichen Israel und von uns
heutigen Menschen viel Verständnis und Ein-
fühlungsvermögen verlangten und verlangen.
(Jns allen ist ja die Schwerverständlichkeit der
alttestamentlichen Offenbarung nicht verbor-
gen. Und zugleich wissen wir als gläubige
Menschen, dass in den 45 Büchern des AT
Gott selbst durch Menschen auf menschliche

144



Art und Weise seine Gedanken und Pläne,
sein Handeln mit den Menschen, sein Richten
und Retten, seine Verurteilungen und Begna-
digungen in Worte bannen liess.

Diese göttliche Offenbarung spricht uns noch
heute an, d. h. Gottes Gericht und Gnade, die
in Christus ihre Spitze erfahren haben, gelten
uns heute noch. Und der Leiter der Abteilung
für die deutschsprachigen Sendungen am Ra-
dio Vatikan sagte mir, dass gerade die Men-
sehen hinter dem Eisernen Vorhang die Sen-

düngen ersehnen. Warum? Weil diese Men-
sehen heute wieder in ganz ähnlichen Verhält-
nissen wie das alttestamentliche Israel zu le-
ben haben, im Schatten heidnischer Gross-
mächte, unter dem Stiefel neuheidnischer
Soldaten. Und sie wollen wissen, was Gott
dazu sagt, welche Haltung er von ihnen ab-
verlangt.
Am kommenden Sonntag, den 9. März 1969,
20.45 Uhr, strahlt Radio Vatikan einen Vor-
trag über das Thema aus: Sind die Patriar-
chen Sagenfiguren? Uns allen ist es ja geläu-
fig, dass eine sehr bedeutende kritische Schule
alttestamentlicher Forschung schon vor 80 Jah-
ren den Patriarchen jede Geschichtlichkeit ab-
sprach. Das Wort: «Über die Patriarchen ist
kein historisches Wissen zu gewinnen» ist
schon drei Generationen alt. Wenn das tatsäch-
lieh stimmt, wenn die Gestalten Abraham,
Isaak, Jakob und Josef reine Produkte dichte-
rischer Phantasie sind, dürfen wir sie im Reli-
gionsuntcrricht den Kindern nicht mehr als

geschichtliche Menschen vorlegen, die geglaubt
und gesündigt haben. Der abendliche Vortrag
vom kommenden Sonntag wird das Problem
lösen. Radio Vatikan strahlt aus auf KW
31,10 / 25,55 / 49,38; auf MW 196.

Dr. /ore/ 5/Vfi,
Zentralpräsident der SKB, 7000 Chur

Vom Herrn abberufen

Pfarrer Heinrich Looser, Eschenbach (SG)
Für Uneingeweihte mag der Heimgang des

Seelsorgers von Eschenbach unerwartet gekom-
men sein, da man ihm bei seinem robusten
Auftreten eine längere Lebenszeit zugedacht.
Heinrich Looser erblickte am 16. April 1908
im Sändle-Unterwasser, das zur Pfarrei Alt
St.-Johann gehört, das Licht der Welt. Mit
drei Stiefgeschwistern aus der ersten Ehe seines
Vaters und drei Schwestern aus zweiter Ehe
verlebte er eine frohe Jugend. Nach seiner
Primarschulzeit zog es ihn an die Stiftsschule
Engelberg, wo sein Bruder, der 1964 vetstor-
bene P. Gregor Looser, als Konventuale wirkte.
Nach seinem Theologiestudium in Freiburg
und seinem Ordinandenkurs im Priestersemi-
nar St. Georgen stand er am 1. April 19 51

am Ziele seiner Sehnsucht, wo er durch Bi-
schof Aloisius Scheiwiler die heilige Priester-
weihe empfing. Nach kurzer Aushilfe in der

Mitarbeiter dieser Nummer
Adresse der Mitarbeiter:

P. Dr. Angelus Häussling OSB, D-5471 Ma-
ria Laach über Andernach/Rhein

Gustav Kalt, Religionslehrer an der Kantons-
schule, Himmelrichstrasse 1, 6000 Luzern

Dr. Helmut Krätzl, Pfarrer, Kirchenplatz 18,
A-213Ö Laa / Thaya.

Pfarrer Anton Schraner, Waffenplatzprediger,
von Andermatt, 7431 Andeer (GR)
Lie. theol. Walter Stähelin, Pfarrer, Wyler-
Strasse 24, 3000 Bern

Dr. Alois Sustar, Bischofsvikar, 7000 Chur

Dompfarrei kam er als Kaplan nach Widnau
und 1938 in gleicher Eigenschaft nach Flawil.
Im Jahre 1946 wählten ihn die Kirchgenossen
von Muolen zu ihrem Pfarrer. Rasch fand er
mit seinem leutseligen Wesen den Kontakt mit
der Bauernbevölkerung und diente auch der
Öffentlichkeit als Schulratspräsident und Mit-
glied des Bezirksschulrates.
Als er 1957 einem Rufe als Seelsorger an die

grosse Pfarrei Eschenbach folgte, fühlte er bald,
wie er sich ein grosses Mass Arbeit zugetraut.
Neben seinem eifrigen Einsatz in der Seelsorge
und der Tätigkeit in den Vereinen, erbaute er
zu den beiden Kapellen in Neuhaus und Bürg
eine weitere in Ermenschwil. Daneben brachte
ihm das Schulratspräsidium in der mit ver-
schiedenen Aussenschulen dotierten Schulge-
meinde nicht wenig Arbeit. Vor zwei Jahren
sah er sich wegen einer einsetzenden Zucker-
krankheit veranlasst, von der Leitung der
Schulgemeinde zurückzutreten. Nachdem diese
Krankheit durch ein heimtückisches inneres
Krebsleiden abgelöst wurde, spürte er, wie sein
Leben ernstlich gefährdet war. Nachdem er an
Mariä Empfängnis 1968 noch vier Predigten
gehalten, verfügte er sich anderntags ins
Krankenhaus Uznach und bald ins Kantons-
spital St. Gallen. Diese Aufenthalte konnten
keine Heilung mehr bringen, sondern nur die
Feststellung erhärten, dass seine irdische Pilger-
fahrt dem Ende zustrebte. Mitte Januar kehrte
er heim, um inmitten seiner Pfarrkinder den
Heimgang in die Ewigkeit zu erwarten, der am
3. Februar 1969 erfolgte. Seine sterblichen
Überreste harren im Schatten seiner letzten
Pfarrkirche der einstigen Auferstehung.

Neue Bücher

N/WJ.* ßr/V/ //Aér Kowm/o«.
Übersetzt und erläutert von G. Kopen-
hagen, Arne Frost-Hansen-Verlag, 1967, 56
Seiten.
Am 2. November 1667 ist der dänische Na-
turforscher und spätere apostolische Vikar in
der norddeutschen Diaspora, Niels Stensen, in
Florenz zum katholischen Glauben übergetre-
ten. Auf Verlangen reformierter holländischer
Kreise hat der grosse Anatom und Geologe
die Motive zu seinem Übertritt in einem Brief
dargelegt, der durch den Stensen-Forscher G.
Scherz ins Deutsche übertragen wurde. Die
geschmackvoll ausgestattete Schrift ist ein
wertvoller Beitrag zur Geschichte der Unions-
Bewegung. /o/><«r« Bdprirt löV/fger

Kurse und Tagungen

Verfassungsvorlage für eine neue Synode
im Kanton Luzern

Die Fraktion der Geistlichen im Verfassungs-
rat veranstaltet /O.Marz, 74.30
f/Zir /V» P/arrewaa/ eine orien-
tierendc Versammlung ///r des
Kantons mit Referat von Dr. und an-
schliessender Aussprache mit den Herren des
Ausschusses und den Vertretern der verschie-
denen Parteien. Das Interesse am vorgeschla-
genen Verfassungswerk dürfte überall in den
Reihen unseres Klerus die entsprechende Re-
sonanz finden.

Unsere Leser schreiben

Ein Wort zum heutigen Priesterkleid

Papst Paul VI. wandte sich in seiner An-
spräche vor den Fastenpredigern und den
Pfarrern seiner Diözese gegen eine falsche An-

passung des Priesters an seine Umwelt. Er
nannte u. a. auch das heutige Priesterkleid.
Sicher verlangt niemand mehr, dass unsere
Seelsorger den römischen Kragen tragen oder
in tiefes Schwarz sich kleiden müssen. Eine
hygienisch einwandfreie und neuzeitliche
Kleidung im Alltag ist eine Selbstverständ-
lichkeit. Nicht selbstverständlich dagegen ist
ein Gewand, das in keiner Weise mehr den
Priester nach aussen erkennen noch vermuten
lasse, und wäre es nur ein Zeichen, das getra-
gen würde. So kam es z. B. letzten Sommer in
einem Kurorte vor, dass ein Ehepaar am Sams-

tag abend zur Beichte gehen wollte. Kein
Priester war in der Kirche zu erblicken, nur
ein «Laie» sass in einer Bank. Enttäuscht
verliess es das Gotteshaus. Doch dieser Laie,
der seine Absicht offenbar merkte, holte es

ein und stellte sich dann zu seiner grossen
Verwunderung als Geistlicher vor. Oder wie
oft wäre man froh, bei Unglücksfällen einen
Priester in der Nähe zu wissen.
Der Schreibende dieser Zeilen reiste vor kur-
zer Zeit im Abendschnellzug. Auf der Starion
einer grössern Stadt stiegen Mitglieder der
Heilsarmee in Uniform ein. Leute im über-
füllten Zuge - und zwar Jugendliche - mach-
ten ältern Frauen von ihnen Platz. Kein Wort
oder mitleidiges Lächeln über diese «Seelsor-

ger» war bei den Mitreisenden zu bemerken.
Vor diesen uniformierten Leuten, ja sogar vor
Beatles, Hippies, Gammlern und wie sie sich

«Schweizerische Kirchenzeitung»
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag.

Hauptredaktor: Dr. Joh. Bapt. Villiger, Prof.,
St.-Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern,
Telefon (041) 22 78 20.

Mitredaktoren: Dr. Karl Schuler, Dekan,
6438 Ibach (SZ), Telefon (043) 3 20 60.
Dr. Ivo Fürer, Bischofsvikar, Klosterhof 6,
9000 St. Gallen, Telefon (071) 22 20 96.

Nachdruck von Artikeln, auch auszugsweise,
nur mit ausdrücklicher Genehmigung durch
die Redaktion gestattet.

Eigewtà'OTÊT »W Fcr/dg;
Grafische Anstalt und Verlag Räber AG,
Frankenstrasse 7-9, 6002 Luzern,
Telefon (041) 22 74 22/3/4,
Postkonto 60 - 162 01.

Schweiz:
jährlich Fr. 35-, halbjährlich Fr. 17.70.

Ausland:
jährlich Fr. 41.-, halbjährlich Fr. 20.70.

Einzelnummer 80 Rp.

Bitte zu beachten:
Für Abonnemente, Adressänderungen,
Nachbestellung fehlender Nummern
und ähnliche Fragen: Verlag Räber AG,
Administration der Schweizerischen
Kirchenzeitung, Frankenstrasse 7-9,
6002 Luzern, Tel. (041) 22 74 22.

Für sämtliche Zuschriften, Manuskripte
und Rezensionsexemplare: Redaktion
der Schweizerischen Kirchenzeitung, St.-
Leodegar-Strasse 9, 6000 Luzern, Tel.
(041) 22 78 20.
Redaktionsschluss: Samstag 12.00 Uhr.

Für Inserate: Orell Füssli-Annoncen AG,
Postfach 1122, 6002 Luzern,
Tel. (041) 22 54 04.

Schluss der Inseratenannahme:
Montag 12.00 Uhr.

145



alle nennen, müssen wir Hochachtung haben,
Sie bringen trotz des gelegentlichen Gelächters
der Mitmenschen den Mut auf, auch in ihrem
Äussern für ihr Ideal einzutreten. Gerade die

jungen Menschen wollen ernstgenommen wer-
den. Man soll bei ihnen wissen, mit wem
man es zu tun hat. Das Anonyme ist ja heute
sehr verpönt. Offenheit, Geradlinigkeit wird
gewünscht. Keine Detektiven, die zuerst ihre

Ausweiskarte zücken müssen, um sich erkennt-
lieh zu machen!
Nicht das Gewand macht den Priester, son-
dern die innere Gesinnung und Einstellung
zum Dienst macht sein Gewand. «Für viele
ist die Lehre vom Kreuze eine Torheit, für
uns aber eine Gottes Kraft», sagt St. Paulus.
Nehmen wir dem Christentum das Kreuz,
das Unbequeme, was bleibt uns dann noch?

Verlangt nicht auch die Lösung des Problems
einer modernen und doch geziemenden Klei-
dung von jedem Christen ein Stück Kreuz,
eine Unbequemlichkeit? Und erst vom Diener
des Gottesvolkes, der das Salz der Erde sein
muss? Unwillkürlich denkt man dabei an die
Worte des Herrn: «Wer mich vor den Men-
sehen bekennt, den werde ich vor meinem
himmlischen Vater bekennen.» /oft'/ 5to'«er

Söreobierg Hotel Marienthal — lestauraiit
beliebtes Ziel für Vereine und Gesellschaften; schöne heimelige
Lokalitäten,

liegt an der Panoramastrasse Sörenberg-Giswil.
Gepflegte Küche. Verlangen Sie Prospekte!

J. Emmenegger-Felder, Telefon 041 - 86 61 25

G
Frau E. Cadonau Eheanbahnung*
8053 Zürich Postfach Tel. 051 53 80 53

"mit kirchlicher Empfehlung

Machen Sie bitte Suchende auf meine Lebenshilfe aufmerksam

Kirchenglocken-Läytrnaschinen
System Muff

Neuestes Modell 1963 pat.
mit automatischer Gegenstromabbremsung

Joh. Muff AG, Triengen
Telefon 045 - 3 85 20

Eingslr. Marke Schon 35 Jahre

Jakob Huber Efoikon
Kirchengoldschmied Telefon 041 - 6 44 00

«Chalet Nicolai», Kaspar-Kopp-Strasse 81

6 Minuten von der Bus-Endstation Maihof, Luzern

Sämtliche kirchlichen Metallgeräte: Neuarbeiten + Reparaturen,
gediegen und preiswert. Kunst-Email-Arbeiten

Gesucht gut ausgewiesener

Katechet
evtl. auch zur Mithilfe im Pfarreibüro.
Sehr gute Entlohnung garantiert!
Offerten unter Chiffre: OPA 591 Lz,
Orell Füssli Annoncen AG Postfach
6002 Luzern

Schweizer Priester
sucht für die beiden Monate Juni und September in Zürich oder näherer Um-
gebung eine leichtere Seelsorgsaushilfe, um nebenbei für seine Dissertations-
arbeit die Bibliotheken der Stadt aufsuchen zu können.

Interessenten möchten sich melden unter Chiffre: OFA 589 Lz, Orell Füssli An-
noncen AG, Postfach, 6002 Luzern

LEONARDO
Unterhaltung
für den Pfarreiabend und

Kirchenbauschuld u.ä. w

Reußbühl LU
Tel (041)2239 95

Regen- und
Übergangsmäntel
dunkelgrau und marengo in
sehr schöner Verarbeitung,
beste Markenartikel
ab Fr. 98.- bis Fr. 189.-
Gabardinemäntel aus
reinwollenem Kammgarn
Fr. 274.-

TAILOR
6000 Luzern, (041) 22 03!
Frankenstrasse 9 (Lift)

Deufschschweiz.

Lourdeswallfahrt
Für Gesunde und Kranke

vom 28. April bis 5. Mai 1969

Züge ab St. Gallen, Chur,
Altdorf u. Wil. Alle Züge
führen über Nevers.

2. Klasse, alles Liegewagen.

Fragen Sie an beim Pilgerbüro,
9464 Rlithi / SG

Tel. (071) 79 12 23

Sakristanem-
stelle
an neuer Kirche zu vergeben.

Wir suchen einen geeigneten
Mann, welcher die Stelle halb-
amtlich versieht.

Auskunft durch
kathol. Kirchenvorsteh erschaff
Diossenhofen TG
Tel. (053) 7 60 46 odor 7 64 85

Für die kommenden
Festtage
— festliche Mossgewänder:

Seide, Wolle/Seide
— Chorröcke und Alben

Trevira, knitterfrei
— Rauchfässer, Messing

vernickelt
— Torcen
— Vortragskreuze
— Weihwassertragkessel
Bitte verlangen Sie eine
Ansichtssendung!

ui

Für
Kerzen

zu
551 Rudolf Müller AG

1 Tel.071-751524
SBhmh3 9450 Altstädten SG

«Helvetica saneta»
Heilige Stätten des Schweizerlandes

die neueste Publikation von P. Rudolf

Henggeier, dem bekannten Historiker
vom Stift Einsiedeln, durch den

Verlag Franz Kälin, Buchdruckerei,
Einsiedeln

Ferienheim
St. Michael am Schwarzsee

Ein Ferienparadies für Sommer und
Winter, mit Zimmern für die Leitung
und Massenlager mit zwei getrennten
Abteilen mit total 28—36 Schlafplätzen
(je nach Grösse der Teilnehmer),
eigene Kapelle.
Auskunft: W. Zen-Ruffinen, Balmweg 25,
3007 Bern, Tel. (031) 45 14 25

Diarium missarum intentionum
zum Eintragen der Mess-
Stipendien.
In Leinen Fr. 4.50
Bequem, praktisch, gutes
Papier und haltbarer Ein-
band.

Räber AG, Buchhandlungen,
Luzern

Barock-Kandelaber
für die Osterkerze
Holz, Höhe 170 cm.

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorführung über Telefon (062) 71 34 23

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Mümliswi! (SO)

Die Schaffhauser Jungwacht vermietet
in Klingenzell TG (ob Eschenz) ein

gut eingerichtetes

Ferienhaus

geeignet für Weekends, Ferienlager
und Schulungskurse. Platz für 40

Personen. Das Ferienhaus ist ab

anfangs April 1969 frei. Preisgünstig.

Auskunft erteilt:
Ruedi Kohler, Randenstrasse 139

8200 Schaffhausen, Tel. (053) 5 62 78

146



Die Beichte

Adolf Stadelmann

Beichtspiegel für Frauen

Mit Frauen erarbeitet. 11. Auflage

Beichtspiegel für Mädchen

Mit Mädchen erarbeitet. 7. Auflage

Beichtspiegel für Männer

Mit Männern erarbeitet, 11. Auflage

Beichtspiegel für junge Männer

Mit jungen Männern erarbeitet. 4. Auflage

je 32 Seiten, Fr. —.90

Mengenpreis bei grössern Bezügen

Berchmans Egloff

Beichten — gestern und heute

72 Seiten, kartoniert Fr. 6.80

Dieser Band weist alle die Vorzüge der Schriften Pater
Berchmans auf: verständlich, wohlwollend, praktisch
und vernünftig.

Franz Böckle

Gesetz und Gewissen

Grundfragen theologischer Ethik in ökumenischer
Sicht. 96 Seiten, kartoniert Fr. 6.80

Seine in die Tiefe gehende Untersuchung gibt uns

Antwort und stellt Fragen, die wesentlich zur Klärung
des Problems um die christliche Ethik beitragen.

Aarauer Glocken
seit 1367

Glockengiesserei
H.Rüetschi AG
Aarau
Tel. (064) 24 43 43

Kirchengeläute

Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geläute

Umguss gebrochener Glocken

Glockenstühle

Fachmännische Reparaturen

Verlag Luzern

Osterkerzen

modern gestaltet,
erhalten Sie in grosser
Auswahl von

HERZOG AG
Kerzenfabrik
6210 Sursee

Ferienlagerhäuser
Von den Häusern, die der Kant. Jungwachtbund Aargau für
Ferienlager vermietet, ist für die kommende Sommersaison noch
fo'gendes frei:

Riemenstalden (oberhalb Sisikon) ab 2. August 1969, Platz 60—65
Personen.

Oberägeri ab 26. Juli 1969, Platz 80—90 Personen.

Beide Häuser sind sehr gut eingerichtet und gewährleisten in
jeder Beziehung ein tolles Lagerleben.

Setzen Sie sich bitte sofort mit Tel. (057) 6 27 65 (wenn möglich
abends) in Verbindung oder schreiben Sie an:

Kant. Jungwachtbund Aargau, Sekretariat: Geissmann Willy,
im Brunnacker, 5610 Wohlen

Für Selbstkocher steht das modern eingerichtete

Ferienhaus
Rössli, Steinbach am Sihlsee, Euthal
(50 bis 120 Betten) für Winter und Sommerlager zur Verfügung.
Nähe Skilift - eigener Strand.
Frei vom 3. bis 17. August 1969 und ab 1. Januar 1970.

Auskunft bei: Germann Birchler, Nordstrasse 15, 8840 Einsiedeln, Tel. (055) 6 18 80

147



SEIT 3 QEN E RATION E N

AUSFÜHRUNG VON

KIRCHENFENSTERN,
B LE I VE RQ LAS VN Q EN
UND EISENRAHMEN
ANDREAS KÜBELE'S SÜHNE Q LAS MALEREI
9000 ST. (./ALLEN UNTERER GRABEN 55 TELEFON 071 24 80 42/24 60 54

Hoizgeschnitzte
Statuen
von verschiedenen Heiligen in sehr

schöner, antikisierter Ausführung:
Johannes, Paulus, Christophorus,
Katharina. Relief Gottvater.
Weitere Statuen braun gebeizt:
Josef, Antonius, Wendelin, Christo-
phorus, Hubertus, in verschiedenen
Grössen.
Gediegene Auswahl in Madonnen-
Figuren.

Devotionalien, Klosterplatz, Einsiedeln
Telefon 055 - 6 17 31

Präzisions - Turmuhren

Zifferblätter
und
Zeiger

modernster Konstruktion

Umbauten auf den elektro-
automatischen Gewichtsaufzug
Revision sämtlicher Systeme
Neuvergoldungen
Turmspitzen und Kreuze
Serviceverträge

TURMUHRENFABRIK MADER AG, ANDELFINGEN
Telefon 052 - 41 10 26

Opfereinzug...
— Opferkörbchen: 4 Modeile

erhältlich — eine besondere
Form für Fastenopfertäsch-
chen

— Opferbüchsen, Kupfer,
brüniert oder vernickelt

— Opferstab, Kunststoff grau,
handlich, unverwüstlich

Bitte verlangen Sie unseren
Sonderprospekt:

0 ARS PRO REO

STRÄSS LE LUZERN

b. d. Hofkirche 041/22 3318

England-Flüge 1969
Fr. 104.— einfach Fr. 198.— retour Zürich-London-Zürich
Die reform, und kath. Schweizer Kirchen bieten ihren Mitgliedern stark redu-
zierte Tagesflüge nach London und in die Schweiz an.

Vorgesehene Daten:
28. März 23. Mai 25. Juli 19. September 19. Dezember

7. April 6. Juni 15. August 3. Oktober 4. Januar 1970
18. April 20. Juni 29. August 24. Oktober

5. Mai 4. Juli 5. September 21. November
Anmeldung: Wenn möglich einen Monat vorher

Generalsekretariat SKJV., St. Karliquai 12, 6000 Luzern
oder direkt

GROUP TRAVEL & FINANCE SERVICES (UK) LTD.
Murray House, 3/5 Vandon Street, Westminster, London S. W. 1.
Tel. 01-799 3971/2

GENERALSEKRETARIAT SKJV., ST. KARLIQUAI 12, 6000 LUZERN 5

FATHER PAUL BOSSARD
Swiss Catholic Mission, St. Ann's Church,
Abbey Orchard Street, London S. W. 1., Tel: 01-222 2895

REV. M. DIETLER,
Swiss Church, 1 Womersley Road, London N. 8., Tel: 01-340 6018

Dr. Stefan Bamberger S. J.:

Christentum und Film

144 Seiten Hin, Fr. 5.45

Ein auch für die Geschichte der Kirche wichtiges Ereignis war
die Erfindung von Verkehrs- und Kommunikationsmitteln (Flug-
zeug, Fernsehen). Das alles bewirkt, dass der Nichtchrist mein
«Nächster» wird. Die Überzeugung anderer ist mir ständig ge-
genwärtig, bis in meine Wohnung hinein. Der Christ hört mehr
und wird mehr gehört. Der Zweck der vorliegenden Arbeit be-
steht darin, dem modernen Christen eine gutfundierte Informa-
tion über das Element der Massenkommunikation, das Fern-
sehen und den Film in der Privatsphäre zu geben.

CHRISTIANA-VERLAG 8260 STEIN
AM RHEIN

Borer + Co. Biel - Bienne
Mattenstrasse 151 Telefon 032/2 57 68

Kirchenbänke — Betstühle
Beichtstühle — Kirchen-
eingänge — Choriandschaft
Sakristeieinrichtungen
Traubänke — Höcker

148


	

